
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 5

Artikel: Jahwe und sein Gesalbter : zur Auslegung von Psalm 2

Autor: Press, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 13 Heft 5 September/Oktober 1957

Jahwe und sein Gesalbter.

Zur Auslegung von Psalm 2.

Seit S. Mowinckels Psalmenstudien ist die Frage nach der
Königsherrschaft Gottes im Alten Testament — so lautet der
Titel einer Schrift von H. J. Kraus — nicht zur Ruhe gekommen.

So wird es gerechtfertigt sein, den 2. Psalm einer
eingehenden Betrachtung zu unterziehen.

1. Warum toben die Völker,
und ersinnen die Nationen Eitles?

2. Auftreten die Könige der Erde,
und Fürsten verschwören sich miteinander
wider Jahwe und seinen Gesalbten.

3. «Laßt uns zerreißen ihre Fesseln
und von uns werfen ihre Bande.»

4. Der im Himmel thront, lacht,
der Herr spottet ihrer.

5. Einst wird er zu ihnen in seinem Zorn reden
und sie in seinem Grimm schrecken.

6. «Ich habe meinen König eingesetzt
auf Zion, meinem heiligen Berg.»

7. Ich will reden von Gottes Verordnung:
Er sprach zu mir: «Mein Sohn bist du,
ich selbst habe dich heute gezeugt.

8. Fordere von mir, so gebe ich Völker zu deinem Besitz
und zu deinem Eigentum die Enden der Erde.

9. Du sollst sie mit eisernem Zepter zerschlagen,
wie Töpfergeschirr sie zertrümmern.»

10. Nun denn, ihr Könige, seid klug,
laßt euch warnen, ihr Richter der Erde!

11. Dienet Jahwe mit Furcht
und küßt ihm mit Zittern die Füße. 1

12. Daß er nicht zürne und ihr den Weg verfehlt;
denn bald wird sein Zorn entbrennen.
Heil allen, die in ihm sich bergen!

1 Textänderung in v. 11 nach Bertholet, Die Heilige Schrift des A.T.
(1922).

21



322 R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter

A. Alt2 hat 1945 in einem Aufsatz, Gedanken über das

Königtum Jahwes, darauf hingewiesen, daß «in den Königsliedern

des Psalters die Herrschaft des jeweiligen Davididen
in unlöslichem Zusammenhang mit der Herrschaft Jahwes
selbst» stehe. Obwohl in Ps. 2 Jahwe nicht als König tituliert
wird, ist der Gedanke an sein Königtum durch die Aussage,
daß er im Himmel thront (V. 4), und die Aufforderung an die
Könige der Welt, Jahwe mit Furcht zu dienen und ihm mit
Zittern die Füße zu küssen (Y. 10 ff.), deutlich gegeben. Das
Verhältnis des Königs Jahwe zu den irdischen Königen wird
so geordnet, daß der Zionskönig, um in einem Bilde des 110.
Psalms zu sprechen, seinen Platz an der Rechten Gottes
erhält, während die Weltkönige zum Schemel seiner Füße werden.

Der Ansturm der Erdenkönige richtet sich nach V. 1—8
wider Jahwe und seinen Gesalbten. Damit wird die Sache
Jahwes mit der seines Königs identifiziert. Das ist im Alten
Testament nicht immer der Fall, man denke an Jud. 9, 8 ff. und
1. Sam. 8, 20. Geschichtlich gesehen hat David durch die
Einholung der Lade nach Jerusalem die Voraussetzung für diese

enge Verbindung des himmlischen Königs mit dem Zionskönig
geschaffen.3

Es ist aber nicht zu übersehen, daß neben den
Königspsalmen, die Jahwe und den König sich in die Macht teilen
lassen, im Psalter sich eine Reihe von Psalmen finden — ich
denke an die sogenannten Thronbesteigungspsalmen —, die
lediglich von der Königsherrschaft Jahwes sprechen und von
der Herrschaft davidischer Könige völlig schweigen.
Bemerkenswert ist, daß zwischen den Königspsalmen und den

Thronbesteigungspsalmen auch abgesehen von dem mit dem

Begriff Königtum gegebenen Tatbestand sich mancherlei
Übereinstimmungen feststellen lassen. Die Thronbesteigungspsalmen

stehen unter dem Eindruck einer in unmittelbarer Gegenwart

erlebten Inthronisierung Jahwes. Entsprechend war einst
im babylonischen Schöpfungsbericht der Huldigungsruf
erklungen: «Marduk ist König.» Die Königspsalmen verraten in

2 A.Alt, Kleine Schriften zur Geschichte des Volkes Israel, 1 (1953),
S. 357.

3 Alt (Anm. 2), S. 356; H. J. Kraus, Die Königsherrschaft Gottes im A.T.
(1951), S. 27 ff.; ders., Gottesdienst in Israel (1954), S. 80.



R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter 323

den Worten: «Ich selbst habe dich heute erzeugt», oder, Ps. 20,
10: «Jahwe, hilf dem König und erhöre uns heute, da wir
rufen», oder, Ps. 110,1: «Raunung Jahwes für meinen Herrn:
Setze dich zu meiner Rechten», daß sie gleichfalls den
Anspruch erheben, an der Inthronisierung des Königs im
unmittelbaren Erleben beteiligt zu sein.4 Die Psalmisten wollen
keinen objektiven Geschichtsbericht geben, sondern darstellen,
was sie selbst gehört und gesehen haben. Von hier aus wird
man zunächst S. Mowinckel die Berechtigung zugestehen müssen,

an eine kultische Erneuerung des Thronbesteigungsfestes
zu denken, um damit eine Erklärung für die Aktualisierung
des Stoffes zu haben.

Eine weitere Übereinstimmung zwischen Königspsalmen
und Thronbesteigungspsalmen liegt in der Beschreibung der
Größe des Herrschaftsgebietes, das alle Königreiche der Welt
umfaßt. H. Greßmann 5 hat das als Gepflogenheit des Hofstils
erklärt. Jedoch wird man auch hier eine schärfere Sonde
anzulegen haben. Der Wunsch, dem Könige möge ewiges Leben,
der Sieg über seine Feinde und eine Vergrößerung seines
Reiches beschieden sein, wie die schmeichelnde Bezeichnung des

Königs als Sohn Gottes gehören zum Hofstil, wie die
altorientalischen Parallelen6 beweisen, die H. Greßmann in großer Zahl
gesammelt hat. Sobald aber der Bereich der guten Wünsche
verlassen und als Feststellung ausgesprochen wird, daß das

Herrschaftsgebiet des Königs alle Reiche der Welt umfasse,
ist das für das Volk Israel auch als hofmännische Übertreibung
nicht glaubhaft. Wohl besagt 1. Kön. 5, 1, daß Salomo über alle
Königreiche vom Euphrat bis zum Philisterland und bis zur
Grenze von Ägypten geherrscht habe. Die Königs- und die
Thronbesteigungspsalmen erkennen jedoch überhaupt keine
Grenzen mehr an. Auch die Annahme, daß die Psalmen hier
altorientalischen Mustern folgen, verschlägt kaum. Was den
altorientalischen Großmächten zugestanden werden konnte,
mußte, auf israelitische Verhältnisse übertragen, bizarr und
anmaßend wirken. Erklärt man die Ausweitung des

Herrschaftsgebietes Israels in den Thronbesteigungspsalmen als

1 Kraus, Gottesdienst (Anm. 3), S. 53.
5 H. Greßmann, Der Messias (1929), S. 7 ff.
6 H. Gunkel, Einleitung in die Psalmen (1928), S. 162 f.



324 R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter

eschatologisches Gedankengut, so ist es nur konsequent, wenn
man das gleiche für die Königspsalmen tut.

Handelt es sich in Ps. 2 nun aber um das Krönungsritual
eines judäischen Königs in nachdavidischer Zeit, das durch
eschatologische Motive bereichert ist? L. Dürr 7 hat durch
Vergleich mit dem Ramesseumpapyrus und altorientalischen
Parallelen in Ps. 110 und 2 das Ritual der Inthronisation des

Königs wiedergefunden. Da der Name des Königs nicht genannt
wird, würde Ps. 2 nicht auf einen bestimmten König
zugeschnitten sein, sondern am ehesten als agendarisches Formular

anzusehen sein, das der Einführung judäischer Könige
diente. War aber damit zu rechnen, daß die Thronbesteigung
eines judäischen Königs jeweils von einem Aufstand der
Weltkönige begleitet war, so daß man dies Motiv agendarisch
verankern konnte? Der König wird in Ps. 2 als Heilsbringer
gefeiert, er ist mit messianischem Nimbus umgeben, so wie das
im alten Orient seit jeher der Fall war. Die Erwähnung der
aufständischen Weltkönige wird daher wahrscheinlich gleichfalls

in eschatologischen Vorstellungen wurzeln. Nach der
englisch-skandinavischen Forschung 8 gehört «der kultisch-dramatische

Kampf des Gottkönigs mit den feindlichen Mächten des
Chaos» 9 zum Ritual des Neujahrsfestes. Der regierende König
ist an dem Zeremonial selbst beteiligt und spielt seine Rolle

genau so wie alle anderen Kultteilnehmer. Es würden demnach
nicht historische, sondern kultdramatische Vorgänge dem
Psalm zugrunde liegen. Nach A. Bentzen enthält der Psalm
«das Ultimatum Gottes an die Feinde vor dem Kampf» 9 sc.
des Kultspieles. Der Psalm spricht jedoch nicht von einem
urzeitlichen Kampf des Gotteskönigs mit den Chaosmächten,
sondern von einem solchen des Zionskönigs mit den
Erdenkönigen. Darin drückt sich ein bestimmter Wandel der Auffassungen

aus, der nicht verwischt werden darf. Ps. 2 weist nicht

7 L. Dürr, Ursprung und Ausbau der israelitisch-jüdischen Heilands-
erwartung (1925) ; ders., Ps. 110 im Lichte der neueren altorientalischen
Forschung (1929) ; K. Sethe, Dramatische Texte zu altägyptischen
Mysterienspielen (1928).

8 I. Engneil, Studies in Divine Kingship in the Ancient Near East
(1943); Aa. Bentzen, Messias, Moses redivivus, Menschensohn (1948).

9 Bentzen, S. 18 f.



R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter 325

rückwärts auf die Urzeit, sondern vorwärts auf die Endzeit.
Gewiß entsprechen beide Weltzeiten einander, und den
Erdenkönigen fällt in der Endzeit die gleiche Aufgabe zu wie den
Chaosmächten in der Urzeit. Die Art jedoch, wie in Ps. 2

Völkerkriege als eschatologisches Fanal und als Grund zur
Hoffnung für Israel angesehen werden, erinnert etwa an Sacharjal.
Es liegt in Ps. 2 eine innere Beziehung von dem endzeitlichen
Völkeraufstand zur Einsetzung des Königs vor. Die Inthronisation

des Zionskönigs vollzieht sich nicht in der Art einer
natürlichen Thronnachfolge, sondern dient der Niederwerfung
der aufrührerischen feindlichen Mächte der letzten Zeit. Stimmt
diese Entsprechung, so ist auch der König ein König der Endzeit.

Auch der Akt seiner Adoption durch Gott ist nicht um
seiner selbst willen da, sondern zielt auf die Aufrichtung der
Gottesherrschaft im Eschaton.

Innerhalb der Königspsalmen lassen sich die Psalmen 2,
110 und 132 zu einer besonderen Gruppe vereinigen, deren
geistige Einheit unverkennbar ist. Die Methode der Motivassoziation

ist der einzige Weg, in der Auslegung dieser Psalmen
weiterzukommen. Eine tabellarische Übersicht erleichtert den
Vergleich: s. S. 326.

Daneben ist noch Jes. 55, 3 zu nennen:
«Ich will einen ewigen Bund mit euch schließen
auf die unverbrüchlichen Gnaden Davids.
Siehe, zum Zeugen den Völkern mache ich «dich» 10 Israel),
zum Fürsten und Gebieter von Nationen.
Fürwahr, Leute, die du nicht kennst, rufst du herbei,
und Leute, die dich nicht kennen, laufen zu dir hin,
um Jahwes, deines Gottes, willen.»

Das Zentrum dieser Psalmen und der Deuterojesajastelle
bildet die Gnadenzusage Jahwes, ob diese nun als Schwur, als
Bundesschluß oder als göttliche Verordnung umschrieben wird.
Auch das letztere will besagen, daß es sich um etwas Festes
und Unabänderliches handelt; in diesem Sinne findet sich p'n

etwa in Ps. 105, 10 neben rvna- Jedenfalls ist durch das Wort

10 Text nach Budde bei Kautzsch-Bertholet, Die Heilige Schrift des

A.T. (1922).



326 R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter

Ps. 2 Ps. 110 Ps. 132

Sein Gesalbter (2) Mein Herr (1) Dein Gesalbter (10)
Mein Gesalbter (17)

Ich habe meinen König

eingesetzt auf
Zion, meinem heiligen

Berg (6).

Setze dich zu meiner
Rechten Dein
machtvolles Zepter
streckt aus Jahwe
vom Zion (1—2).

Jahwe hat Zion
erwählt (13). Daselbst
lasse ich David ein
Horn sprossen, richte
her meinem Gesalbten
eine Leuchte (17).

Jahwes Verordnung
CD-

Geschworen hat
Jahwe und läßt sich's
nicht gereuen (1).

Geschworen hat Jahwe

dem David die
Wahrheit, nicht geht
er davon ab (11).

Mem Sohn bist du, ich
selbst habe dich heute
gezeugt (7).

Du bist Priester auf
ewig nach der Weise
Melcliisedeks (4).

Von der Frucht deines

Leibes will ich
dir setzen auf den
Thron (11).

Bald entbrennt sein
(sc. Jahwes) Zorn
(11).

Er zerschlägt am
Tage seines Zorns
Könige (5).

Seine Feinde kleide
ich in Schmach (18).

pn der Bezug von Ps. 2 auf 2. Sam. 7 sichergestellt, auch wenn
in unserem Psalm dieser Zusammenhang nicht so offen
ausgesprochen wird wie in Ps. 1B2 und Jes. 55. Damit ergibt sich
bereits eine wichtige Akzentverlagerung der Auslegung von
Ps. 2. Die Erfüllung der Nathansweissagung, die Fortdauer
der davidischen Dynastie, wird zum eigentlichen Thema. Der
Name dessen, der den Thron besteigt, wird nicht genannt,
obwohl gerade hei einem Thronwechsel der Name des neuen
Königs von besonderer Bedeutung ist und in der Königsakklamation

an erster Stelle steht, wie aus 2. Sam. 15, 10 hervorgeht:
«Absalom ist in Hebron König geworden.» Es ist nicht wichtig
nach den Königspsalmen, wie der irdische König heißt, ja
nach Jes. 55 nicht einmal wichtig, ob es überhaupt noch einen
israelitischen König gibt; denn Jes. 55 kann, ohne irgendwelche
Bedenken zu verraten, das Volk Israel Davids Thron besteigen

lassen und gleichwohl dadurch die Erfüllung der
Nathansweissagung garantiert sehen. Keinesfalls aber können die Kö-



R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter 327

nigspsalmen und Jes. 55 auf die Legitimation des neuen
Herrschers als Davididen und den Hinweis auf 2. Sam. 7 verzichten.

L. Rost11 hat die Struktur des Davidsgebetes 2. Sam. 7,

18—29 untersucht und ist zu dem Ergebnis gekommen, daß ein
wichtiger Bestandteil des diesem Abschnitt zugrunde liegenden
Gebetsschemas die «Berufung auf eine als Zitat angeführte
Gottesoffenbarung» ist. Es ist nicht ohne Interesse zu sehen,
daß dies von Rost herausgestellte Formgesetz auch für die
Gestaltung der besprochenen Königspsalmen und von Jes. 55, 3

bestimmend war, die Jahwes Verheißung in direkter Rede bringen.

In Ps. 2 wird das Verheißungswort Jahwes an den König
so abrupt eingeführt, daß man die Übernahme alten Traditionsgutes

durch den Psalmisten hier deutlich spürt. Alter
Überlieferung folgt Ps. 2 auch, wenn er die Erwählung des Zion
(V. 6, vgl. 2. Sam. 6) mit der Erwählung des Königs (V. 7, vgl.
2. Sam. 7) verbindet.

Eine vollkommene Verschmelzung des alten Traditionsgutes

mit den eigenen Gedanken ist dem Psalmisten nicht
geglückt. Das zeigt der eigenartige Aufbau des 2. Psalms. Man
könnte das Mittelstück des Psalms (v. 6—9) mit seiner Bezugnahme

auf den Davidsbund ohne Schwierigkeiten herauslösen,
obwohl doch gerade diese Verse zur Begründung des Eingangs-
wie des Schlußteiles des Psalms dienen sollen. Auch in der
Gedankenführung macht sich diese Spannung bemerkbar. Uns
will es nicht folgerichtig erscheinen, wenn die Überlegenheit
Jahwes über die tosende Völkerwelt nicht mit seiner göttlichen
Allmacht, sondern mit der Einsetzung des Königs auf dem
Zion und der Verleihung des Sohnesrechtes an ihn begründet
wird. Ähnlich wird der Vorrang des Zions in Ps. 122, 5 und
Ps. 132, 10 ff. durch die Bezugnahme auf den Davidsbund
erhärtet. 12 Das Königtum Jahwes und das Zionskönigtum werden

in eins gesehen.
H. J. Kraus 13 folgert aus den Psalmen 2; 89; 132; 2. Sam. 7

und 1. Kön. 8, 2: «Im Jerusalemer Königskult werden die Er-

11 L. Rost, Die Überlieferung von der Thronnaehfolge Davids (1926),
S. 51.

12 Cf. 1. Kön. 8, 16 und Kraus, Gottesdienst (Anm. 3), S. 73 f. ; L.Kost,
Sinaibund und Davidsbund: Theol. Lit.-Zeit. 72 (1947), Sp. 130 f.

13 Kraus, ebd., S. 74.



328 R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter

wählung des Zion (2. Sam. 6) und die Erwählung Davids (2.
Sam. 6, 21; 2. Sam. 7) aktualisiert. Dabei wird die Einholung
der Lade zum Zion durch eine Prozession und die Einsetzung
Davids und seiner Dynastie durch einen neuen prophetischen
Zuspruch wiederholt.» Als Gegenargument ist jedoch
anzuführen, daß die Einholung der Lade zum Zion in 2. Sam. 6

den Charakter der absoluten Einmaligkeit hat und daß auch
die Nathansweissagung von der ewigen Dauer der davidischen
Dynastie als Gotteswort endgültig ist und einer Wiederholung
als Prophetenspruch nicht, sondern lediglich als Zitat bedarf.
Die alttestamentlichen Stellen, die vom Davidsbund sprechen,
lassen sich in zwei Gruppen zusammenfassen. Zur 1. Gruppe
gehören 2. Sam. 7; 2. Sam. 23, 5; 2. Chron. 6,12 ff. Diese Stellen
entstammen der Davidsgeschichte und geben die geschichtliche
Begründung dafür, daß das Königtum fortan nicht einzelnen
charismatischen Führern wie Saul, sondern einer Dynastie
gehören soll. Die 2. Gruppe bilden Jes. 55, 3; Ps. 89, 4 — zur
Datierung siehe unten —Jer. 33, 21; Ez. 34, 23; 2. Chron. 13, 5,

Belegstellen, die unzweifelhaft der Zeit nach dem Jahre 587

entstammen. Nach der eingehenden Untersuchung der
Nathansweissagung durch L. Rost14 führt auch 2. Sam. 7, 22—24 in die
Zeit des Exils und beweist das Interesse gerade dieser Zeit
an der alten Verheißung in dem Augenblick, als sie durch
den Verlauf der Geschichte in Frage gestellt wurde. Sieht man
von den Königspsalmen ab, so ergibt sich, daß für die gesamte
Königszeit keine Erwähnung des Davidsbundes mehr zu
verzeichnen ist. Wichtig sind Anfang und Ende der davidischen
Dynastie, aber nicht die Zwischenzeit. Offensichtlich liegt das

mangelnde Interesse am Davidsbund während der Königszeit
in der Amtsführung der judäischen Könige, die nach dem

Urteil des deuteronomistischen Geschichtswerkes nur selten
dem Willen Jahwes entsprach. So verrät auch das Königsgesetz

in Deut. 17,14 ff. wenig Sympathie für das Königtum.
Man wird H. J. Kraus zustimmen, wenn er betont, daß der
«Aktualisierung der Nathansverheißung je und je ein starkes
Gefälle zur Zukunft hin» innewohnt, und er weiterhin
ausführt: «Erst die Verkündigung Deuterojesaias qualifiziert den
belasteten Mäläch-Begriff durch die Eröffnung eines neuen

14 L. Rost, Die Überlieferung (Anm. 7), S. 68.



R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter 329

eschatologischen Aspekts und die Hineinnahme der Vorstellung

vom irdischen Königtum der Davididen in die umfassende
Herrschergewalt Jahwes.» 15

Die Einsetzung des Königs in Ps. 2 ist Heilstat Gottes.
Es ist damit eine innere Beziehung zu den messianischen
Weissagungen gegeben. Hinter der Adoptionsformel: «Mein
Sohn bist du, ich selber habe dich heute gezeugt», steht der
Mythos der leiblichen Gottessohnschaft des Königs. Das ist trotz
Ps. 45, 7 — in Jes. 8, 21; 1. Kön. 21,10.18; Prov. 24, 21 sind
Gott und der König nebeneinander genannt, ohne daß damit
die Göttlichkeit des Königs behauptet würde — eine für das
Alte Testament überraschende Vorstellung, falls der
regierende König damit gemeint sein sollte. Auch von einer Adoption

des Königs durch Gott ist sonst im Alten Testament
nirgends die Rede. Lediglich bei David wird das Verhältnis
Gott — König mit dem zwischen Vater und Sohn verglichen
(cf. Ps. 89, 27). Ginge Ps. 2 als Einsetzungsritual selbst für
den König David zu weit, so erst recht für die späteren Könige.
Erst der eschatologische Bezug macht diese Formulierung in
Ps. 2 erträglich. Wie in den messianischen Weissagungen
(Jes. 7, 9; 11; Mi. 5) die wunderbare Geburt des Messias, so
hat in Ps. 2 die Inthronisierung des Königs die Vernichtung
der Feinde und den Beginn der Weltherrschaft unmittelbar
zur Folge. Dem entspricht Ps. 110, 5; 132,18 und auch 18,44:

Du halfst mir aus Völkerfehden
und machtest mich zum Haupt von Nationen.
Völker, die ich nicht kannte, dienten mir.

Zurückgehen mag diese Auffassung auf die Nathansweissagung,

in der es heißt: «Ich will meinem Volk Israel einen
Ort anweisen und es da einpflanzen, daß es an seiner Stätte
wohnen kann und es sich nicht mehr ängstigen muß und es

gewalttätige Menschen nicht mehr bedrücken wie vordem, seit
der Zeit, da ich Richter über mein Vok Israel bestellte, und
will ihm Ruhe verschaffen vor allen seinen Feinden» (2. Sam.

7,10 f.). Daraus ist später der Gedanke der Weltherrschaft
Israels entstanden. Wenn 2. Sam. 7 auch auf die Not des Volkes
in der Richterzeit anspielt, mußte dennoch die Verheißung,

15 Kraus, Gottesdienst (Anm. 3), S. 78.107.



330 R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter

daß Jahwe seinem Volke Ruhe vor seinen Feinden verschaffen
werde, in der Zeit nach 587 die Hoffnung des Volkes besonders
stärken. Analog wird in den Königspsalmen die Niederwerfung
der Feinde durchweg nicht vom König erhofft, wie es im
Hinblick auf den Hofstil zu erwarten wäre, sondern von Jahwe
allein. Jahwe kann die dem Hause Davids und dem Volke
Israel gegebenen Zusagen nicht vergessen haben. Eine ergreifende

Klage über den Gegensatz der Gegenwart zu diesen
Verheißungen bietet Ps. 89:

39. Doch du verwarfst und verstießest,
bist ergrimmt wider deinen Gesalbten.

40. Du hast den Bund mit deinem Knechte entweiht,
entwürdigt seine Krone in den Staub.

41. Hast eingerissen all seine Mauern,
seine Festen in Trümmer gelegt.

42. Ihn plünderten alle, die des Weges zogen,
er ward zur Schmähung seinen Nachbarn.

43. Erhoben hast du die Rechte seiner Widersacher,
hast all seine Feinde erfreut.

45. Seiner Herrlichkeit hast du ein Ende gemacht,
seinen Thron zu Boden gestürzt.

47. Wie lange, Jahwe'? Willst du dich ewig verbergen?
Soll dein Grimm wie Feuer brennen?

50. Wo sind deine früheren Gnaden, Herr,
die du David in deiner Treue geschworen?

51. Gedenke, Herr, der Schmach deiner Knechte...!

Weil in Ps. 89,18 h Tabor und Hermon erwähnt sind, denkt
H. Gunkel an nordisraelitischen Ursprung des Psalms und
setzt ihn in die Zeit Jerobeams II. Tahor und Hermon sind
jedoch lediglich als alte Götterberge des Nordens genannt, der
Süden ist genau so Jahwes Herrschaftsgebiet, v. 13 a, wie
darüber hinaus in der universellen Art Deuterojesajas die

ganze Welt dem Schöpfergott Untertan ist. Das Unglück, das
den Gesalbten getroffen hat, ist nicht auf seine Person
beschränkt, so daß nach Analogie des Tammuzkultes der König
Thron und Krone verliert, sondern es umfaßt das ganze Volk
und Land, die Feinde haben die Feste in Trümmern gelegt
(v. 41 ff.). Man geht am Anliegen dieses Psalms vorbei, wenn
man ihn mit einer politischen Niederlage eines judäischen
Königs — und sei es der Tod Josias nach der Schlacht von
Megiddo — in Verbindung bringt. Der Fortbestand der davi-



R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter 331

dischen Dynastie ist in Frage gestellt. Das ist aber erst mit
dem Exil der Fall. Jes. 55, 3 beruft sich in der gleichen Art
wie Ps. 89,4. 50 auf die Unverbrüchlichkeit der dem Hause
Davids gegebenen Zusage Jahwes und zeigt damit deutlich,
in welcher Zeit diese Frage aktuell war.

Stehen die Königspsalmen auf dem Boden der Verheißung
von 2. Sam. 7, so kann man das gleiche für die messianischen
Weissagungen behaupten. Ausdrücklich wird in Jes. 9, 6; 11,1
und Mi. 5,1 hervorgehoben, daß der Messias Davids Thron
einnehmen wird. Daß der Messias der David redivivus sei,
wird nicht gesagt.16 Der Messias steht jedoch in einem besonderen

Zusammenhang mit der Dynastie der Davididen, wie
schon aus Gen. 49,10 hervorgeht:

Nicht weicht das Zepter von Juda,
noch der Herrscherstab von seinen Füßen.
Bis daß sein «Herrscher» kommt
und ihm der Gehorsam der Völker gehört.

Nach Ez. 21, 30 ff. soll dem König Zedekia das Diadem vom
Kopf gerissen werden und Jerusalem in Trümmern liegen,
«bis der kommt, dem der Rechtsanspruch gehört und dem ich
(Jahwe) es gebe». Der Messias ist das Endglied der Dynastie
Davids. Der Übergang der Herrschaft vom letzten Davididen
auf den Messias vollzieht sich aber nicht wie eine normale
Thronfolge, sondern unter schwersten Erschütterungen, ob

nun Jes. 11,1 von dem Reis aus dem Stumpf Isais spricht oder
Am. 9,11 von der Wiederaufrichtung der zerfallenen Hütte
Davids oder Ez. 17 von dem Sturz des hohen und der Erhöhung
des niedrigen Baumes und dem Einpflanzen des Zedernreises
auf dem Zion. In jedem Falle setzt der Messiasgedanke das
Wissen um das Ergehen eines Gerichtes an dem letzten
Davididen und dem Volke Israel voraus. Es wäre verfehlt, daraus
den Schluß zu ziehen, daß der Messiasgedanke erst in nach-
exilischer Zeit entstanden sei, aber es muß doch zumindest
eingeräumt werden, daß die messianischen Weissagungen,
über deren Alter hier nichts ausgesagt werden soll, sich von
jeher gegen die davidische Dynastie gerichtet haben und im

16 Gegen Greßmann (Anm. 5), S. 232 ff.; cf. V. Herntrich, Der Prophet
Jesaia (1954), S. 208.



332 R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter

Augenblick des Zusammenbruches des Reiches Juda eine ganz
besondere Bedeutung gewinnen mußten. Als Jeremia das Los
des Königs Jojachin beklagte, Jer. 22, 30:

Schreibt diesen Mann auf als kinderlos,
als einen Mann, dem es zeit seines Lebens nicht glückt;
keinem seiner Nachkommen soll es glücken,
auf Davids Thron zu sitzen
und Herrscher zu sein in Juda,

war die Stunde gekommen, wo sich alle Hoffnung auf die
Geburt des Kindes, die Inthronisation eines messianischen
Königs konzentrierte.

In Ps. 2,7 ist die Übersetzung des ni»n als «heute» zu wenig
komplex. Neben dem orn stehen TN und eine sonderbare
Häufung von Zeitbegriffen. In 2, 5 meint TN den Tag des
anbrechenden Endreiches, so schon B. Duhm.17 Nach V. 11 steht
dieser Tag unmittelbar bevor: «Denn bald (so ist mit
Ps. 81,15 zu übersetzen) wird sein Zorn entbrennen.» Die
Spanne der Erwartung wird durch das «Heute» weiter
verkürzt, die Zukunft wird Gegenwart. Der kommende Gottestag
ist zum «Heute» geworden, ähnlich wie bei dem Bundesschluß
Jahwes mit seinem Volk in Deut. 29, 9 ff.:

(9) Ihr steht heute alle vor dem Angesicht Jahwes, eures Gottes, (11) um
in den Bund mit Jahwe, deinem Gott, und in die Eidgemeinschaft mit ihm
einzutreten, die Jahwe, dein Gott, heute mit dir eingeht, (12) damit er dich
heute zu seinem Volk bestelle

Herkömmlich wird in Ps. 2 die Hinzufügung des «Heute»
als genuin israelitisch zu der auch sonst im alten Orient
nachweisbaren Adoptionsformel als Abweisung des Gedankens der
physischen Gottessohnschaft angesehen. Ähnliche Vorstellungen

liegen Ps. 110, 3 zugrunde, wie in dem verderbten Text
die Worte TfüVl ^3 und nnhö noch erkennen lassen. Ist aber
der inthronisierte König nicht ein irdischer König, sondern
der Messias, so ist der Gedanke der Gottessohnschaft
unbedenklich. Dann wird aber auch nach Deut. 29 das «Heute» als
Termin des neuen Bundesschlusses aufzufassen sein. Auch
nach den messianischen Weissagungen ist bereits die Stunde
der Geburt identisch mit dem Anbruch des neuen Gottestages.

17 B. Duhm, Die Psalmen (1920), S. 7.



R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter 333

Dem Tag der Zerstörimg Jerusalems, Ps. 187, 7, würde damit
der Tag der Inthronisierung des messianischen Königs
entgegengestellt. Ps. 2 könnte dann der gleichen Zeit angehören
wie etwa Ez. 34, 23 ff., wo nach Abrechnung mit den eigennützigen

Hirten Israels die Einsetzung des Messias als des guten
Hirten proklamiert wird:

Ich setze einen einzigen Hirten über sie,
der wird sie weiden,
meinen Knecht David,
der soll ihr Hirt sein.
Ich, Jahwe, will ihr Gott sein,
und mein Knecht David wird Fürst in ihrer Mitte sein.
Ich, Jahwe, habe es geredet.
(25) Und ich werde einen Friedensbund mit ihnen schließen ...18

Die hochgespannte eschatologische Erwartung von Ps. 2

sowie die Unruhe in der Yölkerwelt, von der die Verse 1—3

berichten, könnte am besten aus der Zeit verstanden werden,
da Cyrus auf der Bildfläche erschien. Aus dem Aufruhr der
Völker schöpft der Psalmist neue Hoffnung — die gleiche
Einstellung findet sich ein Menschenalter später in Sacharja 1 —
und die Überzeugung, daß die einst David gegebene Zusage
sich doch erfüllen wird. Das Lachen Gottes (cf. Ps. 59, 9) setzt
voraus, daß die Weltvölker sich schon im Besitz des Sieges
über Israel gesehen haben, aber Jahwe im Endakt der letzte
Sieger ist. Zudem zeigt auch Ps. 2,10 ff., daß die Unterwerfung
der Weltvölker noch in der Zukunft liegt. Nach 2,8 wird
Jahwe dem Zionskönig die Völker erst dann zum Besitz geben,
wenn er darum gebeten hat. Zu dieser Bitte ist zu vergleichen
Ps. 20, 5:

Er gebe dir, was dein Herz sich wünscht,
und all dein Planen lasse er gelingen,

und Ps. 21, 3:

Was sein Herz gewünscht hat, hast du ihm verliehen,
und das Begehren seiner Lippen ihm nicht verweigert,

und 1. Kön. 3, 5, wo Jahwe zu Salomo spricht: «Bitte, was ich
dir geben soll.» Offensichtlich ist in den Königspsalmen die

is Cf. Ez. 37, 24 f.



334 R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter

Erinnerung an die Bitte Salomos gegenwärtig. Nur daß jetzt
die Vernichtung der Feinde das Gebetsanliegen des Zions-
königs geworden ist, deren Erfüllung Jahwe verheißt. Dabei

mag die Wildheit von v. 10 und Ps. 110, 5 ff. den aufgespeicherten
Haß ähnlich wie Ps. 137, 7 f. verraten. Das Anrufen Jahwes

ist die einzige Waffe geworden, da Machtmittel nicht zur
Verfügung stehen. Das würde der Ohnmacht Israels im Exil
entsprechen. Nur die, welche sich in Jahwe bergen (v. 12),
worunter nach dem Zusammenhang Israeliten und Angehörige
der Weltvölker zu verstehen sind — man vergleiche die
universale Auffassung eines Deuterojesaja, Jes. 55, 5 —, werden
dem zukünftigen Zorn entrinnen.

Der in der Form aufgelockerte Ps. 2 hat den Gegensatz
zwischen den Weltkönigen und Jahwe und seinem Gesalbten
dramatisch in Rede und Gegenrede gestaltet. Man kann daher
wohl Ps. 2 als Kultdrama ansehen, auch wenn man die
unmittelbare Ableitung aus dem königlichen Kultus bezweifelt.
Der Psalm beruft sich auf die alten Verheißungen Jahwes,
die bereits ehrwürdige Überlieferung geworden sind (v. 7),
und schöpft daraus neue Hoffnung. Schon hat Gott seinen
König eingesetzt, in der Art der Berufung des Kyrus, den
Jahwe als seinen Hirten (Jes. 44,28) und Gesalbten (45,1)
beruft, damit er in der beginnenden Endzeit Gottes Heilswillen
an seinem Volke verwirklicht. Der Zionskönig wird als der
Heilsbringer gefeiert. So rückt der Psalm durch die eschato-

logische Interpretation dicht heran an die messianischen
Weissagungen.

Trebbin, Kreis Luckenwalde. Richard Preß.


	Jahwe und sein Gesalbter : zur Auslegung von Psalm 2

