Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 5

Artikel: Jahwe und sein Gesalbter : zur Auslegung von Psalm 2
Autor: Press, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878955

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 13 Heft 5 September/Oktober 1957

Jahwe und sein Gesalbter.

Zur Auslegung von Psalm 2.

Seit S. Mowinckels Psalmenstudien ist die Frage nach der
Konigsherrschaft Gottes im Alten Testament — so lautet der
Titel einer Schrift von H. J. Kraus — nicht zur Ruhe gekom-
men, So wird es gerechtfertigt sein, den 2. Psalm einer ein-
gehenden Betrachtung zu unterziehen.

1. Warum toben die Vilker,
und ersinnen die Nationen Eitles?
2. Auftreten die Konige der Erde,
und Fiirsten verschworen sich miteinander
wider Jahwe und seinen Gesalbten.
3. «Lalt uns zerreillen ihre Fesseln
und von uns werfen ihre Bande.»
4, Der im Himmel thront, lacht,
der Herr spottet ihrer.
5. Einst wird er zu ihnen in seinem Zorn reden
und sie in seinem Grimm schrecken.
6. «Ich habe meinen Kiénig eingesetzt
auf Zion, meinem heiligen Berg.»
7. Ich will reden von Gottes Verordnung:
Er sprach zu mir: «Mein Sohn bist du,
ich selbst habe dich heute gezeugt.
8. Fordere von mir, so gebe ich Viélker zu deinem Besitz
und zu deinem Eigentum die Enden der Erde.
9. Du sollst sie mit eisernem Zepter zerschlagen,
wie Topfergeschirr sie zertriimmern.»
10. Nun denn, ihr Konige, seid klug,
laflit euch warnen, ihr Richter der Erde!
11. Dienet Jahwe mit Furcht
und kiilt ihm mit Zittern die Fiille. 1
12. Daf} er nicht ziirne und ihr den Weg verfehlt;
denn bald wird sein Zorn entbrennen.
Heil allen, die in ihm sich bergen!

t Texténderung in v.11 nach Bertholet, Die Heilige Schrift des A.T.
(1922).

21



322 R. Pref3, Jahwe und sein Gesalbter

A. Alt? hat 1945 in einem Aufsatz, Gedanken iiber das
Konigtum Jahwes, darauf hingewiesen, dall «in den Konigs-
liedern des Psalters die Herrschaft des jeweiligen Davididen
in unléslichem Zusammenhang mit der Herrschaft Jahwes
selbsty stehe. Obwohl in Ps. 2 Jahwe nicht als Konig tituliert
wird, ist der Gedanke an sein Ko6nigtum durch die Aussage,
daf} er im Himmel thront (V.4), und die Aufforderung an die
Konige der Welt, Jahwe mit Furcht zu dienen und ihm mit
Zittern die Fiifle zu kiissen (V.10 ff.), deutlich gegeben. Das
Verhiltnis des Konigs Jahwe zu den irdischen Ko6nigen wird
so geordnet, dall der Zionskonig, um in einem Bilde des 110.
Psalms zu sprechen, seinen Platz an der Rechten Gottes er-
halt, wihrend die Weltkénige zum Schemel seiner Fiifle wer-
den. Der Ansturm der Erdenkonige richtet sich nach V.1—3
wider Jahwe und seinen Gesalbten. Damit wird die Sache
Jahwes mit der seines Konigs identifiziert. Das ist im Alten
Testament nicht immer der Fall, man denke an Jud. 9, 8 ff. und
1. Sam. 8, 20. Geschichtlich gesehen hat David durch die Ein-
holung der Lade nach Jerusalem die Voraussetzung fiir diese
enge Verbindung des himmlischen K&nigs mit dem Zionskénig
geschaffen. *

Es ist aber nicht zu iibersehen, dall neben den Ko&nigs-
psalmen, die Jahwe und den Konig sich in die Macht teilen
lassen, im Psalter sich eine Reihe von Psalmen finden — ich
denke an die sogenannten Thronbesteigungspsalmen —, die
lediglich von der Kénigsherrschaft Jahwes sprechen und von
der Herrschaft davidischer Konige vollig schweigen. Be-
merkenswert ist, dafl zwischen den Konigspsalmen und den
Thronbesteigungspsalmen auch abgesehen von dem mit dem
Begriff Konigtum gegebenen Tatbestand sich mancherlei Uber-
einstimmungen feststellen lassen. Die Thronbesteigungspsal-
men stehen unter dem Eindruck einer in unmittelbarer Gegen-
wart erlebten Inthronisierung Jahwes. Entsprechend war einst
im babylonischen Schépfungsbericht der Huldigungsruf er-
klungen: «Marduk ist Kénig.» Die Konigspsalmen verraten in

2 A. Alt, Kleine Schriften zur Geschichte des Volkes Israel, 1 (1953),
S. 357.

3 Alt (Anm. 2), S. 356; H. J. Kraus, Die Kénigsherrschaft Gottes im A.T.
(1951), S. 27 ff.; ders., Gottesdienst in Israel (1954), S. 80.



R. Pref3, Jahwe und sein Gesalbter 323

den Worten: «Ich selbst habe dich heute erzeugt», oder, Ps. 20,
10: «Jahwe, hilf dem Konig und erhére uns heute, da wir
rufen», oder, Ps. 110, 1: «Raunung Jahwes fiir meinen Herrn:
Setze dich zu meiner Rechten», dall sie gleichfalls den An-
spruch erheben, an der Inthronisierung des Konigs im un-
mittelbaren Erleben beteiligt zu sein.* Die Psalmisten wollen
keinen objektiven Geschichtsbericht geben, sondern darstellen,
was sie selbst gehort und gesehen haben. Von hier aus wird
man zunédchst S. Mowinckel die Berechtigung zugestehen miis-
sen, an eine kultische Erneuerung des Thronbesteigungsfestes
zu denken, um damit eine Erklirung fiir die Aktualisierung
des Stoffes zu haben.

Eine weitere Ubereinstimmung zwischen Konigspsalmen
und Thronbesteigungspsalmen liegt in der Beschreibung der
Grolle des Herrschaftsgebietes, das alle Konigreiche der Welt
umfalt. H. Grefmann ® hat das als Gepflogenheit des Hofstils
erklirt. Jedoch wird man auch hier eine schéirfere Sonde an-
zulegen haben. Der Wunsch, dem Ko6nige mége ewiges Leben,
der Sieg iiber seine Feinde und eine VergriBerung seines Rei-
ches beschieden sein, wie die schmeichelnde Bezeichnung des
Konigs als Sohn Gottes gehoren zum Hofstil, wie die altorien-
talischen Parallelen® beweisen, die H. GreBfmann in grofer Zahl
gesammelt hat. Sobald aber der Bereich der guten Wiinsche
verlassen und als Feststellung ausgesprochen wird, daB das
Herrschaftsgebiet des Konigs alle Reiche der Welt umfasse,
ist das fiir das Volk Israel auch als hofménnische Ubertreibung
nicht glaubhaft. Wohl besagt 1. Kén. 5, 1, dal Salomo iiber alle
Konigreiche vom Euphrat bis zum Philisterland und bis zur
Grenze von Agypten geherrscht habe. Die Kénigs- und die
Thronbesteigungspsalmen erkennen jedoch iiberhaupt keine
Grenzen mehr an. Auch die Annahme, dall die Psalmen hier
altorientalischen Mustern folgen, verschligt kaum. Was den
altorientalischen GroBméchten zugestanden werden konnte,
mulite, auf israelitische Verhiltnisse iibertragen, bizarr und
anmallend wirken. Erklirt man die Ausweitung des Herr-
schaftsgebietes Israels in den Thronbesteigungspsalmen als

* Kraus, Gottesdienst (Anm. 3), S.53.
5 H. Grefmann, Der Messias (1929), S. 7 ff.
8 H. Gunkel, Einleitung in die Psalmen (1928), S. 162 {.



324 R. Pref}, Jahwe und sein Gesalbter

eschatologisches Gedankengut, so ist es nur konsequent, wenn
man das gleiche fiir die Konigspsalmen tut.

Handelt es sich in Ps.2 nun aber um das Kronungsritual
eines juddischen Konigs in nachdavidischer Zeit, das durch
eschatologische Motive bereichert ist? L. Diirr 7 hat durch Ver-
gleich mit dem Ramesseumpapyrus und altorientalischen Par-
allelen in Ps. 110 und 2 das Ritual der Inthronisation des Ko-
nigs wiedergefunden. Da der Name des Konigs nicht genannt
wird, wiirde Ps.2 nicht auf einen bestimmten Konig zuge-
schnitten sein, sondern am ehesten als agendarisches Formu-
lar anzusehen sein, das der Einfiihrung judédischer Koénige
diente. War aber damit zu rechnen, dafl die Thronbesteigung
eines judidischen Konigs jeweils von einem Aufstand der Welt-
konige begleitet war, so dall man dies Motiv agendarisch ver-
ankern konnte? Der Kénig wird in Ps. 2 als Heilsbringer ge-
feiert, er ist mit messianischem Nimbus umgeben, so wie das
im alten Orient seit jeher der Fall war. Die Erwédhnung der
aufstindischen Weltkénige wird daher wahrscheinlich gleich-
falls in eschatologischen Vorstellungen wurzeln. Nach der eng-
lisch-skandinavischen Forschung ® gehort «der kultisch-drama-
tische Kampf des Gottkonigs mit den feindlichen Méchten des
Chaos» ® zum Ritual des Neujahrsfestes. Der regierende Konig
ist an dem Zeremonial selbst beteiligt und spielt seine Rolle
genau so wie alle anderen Kultteilnehmer. Its wiirden demnach
nicht historische, sondern kultdramatische Vorginge dem
Psalm zugrunde liegen. Nach A. Bentzen enthélt der Psalm
«das Ultimatum Gottes an die Feinde vor dem Kampf» ® sc.
des Kultspieles. Der Psalm spricht jedoch nicht von einem
urzeitlichen Kampf des Gotteskénigs mit den Chaosméchten,
sondern von einem solchen des Zionskénigs mit den Krden-
konigen. Darin driickt sich ein bestimmter Wandel der Auffas-
sungen aus, der nicht verwischt werden darf. Ps. 2 weist nicht

7 L. Diirr, Ursprung und Ausbau der israelitisch-jiidischen Heilands-
erwartung (1925); ders., Ps.110 im Lichte der neueren altorientalischen
TForschung (1929); K. Sethe, Dramatische Texte zu altiigyptischen Myste-
rienspielen (1928).

8 1. Engnell, Studies in Divine Kingship in the Ancient Near Kast
(1943); Aa. Bentzen, Messias, Moses redivivus, Menschensohn (1948).

9 Bentzen, S. 18 f.



R. Pref3, Jahwe und sein Gesalbter 325

riickwirts auf die Urzeit, sondern vorwirts auf die Endzeit.
Gewill entsprechen beide Weltzeiten einander, und den Erden-
koénigen fillt in der Endzeit die gleiche Aufgabe zu wie den
Chaosméichten in der Urzeit. Die Art jedoch, wie in Ps. 2 Vil-
kerkriege als eschatologisches Fanal und als Grund zur Hoff-
nung fiir Israel angesehen werden, erinnert etwa an Sacharja 1.
Es liegt in Ps. 2 eine innere Beziehung von dem endzeitlichen
Vilkeraufstand zur Einsetzung des Konigs vor. Die Inthroni-
sation des Zionskonigs vollzieht sich nicht in der Art einer
natiirlichen Thronnachfolge, sondern dient der Niederwerfung
der aufriihrerischen feindlichen Michte der letzten Zeit. Stimmt
diese Entsprechung, so ist auch der Konig ein Konig der Knd-
zeit. Auch der Akt seiner Adoption durch Gott ist nicht um
seiner selbst willen da, sondern zielt auf die Aufrichtung der
Gottesherrschaft im Eschaton.

Innerhalb der Konigspsalmen lassen sich die Psalmen 2,
110 und 132 zu einer besonderen Gruppe vereinigen, deren gei-
stige Einheit unverkennbar ist. Die Methode der Motivassozia-
tion ist der einzige Weg, in der Auslegung dieser Psalmen
weiterzukommen. Eine tabellarische Ubersicht erleichtert den
Vergleich: s. S. 326.

Daneben ist noch Jes. 55,3 zu nennen:
«Ich will einen ewigen Bund mit euch schlieflen
auf die unverbriichlichen Gnaden Davids.
Siehe, zum Zeugen den Volkern mache ich «dich» ** (= Israel),
zum Fiirsten und Gebieter von Nationen.
Fiirwahr, Leute, die du nicht kennst, rufst du herbei,
und Leute, die dich nicht kennen, laufen zu dir hin,
um Jahwes, deines Gottes, willen.»

Das Zentrum dieser Psalmen und der Deuterojesajastelle
bildet die Gnadenzusage Jahwes, ob diese nun als Schwur, als
Bundesschlul} oder als gottliche Verordnung umschrieben wird.
Auch das letztere will besagen, dafl es sich um etwas Festes
und Unabinderliches handelt; in diesem Sinne findet sich pn
etwa in Ps. 105, 10 neben p»a. Jedenfalls ist durch das Wort

10 Text nach Budde bei Kautzsch-Bertholet, Die Heilige Schrift des
AT, (1922).



326 R. Pref, Jahwe und sein Gesalbter

Ps. 2

Ps. 110

Ps. 132

Sein Gesalbter (2)

Mein Herr (1)

Dein Gesalbter (10)
Mein Gesalbter (17)

Ich habe meinen K-
nig eingesetzt auf
Zion, meinem heili-
gen Berg (6).

Setze dich zu meiner
Rechten ... Dein
machtvolles Zepter
streckt aus Jahwe
vom Zion (1—2).

Jahwe hat Zion er-
wihlt (13). Daselbst
lasse ich David ein
Horn sprossen, richte
her meinem Gesalbten
eine Leuchte (17).

Jahwes Verordnung

(7).

Geschworen hat
Jahwe und laBt sich’s
nicht gereuen (4).

Geschworen hat Jah-
we dem David die
Wahrheit, nicht geht
er davon ab (11).

Mein Sohn bist du, ich
selbst habe dich heute
gezeugt (7).

Du bist Priester auf
ewig nach der Weise
Melchisedeks (4).

Von der Frucht dei-
nes Leibes will ich
dir setzen auf den
Thron (11).

Bald entbrennt sein
(sc. Jahwes) Zorn
(11).

Er zerschligt am
Tage seines Zorns Ko-
nige (5).

Seine Feinde kleide
ich in Schmach (18).

pn der Bezug von Ps. 2 auf 2. Sam. 7 sichergestellt, auch wenn
in unserem Psalm dieser Zusammenhang nicht so offen ausge-
sprochen wird wie in Ps. 132 und Jes. 55. Damit ergibt sich
bereits eine wichtige Akzentverlagerung der Auslegung von
Ps. 2. Die Erfiillung der Nathansweissagung, die Fortdauer
der davidischen Dynastie, wird zum eigentlichen Thema. Der
Name dessen, der den Thron besteigt, wird nicht genannt, ob-
wohl gerade bei einem Thronwechsel der Name des neuen
Konigs von besonderer Bedeutung ist und in der Kénigsakkla-
mation an erster Stelle steht, wie aus 2. Sam. 15, 10 hervorgeht:
«Absalom ist in Hebron Konig geworden.» Es ist nicht wichtig
nach den Konigspsalmen, wie der irdische Konig heilt, ja
nach Jes. 55 nicht einmal wichtig, ob es iiberhaupt noch einen
israelitischen Konig gibt; denn Jes. 55 kann, ohne irgendwelche
Bedenken zu verraten, das Volk Israel Davids Thron bestei-
gen lassen und gleichwohl dadurch die Erfiillung der Nathans-
weissagung garantiert sehen. Keinesfalls aber konnen die Ko-



R. Pref}, Jahwe und sein Gesalbter 327

nigspsalmen und Jes. 55 auf die Legitimation des neuen Herr-
schers als Davididen und den Hinweis auf 2. Sam. 7 verzichten.

L. Rost** hat die Struktur des Davidsgebetes 2. Sam. 7,
18—29 untersucht und ist zu dem Ergebnis gekommen, daB ein
wichtiger Bestandteil des diesem Abschnitt zugrunde liegenden
Gebetsschemas die «Berufung auf eine als Zitat angefiihrte
Gottesoffenbarungy ist. Es ist nicht ohne Interesse zu sehen,
daB dies von Rost herausgestellte Formgesetz auch fiir die
Gestaltung der besprochenen Kénigspsalmen und von Jes. 55, 3
bestimmend war, die Jahwes Verheillung in direkter Rede brin-
gen. In Ps. 2 wird das Verheilungswort Jahwes an den Konig
so abrupt eingefiihrt, dal man die Ubernahme alten Traditions-
gutes durch den Psalmisten hier deutlich spiirt. Alter Uber-
lieferung folgt Ps.2 auch, wenn er die Erwidhlung des Zion
(V.6, vgl. 2. Sam. 6) mit der Erwihlung des Konigs (V. 17, vgl.
2. Sam. 7) verbindet.

Eine vollkommene Verschmelzung des alten Traditions-
gutes mit den eigenen Gedanken ist dem Psalmisten nicht ge-
gliickt. Das zeigt der eigenartige Aufbau des 2. Psalms. Man
konnte das Mittelstiick des Psalms (v. 6—9) mit seiner Bezug-
nahme auf den Davidsbund ohne Schwierigkeiten herauslésen,
obwohl doch gerade diese Verse zur Begriindung des Eingangs-
wie des Schluliteiles des Psalms dienen sollen. Auch in der
Gedankenfiihrung macht sich diese Spannung bemerkbar. Uns
will es nicht folgerichtig erscheinen, wenn die Uberlegenheit
Jahwes iiber die tosende Volkerwelt nicht mit seiner géttlichen
Allmacht, sondern mit der Einsetzung des Ko6nigs auf dem
Zion und der Verleihung des Sohnesrechtes an ihn begriindet
wird. Ahnlich wird der Vorrang des Zions in Ps. 122, 5 und
Ps. 132, 10 ff. durch die Bezugnahme auf den Davidsbund er-
hértet. 2 Das Konigtum Jahwes und das Zionskonigtum wer-
den in eins gesehen.

H. J. Kraus * folgert aus den Psalmen 2; 89; 132; 2. Sam. 7
und 1. Kon. 8, 2: «Im Jerusalemer Konigskult werden die Er-

11 I, Rost, Die Uberlieferung von der Thronnachfolge Davids (1926),
S. 51.

12 Cf, 1. K6n. 8, 16 und Kraus, Gottesdienst (Anm. 3), S. 73 {.; L. Rost,
Sinaibund und Davidsbund: Theol. Lit.-Zeit. 72 (1947), Sp. 130 £.

13 Kraus, ebd., S. 74.



328 R. Pref3, Jahwe und sein Gesalbter

wihlung des Zion (2. Sam. 6) und die Erwéhlung Davids (2.
Sam. 6, 21; 2. Sam. 7) aktualisiert. Dabei wird die Einholung
der Liade zum Zion durch eine Prozession und die Kinsetzung
Davids und seiner Dynastie durch einen neuen prophetischen
Zuspruch wiederholt.» Als Gegenargument ist jedoch anzu-
fithren, dafl die Einholung der Lade zum Zion in 2. Sam. 6
den Charakter der absoluten Einmaligkeit hat und dafl auch
die Nathansweissagung von der ewigen Dauer der davidischen
Dynastie als Gotteswort endgiiltig ist und einer Wiederholung
als Prophetenspruch nicht, sondern lediglich als Zitat bedarf.
Die alttestamentlichen Stellen, die vom Davidsbund sprechen,
lassen sich in zwei Gruppen zusammenfassen. Zur 1. Gruppe
gehoren 2. Sam. 7; 2. Sam. 23, 5; 2. Chron. 6, 12 ff. Diese Stellen
entstammen der Davidsgeschichte und geben die geschichtliche
Begriindung dafiir, dall das Konigtum fortan nicht einzelnen
charismatischen Fiihrern wie Saul, sondern einer Dynastie
gehoren soll. Die 2. Gruppe bilden Jes.55,3; Ps. 89,4 — zur
Datierung siehe unten —; Jer. 33, 21; Ez. 34, 23; 2. Chron. 13, 5,
Belegstellen, die unzweifelhaft der Zeit nach dem Jahre 587
entstammen. Nach der eingehenden Untersuchung der Nathans-
weissagung durch L. Rost ** fiihrt auch 2. Sam. 7, 22—24 in die
Zeit des Exils und beweist das Interesse gerade dieser Zeit
an der alten Verheilung in dem Augenblick, als sie durch
den Verlauf der Geschichte in Frage gestellt wurde. Sieht man
von den Konigspsalmen ab, so ergibt sich, daB fiir die gesamte
Konigszeit keine Erwédhnung des Davidsbundes mehr zu ver-
zeichnen ist. Wichtig sind Anfang und Ende der davidischen
Dynastie, aber nicht die Zwischenzeit. Offensichtlich liegt das
mangelnde Interesse am Davidsbund wéhrend der Konigszeit
in der Amtsfiihrung der juddischen Koénige, die nach dem
Urteil des deuteronomistischen Geschichtswerkes nur selten
dem Willen Jahwes entsprach. So verridt auch das Konigs-
gesetz in Deut. 17, 14 ff. wenig Sympathie fiir das Konigtum.
Man wird H.J. Kraus zustimmen, wenn er betont, dal der
«Aktualisierung der Nathansverheillung je und je ein starkes
Gefille zur Zukunft hiny innewohnt, und er weiterhin aus-
fiilhrt: «Erst die Verkiindigung Deuterojesaias qualifiziert den
belasteten Mildch-Begriff durch die Eréffnung eines neuen
12 L. Rost, Die Uberlieferung (Anm. 7), S. 68.



R. Pref3, Jahwe und sein Gesalbter 329

eschatologischen Aspekts und die Hineinnahme der Vorstel-
lung vom irdischen Koénigtum der Davididen in die umfassende
Herrschergewalt Jahwes.» **

Die Einsetzung des Konigs in Ps. 2 ist Heilstat Gottes.
Es ist damit eine innere Beziehung zu den messianischen
Weissagungen gegeben. Hinter der Adoptionsformel: «Mein
Sohn bist du, ich selber habe dich heute gezeugty, steht der
Mythos der leiblichen Gottessohnschaft des Kénigs. Das ist trotz
Ps. 45,7 — in Jes.§,21; 1. Kon. 21, 10. 13; Prov. 24,21 sind
Gott und der Konig nebeneinander genannt, ohne dafl damit
die Gottlichkeit des Konigs behauptet wiirde — eine fiir das
Alte Testament iiberraschende Vorstellung, falls der regie-
rende Kénig damit gemeint sein sollte. Auch von einer Adop-
tion des Konigs durch Gott ist sonst im Alten Testament nir-
gends die Rede. Lediglich bei David wird das Verhiltnis
Gott — Konig mit dem zwischen Vater und Sohn verglichen
(cf. Ps. 89, 27). Ginge Ps.2 als Einsetzungsritual selbst fiir
den Konig David zu weit, so erst recht fiir die spiateren Konige.
Erst der eschatologische Bezug macht diese Formulierung in
Ps. 2 ertriglich. Wie in den messianischen Weissagungen
(Jes. 7, 9; 11; Mi. 5) die wunderbare Geburt des Messias, so
hat in Ps. 2 die Inthronisierung des Konigs die Vernichtung
der Feinde und den Beginn der Weltherrschaft unmittelbar
zur Folge. Dem entspricht Ps. 110, 5; 132, 18 und auch 18, 44:

Du halfst mir aus Volkerfehden
und machtest mich zum Haupt von Nationen.
Voiker, die ich nicht kannte, dienten mir.

Zuriickgehen mag diese Auffassung auf die Nathansweis-
sagung, in der es heilit: «Ich will meinem Volk Israel einen
Ort anweisen und es da einpflanzen, dall es an seiner Stiitte
wohnen kann und es sich nicht mehr #ngstigen mull und es
gewalttitige Menschen nicht mehr bedriicken wie vordem, seit
der Zeit, da ich Richter iiber mein Vok Israel bestellte, und
will ihm Ruhe verschaffen vor allen seinen Feinden» (2. Sam.
7,10 f.). Daraus ist spiter der Gedanke der Weltherrschaft
Israels entstanden. Wenn 2. Sam. 7 auch auf die Not des Volkes
in der Richterzeit anspielt, mulite dennoch die Verheiflung,

15 Kraus, Gottesdienst (Anm. 3), S. 78.107.



330 R. Pref3, Jahwe und sein Gesalbter

dall Jahwe seinem Volke Ruhe vor seinen Feinden verschaffen
werde, in der Zeit nach 587 die Hoffnung des Volkes besonders
stirken. Analog wird in den Koénigspsalmen die Niederwerfung
der Feinde durchweg nicht vom Ko6nig erhofft, wie es im Hin-
blick auf den Hofstil zu erwarten wére, sondern von Jahwe
allein. Jahwe kann die dem Hause Davids und dem Volke
Israel gegebenen Zusagen nicht vergessen haben. Eine ergrei-
fende Klage iiber den Gegensatz der Gegenwart zu diesen Ver-
heilungen bietet Ps. 89:

39. Doch du verwarfst und verstielest,
bist ergrimmt wider deinen Gesalbten.

40. Du hast den Bund mit deinem Knechte entweiht,
entwiirdigt seine Krone in den Staub.

41. Hast eingerissen all seine Mauern,
seine Festen in Trimmer gelegt.

42. Thn pliinderten alle, die des Weges zogen,
er ward zur Schmihung seinen Nachbarn.

43. Erhoben hast du die Rechte seiner Widersacher,
hast all seine Feinde erfreut.

45. Seiner Herrlichkeit hast du ein IEnde gemacht,
seinen Thron zu Boden gestiirzt.

47. Wie lange, Jahwe? Willst du dich ewig verbergen?
Soll dein Grimm wie Feuer brennen?

50. Wo sind deine fritheren Gnaden, Herr,
die du David in deiner Treue geschworen?

51. Gedenke, Herr, der Schmach deiner Knechte...!

Weil in Ps. 89,13 b Tabor und Hermon erwihnt sind, denkt
H. Gunkel an nordisraelitischen Ursprung des Psalms und
setzt ihn in die Zeit Jerobeams II. Tabor und Hermon sind
jedoch lediglich als alte Gotterberge des Nordens genannt, der
Siiden ist genau so Jahwes Herrschaftsgebiet, v. 13 a, wie
dariiber hinaus in der universellen Art Deuterojesajas die
ganze Welt dem Schopfergott untertan ist. Das Ungliick, das
den Gesalbten getroffen hat, ist nicht auf seine Person be-
schrinkt, so dall nach Analogie des Tammuzkultes der Konig
Thron und Krone verliert, sondern es umfalit das ganze Volk
und Land, die IFeinde haben die Feste in Triimmern gelegt
(v.41 ff.)). Man geht am Anliegen dieses Psalms vorbei, wenn
man ihn mit einer politischen Niederlage eines judidischen
Konigs — und sei es der Tod Josias nach der Schlacht von
Megiddo — in Verbindung bringt. Der Fortbestand der davi-



R. Pref}, Jahwe und sein Gesalbter 331

dischen Dynastie ist in Frage gestellt. Das ist aber erst mit
dem Exil der Fall. Jes. 55,3 beruft sich in der gleichen Art
wie Ps. 89, 4.50 auf die Unverbriichlichkeit der dem Hause
Davids gegebenen Zusage Jahwes und zeigt damit deutlich,
in welcher Zeit diese Frage aktuell war.

Stehen die Konigspsalmen auf dem Boden der Verheillung
von 2. Sam. 7, so kann man das gleiche fiir die messianischen
Weissagungen behaupten. Ausdriicklich wird in Jes. 9, 6; 11,1
und Mi. 5,1 hervorgehoben, dall der Messias Davids Thron
einnehmen wird. Dall der Messias der David redivivus sei,
wird nicht gesagt. ** Der Messias steht jedoch in einem beson-
deren Zusammenhang mit der Dynastie der Davididen, wie
schon aus Gen. 49, 10 hervorgeht:

Nicht weicht das Zepter von Juda,

noch der Herrscherstab von seinen Fiiflen.
Bis dafi sein «Herrschery (?) kommt

und ihm der Gehorsam der Vilker gehort.

Nach Ez. 21, 30 ff. soll dem Ko6nig Zedekia das Diadem vom
Kopf gerissen werden und Jerusalem in Triimmern liegen,
«bis der kommt, dem der Rechtsanspruch gehért und dem ich
(Jahwe) es gebe». Der Messias ist das Endglied der Dynastie
Davids. Der Ubergang der Herrschaft vom letzten Davididen
auf den Messias vollzieht sich aber nicht wie eine normale
Thronfolge, sondern unter schwersten Krschiitterungen, ob
nun Jes. 11,1 von dem Reis aus dem Stumpf Isais spricht oder
Am. 9,11 von der Wiederaufrichtung der zerfallenen Hiitte
Davids oder Ez.17 von dem Sturz des hohen und der Erhéhung
des niedrigen Baumes und dem Einpflanzen des Zedernreises
auf dem Zion. In jedem Falle setzt der Messiasgedanke das
Wissen um das Ergehen eines Gerichtes an dem letzten Davi-
diden und dem Volke Israel voraus. Es wire verfehlt, daraus
den Schlufl zu ziehen, dafl der Messiasgedanke erst in nach-
exilischer Zeit entstanden sei, aber es mull doch zumindest
eingeriumt werden, dafl die messianischen Weissagungen,
iiber deren Alter hier nichts ausgesagt werden soll, sich von
jeher gegen die davidische Dynastie gerichtet haben und im

18 Gegen GreBmann (Anm.5), S.232 ff.; ¢f. V. Herntrich, Der Prophet
Jesaia (1954), S. 208.



332 R. Prep, Jahwe und sein Gesalbter

Augenblick des Zusammenbruches des Reiches Juda eine ganz
besondere Bedeutung gewinnen muliten. Als Jeremia das Los
des Konigs Jojachin beklagte, Jer. 22, 30:

Schreibt diesen Mann auf als kinderlos,

als einen Mann, dem es zeit seines Lebens nicht gliickt;
keinem seiner Nachkommen soll es gliicken,

auf Davids Thron zu sitzen

und Herrscher zu sein in Juda,

war die Stunde gekommen, wo sich alle Hoffnung auf die
Geburt des Kindes, die Inthronisation eines messianischen
Ko6nigs konzentrierte.

In Ps.2,7 ist die Ubersetzung des o¥*a als <heutey zu wenig
komplex. Neben dem o¥n stehen 1t und vyms, eine sonderbare
Héufung von Zeitbegriffen. In 2,5 meint 1§ den Tag des an-
brechenden Endreiches, so schon B. Duhm. ** Nach V. 11 steht
dieser Tag unmittelbar bevor: «Denn bald (so ist byn2 mit
Ps. 81,15 zu iibersetzen) wird sein Zorn entbrennen.» Die
Spanne der Erwartung wird durch das «Heutey weiter ver-
kiirzt, die Zukunft wird Gegenwart. Der kommende Gottestag
ist zum «Heute» geworden, d4hnlich wie bei dem Bundesschlul}
Jahwes mit seinem Volk in Deut. 29, 9 {f.:

(9) Thr steht heute alle vor dem Angesicht Jahwes, eures Gottes, (11) um
in den Bund mit Jahwe, deinem Gott, und in die Eidgemeinschaft mit ihm
einzutreten, die Jahwe, dein Gott, heute mit dir eingeht, (12) damit er dich
heute zu seinem Volk bestelle. ..

Herkémmlich wird in Ps.2 die Hinzufiigung des «Heute»
als genuin israelitisch zu der auch sonst im alten Orient nach-
weisbaren Adoptionsformel als Abweisung des Gedankens der
physischen Gottessohnschaft angesehen. Ahnliche Vorstellun-
gen liegen Ps. 110, 3 zugrunde, wie in dem verderbten Text
die Worte ﬂ’p‘:l?j 5p und onow noch erkennen lassen. Ist aber
der inthronisierte Ko6nig nicht ein irdischer Koénig, sondern
der Messias, so ist der Gedanke der Gottessohnschaft unbe-
denklich. Dann wird aber auch nach Deut. 29 das «Heutey als
Termin des neuen Bundesschlusses aufzufassen sein. Auch
nach den messianischen Weissagungen ist bereits die Stunde
der Geburt identisch mit dem Anbruch des neuen Gottestages.

17 B. Duhm, Die Psalmen (1920), S. 7.



R. Pref3, Jahwe und sein Gesalbter 333

Dem Tag der Zerstérung Jerusalems, Ps. 137, 7, wiirde damit
der Tag der Inthronisierung des messianischen Kénigs ent-
gegengestellt. Ps.2 konnte dann der gleichen Zeit angehoren
wie etwa z. 34, 23 ff., wo nach Abrechnung mit den eigenniitzi-
gen Hirten Israels die Kinsetzung des Messias als des guten
Hirten proklamiert wird:

Ich setze einen einzigen Hirten iiber sie,

der wird sie weiden,

meinen Knecht David,

der soll ihr Hirt sein.

Ich, Jahwe, will ihr Gott sein,

und mein Knecht David wird Fiirst in ihrer Mitte sein.

Ich, Jahwe, habe es geredet.

(25) Und ich werde einen Friedensbund mit ihnen schlieflen. .. 18

Die hochgespannte eschatologische Erwartung von Ps. 2
sowie die Unruhe in der Viélkerwelt, von der die Verse 1—3
berichten, konnte am besten aus der Zeit verstanden werden,
da Cyrus auf der Bildfldche erschien. Aus dem Aufruhr der
Vilker schopft der Psalmist neue Hoffnung — die gleiche Kin-
stellung findet sich ein Menschenalter spéter in Sacharja 1 —
und die Uberzeugung, dal die einst David gegebene Zusage
sich doch erfiillen wird. Das Lachen Gottes (cf. Ps. 59, 9) setzt
voraus, dall die Weltvolker sich schon im Besitz des Sieges
iiber Israel gesehen haben, aber Jahwe im Endakt der letzte
Sieger ist. Zudem zeigt auch Ps. 2, 10 ff., dafl die Unterwerfung
der Weltvilker noch in der Zukunft liegt. Nach 2,8 wird
Jahwe dem Zionskonig die Volker erst dann zum Besitz geben,
wenn er darum gebeten hat. Zu dieser Bitte ist zu vergleichen
Ps. 20, 5:

Er . gebe dir, was dein Herz sich wiinscht,
und all dein Planen lasse er gelingen,

und Ps. 21, 3:

‘Was sein Herz gewiinscht hat, hast du ihm verliehen,
und das Begehren seiner Lippen ihm nicht verweigert,

und 1. Kén. 3,5, wo Jahwe zu Salomo spricht: «Bitte, was ich
dir geben soll.y Offensichtlich ist in den Koénigspsalmen die

18 Cf. Ez. 37, 24 1.



334 R. Pref3, Jahwe und sein Gesalbter

Erinnerung an die Bitte Salomos gegenwirtig. Nur daf} jetzt
die Vernichtung der Feinde das Gebetsanliegen des Zions-
konigs geworden ist, deren Erfiillung Jahwe verheilit. Dabei
mag die Wildheit von v. 10 und Ps. 110, 5 ff. den aufgespeicher-
ten Hal dhnlich wie Ps. 137, 7 {. verraten. Das Anrufen Jahwes
ist die einzige Waffe geworden, da Machtmittel nicht zur Ver-
fiigung stehen. Das wiirde der Ohnmacht Israels im Exil ent-
sprechen. Nur die, welche sich in Jahwe bergen (v.12), wor-
unter nach dem Zusammenhang Israeliten und Angehérige
der Weltvilker zu verstehen sind — man vergleiche die uni-
versale Auffassung eines Deuterojesaja, Jes.bb, 5 —, werden
dem zukiinftigen Zorn entrinnen.

Der in der Form aufgelockerte Ps.2 hat den Gegensatz
zwischen den Weltkonigen und Jahwe und seinem Gesalbten
dramatisch in Rede und Gegenrede gestaltet. Man kann daher
wohl Ps.2 als Kultdrama ansehen, auch wenn man die un-
mittelbare Ableitung aus dem koniglichen Kultus bezweifelt.
Der Psalm beruft sich auf die alten Verheilungen Jahwes,
die bereits ehrwiirdige Uberlieferung geworden sind (v.7),
und schopft daraus neue Hoffnung. Schon hat Gott seinen
Konig eingesetzt, in der Art der Berufung des Kyrus, den
Jahwe als seinen Hirten (Jes.44,28) und Gesalbten (45,1)
beruft, damit er in der beginnenden Endzeit Gottes Heilswillen
an seinem Volke verwirklicht. Der Zionskonig wird als der
Heilsbringer gefeiert. So riickt der Psalm durch die eschato-
logische Interpretation dicht heran an die messianischen Weis-
sagungen.

Trebbin, Kreis Luckenwalde. Richard Pref.



	Jahwe und sein Gesalbter : zur Auslegung von Psalm 2

