
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


300 Miszelle

Das Fleisch hat durchaus Anteil an der Sünde. Aber daß es treibende
Macht der Sünde wäre, dafür läßt sich ein ernster Beleg nicht zeigen. Im
Gegenteil : der Fromme von Qumran weiß darum, daß sich Gott ausgerechnet

seinem Fleisch in Gnade (S. IV, 20 f.; II. 13, 13) zuwendet und dadurch
seiner ganzen Person mit Erbarmen begegnet.

Dagegen bezeichnet «Fleisch» etwa — und darin liegt der Ansatz zu
Weiterem — den Menschen, sofern er nicht unter der Gabe des göttlichen
Geistes steht. 6 Aus dieser Gnade zu fallen und damit — durch Zweifel —
seine Erwählung loszulassen, das ist eine Gefahr, deren sich der Gläubige
offenbar ständig bewußt ist. 7

Basel. Hanswalter Huppenbauer.

Rezensionen.

Otto Eißfeldt, Einleitung in das Alte Testament unter Einschluß der Apokryphen

und Pseudepigraphen sowie der apokryphen- und pseudepigraphen-
artigen Qumrän-Schriften. Entstehungsgeschichte des Alten Testaments. 2.,

völlig neubearb. Aufl. (Neue theol. Grundrisse, hrsg. von R. Bultmann.)
Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1956. XVI + 955 S,

Die seit der ersten Auflage (1934) der hinlänglich bekannten und
geschätzten Eißfeldtschen Einleitung verflossenen 22 Jahre, mit ihrer
rastlosen Forschungsarbeit des Verfassers und vieler anderer, haben die zweite
Auflage — bei etwas engerem Druck — um rund 200 Seiten anschwellen
lassen. Die Vermehrung des Umfanges geht einerseits zurück auf Einfügung

neuer Abschnitte, von welchen noch die Rede sein wird und denen
da und dort Kürzungen gegenüberstehen, andererseits aber — und vor allem
— auf ganz erstaunlich detaillierte Literaturangaben. Was da an
bibliographischen Hinweisen zu den behandelten Schriften, aber auch zu einzelnen

Kapiteln und Versen, zusammengetragen wurde, ist weithin repräsentativ

für die gesamte internationale Forschung am Alten Testament und
macht die neue Auflage zu einem schlechterdings unentbehrlichen
Hilfsmittel. Vor allem sind die Arbeiten der letzten Nachkriegszeit sozusagen
lückenlos aufgeführt, während manches Ältere, in der 1. Auflage Erwähnte,
etwa auch ausgeschieden werden mußte. Charakteristisch für die hier
erreichte internationale Weite des Gesichtskreises, die ältere Ergebnisse mit
neuesten Methoden zu verknüpfen weiß, scheint mir die Widmung des
Buches an die «Repräsentanten dreier Generationen britischer Alttestamen

tier, Theodore H. Robinson, Harold H. Rowley, Aubrey R. Johnson».

6 U. a. auch in M., wo nach mündlicher Mitteilung von E. Schweizer
(Zürich) «Fleisch» als Kollektivum die nicht zur Gemeinde gehörenden
Menschen (die Völker) bezeichnen könnte.

7 Darin und in seinen Folgerungen zum Problem ueipacrpôç hat Kuhn
sicher recht.



Rezensionen 301

Bei einem Forscher vom Range Eißfeldts, und bei einem so anerkannten

Werk, konzentriert sich das Interesse naturgemäß auf die Änderungen
in der neuen Auflage. Ganz allgemein läßt sich sagen, daß das Urteil —
bei im wesentlichen unveränderten Konzeptionen — noch zurückhaltender,
noch vorsichtiger geworden ist. Wo manchmal die erste Auflage eine
bestimmte, endgültige Aussage wagte, steht jetzt ein «vermutlich», ein
«vielleicht», und eine Reihe von «sicher» und «gewiß» sind verschwunden. Oft
zeigt sich diese überaus wohltuende Zurückhaltung nur in Nuancen, so

z. B. wenn die 1. Aufl. (S. 123) die Existenz des Thronbesteigungsfestes
rundweg als «unwahrscheinlich» bezeichnet, während die 2. Aufl. (S. 129)

nur noch feststellt, daß es der betreffenden — ausführlich geschilderten —
Vermutung «nicht bedarf». Oft aber tritt diese reife Vorsicht klar zutage,
so etwa bei Joel, wo die Zusammengehörigkeit des Ganzen betont und auf
eindeutige Ausscheidung sekundärer Partien verzichtet wird, oder bei dem
Passus Sach. 13, 7—9, welchen die 1. Aufl. (Ewald folgend) als zweifellos
zu 11, 4—17 gehörig betrachtet (S. 485 ff.), während die 2. Auflage (S. 539)
ihn ganz an seinem Ort und Zusammenhang beläßt. Überhaupt äußert sich
die Noblesse des Kritikers manchmal in vermehrtem Zutrauen zur masore-
tischen Tradition, etwa beim Verzicht auf Umstellungen bei Habakuk,
Maleachi u. a., oder bei der Zuweisung von Mi. 7, 7—20 an den Propheten
Micha.

Im einzelnen erscheinen folgende Neuerungen bedeutsam: Die Übersicht

über die literarischen Gattungen wurde übersichtlicher angeordnet.
Neu ist je ein Paragraph über die Rechtssprüche und die Weisheitsgedichte
sowie ausführliche Abschnitte über Wächterlieder und Gerichtslieder im
Psalter.

Beim Pentateuchproblem hält E. integral an seinen früheren Lösungen
fest, namentlich an der Annahme eines «L» als ältester literarischer
Gestaltung der Tradition (wodurch sich Noth's Annahme eines G als J und E
gemeinsamer Grundlage erübrigt, S. 235). Der neueren form- und
traditionsgeschichtlichen Richtung wirft er vor (S. 201), daß sie sich mit dieser von
ihm und anderen vertretenen «neuesten Urkundenhypothese» nicht
ausdrücklich auseinandersetze. Beim Deuteronomium taucht (S. 278; cf. S. 261)
die Möglichkeit der Entstehung im 8. Jh. auf; doch wird man nun umgekehrt

bei Eißfeldt ein näheres Eingehen auf die bereits recht weitverbreitete

Theorie von der nordisraelitischen Herkunft des Dt. und seinen
amphiktyonischen Zusammenhängen vermissen (abgesehen von der bloßen
Erwähnung S. 209). — Vor die Behandlung der Bücher Josua—Könige hat
E. einen neuen § 37 eingeschoben, welcher dem Komplex dieser Bücher als
Ganzem gewidmet ist. Es werden darin die beiden sich gegenüberstehenden
Auffassungen konfrontiert : einerseits Hoelscher, Eißfeldt u. a., welche hier
die Pentateuchquellen wiederfinden, und andererseits Noth, der bekanntlich

das deuteronomistische Geschichtswerk vom Tetrateuch abtrennt und
ganz anders erklärt als diesen. E. bedauert den Mangel an eigentlicher
Auseinandersetzung mit seinen Vorschlägen (S. 295) und hält im übrigen
kompromißlos an seinen Auffassungen fest, indem er freilieh auch die
Gemeinsamkeiten hervorhebt, welche die beiden Standpunkte verbinden.



302 Rezensionen

In den Abschnitten über die Prophetenbücher ist einiges neu gefaßt. So

z.B. im §44 (Deuterojesaja), wo beim Ebed-Jahve-Problem die
Verwischung der G-renzen zwischen den verschiedenen Theorien hervorgehoben
wird sowie die Notwendigkeit, den Schwerpunkt in der Forschung vom
Suchen nach der Person des Ebed auf deren Bedeutung zu verlegen. Diese
in der einschlägigen Literatur zu beobachtende Wendung der Dinge hat
«den Boden bereiten helfen für vertiefte Wertung der in der Ebed-Gestalt
verkörperten Wahrheit, daß stellvertretendes Leiden Unschuldiger der
Menschheit bestes Teil ist, eine Wahrheit, die in Jesu Leiden und Sterben
heilschaffende Wirklichkeit geworden ist» (S. 406) — ein Satz, der zu den
Höhepunkten des Buches zählt. —• Viele Abschnitte sind im Blick auf neuere
Forschungen neu formuliert worden (z. B. § 47 über Ezechiel; § 49. 4 über
Hosea 1—3; §56. 2 über Habakuk) ; in der Regel — abgesehen von den
schon erwähnten Angleichungen an die Tradition — beharrt E. bei seinen
früheren Lösungen. Bei Deutero- und Trito-Sacharja ist der zeitliche
Ansatz modifiziert: während die 1. Aufl. beide ins 2. Jh. verlegte, datiert E.

jetzt Sach. 9—11 um 300, und Sach. 12—14 einige Jahrzehnte später (S. 532 ff.
543).

Auch bei den Ketubim hat E. überall die Geschichte der Forschung bis
in die Gegenwart nachgetragen, ohne jedoch in der Regel seinen eigenen
Standpunkt zu verändern. Die einschneidendste Veränderung ist wohl die
Anerkennung der van Hoonackerschen Datierung Esras ins Jahr 398

(S. 684 ff.). Dementsprechend sinkt das Datum der Kanonisierung des
Pentateuch auf eben dieses Jahr (S. 307) und dasjenige des Chronisten auf
die 2. Hälfte des 4. Jh. (S. 668). — Für Dan. 8—12 erwägt jetzt E. ebenfalls,
wie für den Beginn des Buches, Übersetzung aus dem Aramäischen ins
Hebräische.

Der vierte (Kanon) und fünfte Teil (Text) sind durchwegs im Blick
auf die Funde von Qumran neu bearbeitet, wobei ein ganzer Abschnitt von
11 Paragraphen (34 Seiten) ausschließlich den Schriften der Gemeinschaft
gewidmet ist. In diesem naturgemäß ganz neuen Kapitel seiner Einleitung
registriert E. die bis 1956 bekanntgewordenen Texte (und Angaben über
solche), um sie in verschiedene Gruppen zu ordnen: Sektenrolle, Kriegsrolle,

Liedersammlungen, «Kommentare», Apokalypsen, Ilaggadische
Erzählungsbücher, Paränetisch-didaktische Schriften. In der Etablierung
einer solchen Ordnung erblickt er den vorläufig wichtigsten Beitrag einer
«Einleitung» (S. 797). Es ist interessant, Eißfeldts Gruppierung z.B. mit
derjenigen von T. H. Gaster, The Dead Sea Scriptures (1956) zu vergleichen

(Regeln, Psalmen, Schriftstudien, Eschatologische Schriften) ; diese
letztere hat vielleicht den Vorteil, umfassendere Kategorien zu bilden (wobei

allerdings auch die «Schriftstudien» mitunter eschatologischer Charakter

aufweisen mögen!). — Bei den Apokryphen und Pseudepigraphen
versäumt es E. nie, ihre Beziehungen zu Qumran darzulegen; die dortige
Gemeinschaft vermutet er geradezu als Verfasser von Jubiläen (S. 751) und
den Testamenten der 12 Patriarchen (S. 785). Auch sonst wurden die
Ansichten über die Apokryphen gelegentlich modifiziert, etwa dahingehend,
daß der «Wettstreit der 3 Pagen» ursprünglich griechisch verfaßt worden



Rezensionen 303

sei (S. 712 f. — nach der 1. Aufl. war die Originalsprache aramäisch), und
daß bei III. Esra weder am Anfang noch am Schluß etwas weggebrochen
sei (S. 711). Man sieht an diesen Änderungen, wie intensiv sich der
Verfasser mit allen Einzelproblemen fortwährend befaßt hat, und man wird
das neue "Werk um so mehr als reifen Abschluß lebenslanger Studien zu
würdigen wissen. — Schließlich sei noch erwähnt, daß sich E. in der etwa
durch die beiden «Ka», Kahle und Katz, charakterisierten fesselnden
Auseinandersetzung über die Urseptuaginta, die Frage nämlich, ob mit einer
targumartigen Fluidität des Übersetzungstextes zu rechnen sei (so Kahle),
oder ob ein einziger, textkritisch grundsätzlich wiederherzustellender
Übersetzungs-Urtext am Anfang gestanden habe (so Katz u.a.), eines eigenen
Urteils enthält. Er unterstreicht lediglich die Forderung Kahles, es seien
zuerst einmal möglichst alle überlieferten Textvarianten zu sammeln und
zu sichten.

Angesichts der überwältigenden Fülle des Gebotenen und der
Unsumme von Arbeit, die dahintersteckt, wäre es kleinlich, diese Anzeige
anders zu schließen als mit einem aufrichtigen Dank. E. bietet zuverlässige,
umfassende Orientierung und leitet zu sauberer Fragestellung und Methodik

in der Analyse an.

Lausanne. Carl A. Keller.

H. J. Schoeps, Urgemeinde — Judenchristentum — Gnosis. Tübingen, Mohr,
1956. IV + 88 S. DM 9.80.

Um auf die beiden Hauptfragen (Verhältnis des ebjonitischen
Judenchristentums zur christlichen Urgemeinde und zur geistigen Welt der Gnosis)

verschiedener Kritiker seiner früheren Werke zu antworten, greift
S. in seiner neusten Schrift die Probleme «Urgemeinde — Judenchristentum»

und «Gnosis — Judenchristentnm» wieder auf.
Im 1. Teil weist S. noch einmal seine Ansicht von den Gruppierungen

in der Urgemeinde auf, bleibt dann bei dem «nicht unbedeutenden Flügel»
der judenchristlichen Pharisäer stehen, deren leibliehe Enkel die späteren
Ebjoniten seien (§1), wiederholt seine literarkritischen Ergebnisse über
die Pseudoklementinen und stellt die Ereignisse der christlichen Frühzeit
nach der von ihm angenommenen ebjonitischen Apostelgeschichte (EA) dar
(§2), um sich in § 3 dem umstrittenen Apostolatsbegriff und schließlich
der — nach S. —• ältesten Form der ebjonitischen Verkündigung und ihrer
Weiterentwicklung (§§ 4—5) zuzuwenden. Den von ihm rekonstruierten
EA traut er offenbar mehr als der lukanisehen Apg. Für seine
Argumentationsweise ist es typisch, wenn er S. 21 und 23 von der Glaubensmeinung
seiner Ebjoniten sogleich auf die Judaisten von Jerusalem zurückschließt.
Unklar bleibt die Stellung des Herrnbruders Jakobus zu den Zwölfen,
denen allein der Apostelname gegolten habe.

Der 2. Teil erweist «Gnosis» als ein hochmythologisches Weltbild, dem

von Anfang an ein mythologischer und physischer Dualismus eigen ist
(§7). Eine Verbindung zu jüdischem und christlichem Offenbarungsglauben
gibt es von hier aus allerdings nicht, höchstens Berührungen (§ 8) oder
eine Art «Pseudognosis», die mit paganer Gnosis nichts zu tun hat, sondern



304 Rezensionen

aus jüdischer Heterodoxie stammt (§ 9). Solche Denkmotive verwendet der
klementinische Koman zur Bekämpfung seiner gnostischen Gegner, ohne
selber gnostisch zu sein. Nur ist in all dem die sog. «Begriffsklärung» von
dem, was als Gnosis angesprochen werden darf, sehr fragwürdig. Ist Gnosis
an mythologischen und physischen Dualismus gebunden? Und weist die
ebjonitische Verbindung der Frau mit Leib und Sünde (S. 56) nicht doch
in Richtung eines physischen Dualismus? Offen bleibt Bultmanns Frage,
ob die gegen Gnosis polemisierende Sekte nicht selber gnostisieren könne.

Löblich ist im Anhang «Dead Sea Scrolls und Pseudoklementinen» die
Zurückhaltung in der Frage der geschichtlichen Standortsbestimmung der
Texte. Jedoch scheint S. die offiziellen Ausgaben nicht zu kennen und
zitiert darum z. T. falsch. S. 70 f. und 77 ff. vermißt man Hinweise auf
Elliger und Cullmann, die hier sicher zugrunde liegen. Zweifelhaft ist die
Annahme, 1QS III, 13 ff. sei «Lehre des Lehrers der Gerechtigkeit», der
in S ja nie erwähnt wird. Im Unterschied zu den Kerygm. Petr. gilt die
«Wahlfreiheit des Menschen» (S. 55) für 1QS gerade nicht oder nur
beschränkt. Etwas gar schnell werden zum Schluß die Rechabiter mit den
Apokalyptikern und den Qumranleuten zu einer fortschreitenden Linie der
jüdischen Heterodoxie zusammengenommen, der sich die Ebjoniten dann
schmerzlos hätten anschließen können. So bleiben hier weiter viele Fragen
offen.

Basel. Hanswalter Huppenbauer.

Henrik Ljungman, Das Gesetz erfüllen. Matth. 5, 11 ff. und 3, 15 untersucht.
Lunds Universitets Arsskrift. N. F., Avd. 1, Bd. 50, Nr. 6. Lund, C. W. K.

Gleerup, 1954. 140 S. Skr. 14.—.

Die Wichtigkeit der beiden Bibelstellen und die Tatsache, daß die
bisherigen so verschiedenartigen Auslegungsversuche nicht recht befriedigen
können, haben eine neue Untersuchung als Notwendigkeit erscheinen
lassen. Ljungman hat sich dieser Aufgabe unterzogen und legt mit diesem
Band eine Monographie vor, die der neutestamentlichen Forschung durch
ihre Gründlichkeit und Gelehrsamkeit einen guten Dienst leisten kann.
Mit Recht wird der Frage nach dem Inhalt des Schlüsselwortes uXripiDoai
entscheidende Bedeutung beigemessen. Die bisherigen Deutungen:
«verwirklichen» (Zahn), «vollenden» (Harnack), «spezifisch christlich erfüllen»

(Descamps) werden ebenso wie die Dalmansche Gleichung ir\r)po0v
D*p bzw. CPpîl mit guten Gründen abgelehnt. In Übereinstimmung mit
G. Dellings Feststellung, daß der Sinn von uXripöu) jeweils aus dem
Textzusammenhang zu erheben ist (Theol. Wörterb. 6, S. 292), unterzieht der
Verfasser den — gewiß zum Schrecken vieler radikaler Formgeschichtier!
— als Einheit verstandenen Abschnitt Matth. 5, 17—48 einer genauen
Prüfung. Ergebnis: Es besteht eine Korrespondenz zwischen irXr)pd)oal (5, 17)
und uavTa (5, 18). Das Gesetz soll ganz geschehen, gänzlich erfüllt werden.
Die sog. «Antithesen» zeigen klar, was das bedeutet: völlige Beseitigung
der Selbstsucht in der Liebe zu den Feinden (S. 93). Man merkt, worum es

demnach entscheidend geht: um das Füllen des Gesetzes durch den Messias.

Jesu Selbsthingabe ist der Hintergrund von Matth. 5, 17 ff. Das zeigt



Rezensionen 305

sich auch bei der im zweiten Teil der Untersuchung behandelten Stelle
Matth. 3, 15, bei der der Verfasser ähnlich wie 0. Cullmann den
Zusammenhang mit der Todestaufe des Herrn erweist.

Man kann die vorliegende Untersuchung nur dankbar und mit Respekt
vor der Gewissenhaftigkeit und Mühe, die Ljungman an diese für die
Gemeinde Jesu Christi so wichtige Frage gewendet hat, aus der Hand legen.
Ein kleiner Mangel ist lediglich die gewisse Umständlichkeit der
Beweisführung mit ihren häufigen Wiederholungen, bzw. Vorwegnahmen der
Ergebnisse. Und wenn auf der einen Seite vom Verfasser so eindrücklich
gezeigt wird, was Gesetzeserfüllung durch den Messias ist, so hätte man auf
der anderen Seite gern noch nähere Auskunft darüber, daß liier zugleich
eine Ordnung aufgerichtet wird, «die jene kennzeichnet, denen das Reich
gehört» (S. 126).

Haiger (Dillkreis). Joachim Bieneck.

Oscar Cullmann, Der Staat im Neuen Testament. Tübingen, J. C. B. Mohr
(Paul Sieheck), 1956. 84 S.

This volume contains the Hewett Lectures for 1955, delivered with
great success at Union Theological Seminary in New York, the Episcopal
Theological School in Cambridge, Mass., and the Andover Newton
Theological School in Massachusetts. The four lectures treat the relation of
Jesus to the Zealots, the condemnation of Jesus by the Roman State, Paul's
view of the State, and the State in the Johannine Apocalypse.

The dialectic of Christian existence provides the center from which
the problem of the State in the New Testament is approached. Thus the
tension within the New Testament evidence is explained not in terms of
varying views or in terms of the movement of thought within the New
Testament, but as a reflection of the ambiguity inherent in the Christian's
relation to the world. Jesus attracted Zealots (certainly Simon the Zealot,
probably Judas Iscariot and Peter, possibly the sons of Zebedee) into the
inner circle of disciples, and was executed as a Zealot (following the
Fourth Gospel: the appearance before Annas is historical, but was only
a "hearing"; the actual "trial" was Roman). Yet Jesus resisted constantly
the Zealots' Messianic ideal, repudiated in Mt. 11, 12 the activism of the
Zealots (the role of John the Baptist in this interpretation lacks clarification),

limited the use of force (Lk. 22, 38. 51), accepted tax-gatherers, and

finally disillusioned his disciples by embracing Isaiah 53. Thus the problem
of the Zealots provides the key to Jesus' dialectic relation to the State,
and to the interpretation of the locus classicus Mk. 12,17 parr.

The treatment of Paul follows the general lines of Chapter III, 3 on
the State in Christus und die Zeit, supplemented by the article on the
^Eouolai from the Theol. Zeitschr. 10 (1954), pp. 321-336, here reprinted as

an Exkurs. Yet the argument is careful not to presuppose the controversial

view on the öoucriai nor does it take its point of departure in the
concept of time which is at the basis of Cullmann's thinking and evident
in his vocabulary. Rather the basic argument is the dialectic relationship
of Rom. 13 and 1 Cor. 6, 1 ff., where the eschatological relativising of the

20



306 Rezensionen

State in 1 Cor. 6, 2 f. is clearly noted, but does not provide the center of
the argument. The eschatological note in Rom. 13, 11 is used as the context
of Rom 13, 1-7, not as a basis for the positive evaluation of the State in
that passage, but rather as an implied limitation. Thus no positive basis
for the State of Rom. 13, 1-7 is located exegetically in eschatology. This
is all the more apparent upon the rejection of von Campenhausen's association

of Rom. 13, 1-7 with the eschatological passage 1 Thess. 5 and the
association of it (following E. G. Selwyn) with 1 Peter 2, 13 f. and Titus
3, 1 f. For this form-critical "context" is not specifically eschatological, and
one may wonder if the unit on the State is not simply a motif taken over
by Christianity with the Haustafel, especially since priority is conceded to
the instance in the Haustafel of 1 Peter. Thus the discussion of the Pauline
locus classicus on the State could be carried further by determining its
position in the progressive Christianizing of the various topics in the
Haustafel (cf. e.g. "servants" in 1 Peter 2, 18-25; Eph. 6, 5-9; and "wives"
and "husbands" in Eph. 5, 21-33). The question would then be whether
the typical allusions to the dpxovreç and p-fepovEç (e.g. Philo, Deeal. 165-167;

Epictetus II, 14, 8; 1 Pet. 2, 14; Rom. 13, 3) imply their non-Christological
meaning for éSoucrlai when the latter term comes to join or replace them
in Rom. 13, 1; Tit. 3, 1, or whether the latter fact itself can be fitted into
a pattern of Christianizing the section on the State in the Haustafel.

The dialectic tension in the Christian understanding of the State is
maintained in Rev. 13 by putting it in connection with Rom. 13. For the
only positive allusion to the State which is cited from Revelation itself
is the textually uncertain saying in 13, 10. However a broader basis for
the eschatological tension with regard to the State in Revelation may be
sensed in such passages as 2, 26-27; 3, 21; 5, 9-10, which are similar to
1 Cor. 6, 2 f., and could provide a common point of departure.

This series of lectures is distinguished by its balance in point of view
and in tone. Already in his book on Peter Cullmann has shown himself a
master of gentillesse in treating delicate topics, and this good study of
the State provides another instance of this spirit.

Emory University, Georgia. James M. Robinson.

Utto Iticdingcr, Die Heilige Schrift im Kampf der griechischen Kirche gegen
die Astrologie von Origenes bis Johannes von Damaskos. Innsbruck, 1956.

216 S.

Die Bekämpfung des astrologischen Denkens war in der Alten Kirche
eine wichtige theologische Aufgabe. Der Sternfatalismus war mit dem
Glauben an Christus nicht zu vereinen. Denn wenn das Leben eines
Menschen von den Gestirnen bestimmt wird, ist er der Verantwortung für seine
Taten enthoben; er kann nicht mehr als schuldig betrachtet werden, und
damit ist auch der Begriff der Versöhnung entleert.

Der Verfasser stellt sich die Aufgabe zu zeigen, inwieweit die Väter
der griechischen Kirche sich in ihrem Kampf gegen die Astrologie auf
die Heilige Schrift berufen und von ihr her argumentiert haben. Der Titel
besagt bereits, daß es vor allem Origenes gewesen ist, der die antiastrolo-



Rezensionen 307

gische Polemik mit biblischen Argumenten führte; ein Beweis mehr, wie
sehr das Denken dieses großen Theologen in der Schrift verwurzelt und
begründet ist. Die späteren Zeugnisse der griechischen Kirche sind mit
wenigen Ausnahmen von Origenes abhängig. Riedinger geht dem
Abhängigkeitsverhältnis sorgfältig nach und leistet den Nachweis, daß der Einfluß
des Origenes noch größer ist, als man bisher schon angenommen hat. Während

Franz Boll die Meinung vertreten hat, daß die pseudoclementinischen
Rekognitionen, die bardesanistisehen Gnostiker und Origenes von einer
Urschrift der pseudoclementinischen Rekognitionen abhängig seien und die
pseudoclementinischen Rekognitionen als Quelle des Pseudo-Kaisarios, die
bardesanistisehen Gnostiker aber als Quelle des Diodor von Tarsus
betrachtet hat, kommt Riedinger zum Ergebnis, daß sowohl Pseudo-Kaisarios
als Diodor von Tarsus zu den Nachfahren des Origenes gehören (S. 194).

Riedinger untersucht in einem ersten Hauptteil, welchen Beitrag die
einzelnen Schriftsteller der griechischen Kirche zur antiastrologischen
Polemik leisten. Er möchte zunächst einfach das vorhandene Material
vorführen. Erst im zweiten Teil kommt er auf seinen eigentlichen Gegenstand.
Er behandelt in einem ersten summarischen Abschnitt die Astrologie im
Alten Testament und in der jüdischen Tradition. In einem zweiten
Abschnitt zeigt er, welche Bedeutung die biblischen Sternnamen und die
biblischen Gestalten in der antiastrologischen Polemik spielen. In einem
dritten Abschnitt geht er schließlich die Sachgebiete der Auseinandersetzung

durch (Problem der Willensfreiheit, der Prophétie usw.). Man
wünschte, daß in diesem Abschnitt die theologische Problematik der
antiastrologischen Polemik noch deutlicher herausgearbeitet worden wäre. Es
geht ja hier nicht nur darum zu zeigen, daß die Väter biblische Argumente
verwendet haben, sondern vor allem sichtbar zu machen, wie sie das
theologische Problem, das die Astrologie ihnen stellte, mit biblischen Gründen
zu bewältigen versucht haben. Bei dieser Vertiefung der Fragestellung
ergeben sich aber sofort noch weitere Sachgebiete der Auseinandersetzung,
die bei Riedinger nur gestreift werden. M. E. sollte z. B. auch die Frage des
Gebetes berührt werden. Es ist wichtig zu sehen, wie der Einwand widerlegt

wird, daß das Gebet sinnlos sei, weil ja doch alle Dinge vorherbestimmt

seien. Es ist z. B. interessant, wie Origenes in seiner Schrift über
das Gebet darauf zu sprechen kommt, daß Sonne, Mond und Sterne einen
freien Willen haben. Eben weil die Sonne einen freien Willen besitzt, hat
es einen Sinn, um den Aufgang der Sonne zu beten.

Vielleicht ist in diesem Zusammenhang überhaupt eine methodische
Frage an die Arbeit Riedingers zu stellen. Wenn der Verfasser den Anteil
der Heiligen Schrift an der antiastrologischen Polemik erhellen will, so

darf er nicht bei einer bloßen Materialsammlung stehenbleiben, in der
die wesentlichen antiastrologischen biblischen Bezüge bei den griechischen
Vätern verzeichnet werden. Es geht vielmehr darum, zu zeigen, wie es

durch die Auslegung der neutestamentlichen Verkündigung zu einer
antiastrologischen Polemik hat kommen können und gekommen ist, inwieweit
die Argumente wirklich der Schrift entnommen sind, inwieweit sie aus
andern Quellen stammen. Diese Aufgabe ließe sich aber nur dadurch be-



308 Rezensionen

wältigen, daß man versuchte, über einige einschlägige Bibelstellen eine
vollständige (hinter Origenes zurückreichende) Auslegungsgeschichte zu
bieten; an solchen ausgewählten Beispielen ließe sich zeigen, wie sich
aus der biblischen Botschaft antiastrologische Argumente herausgebildet
haben. Selbstverständlich müßte solche Auslegungsgeschichte von der
ständigen kritischen Frage begleitet sein, wie sich die jeweilige Auslegung
inhaltlich zur Schriftstelle verhält. Riedinger bietet aber nicht eine
Auslegungsgeschichte, sondern er schreibt eher eine Geschichte des origeni-
stischen antiastrologischen Gedankengutes in der griechischen Kirche. Das
ist sicher in mancher Beziehung hilfreich; es ist aber nicht jener
auslegungsgeschichtliche Längsschnitt, den Riedinger nach dem Vorschlag von
Joachim Jeremias (S. 23) zu schreiben sich vornimmt. Nähme man aber
den Ausgangspunkt statt bei Origenes bei der Schrift selbst, so käme
einerseits die Stimme der Schrift deutlicher zu Gehör, und andererseits
würde auch die Gestalt des Origenes (und der übrigen Väter) in ihren
Voraussetzungen noch verständlicher werden.

Diese Überlegung darf allerdings nur im Sinne einer Anregung und
nicht eines Vorwurfes an den Verfasser gerichtet werden. Um nämlich eine
solche Untersuchung zu schreiben, fehlen heute noch manche Vorarbeiten.
Die Dissertation Riedingers stellt ihrerseits einen wichtigen Beitrag dazu
dar.

Herblingen (Kt. Schaffhausen). Lukas Vischer.

Johannes Calvin, Auslegung der Heiligen Schrift. Neue Reihe, hrsg. von Otto
Weber. 1. Bd. Genesis, übersetzt und bearbeitet von W. Goeters und M. Simon.
Neukirchen, Verlag der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1956. 492 S.

DM 20.—.

Es ist überaus dankenswert, daß in der neuen Reihe der deutschen
Calvinkommentare neben Jes. II, Jer. und Iliob nun auch die Genesis neu
herausgegeben wird. Über den Wert von Calvins Schriftauslegungen ist
kein Wort zu verlieren. Schon Paul Wernle hat sie die «Musterkommentare
des ganzen Zeitalters» genannt. Seither sind sie in ihrem Kurs noch erheblich

gestiegen. Die Kunst, in der Calvin die großen theologischen Erkenntnisse

herausarbeitet, ohne die historischen, antiquarischen, psychologischen
Eigentümlichkeiten und Details aus den Augen zu verlieren, zeichnet
seinen Genesiskommentar vorzüglich aus. Man vergleiche etwa, wie er in
der Auslegung von Gen. 18 die morgenländische Gastfreundschaft, die
Abraham seinen Gästen beweist, nicht weniger ernst nimmt als die
Offenbarung der mit seinem Heilswillen identischen potentia immensa Dei.

Die Übersetzung ist, soweit ich sehen kann, ausgezeichnet. Das Deutsch,
das sie bietet, ist von jenem peinlichen Übersetzungsgeruch, der gerade
theologischen Übersetzungsarbeiten anzuhaften pflegt, frei. Und doch sucht
es der gedrängten Klarheit und Beziehungsfülle des lateinischen Ausdrucks
nach Möglichkeit gerecht zu werden. Als technische Änderung wäre für
eine neue Ausgabe die fortlaufende Angabe von Kap. und Vers zu
empfehlen: sie würde den Gebrauch des Werks, das jedem an und mit der



Rezensionen 309

Bibel arbeitenden evangelischen Christen eine köstliche Hilfe ist, sehr
erleichtern.

Benken (Kt. Baselland). Eduard Buess.

Chr. Senft, Wahrhaftigkeit und Wahrheit. Die Theologie des 19. Jahrhunderts
zwischen Orthodoxie und Aufklärung. Beiträge zur historischen Theologie,

22. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1956. 171 S. DM17.50.

Das Buch setzt die Reihe der Untersuchungen fort, die zeigen, daß
eine summarische Aburteilung der Theologie des 19. Jahrhunderts ihr nicht
gerecht wird und gewichtige Fragen überhören läßt, die sie uns stellt.
Daß auch diese Theologie eben Theologie sein wollte und es nicht angeht,
an dieser Absicht vorbei sie einseitig von der philosophisch-anthropologischen

Begrifflichkeit her zu interpretieren, die sie allerdings «in höchstem

Grade zweideutig» verwendet, daß sie auf die in ihrer
«geschichtlichen Situation» ihr begegnenden Fragen und Probleme eine
theologische Antwort geben wollte, ist dem Verfasser die Voraussetzung einer
sachgemäßen Untersuchung. Senft weist in sorgfältig abwägenden Analysen

die Fruchtbarkeit einer solchen positiv-kritischen Interpretation aus.
Wenn er seine Untersuchung auf vier hervorragende Vertreter der Theologie

des 19. Jahrhunderts beschränkt (Schleiermacher, F. Ch. Baur, v.
Hofmann, Ritsehl), so führt doch deren Auswahl gut in die Weite der im
19. Jahrhundert aufgenommenen Fragen ein. Die leitende Absicht dieser
Auswahl dürfte den Untertiteln zu entnehmen sein. Ist es bei Schleiermacher

«Die Personalität des Glaubens», so ist es bei Baur «Die Geschichtlichkeit

der Theologie», die er als gültige Anliegen anerkennt. Sieht er
Hofmann primär mit den Problemen der «Schriftauslegung» beschäftigt, so

ist es bei Ritsehl «Der Glaube als Gabe und Tat», die er in Fortführung
der Linie Schleiermachers herausstellt. Bei aller nicht zu verwischenden
Verschiedenheit, ja gegenseitigen Kritik, sieht Senft alle vier in einer
gemeinsamen Frontstellung einerseits gegenüber dem «nackten Positivismus

der Orthodoxie», deren Inspirationstheorie den lebendigen, personalen
Glauben blockiert, echtes «Verstehen» zugunsten eines «äußeren Dogmatismus»

verhindert und die Geschichtlichkeit der Schrift vergewaltigt.
Andererseits gegenüber dem Rationalismus, der das Heilsgeschehen in
allgemeine Wahrheiten auflöst. «Zwischen Orthodoxie und Aufklärung»
hindurch gilt es, einen Weg zu finden, der dem personalen Glauben und
der Geschichtlichkeit der Schrift und ihres Inhalts gleichermaßen Rechnung

trägt. Stellt Senft mit Recht dieses Anliegen als legitim heraus, so

drängt sich im Verlauf der Untersuchung aber doch die Frage auf, ob er
den zugegebenermaßen verhängnisvollen Subjektivismus dieser Theologie
nicht viel zu wenig als grundsätzliches Problem auffaßt. Gewiß ist ihm
zuzustimmen, daß sich das «Objekt» der Theologie nur in der Relation
zum Glauben eröffnet, die darum die «Form» theologischer Aussagen
bestimmen muß. Wenn er aber zusammen mit den von ihm untersuchten Theologen

gegen den «Objektivismus», das «theoretisch objektivierende
Denken», den «objektivistischen Dogmatismus» mit bekannter Emphase zu
Felde zieht, erwartet man eine einleuchtende WegWeisung, inwiefern



310 Rezensionen

der Subjektivismus dieser Theologie nur ein die grundsätzliche Richtigkeit
des von ihr eingeschlagenen Weges nicht problematisierender Unglücksfall
gewesen sei. Die Antwort auf diese Frage bleibt Senft schuldig, denn der
Hinweis auf die Einflüsse der Zeit reicht gerade dann nicht aus, wenn man
mit ihm der Meinung ist, daß es in der Tat eine theologische Intention war,
die diese Theologie an dieser Stelle bewegte. Sollte die von Senft des öfteren

gestreifte Funktion des Heiligen Geistes und ihre Bedeutung für die
Theologie nicht einen Weg finden lassen, der das mit Recht als gültig
herausgestellte Anliegen der Theologie des 19. Jahrhunderts aufnimmt, ohne
daß man immer wieder vor der Frage steht, wie eine Theologie, die von
der Relation des Glaubens mit der theologischen Sache als Basis ihrer
Aussagen ausgeht, eigentlich dem subjektivistischen Sog entgehen will?

Bonn am Rhein. Eberhard Hübner.

Ernst Gerhard Rüsch, Toleranz. Eine theologische Untersuchung und eine
aktuelle Auseinandersetzung. Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag, 1955.

152 S, Fr. 11.80.

Gustav Mensching, Toleranz und Wahrheit in der Religion. Heidelberg, Quelle
& Meyer, 1955. 196 S. DM 12.50.

Das heiße Eisen des Toleranzproblems wird in diesen beiden Arbeiten
mutig angefaßt, von Rüsch vom evangelisch-theologischen, von Mensching
vom religionsgeschichtlichen Standpunkt aus. Beide versuchen die Toleranz

zu bejahen, beide durch Anwendung einer Distinktion.
Rüsch stellt im Anschluß an Alexandre Vinet Matth. 12, 30 («Die

Intoleranz des Evangeliums») und Luk. 9, 50 («Die Toleranz des Evangeliums»)

einander gegenüber. Vor allem die Markusfassung dieser Stelle
(Mark. 9, 38—40) zeige, wie immer dialektisch um die Toleranz gerungen
werden müsse in der Polarität von Wahrheit und Liebe. Diese biblische
Toleranz wird dann abgegrenzt gegen die sonstigen Arten von
Toleranzforderungen, die politischer, spiritualistischer, mystischer oder aufklärerischer

Art sein können. In Lessings Ringfabel seien verschiedene
Toleranzmotive vereinigt (S. 134).

Mensching geht aus vom Wahrheitsbegriff und zeigt auf — ähnlich
wie für die Pädagogik Gerhard Bohne —, daß ein doppelter Gegensatz zur
Wahrheit möglich ist, einmal der Irrtum, sodann die Lüge. Die Welt der
Religionen wird eingeteilt in zwei Grundtypen, in die der mystischen und
prophetischen Religiosität. Die mystische Haltung wird andere religiöse
Verhaltensweisen lediglich als Irrtum ansehen und versuchen, in inhaltlicher

Toleranz ihre Wahrheitsmomente in sich aufzunehmen (inklusive
Toleranz), die prophetische Religiosität sieht in fremdem religiösem
Verhalten nur Lüge und ist daher wesensmäßig intolerant. Mensching macht
kein Hehl daraus, daß er die mystische Religiosität vor allem Indiens wegen
ihrer Toleranz hochschätzt. Es ist aber zu fragen, ob er nicht stark idealisiert,

so, wenn er sogar behauptet, daß selbst im tibetanischen Lamaismus
Zeugnisse der Intoleranz fehlten (S. 61). Uns will scheinen, daß dieses
argumentum e silentio sehr fragwürdig ist, angesichts des «Grausigen,



Rezensionen 311

Verzerrten, Bluttriefenden und geschlechtlich Ausschweifenden», das nach
0. Franke 1 einen Hauptcharakterzug des Lamaismus ausmacht.

Es ist nur konsequent, wenn Mensching von da aus zur Ablehnung
jeder Mission kommt. Er beruft sich sogar auf ein Jesuswort (Matth. 23, 15),
um darzutun, daß jeder Religionswechsel zu einer seelischen Schädigung
des Konvertiten führe — ähnlich wie das manche Ethnologen behaupten,
weil ihnen das Verschwinden heidnischen Brauchtums ein Ärgernis ist.
Auch Gandhis missionsfeindliche Äußerungen werden zustimmend zitiert.
Mensching will wie Gandhi nur eine «schweigende Mission» gelten lassen,
die allein durch ihre ethische Überlegenheit wirke. Nur das Vorbild, nicht
die Überredung wirke missionarisch. Dabei läßt Mensching die religiöse
Wahrheitsfrage keineswegs offen. Er bekennt sich durchaus zum Christentum

protestantischer Prägung. Aber dieses Bekenntnis ist wie etwa bei
Troeltsch lediglich geschichtlich bedingt: «Weil in dieser geschichtlichen
Form und ihrem geschichtlichen Verständnis für mich der Zugang zur Welt
des Pleiligen am unmittelbarsten gegeben ist» (S. 158). Hier findet sich also
ein historistischer Relativismus, gegen den Karl Barth seit 1919 ankämpft.
Mensching hält unentwegt am religionsgeschichtlichen Standpunkt der
Troeltsch-Schule fest. Mensching betont daher auch sehr stark die
übereinstimmenden Züge in den verschiedenen Religionen (S. 148 ff.), während
Rüsch, der die Frage des Verhältnisses von Evangelium und Religionen
nicht in den Kreis seiner systematischen Untersuchungen einbezieht (vgl.
S. 134), die Unterschiede stark unterstreicht (S. 67). Dafür befaßt sich
Rüsch mehr mit den Erscheinungsformen der Intoleranz, wie sie durch den
römischen Katholizismus etwa in Spanien und Südamerika und durch den
Staat hervorgerufen werden, sowie mit den Toleranzproblemen, welche die
ökumenische Bewegung stellt. Rüsch ist sich bewußt, daß er noch keine
endgültige Lösung des schwierigen Problems zu bieten vermag, seine
Studie will nur eine Vorarbeit dafür darstellen.

Auf zwei Fehler bei Mensching sei noch hingewiesen. Die Formulierungen

auf S. 77 lassen die Auslegung zu, als ob das Reich der Wiedertäufer in
Münster (15—34/35) zeitlich vor der Aufruhrpredigt Thomas Müntzers und
dem Bauernkrieg lägen. Auf S. 168 Anm. 59 muß es statt Schling «Sehling»
heißen (Druckfehler).

Auffallend ist, daß beide Autoren den in der heutigen Technik üblichen
Sprachgebrauch von Toleranz im Sinne von «Spielraum» nicht erwähnen.
Dabei gibt er doch für den heutigen, wesentlich durch die Technik auch
geistig geprägten Menschen der Gegenwart eine gute Möglichkeit des
Verständnisses ab.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

1 O.Franke, Die Chinesen: A. Bertholet & E.Lehmann, Lehrbuch der
Religionsgeschichte, I (1925), S. 252.



312 Rezensionen

Johannes Steinbeck, Mythus und Wahrheit im Neuen Testament. Zur Frage
der Entmythologisierung des Christentums. München u. Basel, Ernst
Reinhardt, 1954. 78 S. Fr. 3.60.

Diese Schrift ist vom Standpunkt eines Links-Ritschlianismus aus
geschrieben, wie er etwa zu Ende des letzten Jahrhunderts beliebt war. So

vermag sie weder Bultmann noch seinen Bestreitern gerecht zu werden.
Sie tut jenem sicher Unrecht, wenn sie behauptet, er verstehe den Tod Jesu
nur als «Vorbild» dafür, «sich grundsätzlich von der Macht und dem Einfluß

der Welt auf die Seele zu lösen und sich ganz Gott hinzugeben» (S. 65).
Sie verkennt aber auch die orthodoxe Auffassung, wenn sie diese kurzerhand

mit «primitivem Blutglauben» in Zusammenhang bringt und als
Relikt einer «kindlich unentwickelten Natur- und Lebensauffassung»
betrachtet (S. 64). Sie mißt die biblischen Dinge am Maßstab eines rein
«geistigen», «sittlich-religiös» verstandenen Christentums und handhabt doch
auch diesen Maßstab nicht konsequent, indem sie z. B. den Wundern Jesu
einen «bestimmten und befriedigenden Sinn im Heilsplan und Heilswirken
Gottes» (S. 29) zuerkennt. So vermag diese Schrift dem, der in der
weiterdrängenden theologischen Arbeit steht, wenig zu bieten. Immerhin zeigt
sie ihm, was in gewissen bildungsbeflissenen christlichen Kreisen noch
heute als der «Kern» und «ewige Wert» des Christentums und als bloße
«Hülle und Schlacke» betrachtet werden mag. Dieser historisch-zeitgeschichtliche

Wert ist ihr nicht abzustreiten.
Benken (Kt. Baseüand). Eduard Buess.

Theophil Bruppacher, Gelobet sei der Herr. Erläuterungen zum Gesangbuch
der evangelisch-reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz. Basel,
Friedrich Reinhardt AG., o. J. 484 S.

Das Buch ist mit heißer (und darum begreiflicherweise nicht immer
ganz unparteiischer, ja bisweilen sogar peinlich wirkender)1 Liebe zum
reichhaltigen Liedschatz der evangelischen Kirche geschrieben. Diese Liebe
verleiht der Sprache den Schwung, der den Leser in den Bann zieht und
einzelne Abschnitte formal zu kleinen Kunstwerken werden läßt.

So sehr man es loben muß, wenn die Vermittlung von Wissen nicht
auf trocken-langweilige Art vor sich geht, so wenig kann hier ein wesentliches

Kriterium für die Brauchbarkeit einer Arbeit wie der zur Rede
stehenden liegen. Den Ansprüchen, die man an ein solches Buch billigerweise
stellen muß, genügt Bruppachers Arbeit in vielen Punkten nicht.

Ein Beitrag zur wissenschaftlichen Hymnologie will und kann sie zwar
nicht sein. Dazu fehlte, wenn auf 425 Seiten alle 389 Texte und 235 Melodien

des Gesangbuchs einzeln auch nur kurz behandelt werden sollten,
ganz einfach der Raum. Aber die Angaben des Buches müßten wissenschaft-

1 «Wer trockenen Auges aus diesen Strophen kommt (Nr. 1), der
erschrecke vor sich selber und rette endlich seine Seele.» «Wer sie hörend
singt (die Weise des 42. Psalms), wird von ihr verzehrt.» «Wer singt hier
je mit, ohne aufgewühlt zu werden? Wer singt es trocknen Auges (Lobe
den Herren) ?»



Rezensionen 313

lieh restlos zuverlässig und auf den Stand der heutigen Forschung gebracht
sein, wenn die Mitteilung von Einzelheiten überhaupt sinnvoll sein sollte.
Das ist leider nicht durchweg der Fall. Freilich ist es eine äußerst
mühsame Arbeit, die hier geleistet werden muß, da die kompendienhaften
hymnologischen Werke, vorab dasjenige Kochs, in keiner Weise mehr
genügen, die Ergebnisse der neuern Forschung aber noch nicht im geringsten
zusammengefaßt sind und aus allen vier Winden zusammengesucht werden
müssen. Obwohl der Verfasser in- und außerhalb der theologischen
Wissenschaft allerhand überraschende Kenntnisse zeigt, so sind eben doch
bedauerliche und unentschuldbare Fehler und Lücken da.2 Anerkennung ver-

2 Aus der Fülle der Ungenauigkeiten und Fehler greifen wir folgende
Beispiele heraus: Die Greittersche Weise Nr. 18 hat Calvin nachweislich
nach Genf gebracht, denn er hat sie 1539 zu seiner eignen Übersetzung des
36. Psalms gebraucht; daß wir sie heute noch zu diesem Psalm brauchen,
ist das, was wir im Gesangbuch von Calvin haben. — Die Melodie von
Nr. 99 ist nicht «namenlos»; sie stammt von Louis Bourgeois (1551) und
gehört ursprünglich zum 21. Hugenottenpsalm. — Str. 2 und 3 von «0 du
fröhliche» stammen von Heinrich Holzschuher 1829 (Monatsschr f. Gottesdienst

u. kirchl. Kunst 45, 1940, S. 180 ff.). Die Melodie konnte Herder
(f 1803) nicht mehr selbst veröffentlichen (Johann von Müller gab in der
z. T. von ihm betreuten ersten Herder-Gesamtausgahe 1807 die «Stimmen
der Völker in Liedern» heraus, worunter diese Melodie, und zwar zum
erstenmal). — Mehrfach wird falsch zitiert. So sollte die S. 211 angeführte
Schlußstrophe von Nr. 192 beginnen: «Herr Gott, wir danken dir mit Orgeln
und Trompeten...» — Mit exklusiven Worten wie «zuerst», «erstmals»,
«zuletzt» usw. muß man in der Hymnologie sehr vorsichtig umgehen. Das
zeigt sich in den vielen Fällen, wo Bruppacher ältere Quellen nicht kennt.
So ist Nr. 134 schon Schaffhausen 1728 gedruckt, 172 Frankfurt a. 0. 1601,
204 Knapp 1837, 361 schon in Barths Missionsliedern, Calw 1864 usw. «Das
letzte Kyrieleison» ist in der Schweiz nicht vor, sondern lange nach 1600

«aus den alten Liedern verschwunden»; in einem Basler Gesangbuch von
1688 finden wir es noch in fünf Liedern. (Der in einer gehässigen Weise
geführte Kampf gegen das «Kyrieleis» wird mit wissenschaftlich
weitgehend untauglichen Mitteln gestützt.) Die Vorlage für die Weise von
«Allein Gott in der Höh sei Ehr» findet sich keineswegs «zuerst» bei Thomas

Münzer (vgl. Handb. d. dt. ev. Kirchenmusik I, 1, S. 571). Keine Kenntnis
der mittelalterlichen Hymnologie und Quellenkunde verrät die Behauptung
S. 197, Abschriften der Melodie des «Veni creator» aus vorreformatorischer
Zeit lägen nicht vor, oder die Nennung des Münchener .Codex Germani-
cus' (als ob es nur einen gäbe) wie auch die mangelhafte Zitierung des
«Salve regina mater misericordiae» S. 444. Aber auch in der Gesangbuchkunde

der spätem Zeit ist Bruppacher nicht immer ganz zu Hause, sonst
würde er z. B. nicht schreiben, Crüger habe 1649 nur die 1. Str. von Nr. 228

komponiert; die «Geistlichen Kirchenmelodien» von 1649 enthalten, weil sie
wie unser Orgelbuch nur die Musik geben wollen, nicht mehr als die 1. Str. ;

diese Bemerkung könnte man zu jedem Lied machen! — Der Literarhistoriker

muß sich an dem durchgehend falschen Gebrauch des Wortes «Vers»



314 Rezensionen

dient der Versuch, bei möglichst vielen in Deutschland entstandenen
Liedern nachzuweisen, wann sie in den Kirchengesang der Schweiz Eingang
gefunden haben; doch sind auch diese Angaben nicht durchweg zuverlässig.

3 Es fällt auf, wie gerade die Basler Verhältnisse immer wieder
übersehen werden.

An sich bliebe bei der Fülle des Gebotenen dessen noch genug übrig,
was — unbeschadet der genannten Mängel — für den praktischen Umgang
mit dem Gesangbuch, für die Liedarbeit in den Gemeinden, benötigt wird.
Nun werden wir aber auch da von diesem Führer öfter im Stiche gelassen,
als es nötig wäre. Nicht nur daß man z. B. gerne etwas zahlreichere
Worterklärungen entgegennehmen würde4 und auch sonst gewisse Hinweise
doch reichlich zufällig auftauchen. 5 Es ist ja auch begreiflich, daß nicht
bei jedem Lied die zugrundeliegenden Bibelstellen angeführt werden konnten;

es wird niemandem schaden, diese Arbeit da und dort selber zu leisten.
Aber wo der Verfasser sie vorlegt, ist sie nicht so sorgfältig getan, wie

stoßen, das hier immer für «Strophe» steht. — Der Exeget wird z. B. die
Kenntnis davon vermissen, daß Nr. 10 mit gutem Recht erst beim 6. Vers
des 36. Psalms einsetzt, da hier wahrscheinlich ein selbständiger Psalm
beginnt (Schmidt), oder daß in Nr. 30 der Bau des hebr. Psalms genau
nachgeahmt, aber eine Strophe der Vorlage leider weggelassen ist. Hingegen
wird er mit Bruppacher nicht unbedingt einiggehen, wenn der Sakramentscharakter

des Brotbrechens in Emmaus und auf den Wellen des Mittelmeers

bestritten wird (S. 256).
3 Z. B. Nr. 105 schon Bachofen 17281 (s. Zahn VI, S. 897, und V, S. 393,

Nachtrag zu Nr. 5290); 107 schon Spreng, Basel 1741; 113 und 160 schon
Basel 1640; Nr. 118 wurde erstmals durch das «Quempasheft» von Wilhelm
Thomas und Konrad Ameln verbreitet und stand im Probeband; die Ter-
steegen-Lieder 125, 201 und 309 stehen schon in der St. Galler «Gebets-
Musik» von 1738; 218 hielt sich in Basel bedeutend länger; die Weise von
351 steht schon in der St. Galler Seelenmusik von 1712 (zum Text «Lammes

Blut»); 368 steht schon in Basel 1658 und 376 in Basel 1688; Nr. 203

singen wir in der Fassung Knapps von 1850 (die in der 1. Ausgabe von
1837 weicht davon beträchtlich ab), und der Ruf «Komm, Herr Jesus!»
drängt sieh nicht durch alle 24 Strophen, da mit Str. 15 «die Antwort des

Freundes» in direkter Anrede Jesu an die Gemeinde — ebenfalls ganz im
Stile des Hohen Liedes — einsetzt.

4 So wäre z. B. das oft zitierte und immer falsch verstandene «Gott
loben, das ist unser Amt» (S. 25) unbedingt zu erklären, da «Amt» hier ja
nicht im heutigen Sinne, sondern im Sinne von «Gottesdienst» gebraucht
wird.

5 So ist z. B. nicht einzusehen, warum Bachs Orgelbüchlein gerade bei
Nr. 199 genannt werden muß; es hätte mit gleichviel und gleichwenig Grund
bei manch anderm Lied angeführt werden können; so entsteht der Eindruck,
dieser Satz spiele in jenem Opus Bachs eine besondere Rolle. Einen Hinweis
auf ein Faksimile der originalen Niederschrift wie S. 224 hätte man auch
bei manch anderm Lied geben können und sollen.



Rezensionen 315

man es wünschen dürfte. • Hemmend für den praktischen Gebrauch ist aber
vor allem die Unsicherheit des Verfassers in musikalischer Hinsicht, hätten

doch gerade in diesem Stück viele, die mit dem Gesangbuch umgehen
müssen, eine Hilfe am dringendsten nötig. Neben einigen Beispielen
hilfreicher Melodiebeschreibung finden wir öfter nichtssagende, unsichere und
sich widersprechende, ja auch höchst fragwürdige Charakterisierungen
und Analysen.7 Die musikalische Terminologie ist verwirrend und die
Kenntnis der Kirchentöne etwas oberflächlich.8 Vor allem aber ist zu be-

6 Zu 43, 3—6 wären unbedingt 3. Mos. 26 und 5. Mos. 28 zu nennen
gewesen, und das «habe guten Mut» in Str. 12 stammt keinesfalls aus Luk. 12,19,
sondern eindeutig aus Pred. 3, 13 und 9, 7. Beim Refrain von 48 dürfte
Gerhardt kaum an 1. Kor. 13, 8 gedacht haben, sondern eher an Psalmstellen
wie 106, 1 oder 136, 1. Zum «Brunnen» in Str. 3 wäre doch unbedingt der
Luthertext von Ps. 65,10 zu nennen. Nr. 63 behandelt, trotz der Überschrift,
die 4. und 5. Vater-Unser-Bitte, eine theologisch nicht unbedeutende
Zusammenstellung (vgl. W. Lüthi). Zu 363 fehlt Luk. 2, 32, und mit der
«erfüllten Zeit» von Mark. 1,15 hat das «eh die Zeit erfüllet ist» in Str. 2 gar
nichts zu tun.

7 Schön etwa S. 23 über die 5. Zeile von Ps. 98. Unsicher z. B. zu Nr. 203:

«sieghaft», dann «festliche Würde», schließlich «rauschende Fülle» und
«Krönungsmarsch». Dabei geht der Weise wohl das eine wie das andere
ziemlich ab. Ganz widersprüchlich wird die Tausend-Zungen-Weise S. 57

zuerst als «ein liebes Mädchen von strahlender Munterkeit und begnadeter
Einfalt» gerühmt, dann mit Nelle als «wogend, freudebrausend» und S. 261

gar als «sieghaft» hingestellt. Die Weise des 100. Psalms soll ein «himmlischer

Walzer in strahlendem E-Dur» sein, und mit der gleichen an
Geschmacklosigkeit grenzenden Art wird Nr. 29 mit «Der türkische Marsch
von Mozart, eine echte Sennenkilbi — übersetzt ins biblisch Sakrale!»
gekennzeichnet und bei Nr. 39 eine Melodie aus dem 16. Jh. in großer Breite
als «altfranzösisches Menuett von höchster Galanterie» (also Barock!)
erklärt. — Die Urteile über die Singbarkeit und Eignung einzelner Weisen
und die Prognosen über ihr Schicksal in unserm Kirchengesang sind oft
falsch (z. B. zu Nr. 84) und (z. B. bei den ganz ähnlichen Weisen 6, 11 und
33) widersprüchlich, ja manchmal auch irreführend und gefährlich (so soll
die Kirchenbehörde eines Kurortes unter Hinweis auf Bruppachers Urteil
den Gebrauch von Nr. 293 verboten haben). Was der Verfasser im
letztgenannten Fall wie anderwärts (z.B. S. 29, 105, 391 [!], 397) an Wechselmelodien

vorschlägt, zeugt öfter von wenig Geschmack und Einfühlungsvermögen

in das Wesen von Text und Weise.
8 Die Intervallbezeichnungen (Sekund, Terz, Quart) werden zur

Bezeichnung einzelner Melodietöne verwendet, wobei einfach ihr Abstand
vom Grundton gemessen wird. So entsteht die Stilblüte von dem «schwebenden

Quintentrio» am Anfang von Psalm 65 und der schlimme Schnitzer bei
Nr. 258, wo von dem «Sturz der 1. Zeile von der obern in die untere Quinte»
die Rede, aber die Ober- und die Unterdominante gemeint ist. — Weisen des
16. und 17. Jh. aus der Tonart zu erklären, in welcher sie im Gesangbuch
jetzt gerade stehen (vgl. in der vorigen Anm. zu Ps. 100), ist sinnlos. Hier



316 Rezensionen

(lauern, daß kaum ein Versuch gewagt wird, eine Melodie aus dem lebendigen

Sprechen des Textes zu erklären, vielmehr auffallend oft (und
bestimmt nicht zum Besten des Singens, das wir anstreben sollten) eine Weise
von der instrumentalen Seite her erfaßt wird.9

Die Teile II und III mit ihren knappen biographischen Angaben über
die Dichter und Melodieschöpfer des Gesangbuches können wir am wenigsten

loben. Schon dem Umfang nach handelt es sich mehr um einen Anhang,
der denn auch kaum viel mehr bietet als die entsprechenden Angaben im
Anhang des Gesangbuches; auch hier sind die Fehler und Ungenauigkeiten
zahlreich 10

; natürlich gilt auch hier das oben über die Schwierigkeiten, die
das Zusammentragen dieser Angaben bereitet, Gesagte.

Das Buch Bruppachers sollte Nachfolger finden, die seineVorzüge nicht
missen lassen, seine Mängel aber zu beheben versuchen. Und wenn es weitere

Versuche auf den Plan ruft, so hat es auch eine Bedeutung gehabt.

Weinfelden, Kt. Thurgau. Markus Jenny.

Ernst Müller, Methodik der evangelischen Unterweisung in der Berufsschule.
München, Kaiser-Verlag, 1955. 124 S. Fr. 6.35.

Wenn eine Kirche die verheißungsvolle Möglichkeit hat, an
Berufsschulen (im schweizerischen Sprachgebrauch «Gewerbeschulen») evangelische

Unterweisung als ordentliches Lehrfach erteilen zu dürfen, ergeben
sich methodische Probleme, die von der bisherigen katechetischen Literatur
hilft nur eine Erklärung von den Besonderheiten des betr. Kirchentons
und den Funktionsbeziehungen seiner Töne untereinander her. Wie wenig
aber Brupp acher von den Kirchentönen versteht, zeigt er z. B., wenn er die
Weise 254 als mixolydisch bezeichnet; das war sie eine Zeitlang im 16. Jh.,
unsere Fassung aber ist lydisch. Auch ist der scheinbare Wechsel zwischen
d-moll und F-Dur (bzw. B-Dur und g-moll) in Nr. 102 und 347 keine
«Modulation», sondern eine Erscheinung, welche auf der Verwandtschaft
zwischen dem dorischen (102) und dem hypolydischen (347) Ton beruht, die
beide dieselbe Dominante und fast dieselben Haupttöne haben.

9 Die Posaune taucht auffallend häufig auf. (Es gibt ja eine Sorte von
Pfarrern, die den posaunenmäßigen Gesang für das Ideale halten!)

10 Z. B. : Konrad Hubert «lernt in Basel... Oekolampad kennen». Warum

nicht gleich deutlich sagen, daß er Oekolampads Amanuensis (Sekretär)
war und in Basel zum erstenmal evangelische Gemeindelieder hörte? Oder:
J. J. Spreng war in dem genannten Ludweiler ein Jahr lang Pfarrer, in
dem nicht genannten Perouse bei Heimsheim (Württ.) aber 10 Jahre. Welches

von beiden ist eher der Erwähnung wert? Geschichtsprofessor war
er nicht, sondern hatte zunächst über Dichtkunst und deutsche Beredsamkeit,

später Griechisch zu lehren. — Zu bedauern ist, daß Bruppacher die
Gelegenheit nicht wahrgenommen hat, in seinem Dichterverzeichnis die
Dichter der lateinischen Vorlagen altkirchlicher Hymnen, die wir in
deutscher Übersetzung im Gesangbuch haben, aufzuführen, nachdem das
Gesangbuch selber sie keiner Nennung gewürdigt hat. — Die Benützung des
Buches wird dadurch erschwert, daß ein Verzeichnis der Liedanfänge fehlt.



Rezensionen 317

kaum berührt worden sind. Das vorliegende Werk wird entscheidend bei
ihrer Lösung mithelfen. Sein Verfasser, der theologisch im Luthertum
verwurzelt ist, kennt die Psychologie des Jugendlichen theoretisch und praktisch

und hat eine enorme Erfahrung im Umgang mit Berufsschülern. Darum

zeigt er auch gangbare Wege, wie das Evangelium dem jungen Arbeiter

auf eine der Arbeitsweise der evangelischen Jugendkreise ähnliche,
lockere Form dargeboten werden kann, indem für jedes Thema bei seinen
Fragen nach dem Sinn des Lebens, nach der rechten Ordnung oder nach
Gott angeknüpft wird. Die Arbeit enthält viele katechetische Weisheiten,
die auch außerhalb der Berufsschule gelten.

Basel. Walter Neidhart.

Fritz Schipper und Karl Prelle, Biblische Geschichte. Auslegungen und
Arbeitshilfen für den Unterricht. 2. Altes Testament. München, Kaiser, 1954.

160 S. Fr. 10.20.

Die erste Auflage dieser Sammlung von Präparationen für die evangelische

Unterweisung (erschienen 1939) enthielt zu jedem Text eine gegenüber

dem biblischen Wortlaut kaum veränderte Wiedererzählung des
Abschnittes, eine Auslegung und ein Gebet. In der zweiten Auflage ist die
Wiedererzählung weggelassen, dafür sind den Texten «bibelkundliche
Arbeitsanweisungen» beigegeben, über deren Verwendung das Vorwort des

ersten Bandes (erschienen 1952) ausführlich Auskunft gibt. Die
Arbeitsanweisungen dienen bei Klassen, die im freien Unterrichtsgespräch geübt
sind, als Denkanstöße und regen eine Diskussion (evtl. auch in
Arbeitsgruppen) an, in welcher der Text vom Schüler selbständig durchdacht werden

soll. Im vorliegenden Band werden 43 ausgewählte Abschnitte aus dem
Alten Testament behandelt. Die Auslegungen haben stark erbauliche Tendenz

und nehmen weder Rücksicht auf kritische Einwände unserer
Unterrichtskinder (z. B. bei Gen. 4 oder 1. Sam. 15), noch auf Probleme der
philologischen und historischen Erforschung des biblischen Textes (z. B. bei
Gen. 2, 4b ff., Gen. 3, lb oder 2. Kön. 22). Dieser Mangel schränkt die
Brauchbarkeit des Buches stark ein. Die Arbeitsanweisungen eignen sich
hingegen gut als Anleitung zu Gesprächen über die Texte. Da sie aber
meistens indikativisch formuliert sind, müssen sie bei Schülern, die nicht
an das spontane Mitdenken und Mitdiskutieren gewöhnt sind, in Frageform
gekleidet werden.

Basel. Walter Neidhart.

Notizen und Glossen.
Zeitschriftenschau.

Schweiz. Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 4, 2 (1957) :

H. Stirnimann, Apostel-Amt und apostolische Überlieferung. Theologische
Bemerkungen zur Diskussion mit Oscar Cullmann (129—147) ; A. Hufnagel,
Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Haies (148—174);


	Rezensionen

