Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 13 (1957)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

300 Miszelle

Das Fleisch hat durchaus Anteil an der Siinde. Aber dal es treibende
Macht der Siinde wiire, dafiir 148t sich ein ernster Beleg nicht zeigen. Im
Gegenteil : der 'romme von Qumran weill darum, dafl sich Gott ausgerech-
net seinem Fleisch in Gnade (S.IV, 20 f.; H. 13, 13) zuwendet und dadurch
seiner ganzen Person mit Erbarmen begegnet.

Dagegen bezeichnet «I'leischy etwa — und darin liegt der Ansatz zu
Weiterem — den Menschen, sofern er nicht unter der Gabe des gottlichen
Geistes steht. ¢ Aus dieser Gnade zu fallen und damit — durch Zweifel —
seine Erwihlung loszulassen, das ist eine Gefahr, deren sich der Gliubige
offenbar stindig bewulit ist.?

Basel. Hanswalter Huppenbauer.

Rezensionen.

Otto LiBfeldt, Einleitung in das Alte Testament unter Einschluf der Apokry-
phen und Pseudepigraphen sowie der apokryphen- und pseudepigraphen-
artigen Qumran-Schriften. Entstehungsgeschichte des Alten Testaments. 2.,
vollig neubearb. Aufl. (Neue theol. Grundrisse, hrsg. von R. Bultmann.)
Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1956. XVI + 955 S.

Die seit der ersten Auflage (1934) der hinliénglich bekannten und ge-
schiitzten Eififeldtschen Einleitung verflossenen 22 Jahre, mit ihrer rast-
losen Forschungsarbeit des Verfassers und vieler anderer, haben die zweite
Auflage — bei etwas engerem Druck — um rund 200 Seiten anschwellen
lassen. Die Vermehrung des Umfanges geht einerseits zuriick auf Einfii-
gung neuer Abschnitte, von welchen noch die Rede sein wird und denen
da und dort Kiirzungen gegeniiberstehen, andererseits aber — und vor allem
— auf ganz erstaunlich detaillierte Literaturangaben. Was da an biblio-
graphischen Hinweisen zu den behandelten Schriften, aber auch zu einzel-
nen Kapiteln und Versen, zusammengetragen wurde, ist weithin reprisen-
tativ fiir die gesamte internationale Forschung am Alten Testament und
macht die neue Auflage zu einem schlechterdings unentbehrlichen Hilfs-
mittel. Vor allem sind die Arbeiten der letzten Nachkriegszeit sozusagen
liickenlos aufgefiihrt, wihrend manches Altere, in der 1. Auflage Erwihnte,
etwa auch ausgeschieden werden mufite. Charakteristisch fiir die hier er-
reichte internationale Weite des Gesichtskreises, die iltere Ergebnisse mit
neuesten Methoden zu verkniipfen weil}, scheint mir die Widmung des
Buches an die «Reprisentanten dreier Generationen britischer Alttesta-
mentler, Theodore H. Robinson, Harold H. Rowley, Aubrey R. Johnsony.

¢ U.a. auch in M., wo nach miindlicher Mitteilung von E.Schweizer
(Ziirich) «Fleischy als Kollektivum die nicht zur Gemeinde gehérenden
Menschen (die = Vélker) bezeichnen kénnte.

7 Darin und in seinen Folgerungen zum Problem weipaocuéc hat Kuhn
sicher recht.



Rezensionen 301

Bei einem Forscher vom Range Eilfeldts, und bei einem so anerkann-
ten Werk, konzentriert sich das Interesse naturgemill auf die Anderungen
in der neuen Auflage. Ganz allgemein 140t sich sagen, dall das Urteil —
bei im wesentlichen unveriinderten Konzeptionen — noch zuriickhaltender,
noch vorsichtiger geworden ist. Wo manchmal die erste Auflage eine be-
stimmte, endgiiltige Aussage wagte, steht jetzt ein «vermutlich», ein «viel-
leichty, und eine Reihe von «sichery und «gewill» sind verschwunden. Oft
zeigt sich diese iiberaus wohltuende Zuriickhaltung nur in Nuancen, so
z. B. wenn die 1. Aufl. (8.123) die Existenz des Thronbesteigungsfestes
rundweg als «unwahrscheinlichy bezeichnet, wihrend die 2. Aufl. (S.129)
nur noch feststellt, daf} es der betreffenden — ausfiithrlich geschilderten —
Vermutung «nicht bedarf». Oft aber tritt diese reife Vorsicht klar zutage,
so etwa bei Joel, wo die Zusammengehorigkeit des Ganzen betont und auf
eindeutige Ausscheidung sekundirer Partien verzichtet wird, oder bei dem
Passus Sach. 13, 7—9, welchen die 1. Aufl. (Ewald folgend) als zweifellos
zu 11, 4—17 gehorig betrachtet (S. 485 ff.), wihrend die 2. Auflage (S. 539)
ihn ganz an seinem Ort und Zusammenhang beldft. Uberhaupt #ubert sich
die Noblesse des Kritikers manchmal in vermehrtem Zutrauen zur masore-
tischen Tradition, etwa beim Verzicht auf Umstellungen bei Habakuk,
Maleachi u. a., oder bei der Zuweisung von Mi. 7, 7—20 an den Propheten
Micha.

Im einzelnen erscheinen folgende Neuerungen bedeutsam: Die Uber-
sicht iiber die literarischen Gattungen wurde iibersichtlicher angeordnet.
Neu ist je ein Paragraph iiber die Rechtsspriiche und die Weisheitsgedichte
sowie ausfithrliche Abschnitte iiber Wichterlieder und Gerichtslieder im
Psalter.

Beim Pentateuchproblem hilt E. integral an seinen fritheren Lésungen
fest, namentlich an der Annahme eines «L>» als dltester literarischer Ge-
staltung der Tradition (wodurch sich Noth’s Annahme eines G als J und E
gemeinsamer Grundlage eriibrigt, S. 235). Der neueren form- und traditions-
geschichtlichen Richtung wirft er vor (S.201), daf sie sich mit dieser von
ihm und anderen vertretenen «neuesten Urkundenhypothese» nicht aus-
driicklich auseinandersetze. Beim Deuteronomium taucht (S. 278; cf. S. 261)
die Moglichkeit der Entstehung im 8. Jh. auf; doch wird man nun umge-
kehrt bei IEilifeldt ein nédheres Eingehen auf die bereits recht weitverbrei-
tete Theorie von der nordisraelitischen Herkunft des Dt. und seinen
amphiktyonischen Zusammenhingen vermissen (abgesehen von der bloflen
Erwihnung S.209). — Vor die Behandlung der Biicher Josua—Kdnige hat
E. einen neuen § 37 eingeschoben, welcher dem Komplex dieser Biicher als
Ganzem gewidmet ist. Es werden darin die beiden sich gegeniiberstehenden
Auffassungen konfrontiert: einerseits Hoelscher, Eiifeldt u. a., welche hier
die Pentateuchquellen wiederfinden, und andererseits Noth, der bekannt-
lich das deuteronomistische Geschichtswerk vom Tetrateuch abtrennt und
ganz anders erkliart als diesen. E. bedauert den Mangel an eigentlicher
Auseinandersetzung mit seinen Vorschligen (S.295) und hilt im iibrigen
kompromifBllos an seinen Auffassungen fest, indem er freilich auch die Ge-
meinsamkeiten hervorhebt, welche die beiden Standpunkte verbinden.



302 Rezensionen

In den Abschnitten iiber die Prophetenbiicher ist einiges neu gefalit. So
z.B. im §44 (Deuterojesaja), wo beim KEbed-Jahve-Problem die Verwi-
schung der Grenzen zwischen den verschiedenen Theorien hervorgehoben
wird sowie die Notwendigkeit, den Schwerpunkt in der Forschung vom
Suchen nach der Person des Ebed auf deren Bedeutung zu verlegen. Diese
in der einschligigen Literatur zu beobachtende Wendung der Dinge hat
<«den Boden bereiten helfen fiir vertiefte Wertung der in der Ebed-Gestalt
verkoérperten Wahrheit, dal stellvertretendes Leiden Unschuldiger der
Menschheit bestes Teil ist, eine Wahrheit, die in Jesu Leiden und Sterben
heilschaffende Wirklichkeit geworden ist» (S.406) — ein Satz, der zu den
Héhepunkten des Buches zihlt. — Viele Abschnitte sind im Blick auf neuere
Forschungen neu formuliert worden (z.B. § 47 iiber Kzechiel; § 49. 4 iiber
Hosea 1—3; §56. 2 iiber Habakuk); in der Regel — abgesehen von den
schon erwihnten Angleichungen an die Tradition — beharrt E. bei seinen
fritheren Liésungen. Bei Deutero- und Trito-Sacharja ist der zeitliche An-
satz modifiziert: wihrend die 1. Aufl. beide ins 2. Jh. verlegte, datiert E.
jetzt Sach. 9—11 um 300, und Sach. 12—14 einige Jahrzehnte spiter (S. 532 {f.
543).

Auch bei den Ketubim hat E. iiberall die Geschichte der Forschung bis
in die Gegenwart nachgetragen, ohne jedoch in der Regel seinen eigenen
Standpunkt zu verdndern. Die einschneidendste Verdnderung ist wohl die
Anerkennung der van Hoonackerschen Datierung KEsras ins Jahr 398
(S.684 ff.). Dementsprechend sinkt das Datum der Kanonisierung des
Pentateuch auf eben dieses Jahr (S.307) und dasjenige des Chronisten auf
die 2. Halfte des 4. Jh. (S. 668). — Fiir Dan. 8—12 erwigt jetzt E. ebenfalls,
wie fiir den Beginn des Buches, Ubersetzung aus dem Aramiischen ins
Hebriische.

Der vierte (Kanon) und fiinfte Teil (Text) sind durchwegs im Blick
auf die Funde von Qumran neu bearbeitet, wobei ein ganzer Abschnitt von
11 Paragraphen (34 Seiten) ausschlieflich den Schriften der Gemeinschaft
gewidmet ist. In diesem naturgemill ganz neuen Kapitel seiner Einleitung
registriert E. die bis 1956 bekanntgewordenen Texte (und Angaben iiber
solche), um sie in verschiedene Gruppen zu ordnen: Sektenrolle, Kriegs-
rolle, Liedersammlungen, ¢«Kommentare», Apokalypsen, Haggadische Er-
zihlungsbiicher, Parinetisch-didaktische Schriften. In der Etablierung ei-
ner solchen Ordnung erblickt er den vorliufig wichtigsten Beitrag einer
<Einleitungy (S.797). Es ist interessant, Killfeldts Gruppierung z. B. mit
derjenigen von T. H. Gaster, The Dead Sea Scriptures (1956) zu verglei-
chen (Regeln, Psalmen, Schriftstudien, Eschatologische Schriften); diese
letztere hat vielleicht den Vorteil, umfassendere Kategorien zu bilden (wo-
bei allerdings auch die «Schriftstudieny mitunter eschatologischer Charak-
ter aufweisen moégen!). — Bei den Apokryphen und Pseudepigraphen ver-
siumt es L. nie, ihre Beziehungen zu Qumran darzulegen; die dortige Ge-
meinschaft vermutet er geradezu als Verfasser von Jubilden (S.751) und
den Testamenten der 12 Patriarchen (S.785). Auch sonst wurden die An-
sichten iiber die Apokryphen gelegentlich modifiziert, etwa dahingehend,
dall der «Wettstreit der 3 Pagen» urspriinglich griechisch verfalit worden



Rezensionen 303

sei (S.712f. — nach der 1. Aufl. war die Originalsprache aramiisch), und
daB bei III. Esra weder am Anfang noch am Schlul} etwas weggebrochen
sei (S.711). Man sieht an diesen Anderungen, wie intensiv sich der Ver-
fasser mit allen Einzelproblemen fortwihrend befallt hat, und man wird
das neue Werk um so mehr als reifen Abschlufl lebenslanger Studien zu
wiirdigen wissen. — Schliefilich sei noch erwihnt, daf} sich E. in der etwa
durch die beiden «Ka», Kahle und Katz, charakterisierten fesselnden Aus-
einandersetzung iiber die Urseptuaginta, die Frage ndmlich, ob mit einer
targumartigen Fluiditit des Ubersetzungstextes zu rechnen sei (so Kahle),
oder ob ein einziger, textkritisch grundsitzlich wiederherzustellender Uber-
setzungs-Urtext am Anfang gestanden habe (so Katz u. a.), eines eigenen
Urteils enthiilt. Er unterstreicht lediglich die Forderung Kahles, es seien
zuerst einmal moglichst alle iiberlieferten Textvarianten zu sammeln und
zu sichten.

Angesichts der iiberwiltigenden IMiille des Gebotenen und der Un-
summe von Arbeit, die dahintersteckt, wire es kleinlich, diese Anzecige
anders zu schlieflen als mit einem aufrichtigen Dank. E. bietet zuverlissige,
umfassende Orientierung und leitet zu sauberer Fragestellung und Metho-
dik in der Analyse an.

Lausanne. Carl A. Keller.

H. J. Schoeps, Urgemeinde — Judenchristentum — Gnosis. Tiibingen, Mohr,
1956. IV + 88 S. DM 9.80.

Um auf die beiden Hauptfragen (Verhiiltnis des ebjonitischen Juden-
christentums zur christlichen Urgemeinde und zur geistigen Welt der Gno-
sis) verschiedener Kritiker seiner fritheren Werke zu antworten, greift
S. in seiner neusten Schrift die Probleme «Urgemeinde — Judenchristen-
tum» und «Gnosis — Judenchristentum» wieder auf.

Im 1. Teil weist S. noch einmal seine Ansicht von den Gruppierungen
in der Urgemeinde auf, bleibt dann bei dem <nicht unbedeutenden Fliigel»
der judenchristlichen Pharisder stehen, deren leibliche Enkel die spiteren
Ebjoniten seien (§1), wiederholt seine literarkritischen Ergebnisse iiber
die Pseudoklementinen und stellt die Ereignisse der christlichen Friihzeit
nach der von ihm angenommenen ebjonitischen Apostelgeschichte (EA) dar
(82), um sich in §3 dem umstrittenen Apostolatsbegriff und schliefilich
der — nach S. — &ltesten Form der ebjonitischen Verkiindigung und ihrer
Weiterentwicklung (§§4—5) zuzuwenden. Den von ihm rekonstruierten
EA traut er offenbar mehr als der lukanischen Apg. IMiir seine Argumen-
tationsweise ist es typisch, wenn er S. 21 und 23 von der Glaubensmeinung
seiner Ebjoniten sogleich auf die Judaisten von Jerusalem zuriickschlielt.
Unklar bleibt die Stellung des Herrnbruders Jakobus zu den Zwdolfen,
denen allein der Apostelname gegolten habe.

Der 2. Teil erweist «Gnosisy als ein hochmythologisches Weltbild, dem
von Anfang an ein mythologischer und physischer Dualismus eigen ist
(8§ 7). Eine Verbindung zu jiidischem und christlichem Offenbarungsglauben
gibt es von hier aus allerdings nicht, hichstens Berithrungen (§8) oder
eine Art «Pseudognosisy, die mit paganer Gnosis nichts zu tun hat, sondern



304 Rezensionen

aus jidischer Heterodoxie stammt (§9). Solche Denkmotive verwendet der
klementinische Roman zur Bekdmpfung seiner gnostischen Gegner, ohne
selber gnostisch zu sein. Nur ist in all dem die sog. «Begriffsklirung» von
dem, was als Gnosis angesprochen werden darf, sehr fragwiirdig. Ist Gnosis
an mythologischen und physischen Dualismus gebunden? Und weist die
ebjonitische Verbindung der Frau mit Leib und Siinde (S.56) nicht doch
in Richtung eines physischen Dualismus? Offen bleibt Bultmanns Irage,
ob die gegen Gnosis polemisierende Sekte nicht selber gnostisieren koénne.

Loblich ist im Anhang «Dead Sea Scrolls und Pseudoklementinen» die
Zuriickhaltung in der Frage der geschichtlichen Standortsbestimmung der
Texte. Jedoch scheint S. die offiziellen Ausgaben nicht zu kennen und
zitiert darum z.T. falsch. S.70f. und 77ff. vermifft man Hinweise auf
Elliger und Cullmann, die hier sicher zugrunde liegen. Zweifelhaft ist die
Annahme, 1QS III, 13 ff. sei «L.ehre des Lehrers der Gerechtigkeit», der
in S ja nie erwdhnt wird. Im Unterschied zu den Kerygm. Petr. gilt die
«Wahlfreiheit des Menschen» (S.55) fiir 1QS gerade nicht oder nur be-
schrinkt. Etwas gar schnell werden zum Schlufl die Rechabiter mit den
Apokalyptikern und den Qumranleuten zu einer fortschreitenden Linie der
jiidischen Heterodoxie zusammengenommen, der sich die Ebjoniten dann
schmerzlos hitten anschlieBen konnen. So bleiben hier weiter viele Fragen
offen.

Basel. Hanswalter Huppenbauer.

Henrik Ljungman, Das Gesetz erfiillen. Matth. 5, 17 ff. und 3, 15 untersucht.
= Lunds Universitets Arsskrift. N. F'., Avd. 1, Bd. 50, Nr. 6. Lund, C. W. K.
Gleerup, 1954. 140 S. Skr. 14.—.

Die Wichtigkeit der beiden Bibelstellen und die Tatsache, dafl die bis-
herigen so verschiedenartigen Auslegungsversuche nicht recht befriedigen
konnen, haben eine neue Untersuchung als Notwendigkeit erscheinen las-
sen. [Ljungman hat sich dieser Aufgabe unterzogen und legt mit diesem
Band eine Monographie vor, die der neutestamentlichen Forschung durch
ihre Griindlichkeit und Gelehrsamkeit einen guten Dienst leisten kann.
Mit Recht wird der Frage nach dem Inhalt des Schliisselwortes mAnpwoot
entscheidende Bedeutung beigemessen. Die bisherigen Deutungen: «ver-
wirklichen» (Zahn), «vollendens (Harnack), «spezifisch christlich erfiil-
len» (Descamps) werden ebenso wie die Dalmansche Gleichung mAnpodv =
QP bzw. @%p0 mit guten Griinden abgelehnt. In Ubereinstimmung mit
G. Dellings Feststellung, dall der Sinn von mAnpdéw jeweils aus dem Text-
zusammenhang zu erheben ist (Theol. Worterbh. 6, S.292), unterzieht der
Verfasser den — gewill zum Schrecken vieler radikaler Formgeschichtler!
— als Einheit verstandenen Abschnitt Matth. 5, 17—48 einer genauen Prii-
fung. Ergebnis: Es besteht eine Korrespondenz zwischen mwinpwoay (5, 17)
und wavta (5, 18). Das Gesetz soll ganz geschehen, géinzlich erfiillt werden.
Die sog. «Antithesen» zeigen klar, was das bedeutet: vollige Beseitigung
der Selbstsucht in der Liebe zu den Feinden (S.93). Man merkt, worum es
demnach entscheidend geht: um das Fiillen des Gesetzes durch den Mes-
sias. Jesu Selbsthingabe ist der Hintergrund von Matth. 5, 17 ff. Das zeigt



Rezensionen 305

gich auch bei der im zweiten Teil der Untersuchung behandelten Stelle
Matth. 3, 15, bei der der Verfasser dhnlich wie O.Cullmann den Zusam-
menhang mit der Todestaufe des Herrn erweist.

Man kann die vorliegende Untersuchung nur dankbar und mit Respekt
vor der Gewissenhaftigkeit und Miihe, die Ljungman an diese fiir die Ge-
meinde Jesu Christi so wichtige Frage gewendet hat, aus der Hand legen.
Ein kleiner Mangel ist lediglich die gewisse Umstindlichkeit der Beweis-
fiihrung mit ihren hdufigen Wiederholungen, bzw. Vorwegnahmen der Er-
gebnisse. Und wenn auf der einen Seite vom Verfasser so eindriicklich
gezeigt wird, was Gesetzeserfiillung durch den Messias ist, so hiitte man auf
der anderen Seite gern noch nihere Auskunft dariiber, dafll hier zugleich
eine Ordnung aufgerichtet wird, «die jene kennzeichnet, denen das Reich
gehorty (S.126).

Haiger (Dillkreis). Joachim Bieneck.

Oscar Cullmann, Der Staat im Neuen Testament. Tiibingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 1956. 84 S.

This volume contains the Hewelt Lectures for 1955, delivered with
great success at Union Theological Seminary in New York, the Episcopal
Theological School in Cambridge, Mass., and the Andover Newton Theo-
logical School in Massachusetts. The four lectures treat the relation of
Jesus to the Zealots, the condemnation of Jesus by the Roman State, Paul’s
view of the State, and the State in the Johannine Apocalypse.

The dialectic of Christian existence provides the center from which
the problem of the State in the New Testament is approached. Thus the
tension within the New Testament evidence is explained not in terms of
varying views or in terms of the movement of thought within the New
Testament, but as a reflection of the ambiguity inherent in the Christian’s
relation to the world. Jesus attracted Zealots (certainly Simon the Zealot,
probably Judas Iscariot and Peter, possibly the sons of Zebedee) into the
inner circle of disciples, and was executed as a Zealot (following the
Fourth Gospel: the appearance before Annas is historical, but was only
a “hearing”; the actual “trial” was Roman). Yet Jesus resisted constantly
the Zealots’ Messianic ideal, repudiated in Mt. 11, 12 the activism of the
Zealots (the role of John the Baptist in this interpretation lacks clarifica-
tion), limited the use of force (Lk.22, 38. 51), accepted tax-gatherers, and
finally disillusioned his disciples by embracing Isaiah 53. Thus the problem
of the Zecalots provides the key to Jesus’ dialectic relation to the State,
and to the interpretation of the locus classicus Mk. 12, 17 parr.

The treatment of Paul follows the general lines of Chapter III, 3 on
the State in Christus und die Zeit, supplemented by the article on the
&ovoior from the Theol. Zeitschr. 10 (1954), pp. 321-336, here reprinted as
an Exkurs. Yet the argument is careful not to presuppose the contro-
versial view on the éfousiar nor does it take its point of departure in the
concept of time which is at the basis of Cullmann’s thinking and evident
in his vocabulary. Rather the basic argument is the dialectic relationship
of Rom. 13 and 1 Cor. 6, 11f., where the eschatological relativising of the

20



306 Rezensionen

State in 1 Cor. 6, 2{. is clearly noted, but does not provide the center of
the argument. The eschatological note in Rom. 13, 11 is used as the context
of Rom 13, 1-7, not as a basis for the positive evaluation of the State in
that passage, but rather as an implied limitation. Thus no positive basis
for the State of Rom. 13, 1-7 is located exegetically in eschatology. This
is all the more apparent upon the rejection of von Campenhausen’s associa-
tion of Rom. 13, 1-7 with the eschatological passage 1 Thess. 5 and the
association of it (following L. G. Selwyn) with 1 Peter 2, 13 f. and Titus
3, 1£. For this form-critical “context” is not specifically eschatological, and
one may wonder if the unit on the State is not simply a motif taken over
by Christianity with the Haustafel, especially since priority is conceded to
the instance in the Haustafel of 1 Peter. Thus the discussion of the Pauline
locus classicus on the State could be carried further by determining its
position in the progressive Christianizing of the various topics in the
Haustafel (cf. e.g. “servants” in 1 Peter 2, 18-25; Eph. 6, 5-9; and “wives”
and “husbands” in Eph.5, 21-33). The question would then be whether
the typical allusions to the dpyovreg and fyeméveg (e.g. Philo, Decal. 165-167;
Epictetus II, 14, 8; 1 Pet. 2, 14; Rom. 13, 3) imply their non-Christological
meaning for €tovoion when the latter term comes to join or replace them
in Rom. 13, 1; Tit. 3, 1, or whether the latter fact itself can be fitted into
a pattern of Christianizing the section on the State in the Haustafel.

The dialectic tension in the Christian understanding of the State is
maintained in Rev. 13 by pufting it in connection with Rom. 13. For the
only positive allusion to the State which is cited from Revelation itself
is the textually uncertain saying in 13, 10. However a broader basis for
the eschatological tension with regard to the State in Revelation may be
sensed in such passages as 2, 26-27; 3, 21; 5, 9-10, which are similar to
1 Cor. 6, 2f,, and could provide a common point of departure.

This series of lectures is distinguished by its balance in point of view
and in tone. Already in his book on Peter Cullmann has shown himself a
master of gentillesse in treating delicate topics, and this good study of
the State provides another instance of this spirit.

Emory Universily, Georgia. James M. Robinson.

Utto Riedinger, Die Heilige Schrift im Kampf der griechischen Kirche gegen
die Astrologie von Origenes bis Johannes von Damaskos. Innsbruck, 1956.
216 S.

Die Bekimpfung des astrologischen Denkens war in der Alten Kirche
eine wichtige theologische Aufgabe. Der Sternfatalismus war mit dem
Glauben an Christus nicht zu vereinen. Denn wenn das Leben eines Men-
schen von den Gestirnen bestimmt wird, ist er der Verantwortung fiir seine
Taten enthoben; er kann nicht mehr als schuldig betrachtet werden, und
damit ist auch der Begriff der Versshnung entleert.

Der Verfasser stellt sich die Aufgabe zu zeigen, inwieweit die Viter
der griechischen Kirche sich in ihrem Kampf gegen die Astrologie auf
die Heilige Schrift berufen und von ihr her argumentiert haben. Der Titel
besagt bereits, dall es vor allem Origenes gewesen ist, der die antiastrolo-



Rezensionen 307

gische Polemik mit biblischen Argumenten fiihrte; ein Beweis mehr, wie
sehr das Denken dieses grofien Theologen in der Schrift verwurzelt und
begriindet ist. Die spiteren Zeugnisse der griechischen Kirche sind mit
wenigen Ausnahmen von Origenes abhiingig. Riedinger geht dem Abhéingig-
keitsverhiltnis sorgfilltig nach und leistet den Nachweis, daf der Einflull
des Origenes noch grioller ist, als man bisher schon angenommen hat. Wih-
rend Franz Boll die Meinung vertreten hat, dall die pseudoclementinischen
Rekognitionen, die bardesanistischen Gnostiker und Origenes von einer Ur-
schrift der pseudoclementinischen Rekognitionen abhingig seien und die
pseudoclementinischen Rekognitionen als Quelle des Pseudo-Kaisarios, die
bardesanistischen Gnostiker aber als Quelle des Diodor von Tarsus be-
trachtet hat, kommt Riedinger zum Ergebnis, dall sowohl Pseudo-Kaisarios
als Diodor von Tarsus zu den Nachfahren des Origenes gehdren (S.194).

Riedinger untersucht in einem ersten Hauptteil, welchen Beitrag die
einzelnen Schriftsteller der griechischen Kirche zur antiastrologischen
Polemik leisten. Er méchte zunfichst einfach das vorhandene Material vor-
fithren. Erst im zweiten Teil kommt er auf seinen eigentlichen Gegenstand.
Er behandelt in einem ersten summarischen Abschnitt die Astrologie im
Alten Testament und in der jiidischen Tradition. In einem zweiten Ab-
schnitt zeigt er, welche Bedeutung die biblischen Sternnamen und die
biblischen Gestalten in der antiastrologischen Polemik spielen. In einem
dritten Abschnitt geht er schlielllich die Sachgebiete der Auseinanderset-
zung durch (Problem der Willensfreiheit, der Prophetie usw.). Man
wiinschte, dall in diesem Abschnitt die theologische Problematik der anti-
astrologischen Polemik noch deutlicher herausgearbeitet worden wire. Es
geht ja hier nicht nur darum zu zeigen, dall die Viter biblische Argumente
verwendet haben, sondern vor allem sichtbar zu machen, wie sie das theo-
logische Problem, das die Astrologie ihnen stellte, mit biblischen Griinden
zu bewiltigen versucht haben. Bei dieser Vertiefung der I'ragestellung
ergeben sich aber sofort noch weitere Sachgebiete der Auseinandersetzung,
die bei Riedinger nur gestreift werden. M. E. sollte z. B. auch die Frage des
Gebetes beriihrt werden. Es ist wichtig zu sehen, wie der Einwand wider-
legt wird, dal das Gebet sinnlos sei, weil ja doch alle Dinge vorherbe-
stimmt seien. IIs ist z. B. interessant, wie Origenes in seiner Schrift iiber
das Gebet darauf zu sprechen kommt, dafl Sonne, Mond und Sterne einen
freien Willen haben. Eben weil die Sonne einen freien Willen besitzt, hat
es einen Sinn, um den Aufgang der Sonne zu beten.

Vielleicht ist in diesem Zusammenhang iiberhaupt eine methodische
Frage an die Arbeit Riedingers zu stellen. Wenn der Verfasser den Anteil
der Heiligen Schrift an der antiastrologischen Polemik erhellen will, so
darf er nicht bei einer blofen Materialsammlung stehenbleiben, in der
die wesentlichen antiastrologischen biblischen Beziige bei den griechischen
Vitern verzeichnet werden. Es geht vielmehr darum, zu zeigen, wie es
durch die Auslegung der neutestamentlichen Verkiindigung zu einer anti-
astrologischen Polemik hat kommen kénnen und gekommen ist, inwieweit
die Argumente wirklich der Schrift entnommen sind, inwieweit sie aus
andern Quellen stammen. Diese Aufgabe liefle sich aber nur dadurch be-



308 Rezensionen

wiltigen, dall man versuchte, iiber einige einschligige Bibelstellen eine
vollstindige (hinter Origenes zuriickreichende) Auslegungsgeschichte zu
bieten; an solchen ausgewihlten Beispielen liele sich zeigen, wie sich
aus der biblischen Botschaft antiastrologische Argumente herausgebildet
haben. Selbstverstindlich miilite solche Auslegungsgeschichte von der
stindigen kritischen Frage begleitet sein, wie sich die jeweilige Auslegung
inhaltlich zur Schriftstelle verhélt. Riedinger bietet aber nicht eine Aus-
legungsgeschichte, sondern er schreibt eher eine Geschichte des origeni-
stischen antiastrologischen Gedankengutes in der griechischen Kirche. Das
ist sicher in mancher Beziehung hilfreich; es ist aber nicht jener ausle-
gungsgeschichtliche Lingsschnitt, den Riedinger nach dem Vorschlag von
Joachim Jeremias (S.23) zu schreiben sich vornimmt. Nihme man aber
den Ausgangspunkt statt bei Origenes bei der Schrift selbst, so kéme
einerseits die Stimme der Schrift deutlicher zu Gehor, und andererseits
wiirde auch die Gestalt des Origenes (und der {ibrigen Viter) in ihren
Voraussetzungen noch verstindlicher werden.

Diese Uberlegung darf allerdings nur im Sinne einer Anregung und
nicht eines Vorwurfes an den Verfasser gerichtet werden. Um némlich eine
solche Untersuchung zu schreiben, fehlen heute noch manche Vorarbeiten.
Die Dissertation Riedingers stellt ihrerseits einen wichtigen Beitrag dazu
dar.

Herblingen (Kt. Schaffhausen). Lukas Vischer.

Johannes Calvin, Auslequng der Heiligen Schrift. Neue Reihe, hrsg. von Otto
Weber. 1. Bd. Genesis, iibersetzt und bearbeitet von W. Goeters und M. Simon.
Neukirchen, Verlag der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1956. 492 S.
DM 20.—.

s ist iiberaus dankenswert, dall in der neuen Reihe der deutschen
Calvinkommentare neben Jes. II, Jer. und Hiob nun auch die Genesis neu
herausgegeben wird. Uber den Wert von Calvins Schriftauslegungen ist
kein Wort zu verlieren. Schon Paul Wernle hat sie die «Musterkommentare
des ganzen Zeitaltersy genannt. Seither sind sie in ihrem Kurs noch erheb-
lich gestiegen. Die Kunst, in der Calvin die grofen theologischen Erkennt-
nisse herausarbeitet, ohne die historischen, antiquarischen, psychologischen
Eigentiimlichkeiten und Details aus den Augen zu verlieren, zeichnet sei-
nen Genesiskommentar vorziiglich aus. Man vergleiche etwa, wie er in
der Auslegung von Gen. 18 die morgenlindische Gastfreundschaft, die
Abraham seinen Giisten beweist, nicht weniger ernst nimmt als die Offen-
barung der mit seinem Heilswillen identischen potentia immensa Dei.

Die Ubersetzung ist, soweit ich sehen kann, ausgezeichnet. Das Deutsch,
das sie bietet, ist von jenem peinlichen Ubersetzungsgeruch, der gerade
theologischen Ubersetzungsarbeiten anzuhaften pflegt, frei. Und doch sucht
es der gedringten Klarheit und Beziehungsfiille des lateinischen Ausdrucks
nach Méglichkeit gerecht zu werden. Als technische Anderung wire fir
eine neue Ausgabe die fortlaufende Angabe von Kap. und Vers zu emp-
fehlen: sie wiirde den Gebrauch des Werks, das jedem an und mit der



Rezensionen 309

Bibel arbeitenden evangelischen Christen eine kostliche Hilfe ist, sehr

erleichtern.
Benken (Kt. Baselland ). Eduard Buess.

Chr. Senft, Wahrhaftigkeit und Wahrheit. Die Theologie des 19. Jahrhunderts
zwischen Orthodoxie und Aufkldrung. = Beitriige zur historischen Theolo-
gie, 22. Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1956. 171 S. DM 17.50.

Dags Buch setzt die Reihe der Untersuchungen fort, die zeigen, daf}
eine summarische Aburteilung der Theologie des 19. Jahrhunderts ihr nicht
gerecht wird und gewichtige Fragen tberhéren lift, die sie uns stellt.
Daf} auch diese Theologie eben Theologie sein wollte und es nicht angeht,
an dieser Absicht vorbei sie einseitig von der philosophisch-anthropolo-
gischen Begrifflichkeit her zu interpretieren, die sie allerdings «in hdch-
stem Grade zweideutig» verwendet, dall sie auf die in ihrer <ge-
schichtlichen Situation» ihr begegnenden Fragen und Probleme eine theo-
logische Antwort geben wollte, ist dem Verfasser die Voraussetzung einer
sachgemifien Untersuchung. Senft weist in sorgfiltig abwigenden Analy-
sen die Fruchtbarkeit einer solchen positiv-kritischen Interpretation aus.
Wenn er seine Untersuchung auf vier hervorragende Vertreter der Theo-
logie des 19. Jahrhunderts beschrinkt (Schleiermacher, F.Ch.Baur, v.
Hofmann, Ritschl), so fiithrt doch deren Auswahl gut in die Weite der im
19. Jahrhundert aufgenommenen I'ragen ein. Die leitende Absicht dieser
Auswahl diirfte den Untertiteln zu entnehmen sein. Ist es bei Schleier-
macher «Die Personalitiit des Glaubensy, so ist es bei Baur «Die Geschicht-
lichkeit der Theologie», die er als giiltige Anliegen anerkennt. Sieht er
Hofmann primir mit den Problemen der «Schriftauslegung» beschiiftigt, so
ist es bei Ritschl «Der Glaube als Gabe und Taty, die er in Fortfithrung
der Linie Schleiermachers herausstellt. Bei aller nicht zu verwischenden
Verschiedenheit, ja gegenseitigen Kritik, sieht Senft alle vier in einer
gemeinsamen Frontstellung einerseits gegeniiber dem «nackten Positivis-
mus der Orthodoxie», deren Inspirationstheorie den lebendigen, personalen
Glauben blockiert, echtes «Verstehen» zugunsten eines «dulleren Dogmatis-
mus» verhindert und die Geschichtlichkeit der Schrift vergewaltigt. Ande-
rerseits gegeniiber dem Rationalismus, der das Heilsgeschehen in allge-
meine Wahrheiten auflost. <«Zwischen Orthodoxie wund Aufklirung»
hindurch gilt es, einen Weg zu finden, der dem personalen Glauben und
der Geschichtlichkeit der Schrift und ihres Inhalts gleichermalBlen Rech-
nung trégt. Stellt Senft mit Recht dieses Anliegen als legitim heraus, so
dringt sich im Verlauf der Untersuchung aber doch die Frage auf, ob er
den zugegebenermallen verhingnisvollen Subjektivismus dieser Theologie
nicht viel zu wenig als grundsétzliches Problem auffalt. Gewill ist ihm
zuzustimmen, dall sich das «Objekt> der Theologie nur in der Relation
zum Glauben eriffnet, die darum die «Form» theologischer Aussagen be-
stimmen muf. Wenn er aber zusammen mit den von ihm untersuchten Theo-
logen gegen den «Objektivismus», das «theoretisch objektivierende Den-
ken», den <«objektivistischen Dogmatismusy mit bekannter Emphase zu
Felde zieht, erwartet man eine einleuchtende Wegweisung, inwiefern



310 Rezensionen

der Subjektivismus dieser Theologie nur ein die grundsiitzliche Richtigkeit
des von ihr eingeschlagenen Weges nicht problematisierender Ungliicksfall
gewesen sei. Die Antwort auf diese Frage bleibt Senft schuldig, denn der
Hinweis auf die Einfliisse der Zeit reicht gerade dann nicht aus, wenn man
mit ihm der Meinung ist, daf} es in der Tat eine theologische Intention war,
die diese Theologie an dieser Stelle bewegte. Sollte die von Senft des 6fte-
ren gestreifte Funktion des Heiligen Geistes und ihre Bedeutung fiir die
Theologie nicht einen Weg finden lassen, der das mit Recht als giiltig her-
ausgestellte Anliegen der Theologie des 19. Jahrhunderts aufnimmt, ohne
dall man immer wieder vor der Frage steht, wie eine Theologie, die von
der Relation des Glaubens mit der theologischen Sache als Basis ihrer Aus-
sagen ausgeht, eigentlich dem subjektivistischen Sog entgehen will?

Bonn am Rhein. Eberhard Hiibner.

Ernst Gerhard Riisch, Toleranz. Eine theologische Untersuchung und eine
aktuelle Auseinandersetzung. Zollikon-Ziirich, Evangelischer Verlag, 1955.
152 S. Fr. 11.80.

Gustav Mensching, Toleranz und Wahrheit in der Religion. Heidelberg, Quelle
& Meyer, 1955. 196 S. DM 12.50.

Das heille Eisen des Toleranzproblems wird in diesen beiden Arbeiten
mutig angefallt, von Riisch vom evangelisch-theologischen, von Mensching
vom religionsgeschichtlichen Standpunkt aus. Beide versuchen die Tole-
ranz zu bejahen, beide durch Anwendung einer Distinktion.

Riisch stellt im Anschlull an Alexandre Vinet Matth. 12, 30 («Die In-
toleranz des KEvangeliums») und Luk.9, 50 («Die Toleranz des Evange-
liums») einander gegeniiber. Vor allem die Markusfassung dieser Stelle
(Mark. 9, 38—40) zeige, wie immer dialektisch um die Toleranz gerungen
werden miisse in der Polaritit von Wahrheit und Liebe. Diese biblische
Toleranz wird dann abgegrenzt gegen die sonstigen Arten von Toleranz-
forderungen, die politischer, spiritualistischer, mystischer oder aufklire-
rischer Art sein koénnen. In Lessings Ringfabel seien verschiedene Tole-
ranzmotive vereinigt (S. 134).

Mensching geht aus vom Wahrheitsbegriff und zeigt auf — dhnlich
wie fiir die Pidagogik Gerhard Bohne —, daf} ein doppelter Gegensatz zur
Wahrheit méglich ist, einmal der Irrtum, sodann die Liige. Die Welt der
Religionen wird eingeteilt in zwei Grundtypen, in die der mystischen und
prophetischen Religiositit. Die mystische Haltung wird andere religitse
Verhaltensweisen lediglich als Irrtum ansehen und versuchen, in inhalt-
licher Toleranz ihre Wahrheitsmomente in sich aufzunehmen (inklusive
Toleranz), die prophetische Religiositéit sieht in fremdem religiésem Ver-
halten nur Liige und ist daher wesensmifBlig intolerant. Mensching macht
kein Hehl daraus, daf er die mystische Religiositit vor allem Indiens wegen
ihrer Toleranz hochschétzt. Es ist aber zu fragen, ob er nicht stark ideali-
siert, so, wenn er sogar behauptet, dal selbst im tibetanischen Lamaismus
Zeugnisse der Intoleranz fehlten (S.61). Uns will scheinen, dafBl dieses
argumentum e silentio sehr fragwiirdig ist, angesichts des «Grausigen,



Rezensionen 311

Verzerrten, Bluttriefenden und geschlechtlich Ausschweifenden», das nach
O. Franke 1 einen Hauptcharakterzug des Lamaismus ausmacht.

s ist nur konsequent, wenn Mensching von da aus zur Ablehnung
jeder Mission kommt. Er beruft sich sogar auf ein Jesuswort (Matth. 23, 15),
um darzutun, daB jeder Religionswechsel zu einer seelischen Schidigung
des Konvertiten fithre — #hnlich wie das manche Ethnologen behaupten,
weil ihnen das Verschwinden heidnischen Brauchtums ein Argernis ist.
Auch Gandhis missionsfeindliche AuBlerungen werden zustimmend zitiert.
Mensching will wie Gandhi nur eine «schweigende Mission» gelten lassen,
die allein durch ihre ethische Uberlegenheit wirke. Nur das Vorbild, nicht
die Uberredung wirke missionarisch. Dabei lifit Mensching die religidse
Wahrheitsfrags keineswegs offen. Er bekennt sich durchaus zum Christen-
tum protestantischer Prigung. Aber dieses Bekenntnis ist wie etwa bei
Troeltsch lediglich geschichtlich bedingt: «Weil in dieser geschichtlichen
Form und ihrem geschichtlichen Verstindnis fiir mich der Zugang zur Welt
des Heiligen am unmittelbarsten gegeben isty (S.158). Hier findet sich also
ein historistischer Relativismus, gegen den Karl Barth seit 1919 ankimpft.
Mensching hiilt unentwegt am religionsgeschichtlichen Standpunkt der
Troeltsch-Schule fest. Mensching betont daher auch sehr stark die iiber-
einstimmenden Ziige in den verschiedenen Religionen (8S.148 ff.), wihrend
Riisch, der die Frage des Verhiltnisses von Fvangelium und Religionen
nicht in den Kreis seiner systematischen Untersuchungen einbezielht (vgl.
S.134), die Unterschiede stark unterstreicht (S.67). Dafiir befallit sich
Riisch mehr mit den Erscheinungsformen der Intoleranz, wie sie durch den
romischen Katholizismus etwa in Spanien und Siidamerika und durch den
Staat hervorgerufen werden, sowie mit den Toleranzproblemen, welche die
6kumenische Bewegung stellt. Riisch ist sich bewuflt, dal er noch keine
endgiiltige Losung des schwierigen Problems zu bieten vermag, seine
Studie will nur eine Vorarbeit dafiir darstellen.

Auf zwei Fehler bei Mensching sei noch hingewiesen. Die Formulierun-
gen auf 8. 77 lassen die Auslegung zu, als ob das Reich der Wiedertiufer in
Miinster (15—34/35) zeitlich vor der Aufruhrpredigt Thomas Miintzers und
dem Bauernkrieg ligen. Auf S. 168 Anm. 59 mull es statt Schling «Sehling»
heilen (Druckfehler).

Auffallend ist, dall beide Autoren den in der heutigen Technik iiblichen
Sprachgebrauch von Toleranz im Sinne von «Spielraum» mnicht erwihnen.
Dabei gibt er doch fiir den heutigen, wesentlich durch die Technik auch
geistig geprigten Menschen der Gegenwart eine gute Moglichkeit des Ver-
stindnisses ab.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

1 0. Franke, Die Chinesen: A. Bertholet & E. Lehmann, Lehrbuch der
Religionsgeschichte, I (1925), S. 252.



312 Rezensionen

Johannes Steinbeck, Mythus und Wahrheit im Neuen Testament. Zur Frage
der Entmythologisierung des Christentums. Miinchen u. Basel, Ernst Rein-
hardt, 1954. 78 S. Fr. 3.60.

Diese Schrift ist vom Standpunkt eines Links-Ritschlianismus aus ge-
schrieben, wie er etwa zu Ende des letzten Jahrhunderts beliebt war. So
vermag sie weder Bultmann noch seinen Bestreitern gerecht zu werden.
Sie tut jenem sicher Unrecht, wenn sie behauptet, er verstehe den Tod Jesu
nur als «Vorbild» dafiir, «<sich grundsitzlich von der Macht und dem Ein-
flull der Welt auf die Seele zu 16sen und sich ganz Gott hinzugebens (8. 65).
Sie verkennt aber auch die orthodoxe Auffassung, wenn sie diese kurzer-
hand mit «primitivem Blutglauben» in Zusammenhang bringt und als
Relikt einer «kindlich unentwickelten Natur- und Lebensauffassung» be-
trachtet (S.64). Sie miflt die biblischen Dinge am Mallstab eines rein «gei-
stigen», «sittlich-religios» verstandenen Christentums und handhabt doch
auch diesen Malistab nicht konsequent, indem sie z B. den Wundern Jesu
einen <bestimmten und befriedigenden Sinn im Heilsplan und Heilswirken
Gottesy (S.29) zuerkennt. So vermag diese Schrift dem, der in der weiter-
dringenden theologischen Arbeit steht, wenig zu bieten. Immerhin zeigt
gie ihm, was in gewissen bildungsbeflissenen christlichen Kreisen noch
heute als der «Kerny und <ewige Werty des Christentums und als blofle
¢Hiille und Schlacke» betrachtet werden mag. Dieser historisch-zeitge-
schichtliche Wert ist ihr nicht abzustreiten.

Benken (Kt. Baselland). Eduard Buess.

Theophil Bruppacher, Gelobet sei der Herr. Erlduterungen zum Gesangbuch
der evangelisch-reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz. Basel,
Friedrich Reinhardt AG., o.J. 484 S.

Das Buch ist mit heifler (und darum begreiflicherweise nicht immer
ganz unparteiischer, ja bisweilen sogar peinlich wirkender)! Liebe zum
reichhaltigen Liedschatz der evangelischen Kirche geschrieben. Diese Liebe
verleiht der Sprache den Schwung, der den Leser in den Bann zieht und
einzelne Abschnitte formal zu kleinen Kunstwerken werden lift.

So sehr man es loben muf}, wenn die Vermittlung von Wissen nicht
auf trocken-langweilige Art vor sich geht, so wenig kann hier ein wesent-
liches Kriterium fiir die Brauchbarkeit einer Arbeit wie der zur Rede ste-
henden liegen. Den Anspriichen, die man an ein solches Buch billigerweise
stellen muB, geniigt Bruppachers Arbeit in vielen Punkten nicht.

Ein Beitrag zur wissenschaftlichen Hymnologie will und kann sie zwar
nicht sein. Dazu fehlte, wenn auf 425 Seiten alle 389 Texte und 235 Melo-
dien des Gesangbuchs einzeln auch nur kurz behandelt werden sollten,
ganz einfach der Raum. Aber die Angaben des Buches miilliten wissenschaft-

1 ¢«Wer trockenen Auges aus diesen Strophen kommt (Nr.1), der er-
schrecke vor sich selber und rette endlich seine Seele.» «Wer sie hérend
singt (die Weise des 42. Psalms), wird von ihr verzehrt.» «<Wer singt hier
je mit, ohne aufgewiihlt zu werden? Wer singt es trocknen Auges (Lobe
den Herren) ?»



Rezensionen 313

lich restlos zuverliassig und auf den Stand der heutigen Forschung gebracht
sein, wenn die Mitteilung von Einzelheiten iiberhaupt sinnvoll sein sollte.
Das ist leider nicht durchweg der Fall. Freilich ist es eine &dullerst miih-
same Arbeit, die hier geleistet werden muf}, da die kompendienhaften
hymnologischen Werke, vorab dasjenige Kochs, in keiner Weise mehr ge-
niigen, die Ergebnisse der neuern Forschung aber noch nicht im geringsten
zusammengefallt sind und aus allen vier Winden zusammengesucht werden
miissen. Obwohl der Verfasser in- und aullerhalb der theologischen Wis-
senschaft allerhand iiberraschende Kenntnisse zeigt, so sind eben doch be-
dauerliche und unentschuldbare Fehler und Liicken da.2 Anerkennung ver-

2 Aus der Fiille der Ungenauigkeiten und Fehler greifen wir folgende
Beispiele heraus: Die Greittersche Weise Nr. 18 hat Calvin nachweislich
nach Genf gebracht, denn er hat sie 1539 zu seiner eignen Ubersetzung des
36. Psalms gebraucht; dall wir sie heute noch zu diesem Psalm brauchen,
ist das, was wir im Gesangbuch von Calvin haben. — Die Melodie von
Nr. 99 ist nicht «namenlos»; sie stammt von Louis Bourgeois (1551) und
gehdrt urspriinglich zum 21. Hugenottenpsalm. — Str. 2 und 3 von <O du
frohliche» stammen von Heinrich Holzschuher 1829 (Monatsschr f. Gottes-
dienst u. kirchl. Kunst 45, 1940, S.180 ff.). Die Melodie konnte Herder
(+ 1803) nicht mehr selbst verdffentlichen (Johann von Miiller gab in der
z.'T. von ihm betreuten ersten Herder-Gesamtausgabe 1807 die «Stimmen
der Vélker in Liedern» heraus, worunter diese Melodie, und zwar zum
erstenmal). — Mehrfach wird falsch zitiert. So sollte die S. 211 angefiihrte
Schlufistrophe von Nr. 192 beginnen: «Herr Gott, wir danken dir mit Orgeln
und Trompeten...» — Mit exklusiven Worten wie <zuerst», <erstmalsy,
«zuletzty> usw. mull man in der Hymnologie sehr vorsichtig umgehen. Das
zeigt sich in den vielen Fillen, wo Bruppacher iltere Quellen nicht kennt.
So ist Nr. 134 schon Schaffhausen 1728 gedruckt, 172 Frankfurt a. O. 1601,
204 Knapp 1837, 361 schon in Barths Missionsliedern, Calw 1864 usw. «Das
letzte Kyrieleison» ist in der Schweiz nicht vor, sondern lange nach 1600
«aus den alten Liedern verschwundeny; in einem Basler Gesangbuch von
1688 finden wir es noch in fiinf Liedern. (Der in einer gehissigen Weise
gefiihrte Kampf gegen das «Kyrieleis» wird mit wissenschaftlich weit-
gehend untauglichen Mitteln gestiitzt.) Die Vorlage fiir die Weise von
<Allein Gott in der Hoh sei Ehry findet sich keineswegs «zuersty bei Tho-
mas Miinzer (vgl. Handb. d. dt. ev. Kirchenmusik I, 1, S. 571). Keine Kenntnis
der mittelalterlichen Hymnologie und Quellenkunde verrit die Behauptung
S. 197, Abschriften der Melodie des «Veni creator» aus vorreformatorischer
Zeit ligen nicht vor, oder die Nennung des (!) Miinchener ,Codex Germani-
cus’ (als ob es nur einen gibe) wie auch die mangelhafte Zitierung des
«Salve regina mater misericordiae» S.444. Aber auch in der Gesangbuch-
kunde der spiitern Zeit ist Bruppacher nicht immer ganz zu Hause, sonst
wiirde er z. B. nicht schreiben, Criiger habe 1649 nur die 1. Str. von Nr. 228
komponiert; die «Geistlichen Kirchenmelodien» von 1649 enthalten, weil sie
wie unser Orgelbuch nur die Musik geben wollen, nicht mehr als die 1. Str.;
diese Bemerkung koénnte man zu jedem Lied machen! — Der Literarhisto-
riker mull sich an dem durchgehend falschen Gebrauch des Wortes «Vers»



314 Rezensionen

dient der Versuch, bei moglichst vielen in Deutschland entstandenen Lie-
dern nachzuweisen, wann sie in den Kirchengesang der Schweiz Eingang
gefunden haben; doch sind auch diese Angaben nicht durchweg zuverlis-
sig. 3 Es fillt auf, wie gerade die Basler Verhiltnisse immer wieder iiber-
sehen werden.

An sich bliebe bei der Fiille des Gebotenen dessen noch genug iibrig,
was — unbeschadet der genannten Mingel — fiir den praktischen Umgang
mit dem Gesangbuch, fiir die Liedarbeit in den Gemeinden, benétigt wird.
Nun werden wir aber auch da von diesem Fiihrer éfter im Stiche gelassen,
als es notig wire. Nicht nur dafl man z. B. gerne etwas zahlreichere Wort-
erklirungen entgegennehmen wiirde4 und auch sonst gewisse Hinweise
doch reichlich zufillig auftauchen.® Es ist ja auch begreiflich, dall nicht
bei jedem Lied die zugrundeliegenden Bibelstellen angefiihrt werden konn-
ten; es wird niemandem schaden, diese Arbeit da und dort selber zu leisten.
Aber wo der Verfasser sie vorlegt, ist sie nicht so sorgfiltig getan, wie

stoBen, das hier immer fiir «Strophe»> steht. — Der Exeget wird z. B. die
Kenntnis davon vermissen, daf Nr.10 mit gutem Recht erst beim 6. Vers
des 36. Psalms einsetzt, da hier wahrscheinlich ein selbstindiger Psalm be-
ginnt (Schmidt), oder daB in Nr. 30 der Bau des hebr. Psalms genau nach-
geahmt, aber eine Strophe der Vorlage leider weggelassen ist. Hingegen
wird er mit Bruppacher nicht unbedingt einiggehen, wenn der Sakraments-
charakter des Brotbrechens in Emmaus und auf den Wellen des Mittel-
meers bestritten wird (S. 256).

3 Z.B. Nr. 105 schon Bachofen 1728t (s. Zahn VI, S. 897, und V, S. 393,
Nachtrag zu Nr. 5290); 107 schon Spreng, Basel 1741; 113 und 160 schon
Basel 1640; Nr. 118 wurde erstmals durch das ¢«Quempashefty von Wilhelm
Thomas und Konrad Ameln verbreitet und stand im Probeband; die Ter-
steegen-Lieder 125, 201 und 309 stehen schon in der St. Galler «Gebets-
Musik» von 1738; 218 hielt sich in Basel bedeutend linger; die Weise von
351 steht schon in der St. Galler Seelenmusik von 1712 (zum Text «Lam-
mes Blut»); 368 steht schon in Basel 1658 und 376 in Basel 1688; Nr. 203
singen wir in der Fassung Knapps von 1850 (die in der 1. Ausgabe von
1837 weicht davon betrichtlich ab), und der Ruf «Komm, Herr Jesus!»
drangt sich nicht durch alle 24 Strophen, da mit Str. 15 «die Antwort des
Freundes» in direkter Anrede Jesu an die Gemeinde — ebenfalls ganz im
Stile des Hohen Liedes — einsetzt.

4 So wire z. B. das oft zitierte und immer falsch verstandene <«Gott
loben, das ist unser Amt» (S.25) unbedingt zu erkldren, da «Amty hier ja
nicht im heutigen Sinne, sondern im Sinne von <Gottesdiensty gebraucht
wird.

5 So ist z. B. nicht einzusehen, warum Bachs Orgelbiichlein gerade bei
Nr. 199 genannt werden mul}; es hitte mit gleichviel und gleichwenig Grund
bei manch anderm Lied angefiihrt werden konnen; so entsteht der Eindruck,
dieser Satz spiele in jenem Opus Bachs eine besondere Rolle. Einen Hinweis
auf ein Faksimile der originalen Niederschrift wie S.224 h#itte man auch
bei manch anderm Lied geben kénnen und sollen.



Rezensionen 315

man es wiinschen diirfte. ® Hemmend fiir den praktischen Gebrauch ist aber
vor allem die Unsicherheit des Verfassers in musikalischer Hinsicht, hit-
ten doch gerade in diesem Stiick viele, die mit dem Gesangbuch umgehen
miissen, eine Hilfe am dringendsten notig. Neben einigen Beispielen hilf-
reicher Melodiebeschreibung finden wir ofter nichtssagende, unsichere und
sich widersprechende, ja auch hochst fragwiirdige Charakterisierungen
und Analysen.? Die musikalische Terminologie ist verwirrend und die
Kenntnis der Kirchentone etwas oberflichlich. ® Vor allem aber ist zu be-

¢ Zu 43, 3—6 wiren unbedingt 3. Mos. 26 und 5. Mos. 28 zu nennen ge-
wesen, und das ¢<habe guten Mut» in Str.12 stammt keinesfalls aus Luk.12,19,
sondern eindeutig aus Pred. 3, 13 und 9, 7. Beim Refrain von 48 diirfte Ger-
hardt kaum an 1. Kor. 13, 8 gedacht haben, sondern eher an Psalmstellen
wie 106, 1 oder 136, 1. Zum <«Brunnen» in Str.3 wire doch unbedingt der
Luthertext von Ps. 65, 10 zu nennen. Nr. 63 behandelt, trotz der Uberschrift,
die 4. und 5. Vater-Unser-Bitte, eine theologisch nicht unbedeutende Zu-
sammenstellung (vgl. W. Liithi). Zu 363 fehlt Luk. 2, 32, und mit der «er-
fillten Zeity von Mark. 1,15 hat das <eh die Zeit erfiillet ist> in Str. 2 gar
nichts zu tun.

7 Schon etwa S. 23 iiber die 5. Zeile von Ps. 98. Unsicher z. B. zu Nr. 203:
¢sieghafty, dann «festliche Wiirde», schliellich «rauschende I4iille» und
<Kronungsmarsch». Dabei geht der Weise wohl das eine wie das andere
ziemlich ab. Ganz widerspriichlich wird die Tausend-Zungen-Weise S. 57
zuerst als «ein liebes Madchen von strahlender Munterkeit und begnadeter
Einfalts gerithmt, dann mit Nelle als «wogend, freudebrausends und S. 261
gar als ¢sieghafts hingestellt. Die Weise des 100. Psalms soll ein <himm-
lischer Walzer in strahlendem E-Dur» sein, und mit der gleichen an Ge-
schmacklosigkeit grenzenden Art wird Nr.29 mit «Der tiirkische Marsch
von Mozart, eine echte Sennenkilbi — iibersetzt ins biblisch Sakrale!» ge-
kennzeichnet und bei Nr. 39 eine Melodie aus dem 16. Jh. in grofler Breite
als «altfranzosisches Menuett von hichster Galanterie» (also Barock!) er-
klirt. — Die Urteile iiber die Singbarkeit und Eignung einzelner Weisen
und die Prognosen iiber ihr Schicksal in unserm Kirchengesang sind oft
falsch (z. B. zu Nr.84) und (z.B. bei den ganz dhnlichen Weisen 6, 11 und
33) widerspriichlich, ja manchmal auch irrefiithrend und gefidhrlich (so soll
die Kirchenbehorde eines Kurortes unter Hinweis auf Bruppachers Urteil
den Gebrauch von Nr.293 verboten haben). Was der Verfasser im letzt-
genannten Fall wie anderwirts (z. B. S.29, 105, 391 [!], 397) an Wechsel-
melodien vorschligt, zeugt 6fter von wenig Geschmack und Einfiihlungs-
vermogen in das Wesen von Text und Weise.

8 Die Intervallbezeichnungen (Sekund, Terz, Quart) werden zur Be-
zeichnung einzelner Melodietone verwendet, wobei einfach ihr Abstand
vom Grundton gemessen wird. So entsteht die Stilbliite von dem ¢schweben-
den Quintentrio» am Anfang von Psalm 65 und der schlimme Schnitzer bei
Nr. 258, wo von dem «Sturz der 1. Zeile von der obern in die untere Quinte»
die Rede, aber die Ober- und die Unterdominante gemeint ist. — Weisen des
16. und 17. Jh. aus der Tonart zu erkliren, in welcher sie im Gesangbuch
jetzt gerade stehen (vgl. in der vorigen Anm. zu Ps. 100), ist sinnlos. Hier



316 Rezensionen

dauern, daBl kaum ein Versuch gewagt wird, eine Melodie aus dem lebendi-
gen Sprechen des Textes zu erkliren, vielmehr auffallend oft (und be-
stimmt nicht zum Besten des Singens, das wir anstreben sollten) eine Weise
von der instrumentalen Seite her erfalit wird. ®

Die Teile IT und IIT mit ihren knappen biographischen Angaben iiber
die Dichter und Melodieschipfer des Gesangbuches kinnen wir am wenig-
sten loben. Schon dem Umfang nach handelt es sich mehr um einen Anhang,
der denn auch kaum viel mehr bietet als die entsprechenden Angaben im
Anhang des Gesangbuches; auch hier sind die Feehler und Ungenauigkeiten
zahlreich 1°; natiirlich gilt auch hier das oben iiber die Schwierigkeiten, die
das Zusammentragen dieser Angaben bereitet, Gesagte.

Das Buch Bruppachers sollte Nachfolger finden, die seine Vorziige nicht
missen lassen, seine Mingel aber zu beheben versuchen. Und wenn es wei-
tere Versuche auf den Plan ruft, so hat es auch eine Bedeutung gehabt.

Weinfelden, Kt. Thurgau. Markus Jenny.

Ernst Miiller, Methodik der evangelischen Unterweisung in der Berufsschule.
Miinchen, Kaiser-Verlag, 1955. 124 S. Fr. 6.35.

Wenn eine Kirche die verheillungsvolle Miglichkeit hat, an Berufs-
schulen (im schweizerischen Sprachgebrauch «Gewerbeschuleny) evange-
lische Unterweisung als ordentliches Lehrfach erteilen zu diirfen, ergeben
sich methodische Probleme, die von der bisherigen katechetischen Literatur

hilft nur eine Erkldrung von den Besonderheiten des betr. Kirchentons
und den Funktionsbeziehungen seiner T6ne untereinander her. Wie wenig
aber Bruppacher von den Kirchenténen versteht, zeigt er z. B., wenn er die
Weise 254 als mixolydisch bezeichnet; das war sie eine Zeitlang im 16. Jh.,
unsere Fassung aber ist lydisch. Auch ist der scheinbare Wechsel zwischen
d-moll und F-Dur (bzw. B-Dur und g-moll) in Nr. 102 und 347 keine «Modu-
lation», sondern eine Iirscheinung, welche auf der Verwandtschaft zwi-
schen dem dorischen (102) und dem hypolydischen (347) Ton beruht, die
beide dieselbe Dominante und fast dieselben Hauptténe haben.

? Die Posaune taucht auffallend hi#ufig auf. (Es gibt ja eine Sorte von
Pfarrern, die den posaunenmiflligen Gesang fiir das Ideale halten!)

10 7. B.: Konrad Hubert «lernt in Basel... Oekolampad kennen». War-
um nicht gleich deutlich sagen, dal er Oekolampads Amanuensis (Sekretir)
war und in Basel zum erstenmal evangelische Gemeindelieder horte? Oder:
J. J. Spreng war in dem genannten Ludweiler ein Jahr lang Pfarrer, in
dem nicht genannten Pérouse bei Heimsheim (Wiirtt.) aber 10 Jahre. Wel-
ches von beiden ist eher der Erwihnung wert? Geschichtsprofessor war
er nicht, sondern hatte zun#chst iiber Dichtkunst und deutsche Beredsam-
keit, spiiter Griechisch zu lehren. — Zu bedauern ist, dafl Bruppacher die
Gelegenheit nicht wahrgenommen hat, in seinem Dichterverzeichnis die
Dichter der lateinischen Vorlagen altkirchlicher Hymnen, die wir in deut-
scher Ubersetzung im Gesangbuch haben, aufzufithren, nachdem das Ge-
sangbuch selber sie keiner Nennung gewiirdigt hat. — Die Beniitzung des
Buches wird dadurch erschwert, dall ein Verzeichnis der Liedanfinge fehlt.



Rezensionen 317

kaum beriihrt worden sind. Das vorliegende Werk wird entscheidend bei
ihrer Losung mithelfen. Sein Verfasser, der theologisch im Luthertum ver-
wurzelt ist, kennt die Psychologie des Jugendlichen theoretisch und prak-
tisch und hat eine enorme rfahrung im Umgang mit Berufsschiilern. Dar-
um zeigt er auch gangbare Wege, wie das Evangelium dem jungen Arbei-
ter auf eine der Arbeitsweise der evangelischen Jugendkreise dhnliche,
lockere Form dargeboten werden kann, indem fiir jedes Thema bei seinen
Fragen nach dem Sinn des Lebens, nach der rechten Ordnung oder nach
Gott angekniipft wird. Die Arbeit enthilt viele katechetische Weisheiten,
die auch aullerhalb der Berufsschule gelten.

Basel. Walter Neidhart.

Fritz Schipper und Karl Prelle, Biblische Geschichte. Auslegungen und
Arbeitshilfen fiir den Unterricht. 2. Altes Testament. Miinchen, Kaiser, 1954.
160 S. Fr. 10.20.

Die erste Auflage dieser Sammlung von Préparationen fiir die evange-
lische Unterweisung (erschienen 1939) enthielt zu jedem Text eine gegen-
iiber dem biblischen Wortlaut kaum verinderte Wiedererzihlung des Ab-
schnittes, eine Auslegung und ein Gebet. In der zweiten Auflage ist die
Wiedererzihlung weggelassen, dafiir sind den Texten «bibelkundliche Ar-
beitsanweisungen» beigegeben, iiber deren Verwendung das Vorwort des
ersten Bandes (erschienen 1952) ausliihrlich Auskunft gibt. Die Arbeits-
anweisungen dienen bei Klassen, die im freien Unterrichtsgesprich geiibt
sind, als DenkanstéBe und regen eine Diskussion (evtl. auch in Arbeits-
gruppen) an, in welcher der Text vom Schiiler selbstindig durchdacht wer-
den soll. Im vorliegenden Band werden 43 ausgewiihlte Abschnitte aus dem
Alten Testament behandelt. Die Auslegungen haben stark erbauliche Ten-
denz und nehmen weder Riicksicht auf kritische Einwinde unserer Unter-
richtskinder (z. B. bei Gen. 4 oder 1. Sam. 15), noch auf Probleme der philo-
logischen und historiachen Erforschung des biblischen Textes (z. B. bei
Gen. 2, 4bff., Gen. 3, 1b oder 2. Kon. 22). Dieser Mangel schrinkt die
Brauchbarkeit des Buches stark ein. Die Arbeitsanweisungen eignen sich
hingegen gut als Anleitung zu Gesprichen iiber die Texte. Da sie aber
meistens indikativisch formuliert sind, miissen sie bei Schiilern, die nicht
an das spontane Mitdenken und Mitdiskutieren gewohnt sind, in Frageform
gekleidet werden.

Basel. Walter Neidhart.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 4, 2 (1957) :
H. Stirnimann, Apostel-Amt und apostolische Uberlieferung. Theologische
Bemerkungen zur Diskussion mit Oscar Cullmann (129—147); A. Hufnagel,
Die Wesensbestimmung der Person bei Alexander von Hales (148—174);



	Rezensionen

