
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 4

Artikel: Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung in der
evangelischen Theologie und Kirche

Autor: Fohrer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Problem von Lehrfreiheit
und dogmatischer Bindung in der evangelischen

Theologie und Kirche.1

I. Geschichtliche Entwicklung und gegenwärtige Lage.

1. Die evangelische Theologie sieht sich vor dem Problem
von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung in einer völlig
anderen Lage als die katholische Theologie. Die evangelische
Kirche erhebt nicht den Anspruch, die Verkörperung des

Heiligen in der Welt und die Mittlerin des Heiligen für die Welt
zu sein; sie übermittelt vielmehr das Wort und ist dessen
gewiß, daß im Wort die Offenbarung Gottes begegnet. Sie
verwaltet nicht Gnaden und Wunder, sondern hilft dem Glaubenden,

in Wort und Sakrament der göttlichen Gnade gewiß zu
werden.

Daher hat die Theologie für sie eine andere Bedeutung als
für die katholische Kirche. Diese muß von ihrer Theologie
erwarten, daß sie den durch das bischöfliche Amt grundsätzlich
gesicherten Zusammenhang mit den Ursprüngen der Kirche,
mit ihren Vätern und Konzilien, auch praktisch aufrechterhalte.

Die Theologie soll der jeweiligen Generation zeigen,
daß sie in die umfassende sichtbare, allgemeine und heilige
Kirche eingegliedert ist. Die evangelische Kirche dagegen
bedarf einer ständigen Bemühung, die den Sinn des Wortes
erhellt, das sie übermittelt. Daher erwartet sie von der Theologie,
daß sie diese Arbeit unternimmt. Das Wichtigste muß ihr die
Erforschung der Bibel und die Beziehung ihrer Botschaft auf
das gegenwärtige Leben sein. Denn sie weiß aus der eigenen
Geschichte, daß diese Botschaft imstande ist, die geltende
kirchliche Überlieferung zu sprengen.

Eigentlich müßte demnach der evangelischen Theologie und
Kirche von ihrem Ursprung her das Problem von Lehrfreiheit
und dogmatischer Bindung überhaupt fremd sein.2 Eigentlich

1 Als Vortrag gehalten vor der Österreichischen Gesellschaft für
Kirchenrecht in Wien am 20.12.1956.

2 Von der Seite der katholischen Theologie aus behandelt A.
Hartmann, Kirchliches Lehramt und Freiheit des Denkens: Stimmen der Zeit
81 (1955/6), S. 361—377, die drei großen Auseinandersetzungen zwischen



G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung 261

könnte sie nur von einer Verpflichtung wissen, sich mit Ernst
und Gründlichkeit darum zu bemühen, den Sinn jenes Wortes
immer neu zu erhellen, auf das sie sich gründet und das sie
übermittelt. Denn die Reformation hat die schon im Neuen
Testament weitergeführte Theologie der alttestamentlichen
Propheten wieder aufgenommen, die sich gegen das Einschließen

Gottes in die Schranken von Volk, Kultus und Gesetz
wandte, gegen seine Bindung an das Geschöpf liehe und
Vergängliche. Es widerspricht diesen Grundsätzen, wenn man die
göttliche Offenbarung in einer inspirierten und irrtumslosen
«Heiligen Schrift», in einem wörtlich geltenden «Bekenntnis»
und in einer «reinen Lehre» haben und handhaben will.

Tatsächlich aber hat man wenigstens teilweise im Berei< h
der evangelischen Kirche bald begonnen, über eine einheitliche
Lehre zu wachen und gegen «Irrlehrer» vorzugehen.3 In
Wittenberg hat man spätestens nach Luthers Tod bei Promotionen
eine Verpflichtung auf die drei altkirchlichen Bekenntnisse
und die Confessio Augustana gefordert. In Sachsen mußten
sämtliche Lehrer, die Universitätsprofessoren und -beamten
(einschließlich Fecht- und Stallmeister) das Konkordienbuch
beschwören, die 1580 herausgegebene Sammlung der geltenden

altkirchlichen und evangelisch-lutherischen Bekenntnisse.
Schließlich hatte in der Praxis des lutherischen Kirchentums
im 16. Jahrh., in der Blütezeit der Orthodoxie, die Kirchenleitung

die Verantwortung für und die Aufsicht über die
Kirchenlehrer, Fakultäten und Professoren. Es herrschte eine
strenge dogmatische Bindung mit allen äußeren Folgerungen.

Gegen derart weitgehende Lehrbindungen erhoben sich all-

Lehramt and Freiheit des lutherischen Gewissens, zwischen Dogma und
Vernunft und zwischen lehramtlicher Entscheidung und wissenschaftlicher
Erkenntnis.

3 Vgl. H.-W. Gensichen, Damnamus. Die Verwerfung von Irrlehre hei
Luther und im Luthertum des 16. Jahrhunderts (1955). Doch ist den in
dieser Arbeit aufgezeigten Tendenzen der 14. Absatz der «Marburger
Artikel» von 1529 vorzuziehen: «Und wiewohl aber wir uns (ob der wahre
Leib und Blut Christi leiblich in Brot und Wein sei) diese Zeit nicht
verglichen haben, so soll doch ein Teil gegen den anderen christliche Liebe,
soferne jedes Gewissen immer mehr leiden kann, erzeigen, und beide Teile
Gott den Allmächtigen fleißig bitten, daß er uns durch seinen Geist in
dem rechten Verstand bekräftigen wolle.»



262 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

mählich kritische Stimmen. Das 17. lind 18. Jahrh. sind vom
Ringen um die Freiheit des Glaubens und Denkens erfüllt;
immer mehr suchte der Einzelne sich seine Freiheit gegenüber
der Lehre der Kirche zu gewinnen. Sowohl der radikale Pietismus

als auch die Aufklärung wünschten die Freiheit von der
kirchlichen Tradition, die allgemein und absolut gültige Lehren

über Gott, Welt und Mensch zu vermitteln beanspruchte.
Gewiß suchte man in erster Linie die Freiheit, an diesen Lehren

zu zweifeln und Kritik zu üben; aber man erstrebte noch
nicht die Lösung vom christlichen Glauben überhaupt,
vielmehr die Freiheit zu einem je eigenen christlichen Glauben.
Und auch dieser war von subjektiver Willkür des Einzelnen
wiit entfernt, weil zwei Voraussetzungen bestanden. Es war
das Wissen um die allen Menschen gemeinsame Vernunft, die
zur Kritik an der kirchlichen Lehre berechtigte und die
Instanz bildete, an die man sich wandte. Und es war die Geltung
der Wahrheiten einer vernünftigen und natürlichen Religion,
die den Konfessionalismus abwertete und die Toleranz
forderte.

Während als Folge dieses Ringens um 1800 im evangelischen

Deutschland weitestgehende Lehrfreiheit herrschte, kam
es im Verlauf des 19. Jahrh. zu einer grundsätzlichen
Aufspaltung. Einerseits wurde nach den napoleonischen Kriegen
in Zusammenhang mit der politischen Entwicklung die kirchliche

Restauration kräftig durchgesetzt. Man benutzte die alten
Formeln der Lehrverpflichtung, die das 18. Jahrh. beibehalten,
aber umgedeutet hatte, nunmehr in wörtlicher Auslegung dazu,
um die rationalistische Theologie auszuscheiden. Es kam zur
ständigen Auseinandersetzung zwischen konservativer und
liberaler Theologie.4

Andererseits vollzog sich im 19. Jahrh. der radikale Bruch
mit der kirchlichen und christlichen Überlieferung überhaupt.
Die Naturwissenschaft erkannte nur das als wirklich an, was
sich mit mathematischen und physikalischen Maßstäben
erfassen ließ, so daß eine metaphysische Bindung des Menschen
von vornherein unmöglich schien. Die Technik machte dem
Menschen die Welt verfügbar, so daß er ihre Güter rücksichts-

4 Vgl. die aufschlußreiche, die kritische Haltung verteidigende Schrift
von A. Meyer, Theologische Wissenschaft und kirchliche Bedürfnisse (1903).



in der evangelischen Theologie und Kirche 263

los ausbeuten zu können glaubte. Der historische Relativismus
sah jede Erkenntnis durch geschichtliche Verhältnisse zufällig
bestimmt, so daß es weder ewige Wahrheiten noch eine
allgemeingültige Ethik oder ein Naturrecht zu geben schien.

In dem allen war ein Streben nach Sicherheit unverkennbar,
das sich mit echtem Glauben nicht vereinen läßt. Man wünschte
Theologie und Kirche in restaurativem Sinn gegen den
Einbruch von Denkweisen zu sichern, die den Traditionen
widersprachen. Man suchte aber auch Sicherheit, indem man gerade
jede Verantwortung gegenüber einer höheren Verpflichtung
bestritt und selbst über Welt und Leben mittels Wissenschaft
und Technik verfügen wollte.

Nach einer kurzen Periode der Auflockerung der starren
kirchlichen Front zwischen konservativen und liberalen Theologen

kam es nach dem ersten Weltkrieg zu einer grundsätzlichen

Neubesinnung auf die christliche Botschaft. Sie war
vom Protest sowohl gegen erstarrtes Kirchentum und Pietismus

als auch gegen Säkularisierung und Relativierung begleitet.
5 Daraus entstand eine Theologie, die nichts anderes als

kirchlich sein wollte. Sie sollte die kirchliche Lehre schärfer
herausarbeiten, das Überlieferte tiefer erfassen, das Kirchliche
unterstreichen und Kritik vor allem zugunsten des Noch-Kirch-
licheren üben. Dadurch verschaffte sie zwar einen Eindruck
davon, wie die Kirche sich selbst auf Grund ihrer Überlieferung

versteht; aber sie hatte zugleich zur Folge, daß die
kirchliche Lehre sich in sich selbst zurückzog.

Auf die Lehrbindung wirkte sich diese Entwicklung selten
unmittelbar aus.6 Für die Universitätsprofessoren bestanden

5 Wie weit tatsächlich neue tragfähige Grundlagen gefunden worden
sind, braucht in diesem Zusammenhang nicht erörtert zu werden. Zweifellos

war manches ebenso zeitbedingt wie in den früheren theologischen
Anschauungen, und das Suchen nach einem sicheren Halt am Geschichtlich-
Objektiven entsprach ganz der Sehnsucht des vorhergehenden Jahrhunderts.

Insbesondere wurde sowohl die Reformation mit der Gestalt Luthers
und den Bekenntnisschriften der Zeit wieder lebendig als auch die Bibel,
die als ganze neue kanonische Autorität gewann. Am weitesten ging die
Auffassung von H.Echternach, Es stehet geschrieben (1937), nach der
Luthers Übersetzung der wörtlich irrtumslose Bibeltext sei.

6 Vgl. H. Mulert, Die Lehrverpflichtung in der evangelischen Kirche
Deutschlands (21906) ; Wahrhaftigkeit und Lehrverpflichtung (1911) ; G.



264 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

bei den meisten Fakultäten keine förmlichen Verpflichtungen
mehr, wohl aber fast überall für die Pfarrer. Da es aber viele
evangelische Landeskirchen gab, war die Form der
Lehrverpflichtung sehr verschieden; sie erfolgte mündlich oder schriftlich,

als Eid oder Versprechen, vor der Kirchenbehörde oder
der Gemeinde. Außer der Bihel wurden sehr verschiedene
Bekenntnisse genannt —- verschieden nicht nur im lutherischen
und reformierten Bereich, sondern auch in den einzelnen
lutherischen Kirchen.7 Am wichtigsten scheint, daß die Strenge
der Verpflichtung verschieden war; einige Formeln lassen sich
so auslegen, daß eine völlige Bindung an die Lehre der
Bekenntnisse gefordert werden konnte, andere sollten nur an
deren Grundanschauungen oder an die Grundsätze der
Reformation binden. Während die kurhessische Kirche vom Pfarrer
verlangte: «des ungeistlichen losen Geschwätzes und der
unnützen Fragen soll er sich gänzlich entschlagen, alle falsche
Lehre soll er aus Grund göttlicher Schrift mit klaren und
unfehlbaren Beweisen widerlegen ...», sprach die pfälzische
Kirche aus, «daß es zum innersten und heiligsten Wesen des

Protestantismus gehört, immerfort auf der Bahn wohlgeprüfter
Wahrheit und echt religiöser Aufklärung, mit ungestörter
Glaubensfreiheit, mutig voranzuschreiten». Praktisch war die
Geltung der Verpflichtungsformeln von der Handhabung der
Ordnungen, der kirchenpolitischen Haltung der Kirchenleitungen

und den landeskirchlichen Traditionen abhängig.

2. Wirkte sich der Wechsel der theologischen Anschauungen

selten auf die Verpflichtungsformeln selbst aus, so doch
auf ihre Auslegung und Anwendung. Vor allem rief er die
Tendenzen hervor, die in unserer Zeit vielfach von der Lehr-

Löber, Die im evangelischen Deutschland geltenden Ordinationsverpflich-
tungen (1905).

7 Dabei ist in Lauenburg (Schleswig-Holstein) von vier altkirchlichen
Bekenntnissen die Rede, ohne daß sie aufgezählt werden; es könnte das
Nicaeno-Constantinopolitanum zweifach gezählt oder an das Chalcedonense
als viertes Bekenntnis gedacht sein. Jedenfalls wurden die Pfarrer
verpflichtet, ohne zu wissen worauf. Ein anderes Kuriosum: In einer
deutschen Landeskirche sollte nach dem geltenden Formular bei der Ordination
noch nach 1900 gegen «die leidigen Grewel des Bapsts und Mahomets»
gebetet werden.



in der evangelischen Theologie und Kirche 265

freiheit zu tieferer Lehrbindung hindrängen. Auch die
theologischen Fakultäten sind von dieser Tendenz betroffen.

So erheben sich Stimmen gegen die «bindungslose»
Ausbildung der künftigen Pfarrer an der Universität. Man sagt
auf Grund eines Wortspiels mit dem Begriff «Forschen»: Es
sei für eine Ergänzung der Universitätsausbildung Sorge zu
tragen; denn Forschen bedeute in der Theologie «Forschet
in der Schrift!». Dieses Forschen aber sei von der modernen
Universität und von der Einfügung der Theologie in das

System der modernen Wissenschaft unabhängig.8 Oder man
lehnt es in selbstsicherem Dogmatismus ab, die Ausbildung
«abzuschieben auf kirchen- und gemeindefremde intellektuelle
Zentren, in denen unter dem Protektorat des Staates oder
sonstiger öffentlicher Einrichtungen und Mächte notwendigerweise

Parität und damit die ,Gleichberechtigung der
Richtungen' herrschen» müsse, so daß der Glaube untergraben
und die «Kirchen-, ja Religionsmischerei jeglicher Spielart»
gefördert werde.9

Ungeachtet der besonderen Problematik, die mit der
Einrichtung von Kirchlichen Hochschulen gegeben ist, fällt von
da aus ein merkwürdiges Zwielicht auf die mancherorts
erhobenen kirchlichen Forderungen, die den Kirchenleitungen
einen verstärkten Einfluß auf die theologischen Fakultäten
an den Universitäten erwirken sollen.10 Sie zielen darauf ab,
daß der Staat keinen Universitätsprofessor an einer theologischen

Fakultät anstellt oder im Amt beläßt, wenn die Kirchenbehörde

ihre Ermächtigung versagt oder entzieht. Darin
eingeschlossen ist letztlich — außer der Gleichschaltung mit den
Bestimmungen für die katholisch-theologischen Fakultäten —
das Aufgeben der Lehrfreiheit und die stillschweigende
Bindung an die in der Landeskirche jeweils vorherrschende oder
von der Kirchenleitung bevorzugte bekenntnismäßige Lehre.
Denn unter dieser Voraussetzung ist eine «missio canonica»
ohne weiteres zu erwarten oder zu erteilen. Bei den zahl-

8 G. Merz, Die Verantwortung der Kirche für die Ausbildung ihrer
Pfarrer (1948), S. 16 f.

0 Lutherischer Rundblick 4 (1956), S. 43 f.
10 Über die rechtlichen Verhältnisse und die Problematik des Anhörens

von Kirchenbehörden bei Berufungen von Professoren vgl. H. Mulert,
Evangelische Kirchen und Theologische Fakultäten (1930).



266 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

reichen evangelisch-theologischen Fakultäten im
deutschsprachigen Bereich ist aber nur einmal der erste Teil dieser
Forderung verwirklicht worden: An der wieder ins Leben
gerufenen Universität Mainz bedarf die von der Fakultät
einzureichende Vorschlagsliste für die Besetzung der
Lehrkanzeln der Genehmigung der drei Landeskirchen der Pfalz,
des Rheinlandes und von Hessen-Nassau. Genau entgegengesetzt

ist die Regelung, die für die Neugründung der
theologischen Fakultät an der Universität Hamburg getroffen
wurde: Die Hamburgische Kirche hat auf jeden rechtlichen
Einfluß auf die Besetzung der Lehrkanzeln der Fakultät von
vornherein verzichtet und ein ungetrübtes Vertrauensverhältnis

zwischen Kirche und Fakultät für wichtiger erachtet. Diese
Regelung nähert sich der für die deutschsprachigen Universitäten

in der Schweiz geltenden Ordnung, die nur ein sehr
geringes Recht der Kirche auf die Mitwirkung bei der Besetzung
theologischer Lehrkanzeln vorsieht, teilweise bloß auf Grund
eines freiwilligen Entgegenkommens seitens des Staates; dies
wird allerdings durch das stärkere Gewicht der Stellungnahme
durch die kirchliche Öffentlichkeit wieder ausgeglichen. Für
die meisten deutschen evangelisch-theologischen Fakultäten
gilt, daß der Staat vor der Anstellung eines Theologieprofessors

von der obersten kirchlichen Verwaltungsbehörde, in
deren Bereich die betreffende Fakultät liegt, ein Gutachten
über Lehre und Bekenntnis des Anzustellenden einholt. In
diesem Gutachten kann die Kirchenbehörde gegebenenfalls
ihre Bedenken geltend machen; es bindet den Staat aber nicht.
Die Kirchenhehörde wird zwar angehört, besitzt jedoch kein
Vetorecht. Hat die Kirche also durchweg nur einen beschränkten

Einfluß auf die Anstellung der Theologieprofessoren, so

verfügt sie überhaupt nicht über die Möglichkeit, die Ersetzung
eines Theologieprofessors zu verlangen, wenn dieser Anlaß
zu Beanstandungen hinsichtlich seiner Lehre oder seines
Bekenntnisses gibt. Dieses geltende Recht wird nunmehr manchmal

als unbefriedigend betrachtet und die schon genannte
wesentlich weitergehende Einflußnahme der Kirche gefordert.

3. Die Berufung auf den Satz «Die Wissenschaft und ihre
Lehre ist frei», der seit dem Erlaß des Staatsgrundgesetzes



in der evangelischen Theologie und Kirche 267

vom 21.12.1867 in Österreich gilt, hilft demgegenüber nicht
viel weiter. Denn dieser Grundsatz scheint mehr formale als
inhaltliche Freiheit zu gewährleisten, d. h. die äußere Behinderung

in der Ausübung von Forschung und Lehre auszuschließen,
nicht aber auch eine lehrmäßige Bindung. Zudem erheben sich
an dieser Stelle weitere schwierige Probleme im Hinblick auf die
Verfassungstreue des Hochschullehrers.11 Allerdings kommt
Werner Thieme in seiner Darstellung des deutschen Hochschulrechtes

zu dem Schluß, daß sich die Wissenschaftsfreiheit für
die staatlichen theologischen Fakultäten — anders als für die
kirchlichen Hochschulen — voll auswirke. Der Staat übe ihnen
gegenüber keine Aufsicht hinsichtlich des Inhalts der Lehre
aus und könne sich auch gegenüber den Kirchen nicht
verpflichten. 12 Es bleibe der eigenen Verantwortung des Theologen

überlassen, inwieweit er sich in den Fragen der Wissenschaft

an das Bekenntnis seiner Kirche halte.13 Freilich meint
Thieme auch, es sei «für den Hochschullehrer der Theologie
als den Lehrer der künftigen Geistlichen das Bekenntnis zur
Ausübung des Amtes erforderlich. Darüber hinaus erscheint
es unabweisbar, daß der Hochschullehrer nicht nur selbst
bekennt, sondern in seinen Vorlesungen und Veröffentlichungen
die Lehre der Kirche öffentlich bejaht».14

In dieser nicht gerade klaren Situation ist doch wohl von
jedem Theologen eine persönliche Entscheidung angesichts der
Frage von Lehrfreiheit oder dogmatischer Bindung gefordert.
Sie wird ihm weder von der wechselvollen Geschichte der
evangelischen Theologie noch von einem Staatsgesetz abgenommen.
Wie aber soll er sich entscheiden?

Von der Seite, die eine Lehrbindung befürwortet, hört er:
Das Hineinwachsen in den christlichen Glauben erfolgt in der
Regel in einer schon bestehenden christlichen Gemeinde und
Kirche. Sie bestand schon und besteht weiter. Wie aber soll sie
bestehen, wenn nicht auch als Institution? Wie aber als
Institution, wenn sie sich nicht bestimmte Regeln und Ordnungen

11 Vgl. die verschiedenartigen Darstellungen von R. Thoma, Die
Lehrfreiheit der Hochschullehrer (1952); H. Wehrhahn, Lehrfreiheit und
Verfassungstreue (1955) ; insbesondere W. Thieme, Deutsches Hochschulrecht
(1956), S. 40 ff., 240 ff., mit zahlreichen Literaturangaben.

12 Thieme (Anm. 11), S. 70.
13 Thieme (Anm. 11), S. 250. 14 Thieme (Anm. 11), S. 249.



268 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

setzt und bestimmte Lehren und Glaubensüberzeugungen
festlegt? Wer diese übertritt, droht die Gemeinschaft zu zerstören
und muß ausgeschieden werden. Das «Lehrchaos» muß
überwunden werden.15

Demgegenüber hört er von der Seite der geschichtlich
Denkenden: Seitdem es organisierte Religion gibt, sind öfter
Menschen zu «Ketzern» erklärt worden. Meist handelte es sich
darin um den Konflikt zwischen dem charismatisch begabten
Einzelnen und der offiziellen Lehre der Menge. Heute sollte
man diese Zusammenhänge erkennen und würdigen und zudem
an die Ursprünge des eigenen Glaubens denken. Fordert man
dogmatische Bindung statt Lehrfreiheit, so sind die Jerusalemer

gerechtfertigt, die den Propheten Jeremia schlugen,
einsperrten, aus dem Tempel verstießen und mit dem Tode
bedrohten, weil er anders als herkömmlich lehrte. Dann ist dem
christlichen Glauben selbst die Grundlage entzogen und Jesus
von den Juden für seine «Irrlehre» mit Recht zur
Verantwortung gezogen worden.

Von der Seite derer, denen an der persönlichen Freiheit
gelegen ist, hört er: Der Glaube muß sich frei und eigenständig
entfalten und sein je eigenes, persönliches Verhältnis zu Gott
gewinnen; das ist das Entscheidende an aller Religion. Wenn
dann zwischen dem Gewissen des Einzelnen und den
Einheitstendenzen der Gemeinschaft Spannungen entstehen, ist die
Freiheit des Einzelnen wichtiger als die lehrmäßige Geschlossenheit

des kirchlichen Kaders. Wenn die Kirche sich nicht
ins Ghetto zurückziehen, sondern Kirche im Volk und in der
Welt sein will, muß sie starke Verschiedenheiten der religiösen
und theologischen Denkweise ertragen.

Es wäre nun leicht, daraus zwei grundsätzlich verschiedene
Haltungen zu konstruieren, die einander gegenüberstehen: die
eine Haltung, für die der Ungehorsam gegen die kirchliche
Autorität durch Festhalten an der eigenen Überzeugung ein
ungeheures Verbrechen und eine fluchwürdige Sünde ist, die
der göttliche Richter ahnden wird; — und die andere Haltung,

15 W. Geppert, Ist kirchliches Lehrchaos protestantisches Schicksal?
(1953). Entsprechend fordert G. Hoffmann in Evang.-Lnth. Kirchenzeitung
10 (1956), S. 327, die Lehreinheit als Voraussetzung der Kirchengemeinschaft.



in der evangelischen Theologie und Kirche 269

für die die Bejahung und Bezeugung der erkannten Wahrheit
eine heilige Gewissenspflicht ist, eine Quelle der geistigen
Freiheit und des inneren Friedens.

Aber zutreffender ist doch wohl die Beobachtung und
Feststellung, daß sich in dem allen die abendländische Lage
widerspiegelt, in der die Freiheit so sehr gefährdet ist.16 Oft genug
findet sich die Anschauung, daß die Ursache aller Katastrophen

unserer Zeit letztlich in der Freiheit des souveränen
Menschen zu erblicken sei. Und ungeachtet dessen, daß man
jene Ursache höchstens im Mißbrauch dieser Freiheit suchen
könnte, fordert man die Rückkehr von der Freiheit zur Tradition,

der im theologisch-kirchlichen Bereich eine enge
dogmatische Bindung entspricht.

Ferner hat die Lage unserer Zeit die Angst vor einem
politisch-sozialen Chaos gesteigert, in dem man nach einer
führenden Autorität und nach festen Ordnungen Ausschau
hält. Es gibt stets genügend Mächte, die diesem Verlangen
gern zu entsprechen bereit sind. So entfaltet sich auch auf
theologisch-kirchlichem Gebiet die Sehnsucht nach Autorität
und Ordnung, die dem Machtstreben kirchlicher Gruppen
entgegenkommt.

Die an sich zum Bereich der abendländischen Kultur
gehörige Welt ist diesen Gefahren schon teilweise erlegen, und
noch immer weitere Gebiete drohen ihnen anheimzufallen.
Der Staat beschränkt sich längst nicht mehr auf die bescheidenen

Aufgaben, die ihm der Christ auf Grund der biblischen
Aussagen zubilligen kann: eine Gemeinschaftsform zu sein,
die behelfsmäßig und vorläufig den Raum schafft, in dem sich
die Gottesgemeinschaft als das Eigentliche der menschlichen
Existenz entfalten kann. Vielmehr organisiert und kontrolliert
er als Kultur- und Wohlfahrtsstaat das ganze Leben. Und
die Kirche ist oft nahe genug daran, von ihrer Aufgabe als
Verkünderin der frohen Botschaft abzugehen und umfassende
Ordnungen für Leben, Lehre und Zucht ihrer Glieder zu
entwickeln.

In dieser geistes- und theologiegeschichtlichen Lage kann
es für den evangelischen Theologen nur eine Stellungnahme

16 R. Bultmann, Die Bedeutung des Gedankens der Freiheit für die
abendländische Kultur: Glauben und Verstehen, 2 (1952), S. 283 f.



270 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

geben: die Lehrfreiheit gegen jedwede dogmatische Bindung zu
verteidigen und zu bewahren — gemeinsam mit all den anderen,

denen die größtmögliche persönliche Freiheit wichtiger ist
als jene größtmögliche Sicherheit, die als Belohnung für die
Beschränkung der Freiheit geboten wird.

Es gibt dabei mehrere Punkte, auf die man von dieser
Grundlage aus im einzelnen zur Begründung der Lehrfreiheit
hinweisen muß. Vier dieser Punkte, die untereinander in
Zusammenhang stehen, sollen herausgegriffen werden.

II. Erfahrungen und Überlegungen zur Begründung der
Lehrfreiheit.

1. In der evangelischen Theologie und Kirche muß
Lehrfreiheit herrschen, weil sich einerseits Verurteilungen als
ungerechtfertigt und andererseits traditionelle Ansichten und
Lehren als irrtümlich erwiesen haben.

Es läßt sich leicht eine Liste von Büchern zusammenstellen,
die aus Gründen der Religion, der Politik oder der öffentlichen
Moral verboten worden sind — teils von kirchlicher, teils von
staatlicher Seite.17 Daß viele von ihnen inzwischen zu den
Klassikern der Weltliteratur zählen, zeigt das Fragwürdige eines
solchen Vorgehens; und daß auch die Bibel oft davon betroffen

worden ist18, enthüllt das Ganze als eine pikante
Perversion.

Zwei Beispiele aus neuerer Zeit mögen genügen. 1793
wurde in Preußen der zweite Teil von Kants Schrift «Die
Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft» vom Staat
wegen der Abweichungen von der Lehre der lutherischen
Kirche verboten. König Friedrich Wilhelm II. untersagte Kant,
Vorlesungen zu halten oder Schriften zu veröffentlichen, die

17 Vgl. die Zusammenstellungen von H. H. Houben, Verbotene Literatur

(21925) ; A. Li. Haight, Verbotene Bücher (1956).
18 Die Teilübersetzung des Neuen Testaments von Tyndale (15251),

die in Deutschland gedruckt und nach England geschmuggelt werden
mußte, war das erste Buch, das in England verboten wurde. Tyndale
wurde 1536 in Belgien hingerichtet. Aber 1939 veranstaltete die «Royal
Society of Literature» zu seinen Ehren einen Neudruck seines Neuen
Testaments.



in der evangelischen Theologie und Kirche 271

sich mit Fragen der Religion befaßten.19 1859 hatte der Rektor
des Trinity-College in Cambridge verboten, Darwins Buch
«On the Origin of the Species» in die Bibliothek aufzunehmen.
1925 wurde in Tennessee ein Lehrer verurteilt, weil er seine
Schüler im Sinne der Theorien Darwins unterrichtet hatte.
Dieser Gerichtsentscheid diente als Grundlage für ein Gesetz,
das im Staate Tennessee jedem Lehrer verbietet, seinen Schülern

eine Theorie beizubringen, die die Erschaffung des
Menschen durch Gott nach dem Bericht der Bibel leugnet, um statt
dessen zu behaupten, der Mensch stamme von irgendeiner
niederen Tiergattung ah.20

Es gibt ferner ungerechtfertigte Verurteilungen gelehrter
Theologen wegen durchaus zutreffender oder zumindest
vertretbarer Anschauungen. Allein aus dem letzten Jahrhundert
sind nicht wenige solcher «Fälle» bekannt, die ein Vertreter
der alttestamentlichen Wissenschaft nicht außer acht lassen
darf, wenn von Lehrfreiheit und Bindung die Rede ist.
Beschränken wir uns sine ira et studio auf Ereignisse in
England. 21

1860 erfolgte der Zwischenfall mit dem Buch «Essays and Reviews»,
dessen sieben Verfasser mit einer Ausnahme anglikanische Geistliche
waren. Sie vertraten die völlig richtige Meinung, daß die Schöpfungserzählung
der Genesis nicht als historischer Bericht aufzufassen und daß die Bibel
nach den gleichen Grundsätzen wie jedes andere Buch zu interpretieren
sei. Doch unter Führung des Bischofs von Oxford beschuldigte man sie der
«verbrecherischen Leichtfertigkeit» und verlangte ihren Ausschluß aus
der Kirche. Tatsächlich wurden zwei von ihnen ihres Amtes enthoben und
erst durch Entscheid des obersten königlichen Gerichts wieder eingesetzt.

1862 f. veröffentlichte Colenso ein Werk über den Pentateuch, in dem

er die göttliche Inspiration des Alten Testaments bezweifelte. Er war auf
dem afrikanischen Missionsfeld tätig und trug den Titel «Bischof von
Natal». Als er dort die Bibel in die Zulusprache übersetzte, gelangte er
eines Tages zu Ex. 21, 20 f.: «Wenn jemand seinen Sklaven oder seine
Sklavin so mit dem Stocke schlägt, daß sie ihm unter der Hand sterben,

19 Im übrigen wurden die Werke des Philosophen 1928 in Rußland
verboten und 1939 in Spanien mit Werken anderer «entarteter» Schriftsteller

aus den öffentlichen Bibliotheken entfernt.
20 Es wundert nicht, daß Darwins Buch 1935 in Jugoslawien und 1937

in Griechenland verboten wurde, während umgekehrt Rußland 1926 alle
Bücher verbot, in denen von der Verderbtheit Darwins die Rede war.

21 Vgl. E. G. Kraeling, The Old Testament since the Reformation (1955),
S. 89-92.



272 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

soll das bestraft werden. Bleibt er jedoch noch einen oder zwei Tage am
Leben, so soll nicht gestraft werden, denn es geht um sein eigenes Geld.>
Da wurde Colenso von einem Zulu gefragt: Hat Gott das wirklich gesagt?
Und er antwortete verneinend, weil ihm plötzlich aufging, was es bedeutet,
Gott für dergleichen verantwortlich zu machen. In England fand man
weniger dabei, denn Colenso wurde exkommuniziert und bedurfte erst
zweier Gerichtsurteile zu seinen Gunsten, um das rückgängig zu machen.

1875 veröffentlichte W.Robertson Smith in der Encyclopaedia Britannica
einen Artikel über die Bibel. In den dadurch hervorgerufenen Ketzerprozessen

wurde zwar die Anklage der Häresie nicht aufrechterhalten, weil
der Artikel nur den Ergebnissen der damaligen alttestamentlichen Wissenschaft

entsprach; Smith wurde aber 1880 von seiner Lehrtätigkeit am Aberdeen

Free Church College beurlaubt und 1881 nach einem Erscheinen eines
weiteren Artikels über hebräische Sprache und Literatur endgültig aus
seinem Lehramt entfernt.

Diese und andere Verurteilungen waren sachlich ungerechtfertigt.

Für die von ihnen Betroffenen gilt das Wort von Ernest
Renan: «Die Exkommunizierten einer Kirche sind immer ihre
Elite; sie eilen der Zeit voraus; der Häretiker von heute ist der
Orthodoxe der Zukunft.» 22 Und manchmal sind geltende
Ansichten und Lehren bloß traditionelle Irrtümer.

2. In der evangelischen Theologie und Kirche muß
Lehrfreiheit herrschen, weil es für die Theologie keine
äußerlichautoritären Bindungen gibt. Es besteht keine Instanz, die, wie
das unfehlbare Lehramt der katholischen Kirche, darüber
entscheiden könnte, was für richtig zu halten ist. Kirchenführer,
Theologen und Synoden können ebenso irren wie jeder andere
Mensch und jede andere Versammlung. Ebensowenig können
Bibel, Bekenntnis oder Dogma eine unverrückbar festliegende
und gebietende régula fidei sein. Und schließlich ist der Rückzug

auf die Reformation als entscheidende Stelle unmöglich.
Denn die Reformatoren haben in wesentlichen Punkten
verschiedene Ansichten vertreten. Zudem ist die Lehre eines jeden,
wie es zu geschehen pflegt, im Laufe der Zeit verschieden
dargestellt und gedeutet, manchmal sogar zum Gegenstand heftiger
Auseinandersetzungen geworden.

Es gibt also kein bloßes Hinnehmen der Verlautbarung
einer auslegenden und festsetzenden kirchlichen Behörde oder
Einrichtung. Ob jeweils Luther, Calvin oder Zwingli recht hat,

22 E. Renan, Les Apôtres (1866), S. LXI.



in der evangelischen Theologie und Kirche 273

darüber entscheidet keine ihnen übergeordnete Instanz. Weder
die altkirchlichen Bekenntnisse noch die Bibel selbst sind eine
derartige Instanz, deren Entscheidung einfach anzurufen wäre.
Denn gerade um ihre Auslegung und ihr rechtes Verstehen
geht die eigentliche Auseinandersetzung. Und es gibt niemanden,

der maßgeblich entscheiden könnte, was anzuerkennen ist.
Statt der Anerkennung einer entscheidenden Lehrinstanz

giht es für den evangelischen Theologen nur die nie abgeschlossene

Arbeit an der Sache, die in voller Freiheit geschehen muß.
Diese Freiheit ist nicht gegen Gott, sondern von Gott; sie gehört
zu der schöpfungsmäßigen Würde des Menschen und folgt aus
der Gotteskindschaft im Glauben. Für diesen ist ja nicht eine
vorgegebene Lehre bindend, sondern einzig das maßgebend,
was ihm in der vom freien Walten des Geistes gewirkten
Begegnung mit Gott an Erkenntnissen und Einsichten zuteil wird.

3. In der evangelischen Theologie und Kirche muß
Lehrfreiheit herrschen, weil kirchliche Lehren und Dogmen keine
größere Gültigkeit beanspruchen können als die in freier
Forschung gebildeten Ansichten eines Theologen von heute. Wie
man niemanden auf dessen Theologie verpflichten wird, kann
man auch niemanden auf frühere Theologien verpflichten, die
sich in bestimmten Lehren und Dogmen Ausdruck verschafft
haben. Warum sind sie nicht verbindlich?

Dogmatische Lehrbildung ist oft fragwürdig. Fast wäre das
Heidenchristentum in der Person des Paulus von der
Jerusalemer Urgemeinde abgelehnt worden; umgekehrt hatte es die
heidenchristliche Mehrheit später leicht, das Judenchristentum
für häretisch zu erklären. War es jedoch sachlich richtig? Es
ist doch beklemmend, zu beobachten, wie dann die Kirchenväter

das Geheimnis des «Gott war in Christo» zerfasern, in
logischen und rechtlichen Definitionen entschleiern und in fast
mathematisch genaue Formeln pressen.

Dogmatische Lehrbildung ist zeitbedingt und zeitgebunden.
Was die Verkündigung der im Alten Testament angegriffenen
«falschen Propheten» verderblich macht, ist ihr zeitloser
Dogmatismus. Löst man sie aus der geschichtlichen Situation, so ist
wenig gegen sie einzuwenden; doch das Bedenkliche liegt
gerade darin, daß sie von «zeitlosen Wahrheiten» ausgehen, an-

18



274 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

statt nach der konkreten Botschaft für die gegenwärtige Stunde
zu fragen. Martin Buber hat es ganz richtig gesehen: «Chanania
ist kein Lügner, er sagt die Wahrheit, die er weiß... Jesaia
hatte Gottes Willen verkündigt, Assurs Joch vom Halse Judas

weg zu zerbrechen (10, 27). Daraus schließt Chanania, Gott
habe versprochen, das Joch Babels zu zerbrechen; denn die
Lage ist doch die gleiche Für ihn war Gott ein prinzipientreuer

Mann, der sich durch sein Jesaia gegebenes Versprechen
festgelegt hatte Chanania weiß nicht, daß es eine ganz
andere Geschichtsstunde gibt. Er weiß nicht, daß es Schuld
gibt, Schuld, durch die man die Aufgabe einer Stunde
versäumt; darum weiß er nicht, daß etwas, was war, nun nicht
mehr ist.» 23

Dogmatische Lehrbildung setzt meist die Annahme voraus,
daß die eigene Lehre absolut und für alle richtig ist. Aber ein
derartiger objektiver Absolutheitsanspruch läßt sich schwerlich

rechtfertigen.24 Einer religiösen oder theologischen Lehre
kann man nur relative Gültigkeit zuschreiben; sie gilt nur dort,
wo jemand sie für sich selbst als richtig anerkennt und sich zu
ihr bekennt.

Dogmatische Lehrbildung ist endlich nicht abgeschlossen.
Das Konkordienbuch war der große Irrtum der sich bildenden
lutherischen Orthodoxie. Es beruht auf der Annahme, die
Bekenntnis- und Lehrbildung sei abgeschlossen und die
Reformation ein historisches Ereignis, das einen neuen und
nunmehr erreichten Zustand heraufgeführt habe. Zu den Folgen
dieses Irrtums zählen die Verfestigung der Orthodoxie und das
Hinausdrängen des Pietismus aus der Kirche statt deren
Weiterbildung. Tatsächlich ist die Reformation in theologischer
Sicht keine abgeschlossene geschichtliche Periode, sondern ein
unaufhörlicher Vorgang und eine ständige Aufgabe. Darin liegt
die Berechtigung der Barmer theologischen Erklärung von
1934 als eines neuen Bekenntnisses.

Wie sehr die Dinge ständig im Werden und in Bewegung
sind, zeigen neue Erkenntnisse und eine veränderte Problematik

in der Theologie. So befindet sich die Auffassung des

Verhältnisses von Bibel und Tradition in einer Wandlung.
23 M. Buber, Falsche Propheten: Die Wandlung 2 (1947), S. 277-281.
24 Vgl. G. Mensching, Toleranz und Wahrheit in der Religion (1955).



in der evangelischen Theologie und Kirche 275

Meist stellte man es so dar, daß die katholische Lehre Bibel und
Tradition in gleicher IWeise achte und gelten lasse, wobei praktisch

der Tradition größere Bedeutung zukomme, während sich
die evangelische Theologie an die Lehre von der alleinigen
Geltung der Bibel gebunden wisse. Nun stellt sich aber als
Erkenntnis der kritisch-wissenschaftlichen Bibelforschung
heraus, daß der Unterschied zwischen Bibel und Tradition
vielleicht gar keinen Gegensatz einschließt, weil die Bibel selbst
das Ergebnis einer Überlieferungsgeschichte ist. Die Tradition
ist älter als ihre schriftliche Niederlegung in der Bibel und hat
erst allmählich ihre jetzige Gestalt gewonnen. Ebenso sind die
biblischen Bücher inhaltlich von vielerlei Traditionen bestimmt,
die sie aufgreifen und die teilweise sehr altes Gut sind; es fragt
sich dann, wie Offenbarung und Tradition sich zueinander
verhalten. Das sind allerdings keine dogmatischen Sätze,
sondern historisch-kritische Erkenntnisse.25 Aber immerhin
ergeben sich daraus wichtige Folgerungen und Fragen, die nicht
aus einer starren Lehrbindung heraus behandelt werden können,

weil diese Lehre sich als unzulänglich erwiesen hat.
Noch eine Einzelheit aus dem Lehen und Wirken Jesu sei

genannt, auf die neues Licht fällt.26 Die Wunder Jesu galten
stets als ein Scheidepunkt für «gläubig» und «ungläubig». An

26 Auf die ebenfalls wichtige Rolle der Tradition in der evangelischen
Kirche hat G. Ebeling, Die Geschichtlichkeit der Kirche und ihrer
Verkündigung als theologisches Problem (1954), hingewiesen.

26 An einer Stelle erweitert sich die Frage nach der Bedeutung der
Tradition sogar zur Frage nach dem Ursprung des christlichen Glaubens
überhaupt. Die in den letzten Jahren am Toten Meer gefundenen sog.
Qumran-Texte enthüllen allmählich die Theologie und das Leben einer
essenischen oder den Essenern nahestehenden jüdischen Gemeinde. Manche
ihrer Auffassungen, Grundsätze und Ordnungen begegnen sich merkwürdigerweise

bei Johannes dem Täufer, Jesus und der Urgemeinde wieder.
Welche Beziehungen bestehen zwischen ihnen allen? Die alte Behauptung,
daß Jesus aus den Kreisen der Essener komme, erscheint plötzlich nicht
mehr als ganz so abwegig, wie man sie beurteilt hat. Sie trifft wahrscheinlich

auch jetzt nicht ohne weiteres zu; denn trotz mancher Ähnlichkeiten,
die sicher auf der Übernahme essenischer Traditionen beruhen, bestehen
zugleich tiefere Unterschiede, die man freilich erst wieder sorgsam bestimmen

muß. Vgl. den lehrreichen Versuch von K. Schubert, War Jesus ein
Essener?: Wort und Wahrheit 11 (1956), S. 687-697. Es wird noch mancher
Arbeit bedürfen, bis ein klares Bild erreicht ist und verhindert wird, daß
essenische Traditionen als christliche Grundlehren ausgegeben werden.



276 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

einer Stelle wird diese Etikettierung durchbrochen, zugleich
aber eine Gruppe von Wunderheilungen der dogmatischen
Verwendung entzogen.27 Im Neuen Testament heißen bestimmte
Kranke Xenpoi, und dieses Wort wird durchweg mit «Aussätzige»

übersetzt. Dieselbe Krankheit heißt im Hebräischen
zara'at, «Schlag», und wird in Lev. 13 eingehender beschrieben.
Sie ist aber durchaus nicht das, was wir Aussatz oder Lepra
nennen, sondern eine Hautkrankheit (Vitilligo). Von ihr ist
bekannt, daß sie durch eine starke seelische Erschütterung im
Augenblick der Begegnung geheilt werden kann. Im Neuen
Testament ist es die Begegnung der durch ihre Krankheit und
die durch sie bewirkte Absonderung von der Gemeinschaft
Bedrückten mit der Person Jesu.

Derartige Erkenntnisse zeigen, daß es keine abgeschlossene,
überzeitliche und absolut gültige Lehre geben kann, weil
jedenfalls grundsätzlich die Möglichkeit besteht, daß eine Lehre
durch neue Funde odèr Einsichten ins Wanken geraten kann
und dann diejenigen gerechtfertigt werden, die diese Lehre
einmal bestritten haben und deswegen verurteilt worden sind.
So vollzieht sich eigentlich ständig eine «Rehabilitierung der
Ketzer».28 Seitdem Gottfried Arnold in seiner «Unparteiischen
Kirchen- und Ketzerhistorie» (1691) viele von der Kirche
Ausgestoßene in das Licht urchristlichen Denkens und Lebens
gerückt hat, sind immer wieder «Ketzer» von jahrhundertealten

Vorwürfen gereinigt worden — nicht nur von evangelischen,

sondern auch von katholischen Theologen. Unter diesen
«Rehabilitierten» befinden sich Marcion, Origenes, Pelagius,
Nestorius und Meister Eckhart.

4. In der evangelischen Theologie und Kirche muß
Lehrfreiheit herrschen, weil es Freiheit zur neuen Interpretation
der Tradition geben muß. Wenn ich von der Entdeckung der
Rolle der Tradition für die Bibel sprach, so ist das dahin zu
ergänzen, daß die jeweilige Interpretation und Anwendung der
Tradition ebenso wichtig ist wie diese selbst. Gewöhnlich wird
eine vorgeformte und vorgegebene Tradition nicht einfach
übernommen, sondern in der Übernahme zugleich neu interpre-

27 L. Köhler, Der hebräische Mensch (1953), S. 42-44.
28 F. Heiler, Alfred Loisy (1947), S. 9-15.



in der evangelischen Theologie und Kirche 277

tiert. Das exegetische Problem der biblischen Texte ist nicht
ein einfaches, sondern ein doppeltes: Tradition und Interpretation,

Überlieferung und Deutung.
Es gibt im Alten Testament einige Traditionen, die sich auf

Grund von Glaubenserfahrungen gebildet haben und
grundlegende Bedeutung besitzen: der Vätergottglaube, die Heraus-
führung aus Ägypten, die Sinaioffenbarung, der Glaube an
einen Schöpfer von Himmel und Erde. Sie werden in verschiedener

Weise immer von neuem interpretiert, entfaltet und
ausgestaltet. Dann setzt sich schöpferisch Neues mit den Traditionen

auseinander, gleicht sich ihnen an und paßt sich selbst
das Überlieferte an, wobei die Bedeutung des Übernommenen
oft gänzlich verändert wird. Dieser Vorgang wiederholt sich
ein um das andere Mal. Dazu treten fremde Traditionen, die
aufgenommen und mittels Interpretation angeeignet werden:
Mythenmotive werden profanisiert oder historisiert; das
kasuistische Recht wird so sehr assimiliert, daß es schließlich
als Gottes Wille gilt; die kultischen Bräuche und Feste der Ka-
naanäer werden auf die eigenen Heilserfahrungen bezogen;
sogar die rational-optimistische Weisheitslehre wird mit dem

Jahweglauben verbunden.
Solche Freiheit zur Interpretation der Tradition, die sich

mit einer Lehrbindung nicht vereinbaren läßt, muß —- wie im
Alten Testament — auch in der Gegenwart bestehen. Wie es

in der Bibel geschieht, muß heute jede Gegenwart nach je ihrer
Interpretation der biblischen Überlieferung suchen, um eine
Antwort auf ihre Fragen und Nöte zu erhalten.

Bei diesem Verfahren ist es unvermeidlich, daß Einsicht
und Erkenntnis verschieden sind. So verhält es sich schon im
Alten Testament. Wir finden in ihm mehrere abweichende
Beurteilungen des Königtums. Wir finden ebenso verschiedene
Stellungnahmen gegenüber der Vergeltungslehre. Ähnlich wird
es sich hei der Neuinterpretation der Bibel stets verhalten.
Man muß diese Verschiedenheiten nur nicht unterdrücken,
sondern sie zusammenschauen, wie es John Milton ausgeführt
hat: 20

29 J. Milton, Areopagitica. A Speech for the Liberty of Unlicenc'd
Printing, to the Parliament of England (1644).



278 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

Beim Bau des Tempels war es notwendig, daß einige den Marmor
brachen, andere ihn bearbeiteten und wieder andere Zedern fällten. So

muß es auch ungestüme Männer geben, die nicht lange überlegen können,
wie viele Spaltungen und Zergliederungen im Steinbruch und am Holz
notwendig sind, bevor das Haus Gottes gebaut werden kann. Nicht alle
kunstvoll aneinandergefügten Steine können auch zu einer Einheit
verschmolzen werden. In dieser Welt kann alles nur aneinandergereiht werden.

Die Teile des Baues können nicht alle die gleiche Form haben.
"Vollkommenheit besteht ja darin, daß sich aus vielen mittelmäßigen
Verschiedenheiten und brüderlichen Unähnlichkeiten das schöne und anmutige
Ebenmaß ergibt, das nachher am ganzen Gebäude und an der Struktur
gerühmt wird.

III. Die theologische Wissenschaft und der Theologe.

1. Jede Generation muß nach je ihrer Interpretation der
bihlisch-christlichen Tradition suchen, die Botschaft der Bibel
erforschen und in Beziehung zum gegenwärtigen Leben setzen.
Diese Arbeit vollzieht sich vornehmlich mittels der theologischen

Wissenschaft. iWas ist in diesem Zusammenhang über
sie zu sagen?

Es ist ein unaufgebbarer Grundsatz der evangelischen
Theologie, daß es keine besonderen theologischen Forschungsmethoden

gibt. Theologie wird nicht mit Glauben oder Frömmigkeit

betrieben; sie hat nicht mit der Glaubenserkenntnis zu
forschen oder nur die im Glauben selbst liegende Denkarbeit
zu vollziehen. Sie ist keine Funktion der Kirche, sowenig wie
die Rechtswissenschaft eine Funktion der Rechtsprechung
und der Gerichte ist. Theologie ist nicht durch besondere
Methoden bestimmt, sondern — wie die anderen Wissenschaften
— durch ihren Gegenstand. Sie fragt danach, was die
wissenschaftliche Betrachtung über die für den Glauben grundlegende

Existenz und Offenbarung Gottes zu sagen hat und wie
es um uns und unsere Existenz, ja um die ganze Wirklichkeit
der Welt angesichts solcher Existenz und Offenbarung Gottes
steht.

Die dazu verwendeten Methoden sind die aller Wissenschaft

gemeinsamen. Da die theologische Wissenschaft keine
anderen Voraussetzungen als die übrige Wissenschaft
anerkennen kann, sucht sie die Geschichte des christlichen Glau-



in der evangelischen Theologie und Kirche 279

bens und ihre Quellen nach den allgemeingültigen wissenschaftlichen

Grundsätzen zu erhellen. Schon diese historisch-kritische

Forschung gehört zur wissenschaftlichen Theologie, so
daß Theologie nicht einen zweiten und anderen Teil der Arbeit
nach dem historischen Erkennen bildet. Theologie ist weder
eine besondere Art christlicher Verkündigung noch erbauliche
Rede, sondern ein Vorgang, der sich von Anfang bis zu Ende
nach den allgemein geltenden wissenschaftlichen Grundsätzen
vollzieht.

So gewiß die große Geschichte der Entstehung der Bibel
und des christlichen Glaubens mit seinen verschiedenen
Abwandlungen den Betrachter mit Bewunderung erfüllen mag,
so gewiß handelt es sich um einen historischen Vorgang, der
zahlreiche Probleme aufwirft. Die Theologie hat diese
Probleme zu prüfen. Sie kann es nur, indem sie sich allein der
Strenge der wissenschaftlichen Methode unterwirft und jede
andere äußere Bindung ablehnt.

Die Theologie muß radikal fragen, nicht aber vorweg
gewußte Antworten bloß beweisen wollen. Sie ist nicht einem
Dogma verpflichtet, sondern dem Erforschen der Wahrheit
und dem Lehren der erforschten Wahrheit. In entsprechender
Abwandlung gilt für sie der Satz eines Atomforschers: «Unsere
erste Pflicht als Wissenschaftler ist es, die Wahrheit
festzustellen, und unsere Verantwortung gegenüber der Menschheit
geht dabei über alle Treueverpflichtungen gegenüber einem
Staate hinaus.» 30 Ja sie muß ihre Verpflichtung ernster nehmen
als viele Atomwissenschaftler, die — unbekümmert um die
Folgen — im Auftrage des Staates sich mit dem befaßten, was
technisch reizvoll («technically sweet») erschien, dabei aber
durch eine übermächtige Erfindung gehlendet waren, sich auf
die schwere Verantwortung nicht vorbereitet hatten und dem
ruinierenden Einfluß des Ruhmes erlagen.31

Nach dem allen muß die Selbständigkeit der theologischen
Arbeit in voller Freiheit gewahrt bleiben. Sie bedeutet keine
falsche Distanzierung von der Kirche, sondern ist der echte
Wahrheitsdienst, den die Theologie der Kirche zu leisten hat.
Die theologischen Lehrer üben mit solchem Dienst auch eine

30 H. J. Bhabha, Präsident des Atomkongresses Genf 1955.
31 R. Jnngk, Heller als tausend Sonnen (1956), S. 302 f.



280 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

eigentlich kirchliche Funktion aus, die die evangelische Kirche
ihrem Wesen nach nicht entbehren kann.

2. Die dargelegte Auffassung der Theologie als Wissenschaft

zieht zwei Folgerungen nach sich. Die eine besteht
darin, die Bürde des Wissens zu tragen, ohne das Opfer der
inneren Wahrhaftigkeit zu bringen. Von der Bürde der
Wissenschaft hat Richard Simon, der Vater der biblischen Literar-
kritik, mit Recht festgestellt: 32 «Eine unglückliche Gelehrsamkeit

ist es, zu wissen, was viele nicht wissen; aber eine noch
viel unglücklichere ist es, das zu wissen, was alle nicht
wissen.» Gerade angesichts dessen kann der Theologe niemals das
sacrificium intellectus bringen, die innere Wahrhaftigkeit
opfern und die vielleicht schmerzlich errungene Überzeugung
preisgehen. Niemals kann er das Nein zur erkannten Wahrheit
und das Ja zu herkömmlichen, aber als falsch erkannten
Ansichten und Lehren sprechen. Diese Weigerung ist in der
Wissenschaft begründet und nicht ein Merkmal persönlichen
Starrsinns.33

Es gibt noch eine weitere wichtige Folgerung für die
theologische Wissenschaft. Von ihr spreche ich zweckmäßig mit
den Worten des Neutestamentiers Martin Dibelius: 34

Hypothesen sind notwendig — sie nehmen in den Geisteswissenschaften
die Stelle ein, die in den Naturwissenschaften dem Experiment zu-

32 R. Simon, Lettres choisies, 4 (1730), S. 154 f.
33 Daher geht es nicht an, aus solcher Weigerung rechtswirksame

Folgen für den Wissenschaftler herzuleiten und durchzusetzen. Vgl. Thie-
me (Anm. 11), S. 243: «Wissenschaftsfreiheit bedeutet zugleich Freiheit
von jeglicher Maßregelung. Das gilt sowohl für das Strafverfahren als
auch für das Disziplinarverfahren, als auch für die Verwaltung.» Es gibt
nur den Weg, neue und abweichende Ansichten ebenso wissenschaftlich
genau zu überprüfen und auf ihre Richtigkeit hin zu untersuchen. Andernfalls

geht man einen sehr bedenklichen Weg. Auf einen der sich ergebenden
Nachteile hat J. St. Mill, On Liberty (1859), hingewiesen: «Wer vermag zu
ermessen, was der Welt in all den Fällen verlorengeht, wo sich ein
hervorragender Intellekt mit einem ängstlichen Charakter verbindet, so daß der
Betreffende nicht wagt, den kühnen und neuartigen Weg, auf den sein
eigenes Denken sich begeben hat, unerschrocken zu Ende zu gehen, aus
Furcht, zu einem Denkergebnis zu gelangen, durch das er seiner Umwelt
als religiöser oder moralischer Ketzer erscheinen müßte?»

34 M. Dibelius, Wozu Theologie? (1941), S. 57.



in der evangelischen Theologie und Kirche 281

kommt. Aber damit ist der Wissenschaft auch eine kostbare Freiheit
zugesprochen, an die man sich nicht immer erinnert: die Freiheit zu irren.
Viele Wege müssen gründlich begangen werden, bis man gewahrt, daß
sie Holzwege sind, die nirgendwohin führen. Sie dürfen nur nicht mit
dem Ruhmestitel gesicherter «Ergebnisse» ausgestattet werden... Den
forschenden oder an fremder Forschung teilnehmenden Menschen beherrscht
ein nie ruhender und nie Ruhe gebender Drang zu immer erneutem
Durchdenken und Durchprobieren. Der Wunsch, zu erkennen, leitet ihn von
einem Versuch — einer Geschichtskonstruktion etwa oder einem Gedanken
— zum anderen, auch wenn nicht relative Gewißheit, sondern nur
verminderte Ungewißheit das Ergebnis ist.

Mit dieser Freiheit zu irren ist eine Verpflichtung verbunden:

Man muß bereit sein, sich durch die weitere Forschung
berichtigen zu lassen. Auch wenn die Wissenschaft irrt,
geschieht es, um der Wahrheit näherzukommen. Ist dies das
eigentliche Ziel, so ist damit zugleich gegeben, daß die Wissenschaft

sich selbst ohne Aufhören prüft und verbessert. Und
nur derjenige dient ihr und dem Erforschen der Wahrheit wirklich,

der sich ganz in diesen Vorgang des Suchens, Irrens und
Findens hineinnehmen läßt. Äußere Bindungen und Maßnahmen

sind dabei nicht allein überflüssig, sondern stören auch
den ganzen Prozeß.35

Es sollte deutlich sein, daß die dargelegte Auffassung
keineswegs Willkür oder schrankenlosen Subjektivismus bedeutet.
Sie meint nicht, daß jeder glauben und lehren kann, was ihm
beliebt. Die Persönlichkeit des Menschen ist durch die
Reformation nicht «selbstherrlich» geworden, wohl aber «selbstver-

35 Beispielhaft für die Verbindung beider Folgerungen — des Beharrens

auf der eigenen Überzeugung mit der Bereitschaft zur Korrektur
durch die weitere Forschung — ist die Auffassung von Alfred Loisy in dem

persönlichen Vorbehalt zu seiner Unterwerfungserklärung am 16.12.1903,
nach Heiler (Anm. 28), S. 62: «Ich behalte mir das Recht meines Gewissens

vor, und ich verstehe unter der Verneigung vor dem durch die heilige
Kongregation gefällten Urteil nicht eine Preisgabe oder Zurücknahme
der Meinungen, die ich in der Eigenschaft als Historiker und Exeget
vertreten habe. Ich schreibe diesen Meinungen nicht eine Gewißheit zu, die
in ihrer Eigenart nicht enthalten ist; wie ich während vieler Jahre der
Arbeit nicht aufgehört habe, sie nach Kräften zu vervollständigen und
zu verbessern, so bin ich gewiß, daß sie durch mich selbst oder durch
andere in der Zukunft ergänzt oder verbessert werden. Aber bei dem

gegenwärtigen Stand meiner Kenntnisse und bis zu einer umfassenderen
und gründlicheren Information sind sie die einzige Form, unter der ich
mir die Geschichte der heiligen Bücher und der Religion vorstellen kann.»



282 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

antwortlich».36 Die Zeit des «credo quia absurdum» ist
endgültig vorbei. Es geht um die eigene verantwortliche
Überzeugung und um die Vertretung des als wahr Erkannten ohne
äußeren oder inneren Zwang. Die Theologen sind zudem
Nachfolger des Petrus, wenn sie nicht nur irren, sondern auch wieder

umkehren dürfen. Man muß aber zugleich sagen, daß sich
tiefer christlicher Glaube und wissenschaftlich-theologische
Forschung in einem Menschen vereinen können. Der Glaube,
der der menschlichen Existenz eine unerschütterliche Gewißheit

verschafft, bildet die Grundlage. Von ihr ausgehend kann
der Mensch die Ungewißheit des Erkennens ertragen, weil er
seines Gottes in ganz anderer Weise gewiß ist.

3. Unabhängig von einer solchen persönlichen Verbindung
von Glauben und Wissenschaft ist zum Schluß noch ein besonderer

Hinweis erforderlich. Nicht nur Wissen und Denken des

wissenschaftlichen Theologen sind mit seinem Gegenstand
verbunden, sondern seine ganze Existenz, die vom Forschen
ergriffen wird und sich dem Erforschten gemäß zu wandeln
bereit sein muß. Diese existentielle Verflechtung wirkt sich nach
zwei Seiten hin aus.

Dem Dringen auf Sachlichkeit widerspricht nicht das
Vorhandensein und die Bedeutung der existentiellen Voraussetzungen

im Forscher. Gewiß sind die einzelnen Wissenschaften im
Laufe des 19. Jahrhunderts in steigendem Maße in den Bann
eines Positivismus geraten, der nur die reine ErfahrungsWirklichkeit

gelten ließ und als Grunderfordernis der Wissenschaft
die Voraussetzungslosigkeit erklärte. Die Überwindung dieser
Auffassung erfolgte auf dem Boden der Erkenntnistheorie; sie
wies nach, daß der Forscher, wenn er schon keine Voraussetzungen

hat, doch mit seiner Existenz selbst eine grundlegende
Voraussetzung ist. Im Geschichtsbild des Historikers wirkt
sich das tiefgreifend aus; im geistigen Verstehen überhaupt
ermöglicht es, daß ein lebendiges Band den Forscher mit seinem
Gegenstand verknüpfen kann. Nicht zuletzt weiß die
Naturwissenschaft heute, daß der Gegenstand der Forschung durch
die Person des Beobachters beeinflußt wird. Das gilt ebenso
für die Theologie. Ungeachtet der Sachlichkeit der methodi-

36 G. Ritter, Die Weltwirkung der Reformation, o. J., S. 74 ff.



in der evangelischen Theologie und Kirche 283

sehen Arbeit und der Nachweisbarkeit oder Überprüfbarkeit
der Ergebnisse wirkt sich die Existenz des theologischen
Forschers auf seinen Gegenstand aus, der dadurch sogleich in ein
bestimmtes Licht rückt. Die Botschaft des biblischen Glaubens
erscheint anders, wenn man sie von einem Standpunkt aus
betrachtet, der sich auf der Linie prophetische Theologie —
Neues Testament — reformatorisches Christentum befindet, als
wenn man sie vom Standpunkt des rabbinisch-talmudischen
Judentums oder des dialektischen Materialismus aus sieht.

Diese Sachlage wäre unbefriedigend, wenn sich nicht je und
dann der umgekehrte Vorgang ereignete — der erforschte
Gegenstand also die Existenz des Forschers beeinflußt und
ändert. Gerade die biblische Botschaft ist ihrem Ursprung nach
ein Anruf, der eine Antwort erwartet; eine Forderung, die
angenommen werden will. Die menschliche Existenz ist durch das

personhafte Gegenüber zu dem anrufenden und fordernden
Gott bestimmt; nur in diesem personhaften Verhältnis vermag
sie sich recht zu erfassen und recht eigentlich sie selbst zu
werden. Das gleiche gilt für das Verstehen der biblischen
Botschaft. Sie erschließt sich nur dort, wo der theologische
Forscher bereit ist, sich in der gleichen Weise zu verstehen, wie es

in der biblischen Botschaft der Fall ist: als Gerufener und
Geforderter, der im personhaften Gegenüber zu Gott seine menschliche

Existenz sich formen läßt. Indem er sich um das sachliche

Verstehen der biblischen Botschaft bemüht, wird
zugleich eine persönliche Saite in ihm angeschlagen und die
Frage nach der Bedeutung des Erforschten für das eigene
Dasein wach.

An diesem Punkt steht der Theologe vor der grundlegenden
Entscheidung, ob er sich dem Anspruch des von ihm erforschten

Gegenstandes stellen will oder nicht. Es fragt sich, ob er
bereit ist, sein DaseinsVerständnis kritisch zu prüfen und es
durch ein besseres und dem göttlichen Willen gemäßeres
ersetzen zu lassen. Es fragt sich, ob er sich durch den erforschten

Gegenstand selbst erforschen und befragen lassen, ob er
dessen Anspruch hören und ernst nehmen und ob er seine
Existenz daran binden will.

Damit stoßen wir auf die alte Erkenntnis, daß echte Freiheit
mit einer gleichzeitigen inneren Gebundenheit verknüpft ist.



284 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

Es scheint mir, daß Rudolf Bultmann diesen Zusammenhang
vorbildlich ausgedrückt hat, wenn er darlegt: 37

daß echte Freiheit etwas anderes ist als das willkürliche Belieben,
jeweils gerade das zu tun, wozu im Augenblick Lust oder Leidenschaft
treiben. Denn solche Freiheit wäre nur Scheinfreiheit, in Wahrheit aber
Abhängigkeit von dem, was jeweils die Lust und die Leidenschaft reizt,
was jeweils die Tat motiviert. Echte Freiheit ist aber gerade die Freiheit
der Distanz gegenüber dem jeweils Motivierenden, die Freiheit im Augenblick

als die Freiheit dessen, der als er selbst über dem Andrang der
Motivationen steht. Solche Freiheit ist aber nur möglich, wenn das Handeln
von einem die jeweiligen Augenblicke überragenden Motiv bestimmt ist,
d. h. von einem vôpoç — einem vopoç freilich, den der Mensch in seinem
Kecht versteht und bejaht, durch dessen Erfüllung er gerade das verwirklicht,

was er als er selbst eigentlich sein muß und will in der Einheit und
Konstanz seines Wesens —, von einem vopoç also, durch den er zu sich
selbst gebracht wird, durch den er er selbst wird. Freiheit, dem ursprünglichen

Wortsinn nach primär Freiheit von, ist wesenhaft also immer auch
Freiheit zu — zu dem, was das Gesetz, das ich als mein Gesetz erkenne,
fordert, also letztlich Freiheit zu mir selbst.

Echte Freiheit gibt es nur in der Bindung an dasjenige, was
uns befreit, d. h. an den vôgoç der göttlichen Gnade. Deswegen
geht es nicht um Lehrfreiheit oder dogmatische Bindung,
sondern um Lehrfreiheit auf Grund der inneren Gebundenheit des

Theologen an die Erfahrung der göttlichen Gnade, die ihm
wirkliche Freiheit schenkt. Sie befreit ihn von der schuldhaften
Vergangenheit und macht ihn frei zur Offenheit gegenüber der
Zukunft. Sie befreit ihn von der Verstrickung in bloße Traditionen

und von der äußerlichen Anerkennung kirchlich-theologischer

Formulierungen; sie befreit ihn aus dem engen
theologischen Gehäuse, das Jahrhunderte geschaffen haben. Sie
macht ihn frei zur Offenheit gegenüber der biblischen
Botschaft, dem Anliegen der anderen christlichen Konfessionen
und dem unendlich weiten Geistesleben der gesamten Menschheit.

Sie macht ihn frei dazu, in unserer gewandelten Welt
neue Wege einzuschlagen und auf neue Kräfte hinzuweisen,
die entbunden werden können, damit der christliche Glaube
seine lebensvolle Wirkung in den Auseinandersetzungen unserer

Tage erneut erweisen kann.

Wien. Georg Fohrer.

37 Bultmann (Anm. 16), S. 275 f.


	Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung in der evangelischen Theologie und Kirche

