Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 4

Artikel: Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung in der
evangelischen Theologie und Kirche

Autor: Fohrer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Problem von Lehrfreiheit
und dogmatischer Bindung in der evangelischen

Theologie und Kirche.'

1. Geschichtliche Entwicklung und gegenwdrtige Lage.

1. Die evangelische Theologie sieht sich vor dem Problem
von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung in einer vollig
anderen Lage als die katholische Theologie. Die evangelische
Kirche erhebt nicht den Anspruch, die Verkérperung des Hei-
ligen in der Welt und die Mittlerin des Heiligen fiir die Welt
zu sein; sie iibermittelt vielmehr das Wort und ist dessen ge-
wil}, dal im Wort die Offenbarung Gottes begegnet. Sie ver-
waltet nicht Gnaden und Wunder, sondern hilft dem Glauben-
den, in Wort und Sakrament der géttlichen Gnade gewill zu
werden.

Daher hat die Theologie fiir sie eine andere Bedeutung als
fiir die katholische Kirche. Diese mull von ihrer Theologie
erwarten, daB sie den durch das bischéfliche Amt grundsitzlich
gesicherten Zusammenhang mit den Urspriingen der Kirche,
mit ihren Vitern und Konzilien, auch praktisch aufrecht-
erhalte. Die Theologie soll der jeweiligen Generation zeigen,
dafl sie in die umfassende sichtbare, allgemeine und heilige
Kirche eingegliedert ist. Die evangelische Kirche dagegen be-
darf einer stindigen Bemiihung, die den Sinn des Wortes er-
hellt, das sie {ibermittelt. Daher erwartet sie von der Theologie,
daf} sie diese Arbeit unternimmt. Das Wichtigste mull ihr die
Erforschung der Bibel und die Beziehung ihrer Botschaft auf
das gegenwirtige Leben sein. Denn sie weill aus der eigenen
Geschichte, dall diese Botschaft imstande ist, die geltende
kirchliche Uberlieferung zu sprengen.

Eigentlich miiite demnach der evangelischen Theologie und
Kirche von ihrem Ursprung her das Problem von Lehrfreiheit
und dogmatischer Bindung iiberhaupt fremd sein. ? Eigentlich

1 Als Vortrag gehalten vor der Osterreichischen Gesellschaft fiir Kir-
chenrecht in Wien am 20. 12. 1956.

2 Von der Seite der katholischen Theologie aus behandelt A. Hart-
mann, Kirchliches Lehramt und Freiheit des Denkens: Stimmen der Zeit
81 (1955/6), S.361—377, die drei groBfen Auseinandersetzungen zwischen



G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung 261

kénnte sie nur von einer Verpflichtung wissen, sich mit Ernst
und Griindlichkeit darum zu bemiihen, den Sinn jenes Wortes
immer neu zu erhellen, auf das sie sich griindet und das sie
iibermittelt. Denn die Reformation hat die schon im Neuen
Testament weitergefiihrte Theologie der alttestamentlichen
Propheten wieder aufgenommen, die sich gegen das Einschlie-
Ben Gottes in die Schranken von Volk, Kultus 1nd Gesetz
wandte, gegen seine Bindung an das Geschopfliche und Ver-
giangliche. Es widerspricht diesen Grundséitzen, wenn man die
gottliche Offenbarung in einer inspirierten und irrtumslosen
«Heiligen Schrifty, in einem wortlich geltenden «Bekenntnis»
und in einer «reinen Lehrey haben und handhaben will.
Tatséchlich aber hat man wenigstens teilweise im Bereirh
der evangelischen Kirche bald begonnen, iiber eine einheitliche
Lehre zu wachen und gegen «Irrlehrersy vorzugehen. ® In Wit-
tenberg hat man spétestens nach Luthers Tod bei Promotionen
eine Verpflichtung auf die drei altkirchlichen Bekenntnisse
und die Confessio Augustana gefordert. In Sachsen muliten
simtliche Lehrer, die Universititsprofessoren und -beamten
(einschliefilich Fecht- und Stallmeister) das Konkordienbuch
beschworen, die 1580 herausgegebene Sammlung der gelten-
den altkirchlichen und evangelisch-lutherischen Bekenntnisse.
SchlieBlich hatte in der Praxis des lutherischen Kirchentums
im 16. Jahrh., in der Bliitezeit der Orthodoxie, die Kirchen-
leitung die Verantwortung fiir und die Aufsicht iiber die Kir-
chenlehrer, Fakultiten und Professoren. Es herrschte eine
strenge dogmatische Bindung mit allen dufleren Folgerungen.
Gegen derart weitgehende Lehrbindungen erhoben sich all-

Lehramt und Freiheit des lutherischen Gewissens, zwischen Dogma und
Vernunft und zwischen lehramtlicher Entscheidung und wissenschaftlicher
Erkenntnis.

3 Vgl. H.-W. Gensichen, Damnamus. Die Verwerfung von Irrlehre bei
Luther und im Luthertum des 16. Jahrhunderts (1955). Doch ist den in
dieser Arbeit aufgezeigten Tendenzen der 14. Absatz der «Marburger Ar-
tikel» von 1529 vorzuziehen: «Und wiewohl aber wir uns (ob der wahre
Leib und Blut Christi leiblich in Brot und Wein sei) diese Zeit nicht ver-
glichen haben, so soll doch ein Teil gegen den anderen christliche Liebe,
soferne jedes Gewissen immer mehr leiden kann, erzeigen, und beide Teile
Gott den Allmichtigen fleilig bitten, dall er uns durch seinen Geist in
dem rechten Verstand bekriftigen wolle.»



262 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

mihlich kritische Stimmen. Das 17. und 18. Jahrh. sind vom
Ringen um die Freiheit des Glaubens und Denkens erfiillt;
immer mehr suchte der Einzelne sich seine Freiheit gegeniiber
der Lehre der Kirche zu gewinnen. Sowohl der radikale Pietis-
mus als auch die Aufklirung wiinschten die Freiheit von der
kirchlichen Tradition, die allgemein und absolut giiltige Leh-
ren iiber Gott, Welt und Mensch zu vermitteln beanspruchte.
Gewill suchte man in erster Linie die Freiheit, an diesen Leh-
ren zu zweifeln und Kritik zu iiben; aber man erstrebte noch
nicht die Losung vom christlichen Glauben iiberhaupt, viel-
mehr die Freiheit zu einem je eigenen christlichen Glauben.
Und auch dieser war von subjektiver Willkiir des Einzelnen
w2it entfernt, weil zwei Voraussetzungen bestanden. Es war
das Wissen um die allen Menschen gemeinsame Vernunft, die
zur Kritik an der kirchlichen Lehre berechtigte und die In-
stanz bildete, an die man sich wandte. Und es war die Geltung
der Wahrheiten einer verniinftigen und natiirlichen Religion,
die den Konfessionalismus abwertete und die Toleranz for-
derte.

Wihrend als Folge dieses Ringens um 1800 im evangeli-
schen Deutschland weitestgehende Lehrfreiheit herrschte, kam
es im Verlauf des 19. Jahrh. zu einer grundsétzlichen Auf-
spaltung. Einerseits wurde nach den napoleonischen Kriegen
in Zusammenhang mit der politischen Entwicklung die kirch-
liche Restauration kriftig durchgesetzt. Man benutzte die alten
Formeln der Lehrverpflichtung, die das 18. Jahrh. beibehalten,
aber umgedeutet hatte, nunmehr in wortlicher Auslegung dazu,
um die rationalistische Theologie auszuscheiden. Es kam zur
stindigen Auseinandersetzung zwischen konservativer und
liberaler Theologie. *

Andererseits vollzog sich im 19. Jahrh. der radikale Bruch
mit der kirchlichen und christlichen Uberlieferung iiberhaupt.
Die Naturwissenschaft erkannte nur das als wirklich an, was
sich mit mathematischen und physikalischen Maflistiben er-
fassen liell, so daBl eine metaphysische Bindung des Menschen
von vornherein unmdoglich schien. Die Technik machte dem
Menschen die Welt verfiighbar, so da} er ihre Giiter riicksichts-

4 Vgl. die aufschlubBreiche, die kritische Haltung verteidigende Schrift
von A. Meyer, Theologische Wissenschaft und kirchliche Bediirfnisse (1903).



in der evangelischen Theologie und Kirche 263

los ausbeuten zu kénnen glaubte. Der historische Relativismus
sah jede Erkenntnis durch geschichtliche Verhiltnisse zuféillig
bestimmt, so dafl es weder ewige Wahrheiten noch eine all-
gemeingiiltige Ethik oder ein Naturrecht zu geben schien.

In dem allen war ein Streben nach Sicherheit unverkennbar,
das sich mit echtem (Glauben nicht vereinen liflt. Man wiinschte
Theologie und Kirche in restaurativem Sinn gegen den Ein-
bruch von Denkweisen zu sichern, die den Traditionen wider-
sprachen. Man suchte aber auch Sicherheit, indem man gerade
jede Verantwortung gegeniiber einer hoheren Verpflichtung
bestritt und selbst iiber Welt und Leben mittels Wissenschaft
und Technik verfiigen wollte.

Nach einer kurzen Periode der Auflockerung der starren
kirchlichen Front zwischen konservativen und liberalen Theo-
logen kam es nach dem ersten Weltkrieg zu einer grundsitz-
lichen Neubesinnung auf die christliche Botschaft. Sie war
vom Protest sowohl gegen erstarrtes Kirchentum und Pietis-
mus als auch gegen Sikularisierung und Relativierung beglei-
tet.®* Daraus entstand eine Theologie, die nichts anderes als
kirchlich sein wollte. Sie sollte die kirchliche Lehre schérfer
herausarbeiten, das Uberlieferte tiefer erfassen, das Kirchliche
unterstreichen und Kritik vor allem zugunsten des Noch-Kirch-
licheren iiben. Dadurch verschaffte sie zwar einen Eindruck
davon, wie die Kirche sich selbst auf Grund ihrer Uberliefe-
rung versteht; aber sie hatte zugleich zur Folge, dall die
kirchliche Lehre sich in sich selbst zuriickzog.

Auf die Lehrbindung wirkte sich diese Entwicklung selten
unmittelbar aus.® Fiir die Universititsprofessoren bestanden

5 Wie weit tatsdchlich neue tragfihige Grundlagen gefunden worden
sind, braucht in diesem Zusammenhang nicht erortert zu werden. Zweifel-
los war manches ebenso zeitbedingt wie in den fritheren theologischen An-
schauungen, und das Suchen nach einem sicheren Halt am Geschichtlich-
Objektiven entsprach ganz der Sehnsucht des vorhergehenden Jahrhun-
derts. Insbesondere wurde sowohl die Reformation mit der Gestalt Luthers
und den Bekenntnisschriften der Zeit wieder lebendig als auch die Bibel,
die als ganze neue kanonische Autoritit gewann. Am weitesten ging die
Auffassung von H. Echternach, Is stehet geschrieben (1937), nach der
Luthers Ubersetzung der wortlich irrtumslose Bibeltext sei.

6 Vgl. H. Mulert, Die Lehrverpflichtung in der evangelischen Kirche
Deutschlands (21906); Wahrhaftigkeit und Lehrverpflichtung (1911); G.



264 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

bei den meisten Fakultiten keine formlichen Verpflichtungen
mehr, wohl aber fast iiberall fiir die Pfarrer. Da es aber viele
evangelische Landeskirchen gab, war die Form der Lehrver-
pflichtung sehr verschieden; sie erfolgte miindlich oder schrift-
lich, als Eid oder Versprechen, vor der Kirchenbehorde oder
der Gemeinde. Auller der Bibel wurden sehr verschiedene
Bekenntnisse genannt — verschieden nicht nur im lutherischen
und reformierten Bereich, sondern auch in den einzelnen luthe-
rischen Kirchen.” Am wichtigsten scheint, dafl die Strenge
der Verpflichtung verschieden war; einige Formeln lassen sich
so auslegen, daB eine véllige Bindung an die Lehre der Be-
kenntnisse gefordert werden konnte, andere sollten nur an
deren Grundanschauungen oder an die Grundsitze der Refor-
mation binden. Wihrend die kurhessische Kirche vom Pfarrer
verlangte: «des ungeistlichen losen Geschwitzes und der un-
niitzen Fragen soll er sich ginzlich entschlagen, alle falsche
Lehre soll er aus Grund géttlicher Schrift mit klaren und
unfehlbaren Beweisen widerlegen ...y, sprach die pfilzische
Kirche aus, «dal es zum innersten und heiligsten Wesen des
Protestantismus gehort, immerfort auf der Bahn wohlgepriifter
Wahrheit und echt religioser Aufkldrung, mit ungestorter
Glaubensfreiheit, mutig voranzuschreiteny. Praktisch war die
Geltung der Verpflichtungsformeln von der Handhabung der
Ordnungen, der kirchenpolitischen Haltung der Kirchenleitun-
gen und den landeskirchlichen Traditionen abhiingig.

2. Wirkte sich der Wechsel der theologischen Anschau-
ungen selten auf die Verpflichtungsformeln selbst aus, so doch
auf ihre Auslegung und Anwendung. Vor allem rief er die
Tendenzen hervor, die in unserer Zeit vielfach von der Lehr-

Léber, Die im evangelischen Deutschland geltenden Ordinationsverpflich-
tungen (1905).

7 Dabei ist in Lauenburg (Schleswig-Holstein) von vier altkirchlichen
Bekenntnissen die Rede, ohne dal sie aufgezihlt werden; es konnte das
Nicaeno-Constantinopolitanum zweifach gezihlt oder an das Chalcedonense
als viertes Bekenntnis gedacht sein. Jedenfalls wurden die Pfarrer ver-
pilichtet, ohne zu wissen worauf. Ein anderes Kuriosum: In einer deut-
schen Landeskirche sollte nach dem geltenden Formular bei der Ordination
noch nach 1900 gegen <«die leidigen Grewel des Bapsts und Mahomets» ge-
betet werden.



in der evangelischen Theologie und Kirche 265

freiheit zu tieferer Lehrbindung hindréingen. Auch die theo-
logischen Fakultiten sind von dieser Tendenz betroffen.

So erheben sich Stimmen gegen die «bindungslose» Aus-
bildung der kiinftigen Pfarrer an der Universitit. Man sagt
auf Grund eines Wortspiels mit dem Begriff «Forscheny: Es
sei fiir eine Ergéinzung der Universititsausbildung Sorge zu
tragen; denn Forschen bedeute in der Theologie «I'orschet
in der Schrift!s. Dieses IForschen aber sei von der modernen
Universitit und von der KEinfiigung der Theologie in das
System der modernen Wissenschaft unabhéingig.® Oder man
lehnt es in selbstsicherem Dogmatismus ab, die Ausbildung
«abzuschieben auf kirchen- und gemeindefremde intellektuelle
Zentren, in denen unter dem Protektorat des Staates oder
sonstiger 6ffentlicher Einrichtungen und Méchte notwendiger-
weise Paritit und damit die ,Gleichberechtigung der Rich-
tungen’ herrschen» miisse, so dall der Glaube untergraben
und die «Kirchen-, ja Religionsmischerei jeglicher Spielarty
gefordert werde. ®

Ungeachtet der besonderen Problematik, die mit der Ein-
richtung von Kirchlichen Hochschulen gegeben ist, fillt von
da aus ein merkwiirdiges Zwielicht auf die mancherorts er-
hobenen kirchlichen Forderungen, die den Kirchenleitungen
einen verstirkten Einflull auf die theologischen Fakultiten
an den Universititen erwirken sollen. ** Sie zielen darauf ab,
dall der Staat keinen Universititsprofessor an einer theologi-
schen Fakultidt anstellt oder im Amt belifit, wenn die Kirchen-
beh6rde ihre Erméchtigung versagt oder entzieht. Darin ein-
geschlossen ist letztlich — auller der Gleichschaltung mit den
Bestimmungen fiir die katholisch-theologischen Fakultiten —
das Aufgeben der Lehrfreiheit und die stillschweigende Bin-
dung an die in der Landeskirche jeweils vorherrschende oder
von der Kirchenleitung bevorzugte bekenntnisméiflige Lehre.
Denn unter dieser Voraussetzung ist eine «missio canonicay
ohne weiteres zu erwarten oder zu erteilen. Bei den zahl-

8 G. Merz, Die Verantwortung der Kirche fiir die Ausbildung ihrer
Pfarrer (1948), S.16 f.

9 Lutherischer Rundblick 4 (1956), S.43 f.

10 Uber die rechtlichen Verhiltnisse und die Problematik des Anhorens
von Kirchenbehtrden bei Berufungen von Professoren vgl. H. Mulert, Evan-
gelische Kirchen und Theologische Fakultidten (1930).



266 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

reichen evangelisch-theologischen Fakultiten im deutsch-
sprachigen Bereich ist aber nur einmal der erste Teil dieser
Forderung verwirklicht worden: An der wieder ins Leben
gerufenen Universitat Mainz bedarf die von der Fakultidt ein-
zureichende Vorschlagsliste fiir die Besetzung der Lehr-
kanzeln der Genehmigung der drei Landeskirchen der Pfalz,
des Rheinlandes und von Hessen-Nassau. Genau entgegen-
gesetzt ist die Regelung, die fiir die Neugriindung der theo-
logischen Fakultit an der Universitit Hamburg getroffen
wurde: Die Hamburgische Kirche hat auf jeden rechtlichen
Einflufl auf die Besetzung der Liehrkanzeln der Fakultit von
vornherein verzichtet und ein ungetriibtes Vertrauensverhilt-
nis zwischen Kirche und Fakultit fiir wichtiger erachtet. Diese
Regelung néhert sich der fiir die deutschsprachigen Universi-
titen in der Schweiz geltenden Ordnung, die nur ein sehr ge-
ringes Recht der Kirche auf die Mitwirkung bei der Besetzung
theologischer Lehrkanzeln vorsieht, teilweise blof auf Grund
eines freiwilligen Entgegenkommens seitens des Staates; dies
wird allerdings durch das stéirkere Gewicht der Stellungnahme
durch die kirchliche Offentlichkeit wieder ausgeglichen. Fiir
die meisten deutschen evangelisch-theologischen IFakultiten
gilt, dafl der Staat vor der Anstellung eines Theologieprofes-
sors von der obersten kirchlichen Verwaltungsbehoérde, in
deren Bereich die betreffende Fakultit liegt, ein Gutachten
iiber Lehre und Bekenntnis des Anzustellenden einholt. In
diesem Gutachten kann die Kirchenbehérde gegebenenfalls
ihre Bedenken geltend machen; es bindet den Staat aber nicht.
Die Kirchenbehorde wird zwar angehort, besitzt jedoch kein
Vetorecht. Hat die Kirche also durchweg nur einen beschrink-
ten Einflull auf die Anstellung der Theologieprofessoren, so
verfiigt sie iiberhaupt nicht iiber die Méglichkeit, die Ersetzung
eines Theologieprofessors zu verlangen, wenn dieser Anlall
zu Beanstandungen hinsichtlich seiner Lehre oder seines Be-
kenntnisses gibt. Dieses geltende Recht wird nunmehr manch-
mal als unbefriedigend betrachtet und die schon genannte
wesentlich weitergehende Einfluflnahme der Kirche gefordert.

3. Die Berufung auf den Satz «Die Wissenschaft und ihre
Lehre ist freiy, der seit dem ErlaB des Staatsgrundgesetzes



in der evangelischen Theologie und Kirche 267

vom 21.12.1867 in Osterreich gilt, hilft demgegeniiber nicht
viel weiter. Denn dieser Grundsatz scheint mehr formale als
inhaltliche Freiheit zu gewéhrleisten, d. h. die &ullere Behinde-
rung in der Ausiibung von Forschung und Lehre auszuschliellen,
nicht aber auch eine lehrméflige Bindung. Zudem erheben sich
an dieser Stelle weitere schwierige Probleme im Hinblick auf die
Verfassungstreue des Hochschullehrers.** Allerdings kommt
Werner Thieme in seiner Darstellung des deutschen Hochschul-
rechtes zu dem Schlull, daB sich die Wissenschaftsfreiheit fiir
die staatlichen theologischen Fakultidten — anders als fiir die
kirchlichen Hochschulen — voll auswirke. Der Staat iibe ihnen
gegeniiber keine Aufsicht hinsichtlich des Inhalts der Lehre
aus und konne sich auch gegeniiber den Kirchen nicht ver-
pflichten. ** Es bleibe der eigenen Verantwortung des Theo-
logen iiberlassen, inwieweit er sich in den Fragen der Wissen-
schaft an das Bekenntnis seiner Kirche halte. ** Freilich meint
Thieme auch, es sei «fiir den Hochschullehrer der Theologie
als den Lehrer der kiinftigen Geistlichen das Bekenntnis zur
Ausiibung des Amtes erforderlich. Dariiber hinaus erscheint
es unabweisbar, dall der Hochschullehrer nicht nur selbst be-
kennt, sondern in seinen Vorlesungen und Veréffentlichungen
die Lehre der Kirche offentlich bejaht». **

In dieser nicht gerade klaren Situation ist doch wohl von
jedem Theologen eine personliche Entscheidung angesichts der
Frage von Lehrfreiheit oder dogmatischer Bindung gefordert.
Sie wird ihm weder von der wechselvollen Geschichte der evan-
gelischen Theologie noch von einem Staatsgesetz abgenommen.
Wie aber soll er sich entscheiden?

Von der Seite, die eine Lehrbindung befiirwortet, hort er:
Das Hineinwachsen in den christlichen Glauben erfolgt in der
Regel in einer schon bestehenden christlichen Gemeinde und
Kirche. Sie bestand schon und besteht weiter. Wie aber soll sie
bestehen, wenn nicht auch als Institution? Wie aber als Insti-
tution, wenn sie sich nicht bestimmte Regeln und Ordnungen

11 Vgl. die verschiedenartigen Darstellungen von R. Thoma, Die Lehr-
freiheit der Hochschullehrer (1952); H. Wehrhahn, Lehrfreiheit und Ver-
fassungstreue (1955); insbesondere W. Thieme, Deutsches Hochschulrecht
(1956), S. 40 £f., 240 ff., mit zahlreichen Literaturangaben.

12 Thieme (Anm. 11), S. 70.

13 Thieme (Anm.11), S. 250. 12 Thieme (Anm. 11), S. 249.



268 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

setzt und bestimmte Lehren und Glaubensiiberzeugungen fest-
legt? Wer diese iibertritt, droht die Gemeinschaft zu zerstéren
und mul} ausgeschieden werden. Das «Lehrchaosy mul} iiber-
wunden werden. **

Demgegeniiber hort er von der Seite der geschichtlich Den-
kenden: Seitdem es organisierte Religion gibt, sind 6fter Men-
schen zu «Ketzern» erklirt worden. Meist handelte es sich
darin um den Konflikt zwischen dem charismatisch begabten
Kinzelnen und der offiziellen Lehre der Menge. Heute sollte
man diese Zusammenhénge erkennen und wiirdigen und zudem
an die Urspriinge des eigenen GGlaubens denken. IFordert man
dogmatische Bindung statt Lehrfreiheit, so sind die Jerusa-
lemer gerechtfertigt, die den Propheten Jeremia schlugen, ein-
sperrten, aus dem Tempel verstiefen und mit dem Tode be-
drohten, weil er anders als herkommlich lehrte. Dann ist dem
christlichen Glauben selbst die Grundlage entzogen und Jesus
von den Juden fiir seine «Irrlehre» mit Recht zur Verant-
wortung gezogen worden.

Von der Seite derer, denen an der personlichen Freiheit
gelegen ist, hort er: Der Glaube mul sich frei und eigenstindig
entfalten und sein je eigenes, personliches Verhéltnis zu Gott
gewinnen; das ist das Entscheidende an aller Religion. Wenn
dann zwischen dem Gewissen des Einzelnen und den Einheits-
tendenzen der Gemeinschaft Spannungen entstehen, ist die
Freiheit des Einzelnen wichtiger als die lehrméBige Geschlos-
senheit des kirchlichen Kaders. Wenn die Kirche sich nicht
ins Ghetto zuriickziehen, sondern Kirche im Volk und in der
Welt sein will, mul} sie starke Verschiedenheiten der religiésen
und theologischen Denkweise ertragen.

Es wiire nun leicht, daraus zwei grundsiitzlich verschiedene
Haltungen zu konstruieren, die einander gegeniiberstehen: die
eine Haltung, fiir die der Ungehorsam gegen die kirchliche
Autoritiit durch Festhalten an der eigenen Uberzeugung ein
ungeheures Verbrechen und eine fluchwiirdige Siinde ist, die
der gottliche Richter ahnden wird; — und die andere Haltung,

15 'W. Geppert, Ist kirchliches Lehrchaos protestantisches Schicksal?
(1953). Entsprechend fordert G. Hoffmann in Evang.-Luth. Kirchenzeitung
10 (1956), S.327, die Lehreinheit als Voraussetzung der Kirchengemein-
schaft.



in der evangelischen Theologie und Kirche 269

fiir die die Bejahung und Bezeugung der erkannten Wahrheit
eine heilige Gewissenspflicht ist, eine Quelle der geistigen
Freiheit und des inneren Friedens.

Aber zutreffender ist doch wohl die Beobachtung und Fest-
stellung, daB sich in dem allen die abendldndische Lage wider-
gpiegelt, in der die F'reiheit so sehr gefdhrdet ist. ** Oft genug
findet sich die Anschauung, dafl die Ursache aller Katastro-
phen unserer Zeit letztlich in der Freiheit des souverédnen
Menschen zu erblicken sei. Und ungeachtet dessen, dall man
jene Ursache hochstens im Millbrauch dieser Ireiheit suchen
koénnte, fordert man die Riickkehr von der Freiheit zur Tradi-
tion, der im theologisch-kirchlichen Bereich eine enge dog-
matische Bindung entspricht.

FFerner hat die Liage unserer Zeit die Angst vor einem
politisch-sozialen Chaos gesteigert, in dem man nach einer
fithrenden Awutoritit und nach festen Ordnungen Ausschau
hilt. Es gibt stets geniigend Méchte, die diesem Verlangen
gern zu entsprechen bereit sind. So entfaltet sich auch auf
theologisch-kirchlichem Gebiet die Sehnsucht nach Autoritit
und Ordnung, die dem Machtstreben kirchlicher Gruppen ent-
gegenkommt,

Die an sich zum Bereich der abendlindischen Kultur ge-
horige Welt ist diesen Gefahren schon teilweise erlegen, und
noch immer weitere Gebiete drohen ihnen anheimzufallen.
Der Staat beschrinkt sich ldngst nicht mehr auf die bescheide-
nen Aufgaben, die ihm der Christ auf Grund der biblischen
Aussagen zubilligen kann: eine Gemeinschaftsform zu sein,
die behelfsmiiflig und vorliufig den Raum schafft, in dem sich
die Gottesgemeinschaft als das Kigentliche der menschlichen
Existenz entfalten kann. Vielmehr organisiert und kontrolliert
er als Kultur- und Wohlfahrtsstaat das ganze Leben. Und
die Kirche ist oft nahe genug daran, von ihrer Aufgabe als
Verkiinderin der frohen Botschaft abzugehen und umfassende
Ordnungen fiir Leben, Lehre und Zucht ihrer Glieder zu ent-
wickeln.

In dieser geistes- und theologiegeschichtlichen Lage kann
es fiir den evangelischen Theologen nur eine Stellungnahme

16 R. Bultmann, Die Bedeutung des Gedankens der Freiheit fiir die
abendlindische Kultur: Glauben und Verstehen, 2 (1952), S. 283 1.



270 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

geben: die Lehrfreiheit gegen jedwede dogmatische Bindung zu
verteidigen und zu bewahren — gemeinsam mit all den ande-
ren, denen die gréfftmdégliche personliche Freiheit wichtiger ist
als jene groltmdogliche Sicherheit, die als Belohnung fiir die
Beschrinkung der Freiheit geboten wird.

Es gibt dabei mehrere Punkte, auf die man von dieser
Grundlage aus im einzelnen zur Begriindung der Lehrfreiheit
hinweisen mufl. Vier dieser Punkte, die untereinander in Zu-
sammenhang stehen, sollen herausgegriffen werden.

I1. Erfahrungen und Uberlegungen zur Begriindung der
Lehrfreiheit.

1. In der evangelischen Theologie und Kirche muf} Lehr-
freiheit herrschen, weil sich einerseits Verurteilungen als un-
gerechtfertigt und andererseits traditionelle Ansichten und
Lehren als irrtiimlich erwiesen haben.

Is 1daBt sich leicht eine Liste von Biichern zusammenstellen,
die aus Griinden der Religion, der Politik oder der 6ffentlichen
Moral verboten worden sind — teils von kirchlicher, teils von
staatlicher Seite. *” Daf} viele von ihnen inzwischen zu den Klas-
sikern der Weltliteratur zdhlen, zeigt das Fragwiirdige eines
solchen Vorgehens; und dall auch die Bibel oft davon betrof-
fen worden ist*®, enthiillt das Ganze als eine pikante Per-
version.

Zwei Beispiele aus neuerer Zeit mogen geniigen. 1793
wurde in Preullen der zweite Teil von Kants Schrift «Die Re-
ligion innerhalb der Grenzen der bloflien Vernunfty vom Staat
wegen der Abweichungen von der Lehre der lutherischen
Kirche verboten., Konig Friedrich Wilhelm II. untersagte Kant,
Vorlesungen zu halten oder Schriften zu verosffentlichen, die

17 Vgl. die Zusammenstellungen von H. H. Houben, Verbotene Litera-
tur (21925); A. L. Haight, Verbotene Biicher (1956).

18 Dije Teiliibersetzung des Neuen Testaments von Tyndale (1525 f.),
die in Deutschland gedruckt und nach England geschmuggelt werden
mullite, war das erste Buch, das in England verboten wurde. Tyndale
wurde 1536 in Belgien hingerichtet. Aber 1939 veranstaltete die «Royal
Society of Literature» zu seinen Ehren einen Neudruck seines Neuen
Testaments.



in der evangelischen Theologie und Kirche 271

sich mit Fragen der Religion befaliten. ** 1859 hatte der Rektor
des Trinity-College in Cambridge verboten, Darwins Buch
«On the Origin of the Species» in die Bibliothek aufzunehmen.
1925 wurde in Tennessee ein Lehrer verurteilt, weil er seine
Schiiler im Sinne der Theorien Darwins unterrichtet hatte.
Dieser Gerichtsentscheid diente als Grundlage fiir ein Gesetz,
das im Staate Tennessee jedem Lehrer verbietet, seinen Schii-
lern eine Theorie beizubringen, die die Erschaffung des Men-
schen durch Gott nach dem Bericht der Bibel leugnet, um statt
dessen zu behaupten, der Mensch stamme von irgendeiner nie-
deren Tiergattung ab. 2°

Es gibt ferner ungerechtfertigte Verurteilungen gelehrter
Theologen wegen durchaus zutreffender oder zumindest ver-
tretbarer Anschauungen. Allein aus dem letzten Jahrhundert
sind nicht wenige solcher «Félley bekannt, die ein Vertreter
der alttestamentlichen Wissenschaft nicht auller acht lassen
darf, wenn von Lehrfreiheit und Bindung die Rede ist. Be-
schrinken wir uns sine ira et studio auf Ereignisse in Eng-
land. *

1860 erfolgte der Zwischenfall mit dem Buch «Essays and Reviews»,
dessen sieben Verfasser mit einer Ausnahme anglikanische Geistliche wa-
ren. Sie vertraten die vollig richtige Meinung, daf} die Schopfungserzihlung
der Genesis nicht als historischer Bericht aufzufassen und dafll die Bibel
nach den gleichen Grundsitzen wie jedes andere Buch zu interpretieren
sei. Doch unter Fiihrung des Bischofs von Oxford beschuldigte man sie der
«verbrecherischen Leichtfertigkeit> und verlangte ihren Awusschlufl aus
der Kirche. Tatsiichlich wurden zwei von ihnen ihres Amtes enthoben und
erst durch Entscheid des obersten kéniglichen Gerichts wieder eingesetzt.

1862 f. versffentlichte Colenso ein Werk iiber den Pentateuch, in dem
er die gottliche Inspiration des Alten Testaments bezweifelte. Er war auf
dem afrikanischen Missionsfeld tdtig und trug den Titel «Bischof von
Nataly. Als er dort die Bibel in die Zulusprache iibersetzte, gelangte er
eines Tages zu Ex.21, 20f.: «Wenn jemand seinen Sklaven oder seine
Sklavin so mit dem Stocke schligt, dafl sie ihm unter der Hand sterben,

19 Im iibrigen wurden die Werke des Philosophen 1928 in Rufiland
verboten und 1939 in Spanien mit Werken anderer «entarteter» Schrift-
steller aus den 6ffentlichen Bibliotheken entfernt.

20 s wundert nicht, dall Darwins Buch 1935 in Jugoslawien und 1937
in Griechenland verboten wurde, wihrend umgekehrt Rullland 1926 alle
Biicher verbot, in denen von der Verderbtheit Darwins die Rede war.

21 Vgl. E. G. Kraeling, The Old Testament since the Reformation (1955),
S. 89-92.



272 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

soll das bestraft werden. Bleibt er jedoch noch einen oder zwei Tage am
Leben, so soll nicht gestraft werden, denn es geht um sein eigenes Geld.»
Da wurde Colenso von einem Zulu gefragt: Hat Gott das wirklich gesagt?
Und er antwortete verneinend, weil ihm plétzlich aufging, was es bedeutet,
Gott fiir dergleichen verantwortlich zu machen. In England fand man
weniger dabei, denn Colenso wurde exkommuniziert und bedurfte erst
zweier Gerichtsurteile zu seinen Gunsten, um das riickgingig zu machen.

1875 veroffentlichte W.Robertson Smith in der Encyclopaedia Britannica
einen Artikel iiber die Bibel. In den dadurch hervorgerufenen Ketzerpro-
zessen wurde zwar die Anklage der Hiiresie nicht aufrechterhalten, weil
der Artikel nur den Ergebnissen der damaligen alttestamentlichen Wissen-
schaft entsprach; Smith wurde aber 1880 von seiner Lehrtiatigkeit am Aber-
deen Free Church College beurlaubt und 1881 nach einem Erscheinen eines
weiteren Artikels iiber hebriische Sprache und Literatur endgiiltig aus
seinem Liehramt entfernt.

Diese und andere Verurteilungen waren sachlich ungerecht-
fertigt. I'iir die von ihnen Betroffenen gilt das Wort von Ernest
Renan: «Die Exkommunizierten einer Kirche sind immer ihre
Elite; sie eilen der Zeit voraus; der Hiiretiker von heute ist der
Orthodoxe der Zukunft.» ** Und manchmal sind geltende An-

sichten und Lehren blof} traditionelle Irrtiimer.

2. In der evangelischen Theologie und Kirche muf} Lehr-
freiheit herrschen, weil es fiir die Theologie keine duflerlich-
autoritiren Bindungen gibt. Es besteht keine Instanz, die, wie
das unfehlbare Lehramt der katholischen Kirche, dariiber ent-
scheiden konnte, was fiir richtig zu halten ist. Kirchenfiihrer,
Theologen und Synoden konnen ebenso irren wie jeder andere
Mensch und jede andere Versammlung. Ebensowenig kiénnen
Bibel, Bekenntnis oder Dogma eine unverriickbar festliegende
und gebietende regula fidei sein. Und schlieBlich ist der Riick-
zug auf die Reformation als entscheidende Stelle unmoglich.
Denn die Reformatoren haben in wesentlichen Punkten ver-
schiedene Ansichten vertreten. Zudem ist die Lehre eines jeden,
wie es zu geschehen pflegt, im Laufe der Zeit verschieden dar-
gestellt und gedeutet, manchmal sogar zum Gegenstand heftiger
Auseinandersetzungen geworden.

KEs gibt also kein blofles Hinnehmen der Verlautbarung
einer auslegenden und festsetzenden kirchlichen Behorde oder
Einrichtung. Ob jeweils Luther, Calvin oder Zwingli recht hat,

22 T, Renan, Les Apoétres (1866), S. LXI.



in der evangelischen Theologie und Kirche 273

dariiber entscheidet keine ihnen {ibergeordnete Instanz. Weder
die altkirchlichen Bekenntnisse noch die Bibel selbst sind eine
derartige Instanz, deren Entscheidung einfach anzurufen wire.
Denn gerade um ihre Auslegung und ihr rechtes Verstehen
geht die eigentliche Auseinandersetzung. Und es gibt nieman-
den, der maligeblich entscheiden konnte, was anzuerkennen ist.

Statt der Anerkennung einer entscheidenden Lehrinstanz
gibt es fiir den evangelischen Theologen nur die nie abgeschlos-
sene Arbeit an der Sache, die in voller Freiheit geschehen muf.
Diese Freiheit ist nicht gegen Gott, sondern von Gott; sie gehort
zu der schopfungsméiligen Wiirde des Menschen und folgt aus
der Gotteskindschaft im Glauben. Fiir diesen ist ja nicht eine
vorgegebene Lehre bindend, sondern einzig das maligebend,
was ihm in der vom freien Walten des Geistes gewirkten Be-
gegnung mit Gott an Erkenntnissen und Einsichten zuteil wird.

3. In der evangelischen Theologie und Kirche mufl Lehr-
freiheit herrschen, weil kirchliche Lehren und Dogmen keine
grollere Giiltigkeit beanspruchen kénnen als die in freier For-
schung gebildeten Ansichten eines Theologen von heute. Wie
man niemanden auf dessen Theologie verpflichten wird, kann
man auch niemanden auf frithere Theologien verpflichten, die
sich in bestimmten Lehren und Dogmen Ausdruck verschafft
haben. Warum sind sie nicht verbindlich?

Dogmatische Lehrbildung ist oft fragwiirdig. Fast wire das
Heidenchristentum in der Person des Paulus von der Jeru-
salemer Urgemeinde abgelehnt worden; umgekehrt hatte es die
heidenchristliche Mehrheit spéter leicht, das Judenchristentum
fiir héretisch zu erklidren. War es jedoch sachlich richtig? Es
ist doch beklemmend, zu beobachten, wie dann die Kirchen-
viiter das Geheimnis des «Gott war in Christoy zerfasern, in
logischen und rechtlichen Definitionen entschleiern und in fast
mathematisch genaue Formeln pressen.

Dogmatische Lehrbildung ist zeitbedingt und zeitgebunden.
Was die Verkiindigung der im Alten Testament angegriffenen
«falschen Propheten» verderblich macht, ist ihr zeitloser Dog-
matismus. Liést man sie aus der geschichtlichen Situation, so ist
wenig gegen sie einzuwenden; doch das Bedenkliche liegt ge-
rade darin, daB sie von «zeitlosen Wahrheiteny ausgehen, an-

18



274 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

statt nach der konkreten Botschaft fiir die gegenwirtige Stunde
zu fragen. Martin Buber hat es ganz richtig gesehen: «Chanania
ist kein Liigner, er sagt die Wahrheit, die er weil... Jesaia
hatte Gottes Willen verkiindigt, Assurs Joch vom Halse Judas
weg zu zerbrechen (10, 27). Daraus schlieft Chanania, Gott
habe versprochen, das Joch Babels zu zerbrechen; denn die
Lage ist doch die gleiche. .. Fiir ihn war Gott ein prinzipien-
treuer Mann, der sich durch sein Jesaia gegebenes Versprechen
festgelegt hatte... Chanania weill nicht, dafl es... eine ganz
andere Geschichtsstunde gibt. Er weill nicht, daB es Schuld
gibt, Schuld, durch die man die Aufgabe einer Stunde ver-
sdumt; darum weill er nicht, daBl etwas, was war, nun nicht
mehr ist.» *

Dogmatische Lehrbildung setzt meist die Annahme voraus,
daB die eigene Lehre absolut und fiir alle richtig ist. Aber ein
derartiger objektiver Absolutheitsanspruch 1463t sich schwer-
lich rechtfertigen. ** Kiner religiosen oder theologischen Lehre
kann man nur relative Giiltigkeit zuschreiben; sie gilt nur dort,
wo jemand sie fiir sich selbst als richtig anerkennt und sich zu
ihr bekennt.

Dogmatische Lehrbildung ist endlich nicht abgeschlossen.
Das Konkordienbuch war der grofle Irrtum der sich bildenden
lutherischen Orthodoxie. Es beruht auf der Annahme, die Be-
kenntnis- und Lehrbildung sei abgeschlossen und die Refor-
mation ein historisches Ereignis, das einen neuen und nun-
mehr erreichten Zustand heraufgefiihrt habe. Zu den Folgen
dieses Irrtums zdhlen die Verfestigung der Orthodoxie und das
Hinausdringen des Pietismus aus der Kirche statt deren Wei-
terbildung. Tatséchlich ist die Reformation in theologischer
Sicht keine abgeschlossene geschichtliche Periode, sondern ein
unaufhérlicher Vorgang und eine stindige Aufgabe. Darin liegt
die Berechtigung der Barmer theologischen Erkldrung von
1934 als eines neuen Bekenntnisses.

Wie sehr die Dinge stindig im Werden und in Bewegung
sind, zeigen neue Erkenntnisse und eine verdnderte Proble-
matik in der Theologie. So befindet sich die Auffassung des
Verhéltnisses von Bibel und Tradition in einer Wandlung.

28 M. Buber, Falsche Propheten: Die Wandlung 2 (1947), S. 277-281.
22 Vgl. G. Mensching, Toleranz und Wahrheit in der Religion (1955).



in der evangelischen Theologie und Kirche 275

Meist stellte man es so dar, dafl die katholische Lehre Bibel und
Tradition in gleicher Weise achte und gelten lasse, wobei prak-
tisch der Tradition groflere Bedeutung zukomme, wéhrend sich
die evangelische Theologie an die Lehre von der alleinigen
Geltung der Bibel gebunden wisse. Nun stellt sich aber als Er-
kenntnis der kritisch-wissenschaftlichen Bibelforschung her-
aus, daB der Unterschied zwischen Bibel und Tradition viel-
leicht gar keinen Gegensatz einschlielit, weil die Bibel selbst
das Ergebnis einer Uberlieferungsgeschichte ist. Die Tradition
ist dlter als ihre schriftliche Niederlegung in der Bibel und hat
erst allméhlich ihre jetzige Gestalt gewonnen. Ebenso sind die
biblischen Biicher inhaltlich von vielerlei Traditionen bestimmt,
die sie aufgreifen und die teilweise sehr altes Gut sind; es fragt
sich dann, wie Offenbarung und Tradition sich zueinander
verhalten. Das sind allerdings keine dogmatischen Sitze, son-
dern historisch-kritische Erkenntnisse.? Aber immerhin er-
geben sich daraus wichtige Folgerungen und Fragen, die nicht
aus einer starren Lehrbindung heraus behandelt werden kén-
nen, weil diese Lehre sich als unzulidnglich erwiesen hat.

Noch eine Einzelheit aus dem Leben und Wirken Jesu sei
genannt, auf die neues Licht fillt. ¢ Die Wunder Jesu galten
stets als ein Scheidepunkt fiir <gldubigy und <ungldubigs. An

25 Auf die ebenfalls wichtige Rolle der Tradition in der evangelischen
Kirche hat G. Ebeling, Die Geschichtlichkeit der Kirche und ihrer Ver-
kiindigung als theologisches Problem (1954), hingewiesen.

26 An einer Stelle erweitert sich die Frage nach der Bedeutung der
Tradition sogar zur Frage nach dem Ursprung des christlichen Glaubens
iiberhaupt. Die in den letzten Jahren am Toten Meer gefundenen sog.
Qumran-Texte enthiillen allmihlich die Theologie und das Leben einer
essenischen oder den Essenern nahestehenden jiidischen Gemeinde. Manche
ihrer Auffassungen, Grundsétze und Ordnungen begegnen sich merkwiirdi-
gerweise bei Johannes dem T#ufer, Jesus und der Urgemeinde wieder.
Welche Beziehungen bestehen zwischen ihnen allen? Die alte Behauptung,
daB Jesus aus den Kreisen der Essener komme, erscheint pldtzlich nicht
mehr als ganz so abwegig, wie man sie beurteilt hat. Sie trifft wahrschein-
lich auch jetzt nicht ohne weiteres zu; denn trotz mancher Ahnlichkeiten,
die sicher auf der Ubernahme essenischer Traditionen beruhen, bestehen
zugleich tiefere Unterschiede, die man freilich erst wieder sorgsam bestim-
men mull. Vgl. den lehrreichen Versuch von K. Schubert, War Jesus ein
Essener?: Wort und Wahrheit 11 (1956), S. 687-697. Es wird noch mancher

Arbeit bediirfen, bis ein klares Bild erreicht ist und verhindert wird, dal
essenische Traditionen als christliche Grundlehren ausgegeben werden.



276 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

einer Stelle wird diese Etikettierung durchbrochen, zugleich
aber eine Gruppe von Wunderheilungen der dogmatischen Ver-
wendung entzogen.?* Im Neuen Testament heillen bestimmte
Kranke \empoi, und dieses Wort wird durchweg mit « Aussit-
zigey 1ibersetzt. Dieselbe Krankheit heilit im Hebrdischen
zara‘at, «Schlagy, und wird in Lev. 13 eingehender beschrieben.
Sie ist aber durchaus nicht das, was wir Aussatz oder Lepra
nennen, sondern eine Hautkrankheit (Vitilligo). Von ihr ist
bekannt, dal} sie durch eine starke seelische Krschiitterung im
Augenblick der Begegnung geheilt werden kann. Im Neuen
Testament ist es die Begegnung der durch ihre Krankheit und
die durch sie bewirkte Absonderung von der Gemeinschaft
Bedriickten mit der Person Jesu.

Derartige Erkenntnisse zeigen, dall es keine abgeschlossene,
iiberzeitliche und absolut giiltige Liehre geben kann, weil je-
denfalls grundsitzlich die Méglichkeit besteht, dall eine Liehre
durch neue Funde odér Einsichten ins Wanken geraten kann
und dann diejenigen gerechtfertigt werden, die diese Lehre
einmal bestritten haben und deswegen verurteilt worden sind.
So vollzieht sich eigentlich stéindig eine «Rehabilitierung der
Ketzer». *® Seitdem Gottfried Arnold in seiner «Unparteiischen
Kirchen- und Ketzerhistories (1691) viele von der Kirche Aus-
gestollene in das Licht urchristlichen Denkens und Lebens
geriickt hat, sind immer wieder «Ketzers von jahrhunderte-
alten Vorwiirfen gereinigt worden — nicht nur von evangeli-
schen, sondern auch von katholischen Theologen. Unter diesen
«Rehabilitierteny befinden sich Marcion, Origenes, Pelagius,
Nestorius und Meister Eckhart.

4, In der evangelischen Theologie und Kirche mufl Lehr-
freiheit herrschen, weil es Freiheit zur neuen Interpretation
der Tradition geben mull. Wenn ich von der Entdeckung der
Rolle der Tradition fiir die Bibel sprach, so ist das dahin zu
ergiinzen, dall die jeweilige Interpretation und Anwendung der
Tradition ebenso wichtig ist wie diese selbst. Gewdhnlich wird
eine vorgeformte und vorgegebene Tradition nicht einfach
iibernommen, sondern in der Ubernahme zugleich neu interpre-

27 1, Kohler, Der hebridische Mensch (1953), S. 42-44.
28 F. Heiler, Alfred Loisy (1947), S. 9-15.



in der evangelischen Theologie und Kirche 277

tiert. Das exegetische Problem der biblischen Texte ist nicht
ein einfaches, sondern ein doppeltes: Tradition und Interpreta-
tion, Uberlieferung und Deutung.

Es gibt im Alten Testament einige Traditionen, die sich auf
Grund von Glaubenserfahrungen gebildet haben und grund-
legende Bedeutung besitzen: der Vitergottglaube, die Heraus-
fihrung aus Agypten, die Sinaioffenbarung, der Glaube an
einen Schopfer von Himmel und Erde. Sie werden in verschie-
dener Weise immer von neuem interpretiert, entfaltet und aus-
gestaltet. Dann setzt sich schopferisch Neues mit den Tradi-
tionen auseinander, gleicht sich ihnen an und pafit sich selbst
das Uberlieferte an, wobei die Bedeutung des Ubernommenen
oft génzlich verindert wird. Dieser Vorgang wiederholt sich
ein um das andere Mal. Dazu treten fremde Traditionen, die
aufgenommen und mittels Interpretation angeeignet werden:
Mythenmotive werden profanisiert oder historisiert; das ka-
suistische Recht wird so sehr assimiliert, da es schliefilich
als Gottes Wille gilt; die kultischen Bréuche und Feste der Ka-
naander werden auf die eigenen Heilserfahrungen bezogen;
sogar die rational-optimistische Weisheitslehre wird mit dem
Jahweglauben verbunden.

Solche Freiheit zur Interpretation der Tradition, die sich
mit einer Lehrbindung nicht vereinbaren lafit, mull — wie im
Alten Testament — auch in der Gegenwart bestehen. Wie es
in der Bibel geschieht, muf} heute jede Gegenwart nach je ihrer
Interpretation der biblischen Uberlieferung suchen, um eine
Antwort auf ihre Fragen und No6te zu erhalten.

Bei diesem Verfahren ist es unvermeidlich, dafl Einsicht
und Erkenntnis verschieden sind. So verhélt es sich schon im
Alten Testament. Wir finden in ihm mehrere abweichende Be-
urteilungen des Konigtums. Wir finden ebenso verschiedene
Stellungnahmen gegeniiber der Vergeltungslehre. Ahnlich wird
es sich bei der Neuinterpretation der Bibel stets verhalten.
Man muf} diese Verschiedenheiten nur nicht unterdriicken, son-
dern sie zusammenschauen, wie es John Milton ausgefiihrt
hat: **

20 J. Milton, Areopagitica. A Speech for the Liberty of Unlicenc'd
Printing, to the Parliament of England (1644).



278 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

Beim Bau des Tempels war es notwendig, dall einige den Marmor
brachen, andere ihn bearbeiteten und wieder andere Zedern fillten. So
mull es auch ungestiime Médnner geben, die nicht lange iiberlegen konnen,
wie viele Spaltungen und Zergliederungen im Steinbruch und am Holz
notwendig sind, bevor das Haus Gottes gebaut werden kann. Nicht alle
kunstvoll aneinandergefiigten Steine kionnen auch zu einer Einheit ver-
schmolzen werden. In dieser Welt kann alles nur aneinandergereiht wer-
den. Die Teile des Baues konnen nicht alle die gleiche Form haben. Voll-
kommenheit besteht ja darin, dafl sich aus vielen mittelmiéifigen Verschie-
denheiten und briiderlichen Uniihnlichkeiten das schine und anmutige
Ebenmall ergibt, das nachher am ganzen Gebdude und an der Struktur
gerithmt wird.

I11. Die theologische Wissenschaft und der Theologe.

1. Jede Generation mull nach je ihrer Interpretation der
biblisch-christlichen Tradition suchen, die Botschaft der Bibel
erforschen und in Beziehung zum gegenwirtigen Leben setzen.
Diese Arbeit vollzieht sich vornehmlich mittels der theologi-
schen Wissenschaft. Was ist in diesem Zusammenhang iiber
sie zu sagen?

Es ist ein unaufgebbarer Grundsatz der evangelischen
Theologie, daBl es keine besonderen theologischen Forschungs-
methoden gibt. Theologie wird nicht mit Glauben oder Frommig-
keit betrieben; sie hat nicht mit der Glaubenserkenntnis zu
forschen oder nur die im Glauben selbst liegende Denkarbeit
zu vollziehen. Sie ist keine Funktion der Kirche, sowenig wie
die Rechtswissenschaft eine Funktion der Rechtsprechung
und der Gerichte ist. Theologie ist nicht durch besondere Me-
thoden bestimmt, sondern — wie die anderen Wissenschaften
— durch ihren Gegenstand. Sie fragt danach, was die wissen-
schaftliche Betrachtung iiber die fiir den Glauben grundle-
gende Existenz und Offenbarung Gottes zu sagen hat und wie
es um uns und unsere Existenz, ja um die ganze Wirklichkeit
der Welt angesichts solcher Existenz und Offenbarung Gottes
steht.

Die dazu verwendeten Methoden sind die aller Wissen-
schaft gemeinsamen. Da die theologische Wissenschaft keine
anderen Voraussetzungen als die iibrige Wissenschaft aner-
kennen kann, sucht sie die Geschichte des christlichen Glau-



in der evangelischen Theologie und Kirche 279

bens und ihre Quellen nach den allgemeingiiltigen wissenschaft-
lichen Grundsétzen zu erhellen. Schon diese historisch-kriti-
sche Forschung gehort zur wissenschaftlichen Theologie, so
dafB Theologie nicht einen zweiten und anderen Teil der Arbeit
nach dem historischen Erkennen bildet. Theologie ist weder
eine besondere Art christlicher Verkiindigung noch erbauliche
Rede, sondern ein Vorgang, der sich von Anfang bis zu Ende
nach den allgemein geltenden wissenschaftlichen Grundsitzen
vollzieht.

So gewill die grofle Geschichte der Entstehung der Bibel
und des christlichen Glaubens mit seinen verschiedenen Ab-
wandlungen den Betrachter mit Bewunderung erfiillen mag,
so gewill handelt es sich um einen historischen Vorgang, der
zahlreiche Probleme aufwirft. Die Theologie hat diese Pro-
bleme zu priifen. Sie kann es nur, indem sie sich allein der
Strenge der wissenschaftlichen Methode unterwirft und jede
andere dullere Bindung ablehnt.

Die Theologie mull radikal fragen, nicht aber vorweg ge-
wullte Antworten blof beweisen wollen. Sie ist nicht einem
Dogma verpflichtet, sondern dem Erforschen der Wahrheit
und dem Lehren der erforschten Wahrheit. In entsprechender
Abwandlung gilt fiir sie der Satz eines Atomforschers: «Unsere
erste Pflicht als Wissenschaftler ist es, die Wahrheit festzu-
stellen, und unsere Verantwortung gegeniiber der Menschheit
geht dabei iiber alle Treueverpflichtungen gegeniiber einem
Staate hinaus.» *® Ja sie mul} ihre Verpflichtung ernster nehmen
als viele Atomwissenschaftler, die — unbekiimmert um die
Folgen — im Auftrage des Staates sich mit dem befaliten, was
technisch reizvoll («technically sweet») erschien, dabei aber
durch eine iiberméchtige Erfindung geblendet waren, sich auf
die schwere Verantwortung nicht vorbereitet hatten und dem
ruinierenden Einflufl des Ruhmes erlagen. 3

Nach dem allen mul} die Selbstindigkeit der theologischen
Arbeit in voller Freiheit gewahrt bleiben. Sie bedeutet keine
falsche Distanzierung von der Kirche, sondern ist der echte
Wahrheitsdienst, den die Theologie der Kirche zu leisten hat.
Die theologischen Lehrer tiben mit solchem Dienst auch eine

30 H. J. Bhabha, Prisident des Atomkongresses Genf 1955.
31 R. Jungk, Heller als tausend Sonnen (1956), S. 302 f.



280 G.Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

eigentlich kirchliche Frunktion aus, die die evangelische Kirche
ihrem Wesen nach nicht entbehren kann.

2. Die dargelegte Auffassung der Theologie als Wissen-
schaft zieht zwei Folgerungen nach sich. Die eine besteht
darin, die Biirde des Wissens zu tragen, ohne das Opfer der
inneren Wahrhaftigkeit zu bringen. Von der Biirde der Wis-
senschaft hat Richard Simon, der Vater der biblischen Literar-
kritik, mit Recht festgestellt: ** «Eine ungliickliche Gelehrsam-
keit ist es, zu wissen, was viele nicht wissen; aber eine noch
viel ungliicklichere ist es, das zu wissen, was alle nicht wis-
sen.» Gerade angesichts dessen kann der Theologe niemals das
sacrificium intellectus bringen, die innere Wahrhaftigkeit
opfern und die vielleicht schmerzlich errungene Uberzeugung
preisgeben. Niemals kann er das Nein zur erkannten Wahrheit
und das Ja zu herkémmlichen, aber als falsch erkannten An-
sichten und Lehren sprechen. Diese Weigerung ist in der Wis-
senschaft begriindet und nicht ein Merkmal persénlichen
Starrsinns. *

s gibt noch eine weitere wichtige Folgerung fiir die theo-
logische Wissenschaft. Von ihr spreche ich zweckmilig mit
den Worten des Neutestamentlers Martin Dibelius:

Hypothesen sind notwendig — sie nehmen in den Geisteswissenschaf-
ten die Stelle ein, die in den Naturwissenschaften dem Experiment zu-

32 R. Simon, Lettres choisies, 4 (1730), S. 154 f.

33 Daher geht es nicht an, aus solcher Weigerung rechtswirksame
Folgen fiir den Wissenschaftler herzuleiten und durchzusetzen. Vgl. Thie-
me (Anm. 11), S.243: «Wissenschaftsfreiheit bedeutet zugleich Freiheit
von jeglicher Mafliregelung. Das gilt sowohl fiir das Strafverfahren als
auch fiir das Disziplinarverfahren, als auch fiir die Verwaltung.» Es gibt
nur den Weg, neue und abweichende Ansichten ebenso wissenschaftlich
genau zu iiberpriifen und auf ihre Richtigkeit hin zu untersuchen. Andern-
falls geht man einen sehr bedenklichen Weg. Auf einen der sich ergebenden
Nachteile hat J. St. Mill, On Liberty (1859), hingewiesen: «Wer vermag zu
ermessen, was der Welt in all den Fdllen verlorengeht, wo sich ein hervor-
ragender Intellekt mit einem #ingstlichen Charakter verbindet, so dall der
Betreffende nicht wagt, den kiihnen und neuartigen Weg, auf den sein
eigenes Denken sich begeben hat, unerschrocken zu Ende zu gehen, aus
Furcht, zu einem Denkergebnis zu gelangen, durch das er seiner Umwelt
als religioser oder moralischer Ketzer erscheinen miifite?»

32 M. Dibelius, Wozu Theologie? (1941), S. 57.



in der evangelischen Theologie und Kirche 281

kommt. Aber damit ist der Wissenschaft auch eine kostbare Freiheit zu-
gesprochen, an die man sich nicht immer erinnert: die Freiheit zu irren.
Viele Wege miissen griindlich begangen werden, bis man gewahrt, daB
sie Holzwege sind, die nirgendwohin fithren. Sie diirfen nur... nicht mit
dem Ruhmestitel gesicherter «Frgebnissey ausgestattet werden... Den
forschenden oder an fremder Forschung teilnehmenden Menschen beherrscht
ein nie ruhender und nie Ruhe gebender Drang zu immer erneutem Durch-
denken und Durchprobieren. Der Wunsch, zu erkennen, leitet ihn von
einem Versuch — einer Geschichtskonstruktion etwa oder einem Gedanken
— zum anderen, auch wenn nicht relative Gewillheit, sondern nur ver-
minderte Ungewillheit das Ergebnis ist.

Mit dieser Freiheit zu irren ist eine Verpflichtung verbun-
den: Man mul} bereit sein, sich durch die weitere Forschung
berichtigen zu lassen. Auch wenn die Wissenschaft irrt, ge-
schieht es, um der Wahrheit niherzukommen. Ist dies das ei-
gentliche Ziel, so ist damit zugleich gegeben, dall die Wissen-
schaft sich selbst ohne Aufhéren priift und verbessert. Und
nur derjenige dient ihr und dem Erforschen der Wahrheit wirk-
lich, der sich ganz in diesen Vorgang des Suchens, Irrens und
Findens hineinnehmen 146t. Aullere Bindungen und Mafnah-
men sind dabei nicht allein iiberfliissig, sondern stéren auch
den ganzen Prozef. *

Es sollte deutlich sein, daf} die dargelegte Auffassung kei-
neswegs Willkiir oder schrankenlosen Subjektivismus bedeutet.
Sie meint nicht, dafl jeder glauben und lehren kann, was ihm
beliebt. Die Personlichkeit des Menschen ist durch die Refor-
mation nicht «selbstherrlichy geworden, wohl aber «selbstver-

35 Beispielhaft fiir die Verbindung beider Folgerungen — des Behar-
rens auf der eigenen Uberzeugung mit der Bereitschaft zur Korrektur
durch die weitere Forschung — ist die Auffassung von Alfred Loisy in dem
personlichen Vorbehalt zu seiner Unterwerfungserklarung am 16. 12. 1903,
nach Heiler (Anm. 28), S. 62: «Ich behalte mir das Recht meines Gewissens
vor, und ich verstehe unter der Verneigung vor dem durch die heilige
Kongregation ... gefillten Urteil nicht eine Preisgabe oder Zuriicknahme
der Meinungen, die ich in der Eigenschaft als Historiker und Exeget ver-
treten habe. Ich schreibe diesen Meinungen nicht eine Gewillheit zu, die
in ihrer Higenart nicht enthalten ist; wie ich wihrend vieler Jahre der
Arbeit nicht aufgehort habe, sie nach Krédften zu vervollstindigen und
zu verbessern, so bin ich gewill, dafl sie durch mich selbst oder durch
andere in der Zukunft erginzt oder verbessert werden. Aber bei dem
gegenwiirtigen Stand meiner Kenntnisse und bis zu einer umfassenderen

und griindlicheren Information sind sie die einzige Form, unter der ich
mir die Geschichte der heiligen Biicher und der Religion vorstellen kann.»



282 G. Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

antwortlichy. *® Die Zeit des «credo quia absurdumy ist end-
giiltig vorbei. Es geht um die eigene verantwortliche Uber-
zeugung und um die Vertretung des als wahr Erkannten ohne
dulleren oder inneren Zwang. Die Theologen sind zudem Nach-
folger des Petrus, wenn sie nicht nur irren, sondern auch wie-
der umkehren diirfen. Man muf} aber zugleich sagen, dal} sich
tiefer christlicher Glaube und wissenschaftlich-theologische
Forschung in einem Menschen vereinen kénnen. Der Glaube,
der der menschlichen Existenz eine unerschiitterliche Gewil-
heit verschafft, bildet die Grundlage. Von ihr ausgehend kann
der Mensch die Ungewillheit des Erkennens ertragen, weil er
seines Gottes in ganz anderer Weise gewil ist.

3. Unabhéngig von einer solchen personlichen Verbindung
von Glauben und Wissenschaft ist zum Schlufl noch ein beson-
derer Hinweis erforderlich. Nicht nur Wissen und Denken des
wissenschaftlichen Theologen sind mit seinem Gegenstand ver-
bunden, sondern seine ganze Existenz, die vom Forschen er-
griffen wird und sich dem Erforschten geméil zu wandeln be-
reit sein mull. Diese existentielle Verflechtung wirkt sich nach
zweil Seiten hin aus.

Dem Dringen auf Sachlichkeit widerspricht nicht das Vor-
handensein und die Bedeutung der existentiellen Voraussetzun-
gen im Forscher. Gewil} sind die einzelnen Wissenschaften im
Laufe des 19. Jahrhunderts in steigendem Mafle in den Bann
eines Positivismus geraten, der nur die reine Erfahrungswirk-
lichkeit gelten lieB und als Grunderfordernis der Wissenschaft
die Voraussetzungslosigkeit erkléirte. Die Uberwindung dieser
Auffassung erfolgte auf dem Boden der Erkenntnistheorie; sie
wies nach, dafl der Forscher, wenn er schon keine Vorausset-
zungen hat, doch mit seiner Existenz selbst eine grundlegende
Voraussetzung ist. Im Geschichtsbild des Historikers wirkt
sich das tiefgreifend aus; im geistigen Verstehen iiberhaupt
ermoglicht es, dafl ein lebendiges Band den Forscher mit seinem
Gegenstand verkniipfen kann. Nicht zuletzt weill die Natur-
wissenschaft heute, dafl der Gegenstand der Forschung durch
die Person des Beobachters beeinflullit wird. Das gilt ebenso
fiir die Theologie. Ungeachtet der Sachlichkeit der methodi-

36 (3. Ritter, Die Weltwirkung der Reformation, o.J., S. 74 ff.



in der evangelischen Theologie und Kirche 283

schen Arbeit und der Nachweisharkeit oder Uberpriifbarkeit
der Ergebnisse wirkt sich die Existenz des theologischen For-
schers auf seinen Gegenstand aus, der dadurch sogleich in ein
bestimmtes Licht riickt. Die Botschaft des biblischen Glaubens
erscheint anders, wenn man sie von einem Standpunkt aus be-
trachtet, der sich auf der Linie prophetische Theologie —
Neues Testament — reformatorisches Christentum befindet, als
wenn man sie vom Standpunkt des rabbinisch-talmudischen
Judentums oder des dialektischen Materialismus aus sieht.

Diese Sachlage wire unbefriedigend, wenn sich nicht je und
dann der umgekehrte Vorgang ereignete — der erforschte
Gegenstand also die Existenz des Forschers beeinflullt und
dndert. Gerade die biblische Botschaft ist ihrem Ursprung nach
ein Anruf, der eine Antwort erwartet; eine Forderung, die an-
genommen werden will. Die menschliche Existenz ist durch das
personhafte Gegeniiber zu dem anrufenden und fordernden
Gott bestimmt; nur in diesem personhaften Verhéltnis vermag
sie sich recht zu erfassen und recht eigentlich sie selbst zu
werden. Das gleiche gilt fiir das Verstehen der biblischen Bot-
schaft. Sie erschlieffit sich nur dort, wo der theologische For-
scher bereit ist, sich in der gleichen Weise zu verstehen, wie es
in der biblischen Botschaft der Fall ist: als Gerufener und Ge-
forderter, der im personhaften Gegeniiber zu Gott seine mensch-
liche Existenz sich formen laBt. Indem er sich um das sach-
liche Verstehen der biblischen Botschaft bemiiht, wird zu-
gleich eine personliche Saite in ihm angeschlagen und die
Frage nach der Bedeutung des Erforschten fiir das eigene Da-
sein wach.

An diesem Punkt steht der Theologe vor der grundlegenden
FEntscheidung, ob er sich dem Anspruch des von ihm erforsch-
ten Gegenstandes stellen will oder nicht. s fragt sich, ob er
bereit ist, sein Daseinsverstindnis kritisch zu priifen und es
durch ein besseres und dem géttlichen Willen geméferes er-
setzen zu lassen. Es fragt sich, ob er sich durch den erforsch-
ten Gegenstand selbst erforschen und befragen lassen, ob er
dessen Anspruch héren und ernst nehmen und ob er seine
Existenz daran binden will.

Damit stoflen wir auf die alte Erkenntnis, dall echte Freiheit
mit einer gleichzeitigen inneren Gebundenheit verkniipft ist.



284 G.Fohrer, Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung

Es scheint mir, dal Rudolf Bultmann diesen Zusammenhang
vorbildlich ausgedriickt hat, wenn er darlegt: *

...dall echte Freiheit etwas anderes ist als das willkiirliche Belieben,
jeweils gerade das zu tun, wozu im Augenblick Lust oder Leidenschaft
treiben. Denn solche Freiheit wiire nur Scheinfreiheit, in Wahrheit aber
Abhéngigkeit von dem, was jeweils die Lust und die Leidenschaft reizt,
was jeweils die Tat motiviert. Echte Freiheit ist aber gerade die Freiheit
der Distanz gegeniiber dem jeweils Motivierenden, die Freiheit im Augen-
blick als die I'reiheit dessen, der als er selbst iiber dem Andrang der Moti-
vationen steht. Solche Ireiheit ist aber nur moglich, wenn das Handeln
von einem die jeweiligen Augenblicke iiberragenden Motiv bestimmt ist,
d.h. von einem vépo¢ — einem voéuog freilich, den der Mensch in seinem
Recht versteht und bejaht, durch dessen Erfiillung er gerade das verwirk-
licht, was er als er selbst eigentlich sein mufl und will in der Einheit und
Konstanz seines Wesens —, von einem véuog also, durch den er zu sich
selbst gebracht wird, durch den er er selbst wird. Freiheit, dem urspriing-
lichen Wortsinn nach primiir I'reiheit von, ist wesenhaft also immer auch
Freiheit zu — zu dem, was das Gesetz, das ich als mein Gesetz erkenne,
fordert, also letztlich Freiheit zu mir selbst.

Echte Freiheit gibt es nur in der Bindung an dasjenige, was
uns befreit, d. h. an den vopog der gottlichen Gnade. Deswegen
geht es nicht um Lehrfreiheit oder dogmatische Bindung, son-
dern um Lehrfreiheit auf Grund der inneren Gebundenheit des
Theologen an die Erfahrung der gottlichen Gnade, die ihm
wirkliche Freiheit schenkt. Sie befreit ihn von der schuldhaften
Vergangenheit und macht ihn frei zur Offenheit gegeniiber der
Zukunft. Sie befreit ihn von der Verstrickung in blofle Tradi-
tionen und von der dullerlichen Anerkennung kirchlich-theo-
logischer Formulierungen; sie befreit ihn aus dem engen theo-
logischen Gehéduse, das Jahrhunderte geschaffen haben. Sie
macht ihn frei zur Offenheit gegeniiber der biblischen Bot-
schaft, dem Anliegen der anderen christlichen Konfessionen
und dem unendlich weiten Geistesleben der gesamten Mensch-
heit. Sie macht ihn frei dazu, in unserer gewandelten Welt
neue Wege einzuschlagen und auf neue Krifte hinzuweisen,
die entbunden werden konnen, damit der christliche Glaube
seine lebensvolle Wirkung in den Auseinandersetzungen unse-
rer Tage erneut erweisen kann.

Wien. Georg Fohrer.

37 Bultmann (Anm. 16), S. 275 {.



	Das Problem von Lehrfreiheit und dogmatischer Bindung in der evangelischen Theologie und Kirche

