Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 4

Artikel: Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse
Autor: Rissi, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878952

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 13 Heft 4 Juli-August 1957

Das Judenproblem
im Lichte der Johannesapokalypse.

Antrittsvorlesung an der Universitit Basel am 29. Juni 1956.

In seiner Rede am Zionistenkongrell am 1. Aug. 1929 hier
in Basel hat Martin Buber den Sinn der jiidischen Existenz mit
folgenden Worten umrissen: «Zion ist mehr als Nation. Zionis-
mus ist Bekenntnis zu einer Einzigkeit. Zion ist kein Gattungs-
begriff wie Nation oder Staat, sondern ein Name, die Bezeich-
nung fiir etwas Einziges und Unvergleichliches..., ein Name
fiir etwas, was werden soll...: Der Anfang des Koénigtums
Gottes iiber alles Menschenvolk.» * Es geht also nach diesem
jidischen Denker in der Judenfrage nicht nur um «ein ver-
schlepptes Stiick Mittelalter, mit dem die Kulturviélker auch
heute noch nicht fertig werden konnten», wie Theodor Herzl in
seinem Buch iiber den «Judenstaaty 1896 schrieb 2, sondern um
eine grundlegende theologische I'rage. Es ist die Frage nach
dem Wesen und dem Recht der «Einzigkeity Israels und seiner
geheimnisvollen Uneinreihbarkeit in politische, soziale und
kulturelle Kategorien, der gottlichen Auserwihlung zu einer
menschheitlichen Aufgabe fiir die Zukunft.

Als solche theologische Frage ist das Judenproblem schon
im Neuen Testament erkannt und von seinen geschichtstheo-
logischen Voraussetzungen her beantwortet.* Wer die Theo-
logie und besonders die Iischatologie des Urchristentums unter-
sucht, hat keine Mdéglichkeit, an diesem brennenden Problem
der jiidischen Existenz vorbeizusehen. Das gilt in besonderem
Male auch von der Untersuchung der Johannesapokalypse.

1 M. Buber, Kampf um Israel. Reden und Schriften (1933).

2 Th. Herzl, Der Judenstaat (1896).

3 Vgl. besonders die schone Studie von G.Schrenk, Die Weissagung
iiber Israel im Neuen Testament (1951); iiber das Judenproblem in der
Apk. S. 37 ff.; L. Goppelt, Christentum und Judentum im ersten und zweiten
Jahrhundert (1954).

16



242 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

Ich méchte nun zu zeigen versuchen, wie stark dieses Buch
am Judenproblem interessiert ist und daf sich von seiner Ver-
arbeitung der Judenfrage her Wesentliches sagen 140t iiber die
bis in die jiingste Diskussion hinein nicht zur Ruhe gekom-
mene Frage der literarischen und theologischen Einheitlichkeit
des Buches. *2 Ein Resultat der Untersuchung vorwegnehmend
konnen wir ndmlich feststellen, daf die Behandlung der Juden-
frage durch die Johannesapokalypse durchaus eindeutig und
einheitlich ist.

1.

Um das Problem, das uns hier beschéftigt, zu Gesicht zu
bekommen, untersuchen wir zunéchst zwei Stellen aus den Ge-
meindebotschaften. Zwei der sieben kleinasiatischen Gemein-
den, denen die Apokalypse zuvoérderst gewidmet ist, haben
offenbar besonders unter Anfeindungen durch die Judenschaft
ihrer Stddte gelitten: Smyrna und Philadelphia (2, 9; 3, 9).
Seiner Gemeinde in Smyrna verkiindet der Christus: «Ich
kenne die Lésterung derer, die sich selbst Juden nennen und
es nicht sind, sondern des Satans Gemeinde.» (anz &hnlich
die Botschaft an Philadelphia: «Siehe, ich gebe von der Ge-
meinde des Satans, von denen, die sich selber Juden nennen
und sind es nicht, sondern liigen — siehe ich werde schaffen,
daBl sie kommen werden und sich niederwerfen vor deinen
Fiiflen und erkennen, dafl ich dich geliebt habe.»

Ziweifellos wird hier deutlich, daB ’lovdaiog fiir den christ-
lichen Apokalyptiker hochstes Ehrenpridikat bedeutet, das
der in Feindschaft gegen die christliche Gemeinde verharren-
den Judenschaft nicht gebiihrt. Die polemische Bezeichnung
1) guvaywyr) To0 catavd erschlieft den rechtméligen Anspruch,
den nach der Meinung des Apokalyptikers die wahre Juden-
schaft erheben darf, ndmlichf cuvaywyr To0 de00, die Gemeinde
Gottes zu sein. Die heilsgeschichtliche Préarogative, die mit
dem Begriff «Jude» verbunden ist, wird vom Apokalyptiker
durchaus ernst genommen und ihre Giiltigkeit auch fiir die
Gegenwart anerkannt. Denn dafl die Judenschaft der beiden

3a Vgl. W. Michaelis, Einleitung in das N.T', 2. Aufl. (1954), S. 306—312.



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 243

Stédte eigentlich nicht legitimiert ist, sich weiterhin den Ehren-
namen’lovdoaioizuzusprechen, rithrt nicht daher, daBl es diesen
Sonderanspruch in der Zeit der christlichen Gemeinde nicht
mehr gébe, sondern daher, dall die betreffenden Juden den
damit verbundenen Forderungen nicht geniigen. Der Apokalyp-
tiker scheidet also — &hnlich wie Paulus — den wahren
Juden mit der ihm zukommenden Heilsverheilung von dem,
der es nur in einem #dullerlichen Sinne ist. «Denn nicht der
ist ein Jude, der es dulerlich ist, sondern der ist ein Jude,
der es innerlich isty (Rom. 2, 28 £). Paulus unterscheidet 6 év
™ @avepw ‘lovdalog und 6 év T kpumtd ’lovdaiog. Wihrend je-
doch Paulus den Begriff des wahren Juden an die Gesetzes-
erfiillung bindet, spielt die Gesetzesfrage in der Johannesapo-
kalypse keine Rolle mehr. Es geht um die christologische
Frage. Der wahre Jude, der in Wirklichkeit mit Gott ver-
bunden ist, mul} ein williges Ohr haben fiir die Verkiindigung
des Christus, der in den Gemeindebotschaften spricht, der sich
als das geschlachtete Lamm, der gekreuzigte Herr in der Ge-
schichte seines Volkes geoffenbart hat. Die Apokalypse betont
in Zitaten von Gen.49,9 und Jes. 11,1, dall dieser Christus
als der Christus der Juden gekommen ist, 6 Néwv 6 & Thc QUM
lovda, 1) piZo Acvid. Die Ablehnung dieses Herrn und seiner
Gemeinde offenbart die ganze Tiefe der Verlorenheit, in welche
die Juden von Smyrna und Philadelphia geraten sind. Sie
haben sich aufgelehnt gegen Gott selbst und haben ihre Ehre,
Gottes auserwihlte Gemeinde zu sein, verkauft um den Preis
ihrer Selbstbehauptung der gottlichen Offenbarung gegeniiber.
Damit haben sie sich zur Satanssynagoge gemacht. Die Einzig-
artigkeit und Grofe ihrer Existenz enthiillt sich jetzt in dieser
grauenvollen Perversion ihrer gottlichen Bestimmung.

So beginnt dieses christuslose Judentum eine verhingnis-
volle Rolle im Thema Antichristus zu spielen: es «lidsterty die
Gemeinde des Christus.Bracenueivund Bhacpnuic umschreiben in
der Apokalypse die Sprache des Antichristus und seiner Tra-
banten. * Als Feind deréxk\noionund ihres Herrn hat das Juden-
tum seine Mission als Offenbarungstréiger Gottes verleugnet.

4 Apk. 13, 1. 5. 6; 16, 9. 11. 21; 17, 3. Zum Begriff: W. Beyer, Theol.
Wérterb., 1, S. 620 ff.



244 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

2.

Diese ganze Problematik des jiidischen Schicksals kommt
noch einmal zum Ausdruck in den eindrucksvollen Visionen
des 11. Kapitels, das wir nun in der gebotenen Kiirze zu be-
sprechen haben. In zwei sich eigenartig tiberblendenden Bildern
wird hier das Schicksal der Gottesstadt in der Endzeit ge-
schildert.

Mit einem Stab soll der Seher «den Tempel Gottes und den
Altar und die in ihm anbeteny messen. Der dullere Vorhof des
Tempelareals bleibt auBerhalb des abgesteckten Bezirkes. Das
bedeutet, daB er den Heidenvilkern preisgegeben ist, wie die
ganze heilige Stadt. Die Voélker werden die Stadt 42 Monate
lang mit Fiilen treten, d.h. entweihen. In der Stadt werden
nun aber wihrend dieser ganzen Zeit der Heiden zwei Zeugen
auftreten, die im Gewand der Bullprediger ihre prophetische
Botschaft ausrichten. «Diese sind die zwei Olbdume und die
zwei Leuchter, die vor dem Herrn der Erde stehen. Und wenn
ihnen jemand Schaden zufiigen will, wird Feuer aus ihrem
Munde quellen und ihre Feinde verzehren.y Sie werden also
Gerichtszeichen vollbringen und unbesiegbar bleiben, bis ihre
Zeit vollendet ist. «Diese haben Vollmacht, den Himmel zu
verschliellen, damit kein Regen falle in den Tagen ihrer Pro-
phetie, und sie haben Vollmacht iiber die Wasser, sie zu ver-
wandeln in Blut und das Land zu schlagen mit aller Plage,
so oft sie wollen.» So wird ihre Gerichtsgewalt mit Worten
aus den Elia- und Mosetraditionen geschildert. Ist dann ihre
Aufgabe erfiillt, ihre Zeit abgelaufen, wird das Tier aus dem
Abgrund, der Antichrist, sie bekimpfen und besiegen. Nach-
dem ihre Leiber 3% Tage zur Freude aller Erdbewohner un-
bestattet auf der Stralle liegen, die Zeugen also zutiefst er-
niedrigt sind, wird an ihnen das Wunder der Erweckung zu
neuem Leben nach KEz.37,5.10 geschehen. Mit Angst wird
die Stadt ihre Verwandlung wahrnehmen und sie zum Himmel
fahren sehen. Offenbar auf Grund einer #hnlichen Tradition,
wie sie Paulus in 1. Thess. 4 festhilt, erzéhlt die Apokalypse,
dafl die Zeugen eine Stimme vom Himmel horen, die ihnen
befiehlt, zum Himmel aufzusteigen, und dafB} sie bei ihrer
Himmelfahrt von einer Wolke umhiillt werden. Ein grofles



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 245

Erdbeben zerstort darauf den zehnten Teil der Stadt und totet
7000 Menschen, wihrend die Ubrigen Gott die Ehre geben.

Beide Bilder, das Bild des Tempels und das Bild der Zeu-
gen, sind miteinander unléslich verkniipft durch denselben Ort
und dieselbe Zeit der Handlung. Welche Gedanken stehen nun
hinter dieser seltsamen Bildersprache? In der Awuslegungs-
geschichte stehen sich meist zwei Meinungen gegeniiber. Viele
Exegeten sehen im 11. Kap. ein aus einer jiidischen Apokalypse
iibernommenes Stiick, das als Fremdkorper unverarbeitet im
Rahmen des christlichen Buches stehengeblieben sei, das die-
selbe jiidische Tradition wie 2. Thess. 2 enthalte (das Auf-
treten des Antichristus im Jerusalemer Tempel und das Kom-
men von Vorldufergestalten vor dem Erscheinen des Messias
und des Antichristus). Andere Ausleger glauben, dafl der Apo-
kalyptiker das Geschaute konsequent christlich gedeutet habe,
und mochten es vollig von seiner geschichtlichen und geo-
graphischen Verbindung mit Jerusalem — Israel 16sen. ® Beide
Deutungen scheinen mir Wesentliches nicht zu beachten oder
preiszugeben, was dem Apokalyptiker gerade als Christen
wichtig war.

Von Bedeutung fiir die Auslegung ist nun zunichst die
feste Verankerung der ganzen Vision in der heiligen Tempel-
stadt Jerusalem. Die von manchen Exegeten bis in neueste
Zeit verfochtene Annahme, der Apokalyptiker denke nicht an
Jerusalem, sondern an Rom ¢ scheitert am Hinweis auf die
Geschichte der Stadt im 8. Vers: «Wo auch ihr Herr gekreuzigt
wardy, und an der Berechnung der Einwohnerzahl, die fiir
das Jerusalem des 1.nachchristlichen Jahrhunderts ungeféihr
stimmt, nicht aber fiir Rom. So handelt also das 11. Kap. in
besonderer Weise vom geographischen und geistigen Zentrum
des Judentums, das in der jiidischen Apokalyptik auch in der
Mitte aller eschatologischen Hoffnungen steht.

a) Hinter dem ersten Bild, dem Messen des Tempels, hat
Wellhausen bekanntlich ein zelotisches Flugblatt aus der Zeit
der rémischen Belagerung vermutet, das die Hoffnung aus-

5 Vgl. z. B. W. Bousset in seinem Kommentar zur Apk. (1906), S. 324 f.;
R. H. Charles, The Revelation of St. John, 1 (1920), S. 279.

¢ Vgl. M. E. Boismard, L’apocalypse (1950), z.St.; Joh. Munk, Petrus
und Paulus in der Offenb. des Joh. (1950).



246 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

sprach, Tempel und innerer Vorhof wiirden im Augenblick
der hochsten Not dem feindlichen Ansturm trotzen konnen.?
Die Hypothese Wellhausens ist seither in der Awuslegungs-
geschichte mannigfaltig abgewandelt worden. Sie triagt aber
nichts bei zum Verstindnis des ganzen Bildes; denn es geht
hier gar nicht um die Tempelgebdulichkeiten. s ist ndmlich
zu beachten, daBl der Ausdruck «messe den Tempel Gottes
und den Altar und die darin anbeten» gar nicht an den Raum
denkt, sondern nur an die durch den Raum charakterisierte
Gemeinde, was dhnliche Wendungen beweisen: /| yij kai ol év adTi
katowkoOvteg 13, 12; odpavol kai oi év avtoig oknvoivreg 12, 12, Auch
hier sind weder Krde noch Himmel, sondern nur ihre Be-
wohner ins Auge gefalit. Dann sind aber wohl alle réumlichen
Begriffe, die im Zusammenhang der Messung erwihnt werden
(der duBlere Vorhof und die Stadt), auf die Menschen zu be-
ziehen. Sie sind bildlich zu verstehen, diirfen aber von ihrer
Verankerung in dem konkreten geschichtlichen Ort, dem irdi-
schen Heiligtum der Juden, nicht gelost werden. Es geht um
die Gemeinde, die durch ihre Anbetung im Jerusalemer Heilig-
tum charakterisiert ist, um das Volk Gottes, Israel. Fiir die
Dauer der Endzeit, die 42 Monate oder die danielischen 3% Zei-
ten, sieht demnach der Apokalyptiker Israel gespalten. Ein
heiliger Kern des Tempelvolkes steht unter goéttlicher Bewah-
rung, der andere, groflere Teil aber ist den Voélkern zur Ent-
weihung preisgegeben. Dieses verworfene Jerusalem ist der
Typus des Judentums, das den Herrn gekreuzigt und damit
sich selbst entweiht hat. Die Erwidhnung des Kreuzes im
8. Vers gibt der theologischen Beurteilung dieses Judentums
die letzte Begriindung. Dieses Jerusalem ist darum pneuma-
tisch gesehen: @ Sodom und Agypten gleich geworden, den
Typen der Gottlosen und der Feinde des Gottesvolkes im Alten
Testament. Ja, Jerusalem ist jetzt zur geistigen Schwesterstadt
der groflen Hure Babylon geworden, kann wie jene f) mo\ig ) ue-
yéAn genannt werden, ist Machtbereich und schlieBlich Offen-
barungsort des Tiers, des Antichristus, der die Propheten
Gottes totet. IEs ist hier dasselbe Thema, das die Apokalypse

7 J. Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten, 6 (1899), S. 221 ff.
7a D. h. «mit prophetischen Augen durchschauty (Ed. Schweizer, Theol.
Worterb., 6, S. 448).



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 247

beschiftigt, wie in den oben erwéhnten Gemeindebotschaften:
die Juden, die «sich selber so nennen und es doch nicht sind,
sondern liigen>. ®

Damit ist aber fiir die Johannesoffenbarung das Thema
Judentum nicht abgeschrieben. * Warnen mul} uns vor solchem
von manchen Auslegern gezogenen falschen Schlull schon die
Tatsache, dall dieses gefallene Jerusalem doch einer besonde-
ren Aufmerksamkeit Gottes bis zum Ende wert geachtet wird.
Gott sendet seine zwei Zeugen, von denen gleich noch zu reden
sein wird, laft also dieses Jerusalem bis zuletzt nicht ohne
seine Botschaft und entldfit es nicht aus seiner besonderen
Verantwortung. Die gottliche Botschaft ergeht jedoch nicht
mehr aus dem Munde dieses verworfenen Judentums. Vocem
quam habebat, amiserit...mutus ergo populus sine ratione,
sine verbo, wie Ambrosius in seinem Lukas-Kommentar die
jlidische Situation umschreibt. *

Israel behilt also seinen besonderen Charakter unter den
Viélkern. Es wird zwar fiir eine bestimmte Frist dahingegeben
und zertreten, aber doch nicht aufgeldst und vernichtet. s wird
zur Synagoge des Satans, aber es bleibt in einer Bindung an
Gott, der es erwéhlte. s wird unter die Voélker gemischt,
aber es kann sich doch nicht assimilieren und sein besonderes
Antlitz verlieren. Ks tridgt nicht mehr das lebenschaffende
Wort Gottes durch die Vélker und die Zeiten, sondern das
todliche Schweigen Gottes. Das ist das Geheimnis seiner wei-
teren Geschichte. Die Tatsache, dall es nicht ausgeldscht,
sondern nur in den Schatten gestellt wird, bleibt eine offene
Frage an die Zukunft, an das Ende aller Geschichte dieses
Aons.

b) Das ist der eine Aspekt des Judenproblems in der Apo-
kalypse; der andere wird angedeutet im Bild jenes Judentums,
das nicht den Volkern preisgegeben wird. Es ist in Wahrheit
Tempel und Altar, die Schar der wahren Anbeter (11, 1). Sach-

8 Weiteres in meiner Studie iiber ¢Zeit und Geschichte in der Offenb.
des Joh.» (1952), S. 124 ff.

9 Unbegreiflich z. B. Ed. Meyer, Ursprung und Anfinge des Christen-
tums, 2 (1921), S.381: «Die Juden sind fiir ihn ebenso véllig abgetan wie
fiir das Johannesevangelium.»

10 Migne, Ser.lat. XV, 1550.



248 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

lich fiihrt dieses Wort in die Néahe des Johannesevangeliums,
das von den wahren Anbetern im Geist und in der Wahrheit
spricht (Joh. 4, 21—24). Nur ist jenes Wort universal gemeint,
wihrend die Apokalypse von den Anbetern aus dem Tempel-
volk, d. h. aus dem Judentum, redet, die der Offenbarung im
Kyrios am Kreuz nicht widerstanden haben. Darum sind sie
nicht entweiht, nicht den Voélkern gleichgeworden. Sie sind
die wahren Juden, die diesen Ehrennamen mit Recht tragen —
im Gegensatz zur Judenschaft in Smyrna und Philadelphia.
Dem Seher scheint also die Existenz eines christusglidubigen
Judentums einer gottlichen Notwendigkeit zu entsprechen. Er
wird wohl damit &hnliche Gedanken verbunden haben wie
der Apostel Paulus, der in der Existenz des Judenchristentums
innerhalb der Kirche den Beweis der goéttlichen Treue zu sei-
nem Volk und zu seinen Verheilungen erkennt (Rém.9—11).

Von diesen Zusammenhéngen her scheint mir auch der
zweite Teil der Jerusalemvision im 11. Kap. verstanden wer-
den zu miissen (11, 3—14). Dieses zweite Bild schildert die
durch die Spaltung Israels begonnene Zeit der Heidenvilker,
die im Anschlufl an Daniel mit Zahlen benannte Zeit vor dem
Ende. Nicht zufdllig ist hier die Zahl der Monate gewihlt;
denn mit ihr wird im 13. Kap. die Regierungszeit des Anti-
christus bestimmt. Die Heiden sind Werkzeuge des Anti-
christus. Ks ist dieselbe Zeitspanne, die den beiden Zeugen
fiir ihre Verkiindigung eingeriumt wird: 1260 Tage. Die
Tageszahl ist im 12. Kap. die Bewahrungszeit des Weibes in
der Wiiste, wieder ein Fingerzeig auf bestimmte Zusammen-
héinge. Diese ganze Zeit wird hier in einer gewissen Ver-
engung des Blickfeldes auf Jerusalem geschildert.

Die beiden Zeugengestalten werden mit einzelnen Schrift-
traditionen des Alten Testamentes zusammengebracht. Wie
Elia und Mose sind sie Zeugen gottlicher Vollmacht, Sie sind
zugleich die beiden Olbdume von Sach. 4. In einem seiner
Nachtgesichte schaut Sacharja einen Leuchter, ganz von Gold,
«und 2 Olbdume daneben stehen, einen zu seiner Rechten und
einen zu seiner Linkeny. Die Olbdume werden gedeutet: «das
sind die beiden Gesalbten, die vor dem Herrn der ganzen Erde
stehen». In der Nachfolge der rabbinischen Deutung der Sa-
charjastelle ist wohl an die priesterliche und konigliche Funk-



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 249

tion der Zeugen gedacht.'* Von Sacharja weicht die Apo-
kalypse insofern ab, als dort nur von einem Leuchter die
Rede ist; hier aber heillen beide Zeugen ai dvo huxviar. Sie haben
ein Wort an Jerusalem auszurichten, das als Bullwort charak-
terisiert wird und von (Gerichtszeichen begleitet ist. Fiir Israel
im Unglauben hat Gott kein anderes Wort mehr als das Wort,
das Israel zuriickruft zu seiner eigentlichen Bestimmung.

Was hat nun wohl der Apokalyptiker unter diesen beiden
Zeugen verstanden? Das ist nirgends expressis verbis gesagt,
so dall wir darauf angewiesen sind, vom iibrigen Bildmaterial
der Apokalypse her — falls dies moglich ist — einen Deutungs-
versuch zu unternehmen. Zunéchst fallt auf, dall die beiden
Zeugen keine individuellen Ziige tragen, auch nicht einfach
mit Elia und Mose identifiziert werden, und dal sie alles einzel-
menschliche Mal iibersteigen. Sie scheinen daher am besten,
wie manche andere Symbole der Apokalypse, als Bilder eines
Kollektivs begriffen zu werden. Ja wir kénnen in einer be-
stimmten Richtung noch weiter gehen: manche Kinzelheiten,
durch welche die beiden Zeugen gekennzeichnet sind, ver-
binden diese mit verschiedenen Aussagen der Apokalypse iiber
die christliche Gemeinde, so dal} sich uns die Deutung der
beiden Zeugen auf die Kirche in Jerusalem nahelegt.

Folgende Zusammenhinge sind in dieser Beziehung inter-
essant:

Das Wesen der beiden Gestalten wird bestimmt als «Zeu-
gen». Ihr ganzes Leben ist Botschaft Gottes. Das erinnert an
die Bezeichnung Jesu: pdptug (1, 5; 3, 14) und der Glieder sei-
ner Gemeinde (2,13; 17,6), die die poptupio ’Incod festhalten
(6,9; 12,11; 17; 19, 10; 20, 4). Die Benennung der Zeugen als
«Leuchtery erinnert an die Eingangsvision, in der die Gemein-
den als sieben Leuchter den Christus umkreisen. Dazu kommt,
dal der Apokalyptiker die Ubertragung der Konigs- und
Priesterwiirde, die im Sach.-Zitat angedeutet ist, auf die Ge-
meinde Christi liebt (1, 6; 5,10). Das alles weist in dieselbe

11 Vgl. P. Billerbeck, Kommentar zum N.T. aus Talmud und Midrasch,
3, S.811f. Zu den messianischen Gestalten ¢«aus Aaron und Israel» in der
Ordensregel DSO 9, 11: K. G. Kuhn, Die beiden Messias Aarons und Israels:
New Test. Stud. I, 3 (1955), S.168—179.



250 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

Richtung: die Zeugen sind Bild der Gemeinde. ** Problematisch
ist nur die Zweizahl der Zeugen. Es mag sein, dall sie in
traditionellen Vorstellungen bereits vorlag. Was aber hat der
Seher damit verbunden? Die Doppelung im Bild der Gemeinde
erhélt ihren guten Sinn, wenn wir an das besondere Thema
des 11. Kap. denken. Es handelt sich ja um Israel, dessen
christusgldubiger Teil eine besondere heilsgeschichtliche Be-
deutung hat, wie schon das Bild der wahren Anbeter zeigte.
Ks liegt nun nicht allzu fern, dieses christusgldubige Israel
in dem einen der beiden Zeugen dargestellt zu sehen, neben
den der andere Zeuge, der Zeuge aus der Volkerwelt, tritt,
d. h. die Schar der Heiden, die «erkauft ist fiir Gott durch das
Blut des Lammes aus jedem Stamm, jeder Sprache, jedem Volk
und jeder Nation, und geschaffen unserm Gott zu einem Konig-
tum und Priesterny, wie der Hymnus 5, 9 f. preist. Sie bilden
zusammen die eine (Gemeinde Jerusalems. Darum sind sie
ohne alle individuellen Unterschiede nebeneinandergestellt.
Sie reden und tun dasselbe zur selben Zeit. Und doch ist dem
Apokalyptiker diese Zweiheit in der Einheit wichtig, denn in
ihr enthiillt sich der Sinn der jiidischen Existenz in der Gegen-
wart. Wir erinnern wieder an dieselben geschichtstheologi-
schen Gedanken, die der Apostel Paulus im Roémerbrief ent-
faltet.

So ist nun eine innere Verbindung der beiden Bilder im
11. Kap. sichtbar geworden, die iiber die geographische und
temporale Kinheit hinausgreift: die ganze Vision spricht vom
Geheimnis Israels, das untrennbar mit der christlichen Kirche
verbunden ist.

3.

Dasselbe Thema taucht in der Apokalypse noch einmal auf,
nidmlich im 2. Kap., in der Vision vom Weib und ihren
Kindern. Im Rahmen des ganzen Buches bilden die Kap.12
bis 14 eine Einheit, sie enthalten eine Darstellung der Lage
der christlichen Gemeinde in der Zeit der antichristlichen
Versuchung.

12 S0 auch M. Kiddle, The Revelation of St. John (1940), und
Ch. Briitsch, Clarté de 'apocalypse (1955), z. St.



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 251

Die Vision des 12. Kap. gliedert sich klar in drei Teile. ** —
Zunichst wird das grofle Zeichen am Himmel geschildert: das
Weib, das durch ihr Sonnengewand, den Mond unter ihren
Fiilen und den Kranz von zwolf Sternen ausgezeichnet ist,
gebiert unter Schmerzen den Herrscher, «der die Volker mit
eisernem Stabe weiden wirdy. Der groflie Drache, auch Satan,
Schlange und Teufel genannt, will das Herrscherkind ver-
schlingen, das jedoch aus seinen I'dngen errettet zum Thron
Gottes entriickt wird. Das Weib {flieht in die Wiiste und
wird dort wihrend der Endzeit bewahrt. — Das zweite Bild
(V.7—12) lenkt den Blick wieder zum Himmel empor. Der
Engel Michael und seine Engel werfen den Drachen aus dem
Himmel auf die Erde. Der Sieg wird im Hymnus 12,10—12
gefeiert und gedeutet: es ist der eschatologische Sieg Gottes
und seines Christus. Der Ankliger ist gestiirzt, <und auch sie
(die Gladubigen) iiberwanden ihn durch das Blut des Lammes
und das Wort ihres Zeugnisses, und sie liebten ihr Leben nicht
bis zum Tody. — Im dritten Bilde ist wieder die Erde Schau-
platz des Geschehens. Der auf die Erde gestiirzte Drache
trifft nun mit dem Weibe zusammen und bekidmpit es. Das
Weib wird jedoch mit allen Mitteln go6ttlicher Hilfe verteidigt.
Seine Flucht in die Wiiste, von der schon am Ende des ersten
Bildes die Rede war, wird jetzt noch genauer geschildert. Dort
in der Wiiste ist seine Existenz gesichert. Der Drache wirft
sich schliefilich in seiner Wut auf die Kinder des Weibes, mowfioon
TONEUOV UETA TWV AomWy TOoU OMEPUOTOS AUTRHS.

Was uns hier besonders interessiert, sind die Gestalten des
\Weibes und ihrer Kinder. Um sie verstehen zu konnen, miissen
wir allerdings etwas weit ausholen und zunichst die Deutung
der ritselhaften Geburt im Angesicht des Drachen sicher-
stellen.

Daf} das Kind, das alle Vélker mit eisernem Stabe weiden
wird, der messianische Herrscher von Ps.2, 9 ist, wird von
der heutigen Auslegung ziemlich allgemein angenommen. Pro-
blematisch aber ist, ob Apk. 12 von seiner historischen Geburt,
wie sie die Evangelien berichten, oder von einer zukiinftigen
reden will. Lohmeyer hat der von manchen Exegeten vertrete-

13 Siehe bes. W. Foerster, Die Bilder in Offenbarung 12f. und 17f.:
Theol. Stud. u. Krit. 104 (1932), S. 279—310.



252 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

nen zweiten Moglichkeit eine ansprechende Begriindung ge-
geben durch den Hinweis darauf, daf dieses hochmythologische
Kapitel gefiillt ist mit lauter eschatologischen Gedanken und
dal der Sinn der zukiinftigen Geburt die «Manifestation vor
aller Welt und ihren teuflischen Michteny im Gegensatz zur
historischen Geburt in der Verborgenheit vor der Welt ist. 1
Das scheint mir jedoch dem Sinnzusammenhang des ganzen
Kapitels nicht zu entsprechen. Es darf nédmlich nicht tiber-
sehen werden, dall die ganze Vision sehr stark durchdrungen
ist von einer merkwiirdigen Paradoxie. Der das ganze Ge-
schehen deutende Hymnus (12, 10—12) stellt jubelnd fest, dal
durch dieses (Geschehen jetzt, dpm, der eschatologische Sieg
Gottes und seines Christus errungen und dall dieser Sieg zu-
gleich der Sieg der Glaubigen ist. Thre Siegeszuversicht aber
beruht auf der geschichtlichen Opfertat ihres Herrn: Sie iiber-
wanden den Drachen um des Lammesblutes willen! Und auch
ihr Sieg vollendet sich in der Lebenshingabe: «und sie liebten
ihr Leben nicht bis in den Tod» (12, 11). Hier wird also deut-
lich der Sieg Gottes mit der Hingabe des geschlachteten Lam-
mes zusammengesehen. Dags ist typisch fiir die ganze Apoka-
lypse. So wird der herrschende Léwe aus dem Stamm Juda
mit dem Lamm identifiziert; das geschlachtete Lamm ist zu-
gleich Triger der 7 Horner, des Sinnbildes der Stirke, und der
7 Geister Gottes, der Fiille des Heiligen Geistes. Ohne Bilder-
sprache ausgedriickt: die Apokalypse verkiindet immer wieder
das Paradox, dall der leidende, sterbende Christus der Sie-
ger ist,

Dieselbe Paradoxie kennzeichnet nun das im 12. Kap. dar-
gestellte Christusgeschehen: «Und sie gebar ein Kind, ein
ménnliches, der mit eisernem Stab alle Volker weiden wird;
und ihr Kind wurde weggerafft hin zu Gott und zu seinem
Thron.y Mit der Geburt ist also in seltsamer Weise die In-
thronisation des messianischen Herrschers verbunden, von
der der Christus in der Botschaft an die Gemeinde von Lao-

11 E. Lohmeyer, Die Offenbarung des Johannes (1953), 8.109. Die
<eschatologische», von rein innerbiblischen Voraussetzungen her unternom-
mene Erklirung von J.E. Koch, Das grolle Zeichen, Offenb. Joh.12: Ju-
daica 13 (1957), S.29—60 (das Kind = zukiinftige christliche Erstlings-
schar aus Israel, die entriickt wird), ist methodisch unhaltbar.



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 253

dizea spricht: «Ich habe gesiegt und mich mit meinem Vater aut
seinen Thron gesetzt.» Dieser Herrscher — und hier taucht das
den Christus in der Apokalypse so sehr kennzeichnende Para-
dox wieder auf — dieser Herrscher ist das Kind, das in die
Machtsphire des Drachen hineingeboren wird, das Bild hilf-
loser Schwiiche. Und seine Inthronisation ist ein Entrissenwer-
den aus todlicher Bedrohung zu Gott und seinem Thron. Sein
Sieg und seine Herrscherwiirde ist also gerade vor der Welt
verborgen, eine Realitdt nur fiir den Glaubigen, der mit dem
himmlischen Christus verbunden ist. Von der bildhaften Gestal-
tung dieser paradoxen Christuswirklichkeit her, die das ganze
Urchristentum beschéftigt hat, erklért sich die rétselhafte Ver-
kiirzung, in der das historische Christusgeschehen geschaut
wird.

Dieses Bild des Schwachen, der doch der Starke ist, kenn-
zeichnet fiir den Apokalyptiker die Christusoffenbarung bis
zur Parusie. In der Parusie fillt die letzte Verhiillung seiner
Allmacht, iiberwindet der Sieger auf dem weillen Pferde alle
seine Feinde — offenbar vor den Augen der ganzen Welt.

Damit haben wir die Voraussetzungen zum Verstdndnis
des 12. Kap. gewonnen. Es erschlieft uns die iiberweltlichen
Zusammenhiinge des historischen Christusgeschehens, in wel-
chem sich die grofle eschatologische Tat Gottes ereignet.

Wir haben so weit ausgeholt, um aus dem Kontexte heraus
klarer zu erkennen, was der Apokalyptiker mit dem Weib ge-
meint hat. Es ist die Messiasmutter. Fiir einen Mann, der so
sehr in der Vorstellungswelt des Alten Testamentes und der
palistinisch-jiidischen exegetischen Tradition lebt wie unser
Apokalyptiker, kann die Messiasmutter nur die Gemeinde
Israels sein. Wenn auch astralmythologische Kinfliisse und
verbreitete Vorstellungen einer Himmelskonigin fiir die Ge-
staltung des Visionsbildes mitzuverrechnen sind **a, darf doch
nicht vergessen werden, dal} bereits in der jiidischen apokalyp-

15 Dafl nur Anfang und Ende der Christusgeschichte (Geburt und Ent-
riickung zum Thron) erwihnt, die dazwischenliegenden Ereignisse iiber-
gangen werden, entspricht semitischer Redeweise; J. Jeremias, Die Gleich-
nisse Jesu, 4. Aufl. (1956), S. 129.

152 P. Touilleux, L’apocalypse et les cultes de Domitien et de Cyhele
(1935), S.118—131.



254 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

tischen Tradition die Darstellung Israels als Frauengestalt
geldufig war und Sonne, Mond und Sterne mit dem Gottesvolk
in Beziehung gesetzt wurden. Die Messiasmutter mit dem
Zwolfsternenkranz wird demnach das Zwdélfstimmevolk, d. h.
die Gemeinde des Alten Bundes, sein.

Fiir den christlichen Apokalyptiker ist es nun kennzeich-
nend, dall er die Messiasmutter im Zusammenhang mit dem
historischen Christusgeschehen eine besondere Geschichte er-
leben sieht. Zundchst wechselt ihr Aufenthaltsort. Am Anfang
lebt sie im Himmel, nach der Geburt auf der Erde — irgendwo
— und danach in der Wiiste. Das erste ist durchaus von jiidi-
schen Vorstellungen her versténdlich: der Seher schaut die
frommen Gerechten, die mit dem priexistenten Messias im Him-
mel leben. «Ich sah seine Wohnung unter den Fittichen des
Herrn der Geister. Alle Gerechten und Auserwéhlten vor ihm
glinzen wie Feuerschein, ihr Mund ist voll von Segensworten»
(Hen. 39, 61f.). Und doch ist der grofle Unterschied zur jiidi-
schen Tradition zu beachten. Der christliche Apokalyptiker
kann noch nicht die Herrlichkeit und das Gliick der Frommen
im Himmel preisen (obwohl auch er ihren Lichtglanz be-
schreibt) — er sieht sie vielmehr als die in messianischen Ge-
burtsschmerzen leidende und wartende Gemeinde.

Wie ist es nun aber zu erklidren, dafl die weitere Geschichte
der Messiasmutter sich auf Erden abspielt? Meines Erachtens
greifen die meisten Ausleger vorschnell zu einer Vereinfachung
des Dargestellten, indem sie die Mutter mit der christlichen
Kirche identifizieren. Es liegt viel néher, an der Identitit der
Person vor und nach der Geburt festzuhalten. Die Geschichte
der Frommen Israels geht nun auf Erden weiter, und das heilit
im Sinne der Apokalypse die Geschichte der wahren, der chri-
stusglédubigen Juden. Ein Gedanke, an welchem dem Apokalyp-
tiker viel liegt, wie wir sahen. Bei diesem Verstindnis ordnen
sich auch die iibrigen Ziige des Bildes zusammen zu einem
sinnvollen Ganzen. So erhilt das Bewahrungsmotiv, das nur
in der Schilderung der Messiasmutter, nicht aber ihrer iibrigen
Kinder, eine Rolle spielt, seine geschichtstheologische Re-
levanz., Die Wiiste, die in der jiidischen Eschatologie im An-
schlull an Hos. 2, 14 und 13, 5 der Ort der endzeitlichen Erwéh-



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 255

lung Israels ist, wird zum Bild des gottgeschenkten Bewah-
rungsortes des glaubigen Restes Israels. *

So erklirt sich aber auch eine letzte, viel umstrittene An-
deutung des Sehers im 12. Kap.: da der Drache des Weibes
nicht habhaft werden kann, stiirzt er sich auf die andern Kin-
der der Messiasmutter. Wer sind diese hoimoi To0 oméppartog adtiig,
die die Gebote Gottes halten und das Zeugnis Jesu haben?
Man hat die Messiasmutter und ihre Kinder oft als Idee und
Wirklichkeit der Kirche oder als die Weisheit und die From-
men zu verstehen gesucht. Dies verwehrt uns jedoch die kon-
krete Bedeutung der Frau als Israelsgemeinde, die gleichzeitig
neben ihren Kindern auf Erden lebt. Wohl aber erklirt sich
das genealogische Verhiltnis, in dem die Kinder — wie der
Messias — zur Mutter stehen, wenn wir bei diesen Kindern
und ihrer Mutter wieder an die besondere Bedeutung und
Funktion der Judenchristen neben den Heidenchristen in der
Kirche bis zur Parusie denken, die uns bereits bei der Be-
sprechung des 11. Kap. beschiftigt hat. Es ist wesentlich fiir
das Kirchenverstindnis der Johannesapokalypse, diese Zusam-
menhénge zu sehen, die eine ganz &hnliche Konzeption zeigen,
wie wir sie bei Paulus vorfinden.

Diese Gemeinde in dieser Differenzierung — das soll noch
einmal betont werden — ist nun aber fiir den Seher eine einzige
und unteilbare. Zu den éxkinoio1 gehoren die wahren Juden und
die Heiden, die miteinander die Kontinuitit des gottlichen
Heilshandelns bezeugen. Denn die (Gemeinde ist als ganze
Krbin des alten Israel, nimlich das konigliche Priestervolk
von Ex.19,6 (1, 6; 5, 10), das Volk der Heiligen von Dan. 7, 21,
gegen das der Antichristus streitet (13,7), das wahre Zwoli-
stimmevolk der 144 000 Versiegelten (7,1—8; 14, 1—5).

4.

So ist in doppelter Weise, sowohl durch das unter dem
Schweigen Gottes stehende Israel, das nicht untergehen kann,
als auch durch den die Treue Gottes zu seinem Volk ver-

16 Zum Problem der Wiiste im N.T. s. W. Schmauch, In der Wiiste.
Beobachtungen zur Raumbeziehung des Glaubens im N.T.: In memoriam
E. Lohmeyer (1951), S.202—223, und die dort genannte Literatur.



256 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

korpernden Rest Israels innerhalb der Kirche, das Problem
der Zukunft der Juden gestellt. Wir haben darum abschliefend
noch die Grundlinien der Hoffnung fiir die Juden herauszu-
arbeiten.

Die verschiedenen Linien, die auf eine Hoffnung fiir die
Juden hinweisen, treffen zusammen im Bild des Neuen Jeru-
salem, das dem Millennium, d. h. der Zeit der verklirten Kirche
auf Erden, und dem Endgericht folgt.* Die Vision ist stark

17 Von manchen Auslegern, die ein Sensorium fiir die besondere Proble-
matik des Judentums im N.T. hatten, ist das ritselvolle Bild des Millen-
niums mit den Hoffnungsgedanken fiir Israel zusammengebracht worden;
vgl. H. Bietenhard, Das tausendjihrige Reich (1955), S. 90 ff. Dafiir wurde
immer wieder angefiihrt, dafl die rdumliche Mitte dieses Reiches das ir-
dische Jerusalem sei. Nach Apk. 20, 9 werden némlich die letzten Feind-
heere, die sich nach den tausend Jahren sammeln, von Gog und Magog
émi 16 mhdTog Thg Yic hinaufgefiihrt und werden v mapeupoliv Twv dyiwv und
TV TOMY THV fiTamnuevny umzingeln.

Nun werden aber — wie G. Schrenk (Anm. 3), S. 51, mit Recht feststellt
— die Heilsgenossen des Messias im Millennium in der Schilderung Apk. 20,
4—6 in keiner Weise mit Israel in Verbindung gebracht. Wohl wird der
weltweite Ansturm <auf die Breite der Erde» in traditioneller Termino-
logie gezeichnet (Ez. 38, 12; 38, 16; Hab.1, 6; Hen. 56, 5 usw.), aber es
fehlt eine konkrete Lokalisierung des Geschehens. Denn die beiden die
Gemeinde des Millenniums bezeichnenden Begriffe in Apk. 20, 9, das Heer-
lager der Heiligen und die geliebte Stadt, weisen gar nicht auf das irdische
Jerusalem. Zum letzteren Ausdruck, der an Ps. 78, 68 und 87, 2 erinnert,
betont W. Hadorn mit Recht, dall «der Verzicht auf die Nennung des Namens
von Jerusalem bezeichnend» ist, Die Offenb. des Joh. (1928), S.200. Die
beiden Psalmstellen, an die der Apokalyptiker wohl denkt, sprechen von
«Ziony. Zion aber ist in der Apk. vollig von seiner geographischen Bin-
dung gelést und zur Bezeichnung der heilsgeschichtlichen Bedeutung der
christlichen Gemeinde als messianischer Gemeinde geworden. Das zeigt
Apk. 14, 1, wo die Christenheit als die Gemeinde auf dem Zion dargestellt
wird; vgl. Ed. Schweizer, Erniedrigung und Erhohung bei Jesus und seinen
Nachfolgern (1955), S.20—22. Auf dieselben Zusammenhinge weist nun
aber auch vor allem der andere Begriff in Apk. 20, 9, «das Lager der Hei-
ligen». Von den meisten Auslegern wird dieser Ausdruck allerdings gar
nicht als ein Problem empfunden. Zahn, der das Problem in seinem Kom-
mentar aufgreift (II, 1926, S. 596 £.), hilft sich damit, daB er «das Lager»
auf die Umgebung der Stadt Jerusalem, ja auf das ganze heilige Land
bezieht. Aber davon lesen wir in der Apk. kein Wort, die Begriffe der ge-
liebten Stadt und des Lagers bezeichnen offensichtlich dieselbe Sache. Was
aber mit dem Heerlager gemeint ist, konnen uns die neuen Palédstinatexte
lehren, in denen sich die Bundesgemeinde, die sich fiir das auserwahlte



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 257

beeinfluf’it von der ezechielischen Weissagung vom endzeit-
lichen Jerusalem (Iz.40—48). Der Seher hat also mit dieser
Stadt die Verheilungen Israels verbunden. Sie trigt den Ehren-
namen «die heilige Stadty und «das heilige Jerusalemy (21,
2.10). In ihr ertfiillt sich die Verheiflung, die sich im irdischen
Jerusalem nicht erfiillen konnte. Sie ist nicht mehr das irdische
Jerusalem, das verherrlicht und erneuert wird, denn jenes
irdische hat seine Heilsbedeutung seit der Kreuzigung seines
Herrn verloren. Das neue Jerusalem wird erst fiir die er-
neuerte Welt erwartet, es kommt als eine neue Gnaden-
schopfung Gottes vom Himmel herab. Diese himmlische Stadt
erst trigt die Zeichen der Treue Gottes zu seinem Wort, das
er seinem Volk gegeben: ihre Tore tragen die Namen der zwolf
Stimme der Sohne Israels, wie Ez. verheiflen (Ez.48, 30 ff.;
Apk. 21,12). «Denn Gott ist kein Mensch, dabB er liige. Sollte
er etwas sagen und nicht tun? Sollte er etwas reden und nicht
halten?y (Num. 23, 19).*®

Bedeutsam ist neben der Beziehung zu Ezechiel auch die
Verbindung mit Jes. 60, die wir noch kurz beleuchten miissen.
Nach Jes. 60 wird gesagt, dall die Stadt nicht der Sonne noch
des Mondes bedarf, denn der Herr selbst wird ihr Licht sein
und das Lamm, daB die Vé6lker in ihrem Licht wandeln und
die Konige der Erde ihre Herrlichkeit in sie bringen, daf} ihre
Tore nicht geschlossen werden Tag und Nacht. Jes. 60 ver-
bindet die Vision vom Neuen Jerusalem schlieflich in eigen-
williger Weise mit den am Anfang besprochenen Worten aus
der Gemeindebotschaft an Philadelphia. Dall der Seher diese
Verbindung bewult hergestellt hat, beweist, daB er jene Ge-
meindebotschaft mit der Verheilung des Neuen Jerusalem
schlieft: «Ich will auf den Uberwinder den Namen meines

Gottesvolk hilt, «<Heerschar der Heiligen» oder <Lager» (in Dam. [CDC]
terminus technicus fiir die Einzelniederlassungen der Bundesgemeinde)
nennt (vgl. K.G. Kuhn, Theol. Worterb. 5, S.299). inn ist nicht geo-
graphisch gebunden. Das scheint mir fiir Apk. 20, 9 bedeutsam zu sein. Die
Bildworte fiir die Millenniumsgemeinde binden diese gerade nicht geogra-
phisch an die alte Offenbarungsstitte, 1osen die Kirche vielmehr von allen
zionistischen Hoffnungen aufl eine Sonderbedeutung des irdischen Schau-
‘platzes der alten Offenbarung.

18 Vgl. bes. K. L. Schmidt, Die Polis in Kirche und Welt (1939), S. 25 f.;
Aus der Johannes-Apokalypse (1944), S. 52 ff.

17



258 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

Gottes und den Namen der Stadt meines Gottes, des Neuen
Jerusalem, schreiben, das aus dem Himmel von meinem Gott
herabkommt.» Von den Juden aber schreibt er in derselben
Gemeindebotschaft: «Siehe, ich gebe aus der Satanssynagoge,
von denen, die sich Juden nennen und es nicht sind, sondern
liigen, siehe ich schaffe, dal sie kommen und vor deinen Fiillen
niederfallen und sie erkennen, dall ich dich geliebt habe.» So
heifit es in Jes. 60, 14: «Die Sohne deiner Bedriicker werden
tiefgebiickt zu dir kommen und alle, die dich geschmiht,
werden dir zu Fiillen fallen und dich nennen Stadt des Herrn,
Zion des Heiligen Israels.» Aber das gilt nun in der Apo-
kalypse in einer merkwiirdigen Umkehrung: bedriickt ist jetzt
die Kirche, Bedringer sind die ungliubigen Juden, und diese
werden — wie in Jes. 60 die Heiden — am KEnde hinzukommen
zur Gemeinde des Herrn. Die Worte der Apokalypse verheillen
also nicht eine besondere Fruchtbarkeit der Judenmission in
Philadelphia, sondern driicken eine viel umfassendere es-
chatologische Verheilung aus: ins Neue Jerusalem werden
einst die jetzt noch ungldubigen Juden gesammelt werden!
Auch hier stehen wir wieder in der Néhe der paulinischen
Erwartung, «dall iiber Israel einem Teil nach Verstockung
gekommen ist, bis die Vollzahl der Heiden eingegangen sein
wird und auf diese Weise ganz lIsrael gerettet werden wird»
(Rom. 11, 25).

So schaut der Seher im 21. Kap. seines Buches die Lésung
der Judenfrage nicht im Bereich der geschichtlichen Méglich-
keiten des alten Aons, nicht in der Kraft eines jiidischen oder
christlichen Zionismus, sondern einzig in der Perspektive
der eschatologischen Vollendung jenseits dieser Geschichte.

Wie sich diese letzte Kinlésung des goéttlichen Wortes an
Israel vollziehen wird, dariiber gibt der Apokalyptiker keine
Auskunft. Doch ist nicht zu iiberhdren: Ins Neue Jerusalem
geht nur ein, wer im Lebensbuch des Lammes geschrieben
steht (21, 27), des Lammes, das die Menschen mit seinem Blut
erkauft hat.

19 Vgl. K. L. Schmidt, Die Judenfrage im Lichte der Kp.9—11 des
Romerbriefes (1943); G. Schrenk, Der gottliche Sinn in Israels Geschick
(1943); W. Vischer, Der neue Staat Israel und der Wille Gottes, Theol.
Zeitschr. 9, 1 (1953), S. 29 {f.



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 259

Wenigstens angedeutet werden soll noch, dall dieses es-
chatologische Handeln Gottes mit und an Israel geschieht im
Blick auf die gesamte Menschheit. In seiner letzten Vision
sieht der Apokalyptiker, wie sich ganz am Ende die Gottes-
stadt ausweitet zum Paradies, so dall es kein ¢w mehr geben
wird, kein von Gott abgewandtes Sein: koi mdv karéddepa ovk €o-
tar &n (22, 3). Damit kommt die historische Bestimmung, die
Israel immer wieder verfehlte, nimlich Bundesmittler und ver-
heilungsvolles Hoffnungszeichen fiir die Vélker zu sein, zur
Erfiillung. Auch darin schliefit sich die Apokalypse an die
Schrift an, vor allem an das oft zitierte Buch Jesaia, das in
49, 6 vom Gottesknecht singt: «Zu wenig ist es, dafl du mein
Knecht sein solltest, nur um die Stimme Jakobs aufzurichten
und die Geretteten Israels zusammenzubringen; so will ich
dich denn zum Licht der Voélker machen, dall mein Heil reiche
bis an das Ende der Erde.»

Hauptwil, Kt. Thurgau. Matthias Rissi.



	Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

