
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 4

Artikel: Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

Autor: Rissi, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 13 Heft 4 Juli-August 1957

Das Judenproblem
im Lichte der Johannesapokalypse.

Antrittsvorlesung an der Universität Basel am 29. Juni 1956.

In seiner Rede am Zionistenkongreß am 1. Aug. 1929 hier
in Basel hat Martin Buher den Sinn der jüdischen Existenz mit
folgenden Worten umrissen: «Zion ist mehr als Nation. Zionismus

ist Bekenntnis zu einer Einzigkeit. Zion ist kein Gattungsbegriff

wie Nation oder Staat, sondern ein Name, die Bezeichnung

für etwas Einziges und Unvergleichliches ein Name
für etwas, was werden soll...: Der Anfang des Königtums
Gottes über alles Menschenvolk.» 1 Es geht also nach diesem
jüdischen Denker in der Judenfrage nicht nur um «ein
verschlepptes Stück Mittelalter, mit dem die Kulturvölker auch
heute noch nicht fertig werden konnten», wie Theodor Herzl in
seinem Buch über den «Judenstaat» 1896 schrieb 2, sondern um
eine grundlegende theologische Frage. Es ist die Frage nach
dem Wesen und dem Recht der «Einzigkeit» Israels und seiner
geheimnisvollen Uneinreihbarkeit in politische, soziale und
kulturelle Kategorien, der göttlichen Auserwählung zu einer
menschheitlichen Aufgabe für die Zukunft.

Als solche theologische Frage ist das Judenproblem schon
im Neuen Testament erkannt und von seinen geschichtstheo-
logischen Voraussetzungen her beantwortet.3 Wer die Theologie

und besonders die Eschatologie des Urchristentums untersucht,

hat keine Möglichkeit, an diesem brennenden Problem
der jüdischen Existenz vorbeizusehen. Das gilt in besonderem
Maße auch von der Untersuchung der Johannesapohalypse.

1 M. Buber, Kampf um Israel. Reden und Schriften (1983).
2 Th. Herzl, Der Judenstaat (1896).
3 Vgl. besonders die schöne Studie von G. Schremk, Die Weissagung

über Israel im Neuen Testament (1951) ; über das Judenproblem in der
Apk. S. 37 ff.; L. Goppelt, Christentum und Judentum im ersten und zweiten
Jahrhundert (1954).

16



242 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

Ich möchte nun zu zeigen versuchen, wie stark dieses Buch
am Judenproblem interessiert ist und daß sich von seiner
Verarbeitung der Judenfrage her Wesentliches sagen läßt über die
bis in die jüngste Diskussion hinein nicht zur Ruhe gekommene

Frage der literarischen und theologischen Einheitlichkeit
des Buches.3a Ein Resultat der Untersuchung vorwegnehmend
können wir nämlich feststellen, daß die Behandlung der Judenfrage

durch die Johannesapokalypse durchaus eindeutig und
einheitlich ist.

1.

Um das Problem, das uns hier beschäftigt, zu Gesicht zu
bekommen, untersuchen wir zunächst zwei Stellen aus den
Gemeindebotschaften. Zwei der sieben kleinasiatischen Gemeinden,

denen die Apokalypse zuvörderst gewidmet ist, haben
offenbar besonders unter Anfeindungen durch die Judenschaft
ihrer Städte gelitten: Smyrna und Philadelphia (2, 9; 3, 9).
Seiner Gemeinde in Smyrna verkündet der Christus: «Ich
kenne die Lästerung derer, die sich selbst Juden nennen und
es nicht sind, sondern des Satans Gemeinde.» Ganz ähnlich
die Botschaft an Philadelphia: «Siehe, ich gebe von der
Gemeinde des Satans, von denen, die sich selber Juden nennen
und sind es nicht, sondern lügen — siehe ich werde schaffen,
daß sie kommen werden und sich niederwerfen vor deinen
Füßen und erkennen, daß ich dich geliebt habe.»

Zweifellos wird hier deutlich, daß 'loubaîoç für den
christlichen Apokalyptiker höchstes Ehrenprädikat bedeutet, das
der in Feindschaft gegen die christliche Gemeinde verharrenden

Judenschaft nicht gebührt. Die polemische Bezeichnung
H auvapiuïfi too craxavâ erschließt den rechtmäßigen Anspruch,
den nach der Meinung des Apokalyptikers die wahre Judenschaft

erheben darf, nämlich f) cruvaYuJYri toû ßeoü, die Gemeinde
Gottes zu sein. Die heilsgeschichtliche Prärogative, die mit
dem Begriff «Jude» verbunden ist, wird vom Apokalyptiker
durchaus ernst genommen und ihre Gültigkeit auch für die
Gegenwart anerkannt. Denn daß die Judenschaft der beiden

3a Vgl. W. Michaelis, Einleitung in das N.T., 2. Aufl. (1954), S. 306—312.



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 243

Städte eigentlich nicht legitimiert ist, sich weiterhin den Ehrennamen

'loubaîoizuzusprechen, rührt nicht daher, daß es diesen
Sonderanspruch in der Zeit der christlichen Gemeinde nicht
mehr gäbe, sondern daher, daß die betreffenden Juden den
damit verbundenen Forderungen nicht genügen. Der Apokalyp-
tiker scheidet also — ähnlich wie Paulus — den wahren
Juden mit der ihm zukommenden Heilsverheißung von dem,
der es nur in einem äußerlichen Sinne ist. «Denn nicht der
ist ein Jude, der es äußerlich ist, sondern der ist ein Jude,
der es innerlich ist» (Rom. 2, 28 f.). Paulus unterscheidet ô èv

Tip cpavepiî) 'loubaîoç und ô èv rip Kpuirruj 'loubaîoç. Während
jedoch Paulus den Begriff des wahren Juden an die
Gesetzeserfüllung bindet, spielt die Gesetzesfrage in der Johannesapokalypse

keine Rolle mehr. Es geht um die christologische
Frage. Der wahre Jude, der in Wirklichkeit mit Gott
verbunden ist, muß ein williges Ohr haben für die Verkündigung
des Christus, der in den Gemeindebotschaften spricht, der sich
als das geschlachtete Lamm, der gekreuzigte Herr in der
Geschichte seines Volkes geoffenbart hat. Die Apokalypse betont
in Zitaten von Gen. 49, 9 und Jes. 11,1, daß dieser Christus
als der Christus der Juden gekommen ist, ô Xéwv ô èx xfjç cpuXrjç

Moûba, p pi£a Actmb. Die Ablehnung dieses Herrn und seiner
Gemeinde offenhart die ganze Tiefe der Verlorenheit, in welche
die Juden von Smyrna und Philadelphia geraten sind. Sie
haben sieh aufgelehnt gegen Gott selbst und haben ihre Ehre,
Gottes auserwählte Gemeinde zu sein, verkauft um den Preis
ihrer Selbstbehauptung der göttlichen Offenbarung gegenüber.
Damit haben sie sich zur Satanssynagoge gemacht. Die
Einzigartigkeit und Größe ihrer Existenz enthüllt sich jetzt in dieser
grauenvollen Perversion ihrer göttlichen Bestimmung.

So beginnt dieses christuslose Judentum eine verhängnisvolle

Rolle im Thema AntiChristus zu spielen: es «lästert» die
Gemeinde des Christus. ßXacrqpripeiv und ßXampppiaumschreiben in
der Apokalypse die Sprache des Antichristus und seiner
Trabanten. 4 Als Feind derèxxXricdaïund ihres Herrn hat das Judentum

seine Mission als Offenbarungsträger Gottes verleugnet.

4 Apk. 13, 1. 5. 6; 16, 9. 11. 21; 17, 3. Zum Begriff: W. Beyer, Theol.
"Worterb., 1, S. 620 ff.



244 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

2.

Diese ganze Problematik des jüdischen Schicksals kommt
noch einmal zum Ausdruck in den eindrucksvollen Visionen
des 11. Kapitels, das wir nun in der gebotenen Kürze zu
besprechen haben. In zwei sich eigenartig überblendenden Bildern
wird hier das Schicksal der Gottesstadt in der Endzeit
geschildert.

Mit einem Stab soll der Seher «den Tempel Gottes und den
Altar und die in ihm anbeten» messen. Der äußere Vorhof des

Tempelareals bleibt außerhalb des abgesteckten Bezirkes. Das
bedeutet, daß er den Heidenvölkern preisgegeben ist, wie die

ganze heilige Stadt. Die Völker werden die Stadt 42 Monate
lang mit Füßen treten, d. h. entweihen. In der Stadt werden
nun aber während dieser ganzen Zeit der Heiden zwei Zeugen
auftreten, die im Gewand der Bußprediger ihre prophetische
Botschaft ausrichten. «Diese sind die zwei Ölbäume und die
zwei Leuchter, die vor dem Herrn der Erde stehen. Und wenn
ihnen jemand Schaden zufügen will, wird Feuer aus ihrem
Munde quellen und ihre Feinde verzehren.» Sie werden also
Gerichtszeichen vollbringen und unbesiegbar bleiben, bis ihre
Zeit vollendet ist. «Diese haben Vollmacht, den Himmel zu
verschließen, damit kein Kegen falle in den Tagen ihrer
Prophétie, und sie haben Vollmacht über die Wasser, sie zu
verwandeln in Blut und das Land zu schlagen mit aller Plage,
so oft sie wollen.» So wird ihre Gerichtsgewalt mit Worten
aus den Elia- und Mosetraditionen geschildert. Ist dann ihre
Aufgabe erfüllt, ihre Zeit abgelaufen, wird das Tier aus dem

Abgrund, der Antichrist, sie bekämpfen und besiegen. Nachdem

ihre Leiber 3% Tage zur Freude aller Erdbewohner un-
bestattet auf der Straße liegen, die Zeugen also zutiefst
erniedrigt sind, wird an ihnen das Wunder der Erweckung zu
neuem Leben nach Ez. 37,5.10 geschehen. Mit Angst wird
die Stadt ihre Verwandlung wahrnehmen und sie zum Himmel
fahren sehen. Offenbar auf Grund einer ähnlichen Tradition,
wie sie Paulus in 1. Thess. 4 festhält, erzählt die Apokalypse,
daß die Zeugen eine Stimme vom Himmel hören, die ihnen
befiehlt, zum Himmel aufzusteigen, und daß sie bei ihrer
Himmelfahrt von einer Wolke umhüllt werden. Ein großes



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 245

Erdbeben zerstört darauf den zehnten Teil der Stadt und tötet
7000 Menschen, während die Übrigen Gott die Ehre geben.

Beide Bilder, das Bild des Tempels und das Bild der Zeugen,

sind miteinander unlöslich verknüpft durch denselben Ort
und dieselbe Zeit der Handlung. Welche Gedanken stehen nun
hinter dieser seltsamen Bildersprache? In der Auslegungsgeschichte

stehen sich meist zwei Meinungen gegenüber. Viele
Exegeten sehen im 11. Kap. ein aus einer jüdischen Apokalypse
übernommenes Stück, das als Fremdkörper unverarbeitet im
Rahmen des christlichen Buches stehengeblieben sei, das
dieselbe jüdische Tradition wie 2. Thess. 2 enthalte (das
Auftreten des Antichristus im Jerusalemer Tempel und das Kommen

von Vorläufergestalten vor dem Erscheinen des Messias
und des Antichristus). Andere Ausleger glauben, daß der Apo-
kalyptiker das Geschaute konsequent christlich gedeutet habe,
und möchten es völlig von seiner geschichtlichen und
geographischen Verbindung mit Jerusalem — Israel lösen.5 Beide
Deutungen scheinen mir Wesentliches nicht zu beachten oder
preiszugeben, was dem Apokalyptiker gerade als Christen
wichtig war.

Von Bedeutung für die Auslegung ist nun zunächst die
feste Verankerung der ganzen Vision in der heiligen Tempelstadt

Jerusalem. Die von manchen Exegeten bis in neueste
Zeit verfochtene Annahme, der Apokalyptiker denke nicht an
Jerusalem, sondern an Rom6, scheitert am Hinweis auf die
Geschichte der Stadt im 8. Vers: «Wo auch ihr Herr gekreuzigt
ward», und an der Berechnung der Einwohnerzahl, die für
das Jerusalem des 1. nachchristlichen Jahrhunderts ungefähr
stimmt, nicht aber für Rom. So handelt also das 11. Kap. in
besonderer Weise vom geographischen und geistigen Zentrum
des Judentums, das in der jüdischen Apokalyptik auch in der
Mitte aller eschatologischen Hoffnungen steht.

a) Hinter dem ersten Bild, dem Messen des Tempels, hat
Wellhausen bekanntlich ein zelotisches Flugblatt aus der Zeit
der römischen Belagerung vermutet, das die Hoffnung aus-

6 Vgl. z. B. W. Bousset in seinem Kommentar zur Apk. (1906), S. 324 1;
R. H. Charles, The Revelation of St. John, 1 (1920), S. 279.

6 Vgl. M. E. Boismard, L'apocalypse (1950), z. St.; Joh. Münk, Petrus
und Paulus in der Offenb. des Joh. (1950).



246 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

sprach, Tempel und innerer Vorhof würden im Augenblick
der höchsten Not dem feindlichen Ansturm trotzen können.7
Die Hypothese Wellhausens ist seither in der Auslegungsgeschichte

mannigfaltig abgewandelt worden. Sie trägt aber
nichts bei zum Verständnis des ganzen Bildes; denn es geht
hier gar nicht um die Tempelgebäulichkeiten. Es ist nämlich
zu beachten, daß der Ausdruck «messe den Tempel Gottes
und den Altar und die darin anbeten» gar nicht an den Baum
denkt, sondern nur an die durch den Baum charakterisierte
Gemeinde, was ähnlicheWendungen beweisen: p -fp Kai oi ëv currr)

KaToiKoûvxeç 13,12; oùpavoi Kai oi èv aîiToîç okpvoûvTeç 12, 12. Auch
hier sind weder Erde noch Himmel, sondern nur ihre
Bewohner ins Auge gefaßt. Dann sind aber wohl alle räumlichen
Begriffe, die im Zusammenhang der Messung erwähnt werden
(der äußere Vorhof und die Stadt), auf die Menschen zu
beziehen. Sie sind bildlich zu verstehen, dürfen aber von ihrer
Verankerung in dem konkreten geschichtlichen Ort, dem
irdischen Heiligtum der Juden, nicht gelöst werden. Es geht um
die Gemeinde, die durch ihre Anbetung im Jerusalemer Heiligtum

charakterisiert ist, um das Volk Gottes, Israel. Für die
Dauer der Endzeit, die 42 Monate oder die danielischen BVs Zeiten,

sieht demnach der Apokalyptiker Israel gespalten. Ein
heiliger Kern des Tempelvolkes steht unter göttlicher Bewahrung,

der andere, größere Teil aber ist den Völkern zur
Entweihung preisgegeben. Dieses verworfene Jerusalem ist der
Typus des Judentums, das den Herrn gekreuzigt und damit
sich selbst entweiht hat. Die Erwähnung des Kreuzes im
8. Vers gibt der theologischen Beurteilung dieses Judentums
die letzte Begründung. Dieses Jerusalem ist darum pneumatisch

gesehen: 7a Sodom und Ägypten gleich geworden, den

Typen der Gottlosen und der Feinde des Gottesvolkes im Alten
Testament. Ja, Jerusalem ist jetzt zur geistigen Schwesterstadt
der großen Hure Babylon geworden, kann wie jene p ttôXiç p pe-
paXp genannt werden, ist Machthereich und schließlich
Offenbarungsort des Tiers, des Antichristus, der die Propheten
Gottes tötet. Es ist hier dasselbe Thema, das die Apokalypse

7 J. Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten, 6 (1899), S. 221 ff.
7a D. h. «mit prophetischen Augen durchschaut» (Ed. Schweizer, Theol.

Wörterb., 6, S. 448).



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 247

beschäftigt, wie in den oben erwähnten Gemeindebotschaften:
die Juden, die «sich selber so nennen und es doch nicht sind,
sondern lügen».8

Damit ist aber für die Johannesoffenbarung das Thema
Judentum nicht abgeschrieben.0 Warnen muß uns vor solchem
von manchen Auslegern gezogenen falschen Schluß schon die
Tatsache, daß dieses gefallene Jerusalem doch einer besonderen

Aufmerksamkeit Gottes bis zum Ende wert geachtet wird.
Gott sendet seine zwei Zeugen, von denen gleich noch zu reden
sein wird, läßt also dieses Jerusalem bis zuletzt nicht ohne
seine Botschaft und entläßt es nicht aus seiner besonderen
Verantwortung. Die göttliche Botschaft ergeht jedoch nicht
mehr aus dem Munde dieses verworfenen Judentums. Vocem
quam habebat, amiserit... mutus ergo populus sine ratione,
sine verbo, wie Ambrosius in seinem Lukas-Kommentar die
jüdische Situation umschreibt.10

Israel behält also seinen besonderen Charakter unter den
Völkern. Es wird zwar für eine bestimmte Frist dahingegeben
und zertreten, aber doch nicht aufgelöst und vernichtet. Es wird
zur Synagoge des Satans, aber es bleibt in einer Bindung an
Gott, der es erwählte. Es wird unter die Völker gemischt,
aber es kann sich doch nicht assimilieren und sein besonderes
Antlitz verlieren. Es trägt nicht mehr das lebenschaffende
Wort Gottes durch die Völker und die Zeiten, sondern das
tödliche Schweigen Gottes. Das ist das Geheimnis seiner
weiteren Geschichte. Die Tatsache, daß es nicht ausgelöscht,
sondern nur in den Schatten gestellt wird, bleibt eine offene
Frage an die Zukunft, an das Ende aller Geschichte dieses
Äons.

b) Das ist der eine Aspekt des Judenproblems in der
Apokalypse; der andere wird angedeutet im Bild jenes Judentums,
das nicht den Völkern preisgegeben wird. Es ist in Wahrheit
Tempel und Altar, die Schar der wahren Anbeter (11,1). Sach-

8 Weiteres in meiner Studie über «Zeit und Geschichte in der Offenb.
des Joh.» (1952), S. 124 ff.

9 Unbegreiflich z. B. Ed. Meyer, Ursprung und Anfänge des Christentums,

2 (1921), S. 381: «Die Juden sind für ihn ebenso völlig abgetan wie
für das Johannesevangelium.»

« Migne, Ser. lat. XV, 1550.



248 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

lieh führt dieses Wort in die Nähe des Johannesevangeliums,
das von den wahren Anbetern im Geist und in der Wahrheit
spricht (Joh. 4, 21—24). Nur ist jenes Wort universal gemeint,
während die Apokalypse von den Anbetern aus dem Tempelvolk,

d. h. aus dem Judentum, redet, die der Offenbarung im
Kyrios am Kreuz nicht widerstanden haben. Darum sind sie
nicht entweiht, nicht den Völkern gleichgeworden. Sie sind
die wahren Juden, die diesen Ehrennamen mit Recht tragen —-

im Gegensatz zur Judenschaft in Smyrna und Philadelphia.
Dem Seher scheint also die Existenz eines christusgläubigen
Judentums einer göttlichen Notwendigkeit zu entsprechen. Er
wird wohl damit ähnliche Gedanken verbunden haben wie
der Apostel Paulus, der in der Existenz des Judenchristentums
innerhalb der Kirche den Beweis der göttlichen Treue zu
seinem Volk und zu seinen Verheißungen erkennt (Rom. 9—11).

Von diesen Zusammenhängen her scheint mir auch der
zweite Teil der Jerusalemvision im 11. Kap. verstanden werden

zu müssen (11, 3—14). Dieses zweite Bild schildert die
durch die Spaltung Israels begonnene Zeit der Heidenvölker,
die im Anschluß an Daniel mit Zahlen benannte Zeit vor dem
Ende. Nicht zufällig ist hier die Zahl der Monate gewählt;
denn mit ihr wird im 13. Kap. die Regierungszeit des Anti-
christus bestimmt. Die Heiden sind Werkzeuge des Anti-
christus. Es ist dieselbe Zeitspanne, die den beiden Zeugen
für ihre Verkündigung eingeräumt wird: 1260 Tage. Die
Tageszahl ist im 12. Kap. die Bewahrungszeit des Weibes in
der Wüste, wieder ein Fingerzeig auf bestimmte Zusammenhänge.

Diese ganze Zeit wird hier in einer gewissen
Verengung des Blickfeldes auf Jerusalem geschildert.

Die beiden Zeugengestalten werden mit einzelnen
Schrifttraditionen des Alten Testamentes zusammengebracht. Wie
Elia und Mose sind sie Zeugen göttlicher Vollmacht. Sie sind
zugleich die beiden Ölbäume von Sach. 4. In einem seiner
Nachtgesichte schaut Sacharja einen Leuchter, ganz von Gold,
«und 2 Ölbäume daneben stehen, einen zu seiner Rechten und
einen zu seiner Linken». Die Ölbäume werden gedeutet: «das
sind die beiden Gesalbten, die vor dem Herrn der ganzen Erde
stehen». In der Nachfolge der rahbinischen Deutung der Sa-

charjastelle ist wohl an die priesterliche und königliche Funk-



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 249

tion der Zeugen gedacht.11 Von Sacharja weicht die
Apokalypse insofern ab, als dort nur von einem Leuchter die
Rede ist; hier aber heißen beide Zeugen ou bûo Xuxviai. Sie haben
ein Wort an Jerusalem auszurichten, das als Bußwort
charakterisiert wird und von Gerichtszeichen begleitet ist. Für Israel
im Unglauben hat Gott kein anderes Wort mehr als das Wort,
das Israel zurückruft zu seiner eigentlichen Bestimmung.

Was hat nun wohl der Apokalyptiker unter diesen beiden
Zeugen verstanden? Das ist nirgends expressis verbis gesagt,
so daß wir darauf angewiesen sind, vom übrigen Bildmaterial
der Apokalypse her — falls dies möglich ist — einen Deutungsversuch

zu unternehmen. Zunächst fällt auf, daß die beiden
Zeugen keine individuellen Züge tragen, auch nicht einfach
mit Elia und Mose identifiziert werden, und daß sie alles
einzelmenschliche Maß übersteigen. Sie scheinen daher am besten,
wie manche andere Symbole der Apokalypse, als Bilder eines
Kollektivs begriffen zu werden. Ja wir können in einer
bestimmten Richtung noch weiter gehen: manche Einzelheiten,
durch welche die beiden Zeugen gekennzeichnet sind,
verbinden diese mit verschiedenen Aussagen der Apokalypse über
die christliche Gemeinde, so daß sich uns die Deutung der
beiden Zeugen auf die Kirche in Jerusalem nahelegt.

Folgende Zusammenhänge sind in dieser Beziehung
interessant:

Das Wesen der beiden Gestalten wird bestimmt als «Zeugen».

Ihr ganzes Leben ist Botschaft Gottes. Das erinnert an
die Bezeichnung Jesu: fnxp-ruç (1, 5; 3,14) und der Glieder
seiner Gemeinde (2,18; 17,6), die die papxupia'IpcroO festhalten
(6,9; 12,11; 17; 19,10; 20,4). Die Benennung der Zeugen als
«Leuchter» erinnert an die Eingangsvision, in der die Gemeinden

als sieben Leuchter den Christus umkreisen. Dazu kommt,
daß der Apokalyptiker die Übertragung der Königs- und
Priesterwürde, die im Sach.-Zitat angedeutet ist, auf die
Gemeinde Christi liebt (1,6; 5,10). Das alles weist in dieselbe

11 Vgl. P. Billerbeck, Kommentar zum N.T. aus Talmud und Midrasch,
3, S. 811 f. Zu den messianischen Gestalten «aus Aaron und Israel» in der
Ordensregel DSO 9, 11 : K. G. Kuhn, Die beiden Messias Aarons und Israels :

New Test. Stud. I, 3 (1955), S. 168—179.



250 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

Richtung: die Zeugen sind Bild der Gemeinde.12 Problematisch
ist nur die Zweizahl der Zeugen. Es mag sein, daß sie in
traditionellen Vorstellungen bereits vorlag. Was aber hat der
Seher damit verbunden? Die Doppelung im Bild der Gemeinde
erhält ihren guten Sinn, wenn wir an das besondere Thema
des 11. Kap. denken. Es handelt sich ja um Israel, dessen

christusgläubiger Teil eine besondere heilsgeschichtliche
Bedeutung hat, wie schon das Bild der wahren Anbeter zeigte.
Es liegt nun nicht allzu, fern, dieses christusgläubige Israel
in dem einen der beiden Zeugen dargestellt zu sehen, neben
den der andere Zeuge, der Zeuge aus der Völkerwelt, tritt,
d. h. die Schar der Heiden, die «erkauft ist für Gott durch das
Blut des Lammes aus jedem Stamm, jeder Sprache, jedem Volk
und jeder Nation, und geschaffen unserm Gott zu einem Königtum

und Priestern», wie der Hymnus 5, 9 f. preist. Sie bilden
zusammen die eine Gemeinde Jerusalems. Darum sind sie
ohne alle individuellen Unterschiede nebeneinandergestellt.
Sie reden und tun dasselbe zur seihen Zeit. Und doch ist dem

Apokalyptiker diese Zweiheit in der Einheit wichtig, denn in
ihr enthüllt sich der Sinn der jüdischen Existenz in der Gegenwart.

Wir erinnern wieder an dieselben geschichtstheologi-
schen Gedanken, die der Apostel Paulus im Römerbrief
entfaltet.

So ist nun eine innere Verbindung der beiden Bilder im
11. Kap. sichtbar geworden, die über die geographische und
temporale Einheit hinausgreift: die ganze Vision spricht vom
Geheimnis Israels, das untrennbar mit der christlichen Kirche
verbunden ist.

3.

Dasselbe Thema taucht in der Apokalypse noch einmal auf,
nämlich im 12. Kap., in der Vision vom Weib und ihren
Kindern. Im Rahmen des ganzen Buches bilden die Kap. 12
bis 14 eine Einheit, sie enthalten eine Darstellung der Lage
der christlichen Gemeinde in der Zeit der antichristlichen
Versuchung.

12 So auch M. Kiddle, The Revelation of St. John (1940), und
Ch. Brütsch, Clarté de l'apocalypse (1955), z. St.



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 251

Die Vision des 12. Kap. gliedert sich klar in drei Teile.18 —
Zunächst wird das große Zeichen am Himmel geschildert: das

Weib, das durch ihr Sonnengewand, den Mond unter ihren
Füßen und den Kranz von zwölf Sternen ausgezeichnet ist,
gebiert unter Schmerzen den Herrscher, «der die Völker mit
eisernem Stabe weiden wird». Der große Drache, auch Satan,
Schlange und Teufel genannt, will das Herrscherkind
verschlingen, das jedoch aus seinen Fängen errettet zum Thron
Gottes entrückt wird. Das Weib flieht in die Wüste und
wird dort während der Endzeit bewahrt. — Das zweite Bild
(V. 7—12) lenkt den Blick wieder zum Himmel empor. Der
Engel Michael und seine Engel werfen den Drachen aus dem
Himmel auf die Erde. Der Sieg wird im Hymnus 12,10—12
gefeiert und gedeutet: es ist der eschatologische Sieg Gottes
und seines Christus. Der Ankläger ist gestürzt, «und auch sie
(die Gläubigen) überwanden ihn durch das Blut des Lammes
und das Wort ihres Zeugnisses, und sie liebten ihr Leben nicht
bis zum Tod». — Im dritten Bilde ist wieder die Erde Schauplatz

des Geschehens. Der auf die Erde gestürzte Drache
trifft nun mit dem Weibe zusammen und bekämpft es. Das
Weib wird jedoch mit allen Mitteln göttlicher Hilfe verteidigt.
Seine Flucht in die Wüste, von der schon am Ende des ersten
Bildes die Rede war, wird jetzt noch genauer geschildert. Dort
in der Wüste ist seine Existenz gesichert. Der Drache wirft
sich schließlich in seiner Wut auf die Kinder des Weibes, ucnfjffcu

uöXegov pexà tujv Xoittujv tou OTréppaTOç aÙTrjç.

Was uns hier besonders interessiert, sind die Gestalten des
'Weibes und ihrer Kinder. Um sie verstehen zu können, müssen
wir allerdings etwas weit ausholen und zunächst die Deutung
der rätselhaften Geburt im Angesicht des Drachen
sicherstellen.

Daß das Kind, das alle Völker mit eisernem Stabe weiden
wird, der messianische Herrscher von Ps. 2, 9 ist, wird von
der heutigen Auslegung ziemlich allgemein angenommen.
Problematisch aber ist, ob Apk. 12 von seiner historischen Geburt,
wie sie die Evangelien berichten, oder von einer zukünftigen
reden will. Lohmeyer hat der von manchen Exegeten vertrete-

13 Siehe bes. W. Foerster, Die Bilder in Offenbarung 12 f. und 17 f. :

Theol. Stud. u. Krit. 104 (1932), S. 279—310.



252 M. Rissi, Das Jadenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

nen zweiten Möglichkeit eine ansprechende Begründung
gegeben durch den Hinweis darauf, daß dieses hochmythologische
Kapitel gefüllt ist mit lauter eschatologisclien Gedanken und
daß der Sinn der zukünftigen Geburt die «Manifestation vor
aller Welt und ihren teuflischen Mächten» im Gegensatz zur
historischen Geburt in der Verborgenheit vor der Welt ist.14
Das scheint mir jedoch dem Sinnzusammenhang des ganzen
Kapitels nicht zu entsprechen. Es darf nämlich nicht
übersehen werden, daß die ganze Vision sehr stark durchdrungen
ist von einer merkwürdigen Paradoxie. Der das ganze
Geschehen deutende Hymnus (12, 10—12) stellt jubelnd fest, daß
durch dieses Geschehen jetzt, apxi, der eschatologische Sieg
Gottes und seines Christus errungen und daß dieser Sieg
zugleich der Sieg der Gläubigen ist. Ihre Siegeszuversicht aber
beruht auf der geschichtlichen Opfertat ihres Herrn: Sie
überwanden den Drachen um des Lammesblutes willen! Und auch
ihr Sieg vollendet sich in der Lebenshingabe: «und sie liebten
ihr Leben nicht bis in den Tod» (12, 11). Hier wird also deutlich

der Sieg Gottes mit der Hingabe des geschlachteten Lammes

zusammengesehen. Das ist typisch für die ganze Apokalypse.

So wird der herrschende Löwe aus dem Stamm Juda
mit dem Lamm identifiziert; das geschlachtete Lamm ist
zugleich Träger der 7 Hörner, des Sinnbildes der Stärke, und der
7 Geister Gottes, der Fülle des Heiligen Geistes. Ohne
Bildersprache ausgedrückt: die Apokalypse verkündet immer wieder
das Paradox, daß der leidende, sterbende Christus der Sieger

ist.
Dieselbe Paradoxie kennzeichnet nun das im 12. Kap.

dargestellte Christusgeschehen: «Und sie gebar ein Kind, ein
männliches, der mit eisernem Stab alle Völker weiden wird;
und ihr Kind wurde weggerafft hin zu Gott und zu seinem
Thron.» Mit der Geburt ist also in seltsamer Weise die
Inthronisation des messianischen Herrschers verbunden, von
der der Christus in der Botschaft an die Gemeinde von Lao-

14 E. Lohmeyer, Die Offenbarung des Johannes (1953), S. 109. Die
«eschatologische», von rein innerbiblischen Voraussetzungen her unternommene

Erklärung von J.E.Koch, Das große Zeichen, Offenb. Joh. 12: Ju-
daica 13 (1957), S. 29—60 (das Kind zukünftige christliche Erstlingsschar

aus Israel, die entrückt wird), ist methodisch unhaltbar.



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 253

dizea spricht: «Ich habe gesiegt und mich mit meinem Vater auf
seinen Thron gesetzt.» Dieser Herrscher — und hier taucht das
den Christus in der Apokalypse so sehr kennzeichnende Paradox

wieder auf — dieser Herrscher ist das Kind, das in die
Machtsphäre des Drachen hineingeboren wird, das Bild
hilfloser Schwäche. Und seine Inthronisation ist ein Entrissenwerden

aus tödlicher Bedrohung zu Gott und seinem Thron. Sein
Sieg und seine Herrscherwürde ist also gerade vor der Welt
verborgen, eine Realität nur für den Gläubigen, der mit dem
himmlischen Christus verbunden ist. Von der bildhaften Gestaltung

dieser paradoxen Christuswirklichkeit her, die das ganze
Urchristentum beschäftigt hat, erklärt sich die rätselhafte
Verkürzung, in der das historische Christusgeschehen geschaut
wird.15

Dieses Bild des Schwachen, der doch der Starke ist,
kennzeichnet für den Apokalyptiker die Christusoffenbarung bis

zur Parusie. In der Parusie fällt die letzte Verhüllung seiner
Allmacht, überwindet der Sieger auf dem weißen Pferde alle
seine Feinde — offenbar vor den Augen der ganzen Welt.

Damit haben wir die Voraussetzungen zum Verständnis
des 12. Kap. gewonnen. Es erschließt uns die überweltlichen
Zusammenhänge des historischen Christusgeschehens, in
welchem sich die große eschatologische Tat Gottes ereignet.

Wir haben so weit ausgeholt, um aus dem Kontexte heraus
klarer zu erkennen, was der Apokalyptiker mit dem Weib
gemeint hat. Es ist die Messiasmutter. Für einen Mann, der so
sehr in der Vorstellungswelt des Alten Testamentes und der
palästinisch-jüdischen exegetischen Tradition lebt wie unser
Apokalyptiker, kann die Messiasmutter nur die Gemeinde
Israels sein. Wenn auch astralmythologische Einflüsse und
verbreitete Vorstellungen einer Himmelskönigin für die
Gestaltung des Visionsbildes mitzuverrechnen sind 15a, darf doch
nicht vergessen werden, daß bereits in der jüdischen apokalyp-

15 Daß nur Anfang und Ende der Christusgeschichte (Geburt und
Entrückung zum Thron) erwähnt, die dazwischenliegenden Ereignisse
übergangen werden, entspricht semitischer Redeweise; J. Jeremias, Die Gleichnisse

Jesu, 4. Aufl. (1956), S. 129.
15a P. Touilleux, L'apocalypse et les cultes de Domitien et de Cybèle

(1935), S. 118—131.



254 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

tischen Tradition die Darstellung Israels als Frauengestalt
geläufig war und Sonne, Mond und Sterne mit dem Gottesvolk
in Beziehung gesetzt wurden. Die Messiasmntter mit dem
Zwölfsternenkranz wird demnach das Zwölfstämmevolk, d. h.
die Gemeinde des Alten Bundes, sein.

Für den christlichen Apokalyptiker ist es nun kennzeichnend,

daß er die Messiasmntter im Zusammenhang mit dem
historischen Christusgeschehen eine besondere Geschichte
erleben sieht. Zunächst wechselt ihr Aufenthaltsort. Am Anfang
lebt sie im Himmel, nach der Geburt auf der Erde — irgendwo
— und danach in der iWüste. Das erste ist durchaus von
jüdischen Vorstellungen her verständlich: der Seher schaut die
frommen Gerechten, die mit dem präexistenten Messias im Himmel

leben. «Ich sah seine Wohnung unter den Fittichen des

Herrn der Geister. Alle Gerechten und Auserwählten vor ihm
glänzen wie Feuerschein, ihr Mund ist voll von Segensworten»
(Hen. 39, 6 f.). Und doch ist der große Unterschied zur
jüdischen Tradition zu beachten. Der christliche Apokalyptiker
kann noch nicht die Herrlichkeit und das Glück der Frommen
im Himmel preisen (obwohl auch er ihren Lichtglanz
beschreibt) — er sieht sie vielmehr als die in messianischen
Geburtsschmerzen leidende und wartende Gemeinde.

iWie ist es nun aber zu erklären, daß die weitere Geschichte
der Messiasmutter sich auf Erden abspielt? Meines Erachtens
greifen die meisten Ausleger vorschnell zu einer Vereinfachung
des Dargestellten, indem sie die Mutter mit der christlichen
Kirche identifizieren. Es liegt viel näher, an der Identität der
Person vor und nach der Geburt festzuhalten. Die Geschichte
der Frommen Israels geht nun auf Erden weiter, und das heißt
im Sinne der Apokalypse die Geschichte der wahren, der
christusgläubigen Juden. Ein Gedanke, an welchem dem Apokalyptiker

viel liegt, wie wir sahen. Bei diesem Verständnis ordnen
sich auch die übrigen Züge des Bildes zusammen zu einem
sinnvollen Ganzen. So erhält das Bewahrungsmotiv, das nur
in der Schilderung der Messiasmutter, nicht aber ihrer übrigen
Kinder, eine Rolle spielt, seine geschichtstheologische
Relevanz. Die Wüste, die in der jüdischen Eschatologie im
Anschluß an Hos. 2, 14 und 13, 5 der Ort der endzeitlichen Erwäh-



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 255

lung Israels ist, wird zum Bild des gottgeschenkten
Bewahrungsortes des gläubigen Restes Israels.16

So erklärt sich aber auch eine letzte, viel umstrittene
Andeutung des Sehers im 12. Kap.: da der Drache des Weibes
nicht habhaft werden kann, stürzt er sich auf die andern Kinder

der Messiasmutter. Wer sind diese Xonroi toO (TTTeppaTcx; aùxpç,
die die Gebote Gottes halten und das Zeugnis Jesu haben?
Man hat die Messiasmutter und ihre Kinder oft als Idee und
Wirklichkeit der Kirche oder als die Weisheit und die Frommen

zu verstehen gesucht. Dies verwehrt uns jedoch die
konkrete Bedeutung der Frau als Israelsgemeinde, die gleichzeitig
neben ihren Kindern auf Erden lebt. Wohl aber erklärt sich
das genealogische Verhältnis, in dem die Kinder — wie der
Messias — zur Mutter stehen, wenn wir hei diesen Kindern
und ihrer Mutter wieder an die besondere Bedeutung und
Funktion der Judenchristen neben den Heidenchristen in der
Kirche bis zur Parusie denken, die uns bereits bei der
Besprechung des 11. Kap. beschäftigt hat. Es ist wesentlich für
das KirchenVerständnis der Johannesapokalypse, diese
Zusammenhänge zu sehen, die eine ganz ähnliche Konzeption zeigen,
wie wir sie bei Paulus vorfinden.

Diese Gemeinde in dieser Differenzierung — das soll noch
einmal betont werden — ist nun aber für den Seher eine einzige
und unteilbare. Zu den èioAri triai gehören die wahren Juden und
die Heiden, die miteinander die Kontinuität des göttlichen
Heilshandelns bezeugen. Denn die Gemeinde ist als ganze
Erbin des alten Israel, nämlich das königliche Priestervolk
von Ex. 19, 6 (1, 6; 5,10), das Volk der Heiligen von Dan. 7, 21,

gegen das der Antichristus streitet (18,7), das wahre
Zwölfstämmevolk der 144 000 Versiegelten (7,1—8; 14,1—5).

4.

So ist in doppelter Weise, sowohl durch das unter dem
Schweigen Gottes stehende Israel, das nicht untergehen kann,
als auch durch den die Treue Gottes zu seinem Volk ver-

16 Zum Problem der Wüste im N.T. s. W. Schmauch, In der Wüste.
Beobachtungen zur Raumbeziehung des Glaubens im N.T.: In memoriam
E. Lohmeyer (1951), S. 202—223, und die dort genannte Literatur.



256 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

körpernden Rest Israels innerhalb der Kirche, das Problem
der Zukunft der Juden gestellt. Wir haben darum abschließend
noch die Grundlinien der Hoffnung für die Juden herauszuarbeiten.

Die verschiedenen Linien, die auf eine Hoffnung für die
Juden hinweisen, treffen zusammen im Bild des Neuen
Jerusalem, das dem Millennium, d. h. der Zeit der verklärten Kirche
auf Erden, und dem Endgericht folgt.17 Die Vision ist stark

17 Von manchen Auslegern, die ein Sensorium für die besondere Problematik

des Judentums im N.T. hatten, ist das rätselvolle Bild des Millenniums

mit den Hoffnungsgedanken für Israel zusammengebracht worden;
vgl. H. Bietenhard, Das tausendjährige Reich (1955), S. 90 ff. Dafür wurde
immer wieder angeführt, daß die räumliche Mitte dieses Reiches das
irdische Jerusalem sei. Nach Apk. 20, 9 werden nämlich die letzten Feindheere,

die sich nach den tausend Jahren sammeln, von Gog und Magog
drri to irXdroç xf|? YfjÇ hinaufgeführt und werden ti)v -rrapegßoXfiv tûiv à^iuiv und
rfiv iroXiv Tijv f]Ycm:ri|uévriv umzingeln.

Nun werden aber — wie G. Schrenk (Anm. 3), S. 51, mit Recht feststellt
— die Heilsgenossen des Messias im Millennium in der Schilderung Apk. 20,
4—6 in keiner Weise mit Israel in Verbindung gebracht. Wohl wird der
weltweite Ansturm «auf die Breite der Erde» in traditioneller Terminologie

gezeichnet (Ez. 38, 12; 38, 16; Hab. 1, 6; Hen. 56, 5 usw.), aber es

fehlt eine konkrete Lokalisierung des Geschehens. Denn die beiden die
Gemeinde des Millenniums bezeichnenden Begriffe in Apk. 20, 9, das Heerlager

der Heiligen und die geliebte Stadt, weisen gar nicht auf das irdische
Jerusalem. Zum letzteren Ausdruck, der an Ps. 78, 68 und 87, 2 erinnert,
betont W. Hadorn mit Recht, daß «der Verzicht auf die Nennung des Namens

von Jerusalem bezeichnend» ist, Die Offenb. des Joh. (1928), S. 200. Die
beiden Psalmstellen, an die der Apokalyptiker wohl denkt, sprechen von
«Zion». Zion aber ist in der Apk. völlig von seiner geographischen
Bindung gelöst und zur Bezeichnung der heilsgeschichtlichen Bedeutung der
christlichen Gemeinde als messianischer Gemeinde geworden. Das zeigt
Apk. 14, 1, wo die Christenheit als die Gemeinde auf dem Zion dargestellt
wird; vgl. Ed. Schweizer, Erniedrigung und Erhöhung bei Jesus und seinen
Nachfolgern (1955), S. 20—22. Auf dieselben Zusammenhänge weist nun
aber auch vor allem der andere Begriff in Apk. 20, 9, «das Lager der
Heiligen». Von den meisten Auslegern wird dieser Ausdruck allerdings gar
nicht als ein Problem empfunden. Zahn, der das Problem in seinem
Kommentar aufgreift (II, 1926, S. 596 f.), hilft sich damit, daß er «das Lager»
auf die Umgebung der Stadt Jerusalem, ja auf das ganze heilige Land
bezieht. Aber davon lesen wir in der Apk. kein Wort, die Begriffe der
geliebten Stadt und des Lagers bezeichnen offensichtlich dieselbe Sache. Was
aber mit dem Heerlager gemeint ist, können uns die neuen Palästinatexte
lehren, in denen sich die Bundesgemeinde, die sich für das auserwählte



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 257

beeinflußt von der ezechielischen Weissagung vom endzeitlichen

Jerusalem (Ez. 40—48). Der Seher hat also mit dieser
Stadt die Verheißungen Israels verbunden. Sie trägt den Ehrennamen

«die heilige Stadt» und «das heilige Jerusalem» (21,
2.10). In ihr erfüllt sich die Verheißung, die sich im irdischen
Jerusalem nicht erfüllen konnte. Sie ist nicht mehr das irdische
Jerusalem, das verherrlicht und erneuert wird, denn jenes
irdische hat seine Heilsbedeutung seit der Kreuzigung seines
Herrn verloren. Das neue Jerusalem wird erst für die
erneuerte Welt erwartet, es kommt als eine neue
Gnadenschöpfung Gottes vom Himmel herab. Diese himmlische Stadt
erst trägt die Zeichen der Treue Gottes zu seinem Wort, das

er seinem Volk gegeben: ihre Tore tragen die Namen der zwölf
Stämme der Söhne Israels, wie Ez. verheißen (Ez. 48, 30 ff.;
Apk. 21,12). «Denn Gott ist kein Mensch, daß er lüge. Sollte
er etwas sagen und nicht tun? Sollte er etwas reden und nicht
halten?» (Num. 23,19).18

Bedeutsam ist neben der Beziehung zu Ezechiel auch die
Verbindung mit Jes. 60, die wir noch kurz beleuchten müssen.
Nach Jes. 60 wird gesagt, daß die Stadt nicht der Sonne noch
des Mondes bedarf, denn der Herr selbst wird ihr Licht sein
und das Lamm, daß die Völker in ihrem Licht wandeln und
die Könige der Erde ihre Herrlichkeit in sie bringen, daß ihre
Tore nicht geschlossen werden Tag und Nacht. Jes. 60
verbindet die Vision vom Neuen Jerusalem schließlich in
eigenwilliger Weise mit den am Anfang besprochenen Worten aus
der Gemeindebotschaft an Philadelphia. Daß der Seher diese
Verbindung bewußt hergestellt hat, beweist, daß er jene
Gemeindebotschaft mit der Verheißung des Neuen Jerusalem
schließt: «Ich will auf den Überwinder den Namen meines

Gottesvolk hält, «Heerschar der Heiligen» oder «Lager» (in Dam. [CDC]
terminus technieus für die Einzelniederlassungen der Bundesgemeinde)
nennt (vgl. K.G.Kuhn, Theol. Wörterb. 5, S. 299). iWlD ist nicht
geographisch gebunden. Das scheint mir für Apk. 20, 9 bedeutsam zu sein. Die
Bildworte für die Millenniumsgemeinde binden diese gerade nicht geographisch

an die alte Offenbarungsstätte, lösen die Kirche vielmehr von allen
zionistischen Hoffnungen auf eine Sonderbedeutung des irdischen
Schauplatzes der alten Offenbarung.

18 Vgl. bes. K. L. Schmidt, Die Polis in Kirche und Welt (1939), S. 25 ff.;
Aus der Johannes-Apokalypse (1944), S. 52 ff.

17



258 M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

Gottes und den Namen der Stadt meines Gottes, des Neuen
Jerusalem, schreiben, das aus dem Himmel von meinem Gott
herabkommt.» Von den Juden aber schreibt er in derselben
Gemeindebotschaft: «Siehe, ich gebe aus der Satanssynagoge,
von denen, die sich Juden nennen und es nicht sind, sondern
lügen, siehe ich schaffe, daß sie kommen und vor deinen Füßen
niederfallen und sie erkennen, daß ich dich gelieht habe.» So

heißt es in Jes. 60,14: «Die Söhne deiner Bedrücker werden
tiefgebückt zu dir kommen und alle, die dich geschmäht,
werden dir zu Füßen fallen und dich nennen Stadt des Herrn,
Zion des Heiligen Israels.» Aber das gilt nun in der
Apokalypse in einer merkwürdigen Umkehrung: bedrückt ist jetzt
die Kirche, Bedränger sind die ungläubigen Juden, und diese
werden — wie in Jes. 60 die Heiden — am Ende hinzukommen
zur Gemeinde des Herrn. Die Worte der Apokalypse verheißen
also nicht eine besondere Fruchtbarkeit der Judenmission in
Philadelphia, sondern drücken eine viel umfassendere es-

chatologische Verheißung aus: ins Neue Jerusalem werden
einst die jetzt noch ungläubigen Juden gesammelt werden!
Auch hier stehen wir wieder in der Nähe der paulinischen
Erwartung, «daß über Israel einem Teil nach Verstockung
gekommen ist, bis die Vollzahl der Heiden eingegangen sein
wird und auf diese Weise ganz Israel gerettet werden wird»
(Rom. 11, 25).10

So schaut der Seher im 21. Kap. seines Buches die Lösung
der Judenfrage nicht im Bereich der geschichtlichen Möglichkeiten

des alten Äons, nicht in der Kraft eines jüdischen oder
christlichen Zionismus, sondern einzig in der Perspektive
der eschatologisclien Vollendung jenseits dieser Geschichte.

Wie sich diese letzte Einlösung des göttlichen Wortes an
Israel vollziehen wird, darüber gibt der Apokalyptiker keine
Auskunft. Doch ist nicht zu überhören: Ins Neue Jerusalem
geht nur ein, wer im Lebensbuch des Lammes geschrieben
steht (21, 27), des Lammes, das die Menschen mit seinem Blut
erkauft hat.

19 Vgl. K. L. Schmidt, Die Judenfrage im Lichte der Kp. 9—11 des

Römerbriefes (1943) ; G. Schrenk, Der göttliche Sinn in Israels Geschick
(1943) ; W. Vischer, Der neue Staat Israel und der Wille Gottes, Theol.
Zeitschr. 9, 1 (1953), S. 29 ff.



M. Rissi, Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse 259

Wenigstens angedeutet werden soll noch, daß dieses es-

chatologische Handeln Gottes mit und an Israel geschieht im
Blick auf die gesamte Menschheit. In seiner letzten Vision
sieht der Apokalyptiker, wie sich ganz am Ende die Gottesstadt

ausweitet zum Paradies, so daß es kein ë£uu mehr geben
wird, kein von Gott ahgewandtes Sein: Kai nâv Katdüepa oik la-
Tai In (22,3). Damit kommt die historische Bestimmung, die
Israel immer wieder verfehlte, nämlich Bundesmittler und
verheißungsvolles Hoffnungszeichen für die Völker zu sein, zur
Erfüllung. Auch darin schließt sich die Apokalypse an die
Schrift an, vor allem an das oft zitierte Buch Jesaia, das in
49,6 vom Gottesknecht singt: «Zu wenig ist es, daß du mein
Knecht sein solltest, nur um die Stämme Jakohs aufzurichten
und die Geretteten Israels zusammenzubringen; so will ich
dich denn zum Licht der Völker machen, daß mein Heil reiche
bis an das Ende der Erde.»

Hauptwil, Kt. Thürgau. Matthias Rissi.


	Das Judenproblem im Lichte der Johannesapokalypse

