
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Atti deü'Vlll congresso internazionale di storia delle religioni. Firenze, Sänsoni,
1956. VIII + 499 S.

Dieser Aktenband des VIII. Internationalen Kongresses für allgemeine
Religionsgeschichte, der im April 1955 in Rom stattfand, orientiert nicht
nnr genau über den äußeren Verlauf des Kongresses, sondern gibt mit der
knappen Zusammenstellung aller gehaltenen Vorträge auch guten Einblick
in den gegenwärtigen Stand der religionswissenschaftlichen Forschung.

War im vorigen Kongreß (1950 in Amsterdam, s. Theol. Zeitschr. 6,

S. 391 ff.) das Thema «Mythus und Ritus» in den Mittelpunkt gestellt gewesen,

so diesmal das nicht weniger aktuelle Thema des sakralen oder
Gottkönigtums, dem sechs der acht allgemeinen Vorträge wie auch die Mehrzahl
der in den zehn Sektionen gehaltenen galten. Sir George Frazer, der einstmals,

vom Brauchtum um den Priesterkönig vom Nemisee ausgehend, in
seinem «Goldenen Zweig» dieses eigenartige religionsgeschichtliche Phänomen

als erster auf breiter Basis behandelt hatte, hätte seine helle Freude
gehabt, wurden doch z. B. auch für die rituelle Tötung des alternden
Königs viele neue Belege beigebracht. Immerhin hielt man sich von
Einseitigkeit im ganzen frei. Mowinckel z. B. sah in dreierlei das Besondere
des Jahwismus gegenüber der altorientalischen Umgebung: statt des
absoluten Imperiums ein Nachwirken des patriarchalischen Häuptlingtums der
halbnomadischen Vorzeit; die Verschiedenheit Jahwes von irgendwelchem
«Gott»; das stärkere sittliche und soziale Element im israelitischen Königtum.

Und Bleeker konnte in seiner Schlußansprache feststellen, daß das
sakrale Königtum eine sehr komplexe Erscheinung sei und nach der Art
der Berufung wie nach den Hauptformen ganz verschiedene Typen
unterscheiden lasse, manchmal auch erst Endpunkt einer längeren Entwicklung
oder fremder Import sei, oft auch ganz fehle.

Aber auch außerhalb des Hauptthemas findet man allerhand
Interessantes. Ein Vortrag von Haekel über die Erforschung der Religionen
Amerikas zeigt innerhalb der «Wiener Schule» selber eine teilweise Abkehr
von ihrem Begründer P. Wilhelm Schmidt, indem seine Kulturkreislehre
aufgegeben ist und seine amerikanischen «Urvölker» seit dem Bekanntwerden

der «Palaio-Indianer» höchstens noch als «Altvölker» gelten, deren
Jägerkultur aber auch viel komplexer ist, als es damals schien. Mit den

palästinischen Höhlentexten befaßten sich Dupont-Sommer, Schoeps und
andere. Lady Drower führte in einem Farbenfilm mandäische Riten vor.
Mehr systematischen Charakter hatten Vorträge über Christentum und
Geschichte (Löwith), Religionssoziologie (Mühlmann), Religionsgeschichte
und Gottesbeweis (Keilbach).

Basel. Walter Baumgartner.



228 Rezensionen

Eduard Lohse, Märtyrer und Gottesknecht. Untersuchungen zur urchristlichen
Verkündigung vom Sühnetod Jesu Christi. Forsch, zur Rel. und Lit. des
Alten und Neuen Testamentes, N. F. 46. Göttingen, Vandenhoeck u.
Ruprecht, 1955. 219 p.

L'auteur a divisé son étude en deux parties d'égale importance.
Dans la première, il analyse d'abord les conceptions répandues dans

le Bas-Judaïsme sur la mort en général (p. 13-37), la valeur expiatoire de
la mort pour les péchés personnels de celui qui meurt (p. 38-63) et, enfin,
la signification de la mort expiatoire substitutive (p. 64-110). Le judaïsme
n'a jamais vraiment élaboré une doctrine du sacrifice expiatoire ; le
rituel du Jour des expiations lui-même met l'accent sur la nécessité de la
repentance des individus, plutôt que sur celle du sacrifice comme tel
(p. 23). Ce n'est qu'après la destruction du Temple que se précisa la
doctrine de la valeur expiatoire des bonnes œuvres, puis de la mort. D'accord
avec Billerbeck sur ce point, l'auteur montre que l'idée grecque de
l'immortalité de l'âme avait pénétré dans le judaïsme dès avant le temps de
Jésus. Encore faut-il préciser que cette immortalité ne tient plus à la
nature de l'âme mais, précisément, à la conduite et à la mort expiatoires
des justes (p. 54). Quant à la valeur substitutive de l'expiation, elle
apparaît dans les livres des Maccabées, au sujet des martyrs des guerres
nationales puis, plus tard, au sujet de la mort des justes, des pères et des

enfants innocents (p. 92). Avec 0. Michel, l'auteur rejette la thèse défendue
naguère par Bousset, Marmorstein ou Volz selon laquelle toute la
doctrine néotestamentaire du sacrifice expiatoire s'expliquerait par la seule
référence à Esaïe 53. En effet, l'idée de la mort substitutive est beaucoup
plus ancienne (p. 106). Le judaïsme n'a pas appliqué Esaïe 53 au Messie
(contre H.H.Wolff), tout au moins dans les éléments qui concernent la
souffrance du Serviteur (p. 108). La mort du Messie n'y revêt jamais une
valeur d'expiation. Il faut en conclure que l'idée, fondée sur Esaïe 53,

d'un Messie souffrant pour les péchés de tous les hommes est propre au
christianisme primitif. Dans le judaïsme, l'idée d'expiation substitutive est
limitée par trois intuitions fondamentales : d'une part, c'est Dieu seul qui
peut revêtir telle ou telle mort d'une valeur d'expiation ; d'autre part,
l'expiation n'a aucun pouvoir dans 1 au-delà du Royaume ; enfin, le judaïsme
n'a pas connu l'idée d'un Dieu se chargeant lui-même du sacrifice expiatoire

(p. 109 s.). Nous n'avons rien à objecter à ces conclusions qui
rejoignent, pour l'essentiel, celles de plusieurs études récentes sur le même
sujet.

Dans la seconde partie de l'ouvrage, l'auteur ne se contente pas d'analyser

les textes classiques sur la mort de Jésus. Partant de I Cor. 15. lss., il
défend la thèse générale d'une évolution de la pensée chrétienne primitive
sur ce point. Mais cette évolution va dans le sens inverse de celle qu'avait
imaginée, par exemple, Joh. Weiss. En effet, nos plus anciens documents
chrétiens témoignent d'une doctrine très ferme, sinon très élaborée, de la
mort expiatoire du Christ (I Cor. 15. lss., Me. 10. 45 par., Me. 14. 24 par.),
fondée sur Esaïe 53 et non point sur une idée générale du sacrifice (p. 126,



Rezensionen 229

138 note 6). Cette idée n'est donc pas une création de l'apôtre Paul ; elle
ne peut être tenue pour une élaboration postérieure. Selon cette conception

primitive, le sacrifice de la croix n'a pas « forcé > la miséricorde
divine : « sondern Christi Sühnetod setzt den gnädigen Gott voraus »

(p. 146). Chez Paul de même ; l'initiative et la souveraineté, dans l'événement

du calvaire, appartiennent exclusivement à Dieu (p. 158) ; de même

encore dans l'épître aux Hébreux (p. 167, 178). Dans le troisième évangile et
les Actes, si le terme même d'expiation n'apparaît pas, l'idée s'y rencontre
dans les affirmations sur le Serviteur de Dieu (contre Joh. Weiss, avec
Cullmann) ; dans le johannisme, l'accent ne porte plus seulement sur la
mort de Jésus, mais sur toute la destinée du Verbe incarné (p. 192). Alors
que ni Paul, ni les écrits deutéropauliniens n'ont connu l'idée d'une valeur
expiatoire de la mort des fidèles eux-mêmes (sur Col. 1. 24 cf. p. 202, avec
Lohmeyer), les choses se transforment profondément avec les Pères apostoliques,

surtout avec Ignace, sous l'influence de la martyrologie juive.
La valeur de cette étude tient à son caractère à la fois historique et

synthétique. L'auteur analyse les textes extrabibliques et bibliques en les
situant dans le mouvement des conceptions ambiantes et, d'autre part, il
réussit à mettre à jour une réelle évolution de la pensée juive, puis
chrétienne, sur le sujet étudié. Peut-être faudrait-il encore étendre l'enquête à

l'Ancien Testament tout entier, dont les écrits du Nouveau Testament sont
parfois plus proches que des conceptions juives tardives. On y rencontrerait
souvent le thème de la mort substitutive fondée sur les deux idées de la
mort comme équivalent unique du péché, et de l'élection divine donnant
seule à telle mort sa portée expiatoire. Un chapitre sur les textes du désert
de Juda. et la question de la mort du Maître de justice est, aujourd'hui,
devenu nécessaire.

Lausanne. Pierre Bonnard.

Ronald S. Wallace, Many Things in Parables. Expository Studies. Edinburgh
und London. Oliver and Boyd, 1955. 218 S. 15 sh.

Der Verfasser hat in diesem Buch Predigten gesammelt, die er an
Sonntagen vor seiner schottischen Kirchengemeinde gehalten hat. Im Anhang
(S. 203—218) spricht er seine Ansichten über Wesen und Charakter der
Gleichnisse Jesu aus und berät den Seelsorger, wie er bei der Wahl eines
Gleichnisses als Gegenstand der Predigt zu verfahren habe.

Am Anfang jeder der 24 hier abgedruckten Homilien steht der Text
eines Gleichnisses Jesu, zumeist aus Matthäus, gelegentlich aus Lukas,
worauf Wallace seine eigene Auslegung und Belehrung folgen läßt. Der
Zweck des Buches ist erbaulich, nicht kritisch. In seinen Erläuterungen
der Parabeln folgt der Verfasser häufig den Gedankengängen Emil Brunners

und Karl Heims. Er führt aus, daß die Gleichnisse Jesu christolo-
gisch gedeutet werden müßten. «The key to the interpretation... is in our
hands when we regard them as challenges thrown out by Jesus to those
who stood before Him to make a judgment about Himself, to be definite
in their attitude and response to His ministry, and to take comfort or



230 Rezensionen

warning according to whether they yielded to His appeal or hardened their
hearts against Him» (S. 203—4). Dies ist ein Auslegungsgrundsatz, der sich
für die Gleichnisse des Markusevangeliums und einige der Parabeln in mat-
thäischer und lukanischer Redaktion rechtfertigen läßt, für die Mehrzahl
dieser Gleichnisse jedoch kaum geeignet erscheint. Wenn der Verfasser
über den Sinn der Gleichnisrede Jesu spricht, so ist er durchaus in
modernisierenden Voraussetzungen befangen: «Jesus spoke in parables because
His purpose was to say what could not be said in the way of plain or direct
speech.» «The mystery is so deep and many-sided that it cannot be described
in plain language or explained in clear logical propositions easily grasped
by the minds of men.» «The parable seems to be the most suitable
type of expression by which... Jesus could expound the event which was
being enacted before the eyes of His contemporaries, without being
hopelessly misunderstood» (S. 204). Daß diese Erklärung nicht mit der der
Evangelisten übereinstimmt, warum Jesus sich der Gleiehnisrede bedient
habe, scheint den Verfasser in seinen eigenen homiletischen Absichten
unbekümmert gelassen zu haben. Der seelsorgerische Zweck des Büchleins
steht überall voran und kommt zum Ausdruck, wenn Wallace sagt: «... it
seems obvious that the outline of the Church and the form of its ministry
were contemplated by Jesus and deliberately foreshadowed in His parabolic
teaching» (S. 207). Dies führt dazu, daß der Verfasser auch die matthäi-
schen Spätformen der Gleichnisse durchwegs als historische Aussprüche
Jesu versteht. Wallace hat Dodd gelesen, dagegen scheint Jeremias ihm
unbekannt zu sein. Er zieht Dibelius' Charakterisierung der evangelischen
Parabeln als «zwischen Gleichnis und Allegorie stehend» derjenigen
Jülichers vor und hat im allgemeinen wenig Bedenken, die Auslegungsmethode

des hl. Augustinus über die moderner Forscher zu stellen (S. 213).
Die Predigten selbst sind in vorbildlichem Stil geschrieben und werden

zweifellos homiletische Nacheiferer finden.
London. Paul Winter.

Johann Georg Hamann, Golgatha und Scheblimini, erklärt von Lothar Schreiner.

F. Blanke und L. Schreiner (ed.), Johann Georg Hamanns
Hauptschriften erklärt, 7. Gütersloh, Carl Bertelsmann Verlag, 1956. 176 S.

Preis DM 22.—.

Von 1949 bis 1953 erschien in Wien die erste kritische Ausgabe sämtlicher
Werke von Johann Georg Hamann, herausgegeben von Josef Nadler (fünf
Bände). Damit hat die Hamann-Forschung endlich einen tragfähigen Boden
erhalten. Freilich ist es verfrüht, wenn im Zusamenhang mit dieser
Neuerscheinung geäußert wurde, die Zeit für eine Gesamtdarstellung der
Hamannschen Lehre sei nunmehr gekommen. So weit sind wir noch nicht.
Bevor Hamann systematisch ausgemünzt werden kann, müssen zuvor seine
einzelnen Schriften noch erklärt werden. Wir brauchen einen Hamann-
Kommentar.

Schon 1871 hat der tüchtige Julius Disselhoff, der Leiter der Kaiserswerther

Anstalten, unter dem Titel «Wegweiser zu Johann Georg Hamann»
eine fortlaufende Auslegung der Hamann-Schriften veröffentlicht. Sie hat



Rezensionen 231

vielen, auch dem Schreiber dieser Zeilen, den ersten Zugang zu der
Geisteswelt des «Magus im Norden» erschlossen. Aber dieser «Wegweiser» ist
nicht umfassend und gründlich genug, um wirklich zu befriedigen. Bis
heute also blieb das Bedürfnis nach einer wissenschaftlichen Kommentierung

des so schwer verständlichen Hamannschen Werkes ungestillt.
Um so erfreulicher ist es, hier ankündigen zu dürfen, daß diese Lücke

in den nächsten Jahren zu einem großen Teile ausgefüllt werden wird. In
der Ausgabe «J. G. Hamanns Hauptschriften erklärt» sollen die wichtigsten
Werke Hamanns erläutert werden. Erschienen sind im Jahre 1956 Band I
(«Die Hamann-Forschung» von K. Gründer) und Band VII J. G. Hamanns
«Golgatha und Scheblimini», erklärt von Dr. theol. L.Schreiner).

«Golgatha und Scheblimini», gedruckt 1784 — nach Hegels Urteil das
bedeutendste Werklein, das Hamann verfaßt hat — bietet die abschließende
Gestalt von Hamanns Theologie. Der Titel bedeutet: Erniedrigung und
Erhöhung Christi (Scheblimini Setze dich zu meiner Rechten, Psalm HO, 1).
«Golgatha und Scheblimini» ist gegen des jüdischen Philosophen Moses
Mendelssohn Buch «Jerusalem» gerichtet; gegenüber Mendelssohn und dem
rationalistischen Zeitgeist überhaupt will Hamann die Bedeutung der
geschichtlichen Offenbarung dartun.

Bekanntlich bedarf fast alles, was Hamann geschrieben hat, der
nachträglichen Entzifferung. Es gilt, Bildreden ins Abstrakte zu übersetzen,
verhüllte Anspielungen aufzulösen; stellenweise muß jeder Satz, jedes Wort
erklärt werden. In «Golgatha und Scheblimini» werden diese Schwierigkeiten

noch dadurch vergrößert, daß Hamann (in der ersten Hälfte der Schrift)
den Gegner mit dessen eigener philosophischer Methode und dessen eigenen
Sprachmitteln überwinden will. Wir begreifen Lavater, wenn er schreibt,
daß er «Golgatha und Scheblimini» auch nach dreimaligem Durchlesen noch
nicht voll verstanden habe. Und dabei mußten ihm doch die vielen
zeitgeschichtlichen Hinweise durchsichtiger als uns Heutigen sein.

Es war also eine harte Aufgabe, vor die sich L. Schreiner (jetzt Dozent
in Indonesien) gestellt sah. Er mußte ungezählte Einzelheiten erklären
und zugleich die Schrift als ganze verstehen. Für die Einzelauslegung war
es nötig, sich in die zeitgenössische Literatur zu versenken und dabei
nicht nur die Großen (z.B. Klopstock und Lessing), sondern auch
zahlreiche wenig bekannte Autoren zu studieren. Für das inhaltliche Verständnis

war es unumgänglich, daß sich Schreiner immer neu in Hamanns
gesamtes Schrifttum vertiefte; denn Hamann kann nur durch Hamann wirklich

gedeutet werden.
Beim Aufbau der Arbeit ging Schreiner so vor, daß er den Hamannschen

Urtext in Sinnabschnitte einteilte und diese in sich geschlossenen
Stücke jeweils für sich erläuterte. Die Erläuterung ist meistens eine
vierfache. Neben Worterklärungen stehen Sacherklärungen und neben diesen
Umschreibungen (Paraphrasen) des Textes, die diesen in ein allgemeinfaßliches

Deutsch übertragen, und theologische Deutungen (Interpretationen).
Sehr wertvolle Zugaben sind das Bibelstellenverzeichnis und die

Geschichte der Deutung von «Golgatha und Scheblimini», dazu der Exkurs
über Luther und Hamann. Die Anmerkungen, die unmittelbar auf die ein-



232 Rezensionen

zelnen Textstücke folgen, werden noch ergänzt durch Anmerkungen am
Schlüsse der Arbeit.

So ist der Text von allen Seiten durchleuchtet. Hamanns Feindschaft
gegen die Aufklärungsphilosophen, gegen den Aufklärungskönig Friedrich
den Großen — er ist für Hamann der Antichrist! — und gegen das Papsttum

tritt in Schreiners Auslegung scharf hervor. Hamanns Lehre von der
Geschichtlichkeit und Wortgebundenheit der christlichen Gotteserkenntnis
wird in ihren vielfältigen Bezügen deutlich. Die Frage, oh Hamann der
Aufklärung oder Friedrich dem Großen Gerechtigkeit widerfahren läßt, hat
der Verfasser absichtlich nicht erörtert, weil er nur Hamanns Schau in
ihrem inneren Zusammenhange zeigen wollte.

Es sei noch bemerkt, daß Schreiner die über Hamann erschienene
Literatur ausgezeichnet kennt; auch italienische, holländische und angelsächsische

Autoren sind verarbeitet. Auf der Grundlage unermüdlicher Kleinarbeit

und immer neuer scharfsinniger Durchdenkung hat Lothar Schreiner
einen mustergültigen Beitrag zur Hamann-Forschung geleistet und die neue
Reihe der Hamann-Kommentare verheißungsvoll eröffnet.

Zürich. Fritz Blanke.

Ernst Staehelin, Dewettiana. Forschungen und Texte zu Wilhelm Martin Leberecht

de Wettes Leben und Werk. Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1956.
222 S. Fr. 16.60.

Der vorliegende zweite Band der «Studien zur Geschichte der
Wissenschaften in Basel» ist ein rein dokumentarisches Werk. In einem ersten Teil
werden, nach acht Abschnitten geordnet, de Wettes Lebensdaten mitgeteilt,
denen jeweils ein vollständiges Verzeichnis seiner gedruckten Schriften
und der noch vorhandenen Briefe und Manuskripte folgt. 134 gelehrte
Anmerkungen ergänzen Wissenswertes über Personen und Sachen. Der zweite
Teil bietet «ausgewählte Texte aus und zu de Wettes Leben und Werk»,
vornehmlich bisher unveröffentlichte Briefe von ihm und an ihn. 534
Anmerkungen dienen der historischen Erläuterung. — Beigefügt sei, daß der
Verfasser die Arbeit in dieser Zeitschrift (1957, Heft 1, S. 33 ff.) weitergeführt
hat.

Bei der angestrebten Vollständigkeit der Dokumentation wäre
vielleicht noch wünschenswert gewesen, wenn über die gelegentlich angeführte
de-Wette-Literatur hinaus ein ausführliches Verzeichnis der Untersuchungen

zu de Wettes wissenschaftlicher Arbeit und Theologie beigegeben
wäre. Aber auch so wird dieser Sammelband ein wichtiges und handliches
Hilfsmittel für die eigentliche de-Wette-Forschung werden.

Basel. Walter Frei.

Jeremias Gotthelf, Reisebericht. Herausgegeben und mit einem Nachwort
versehen von Kurt Guggisberg. Erlenbach-Zürich, Eugen Rentsch Verlag,
1953. 160 S. Fr. 13.—.

Das hübsche Bändchen ist für die Gotthelfliebhaber ein Leckerbissen
besonderer Art. Er findet in dem 24jährigen Studenten Albert Bitzius, der
von einer Burschenfahrt durch Norddeutschland erzählt, den ganzen spä-



Rezensionen 233

tern Gottheit wieder : seine Nüchternheit und seine Romantik, seine Kritiklust

(«ich möchte bei uns eben so gerne in einem Schweinestall wohnen, als
in einem deutschen Dorfe», S. 22) und seine Bereitschaft zu Bewunderung
und Verehrung, seine Heimatliebe und seinen Weltdurst, seine Schwachheit
und seine Kraft dem weiblichen Geschlecht gegenüber. Das näher
auszuführen, ist hier nicht der Ort. Auch auf das ausgezeichnete Nachwort, in
dem der Herausgeber die wirtschaftlichen, politischen, gesellschaftlichen
und kirchlich-theologischen Umstände, in die der Göttinger Student hineingerät,

und nicht zuletzt die Haut, in der er selber ganz persönlich steckt,
frisch und anschaulich zu schildern weiß, sei nur gerade hingewiesen. Was
hier interessiert, sind die kecken Schlaglichter, die der Student auf die
kirchlich-theologische Lage seiner Zeit fallen läßt — und die doch mindestens

ebensosehr ihn selber charakterisieren. Ich zitiere zwei der
bezeichnendsten Äußerungen: «Auf einer Durchreise in dieser Gegend (Westfalen)

soll der König von Preußen die Pfarrherren zu sich gefordert und
gefragt haben, wie es bei ihnen um die Religiosität stehe; da hätten sie die
Achseln gezuckt und geklagt, daß die Leute immer weniger in den Kirchen
sich zusammenfänden. Der weise König antwortete und sprach: sie selbst
trügen die Schuld, sie sollten nur das Neue fahren lassen und wieder das

Alte predigen. — Was doch ein König für Räte gibt und alles verstehen
will? — Was von dem Alten sollen sie predigen? Etwa die Wundergeschichten

wieder hervorziehen oder die tollen Aberglauben? Oder die Kanzel zur
Fischbank machen und schimpfen auf derselben wie Weiber am Brunnen,
wessen selbst der herrliche Luther sich schuldig gemacht? Oder den alten
dogmatischen Kram und den exegetischen Apparat aus der Rumpelkammer
wieder ans Licht holen? Nein, wahrlich, lieber König, das würde der Religion

wenig helfen Den Gott im Himmel soll man die Menschen kennen,
ihn in der Welt und im Leben finden lehren, das Leben Jesu darstellen und
zeigen, wie die Menschen denselben Weg betreten können und müssen, wenn
sie ihr wahres Glück verstehen. Und diese Religionslehre ist gottlob noch
nicht veraltet, sondern sie wird immer noch geübt wie vormals. Aber das,
o König, macht den Menschen von Gott abwendig, daß man für den Mann
den Kinderrock beibehalten wollte; er verschmäht ihn und wollte lieber
keine als die entstellende Kleidung...» (S. 26 f.). Von seinem Aufenthalt
im Kloster Loccum : «... ich vom Prior gefaßt, mußte Rechenschaft ablegen
von den alten, ihm bekannten Schweizertheologen, dem Zustande der Religion

und der Gelehrsamkeit in der Schweiz. Voll in Deutschland vorzüglich

erwachter Vaterlandsliebe, konnte ich nicht anders, als im Vergleich
mit andern Ländern seiner lobend erwähnen. Ich schilderte den gegenwärtigen

Kampf der Parteien in der Schweiz, den sich regenden Katholizismus
und die emporwachsende Schwärmerei, die überhandnehmenden Secten und
zog daraus den Schluß, daß in unserm Ländchen das Gefühl für Religion
lebendiger als nirgend aufgelockert sei, nun aber teils ohne Führer, teils
mißleitet auf falschen Wegen irre Ich glaubte auch versichern zu können,

daß diese Führer nicht immer fehlen werden, indem schon einige
anfingen hervorzutreten und der Ruf der Zeit gewiß mehrere erwecken werde.
Dies brachte mich auf den Zustand unserer Gelehrsamkeit, wo ich schwe-



234 Rezensionen

rere Aufgabe hatte, mich durchzuschlagen. Ich konnte nicht leugnen, daß

wir nicht noch an manchem alten Brett festgenagelt säßen, das die Deutschen

schon lange als faul weggeworfen, daß aus unsern theologischen
Collégien die neuen, freien Ansichten ganz verbannt oder als eitle
Nebelgestalten ohne Prüfung verworfen seien; zeigte aber die Notwendigkeit
dessen durch den Zustand des Volksglaubens, wo man so manches Dogma
für heilig und jeden Zweifel daran für Gottlosigkeit halte, selbst in den
gebildeten Ständen, das in Deutschland sogar die Frauenherzen nicht mehr
glauben und als alten Wahn betrachten. Ich konnte nicht leugnen, daß wir
Schweizer in der gelehrten Welt wenig von uns hören lassen, suchte es aber
daraus zu erklären, daß man das Bücherschreiben bei uns ganz anders als
in Deutschland betrachte. Erstlich mache daraus, daß jeder, der arbeiten
wolle, eine Anstellung finde, selten einer einen Broterwerb. Zweitens
glaube ein Schweizer, wenn er ein Buch schreiben wolle, es müsse etwas
recht tüchtiges, etwas klassisches sein; aus Bescheidenheit oder Mangel an
Zeit wage sich daher selten einer an's Werk und tut er's auch, so gehn
öfters Jahre darüber hin und die Zeit ist verflossen, wo das Werk neu war
und wirken sollte ..» (S. 40—42).

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.

Jean-Daniel Demagny, Les idées politiques de Jeremias Gotthelf et de Gottfried
Keller et leur évolution. Paris, Selbstverlag des Verfassers, 1952. 268 S.

Diese Pariser Doktorarbeit eines frühverstorbenen französischen
Germanisten ist sorgfältig aus den Quellen gearbeitet und gibt ein eindrucksvolles

Bild der geistigen Kräfte, die das politische Verhalten der beiden
großen Schweizer bestimmen.

Voran steht Gotthelf, der denn auch der ganzen Haltung des Werks
das Gepräge gibt. Die verschiedenen Etappen von Gotthelfs politischem
Denken und Handeln werden so entfaltet, daß die innere Kontinuität sichtbar

wird. Gotthelf hat sich nicht etwa vom Liberalismus der dreißiger
Jahre losgesagt, um in der Reaktion zu enden. Eine Entwicklung gibt es

bei ihm nur in dem Sinn, daß er sich über die wahre Richtung des Zeitgeistes

mehr und mehr bewußt geworden ist. Il est resté fidèle à sa foi et à

ses idées (S. 146). Welcher Art dieser Glaube und diese Ideen sind, wird
in der Exegese des Gotthelfschen Zentralbegriffs der «Ordnung Gottes»
klar, in der allen menschlichen Dingen ihr bestimmter letzter Ort
angewiesen oder eben verweigert ist. Der Verfasser beschreibt diesen auch
die politischen Dinge auf Gott hinbeziehenden, von Gott her messenden
«ordre» abschließend folgendermaßen: «Il y a dans la conception du monde
quelque chose de profondément organique: l'union intime entre la religion,
l'Etat et la famille, la synthèse entre le progrès et la tradition, d'où une
évolution historique, sûre, mais sans continuels bouleversements. Pour
Gotthelf, il y a un ordre naturel, qui tient compte de la nature corrompue
de l'homme et dans lequel le travail est une nécessité; il y a aussi pour
l'homme la possibilité d'être sauvé et d'accéder à la vie éternelle. On ne
peut pas séparer la politique de la religion chez Gotthelf, tant elle lui est



Rezensionen 235

étroitement liée.» Der Verfasser verzichtet auf den Versuch, die
religiöspolitische Anschauungswelt Gotthelfs kritisch zu analysieren. So stößt er
sich auch nicht am Begriff eines «Natürlichen», das die «Möglichkeit, das

ewige Leben zu erreichen», in sich schließt, noch auch an einem Begriff
der Gnade, nach dem diese eins ist mit der den «organischen» Gang der
Dinge lenkenden Macht der Vorsehung.

Was Keller betrifft, so liegt es dem Verfasser daran, diesen authentischen

Zeugen des politisch-geistigen Geschehens seiner Zeit für einen
Humanismus in Anspruch zu nehmen, der die moralischen Kräfte des
Christentums noch in der Loslösung vom Glauben der Väter bewahrt. So

erklärt es sich, daß Gotthelf und Keller, in ihrer religiösen Haltung
Antipoden, auf politischer Ebene schließlich zu ganz ähnlichen Forderungen
und Entscheidungen gelangen. Uber Kellers Stellung zum Christentum waltet

ein Geheimnis: «Son aversion envers tout ce qui est ecclésiastique dut
le pousser à se jeter dans l'athéisme de Feuerbach, qui le convainquait,
mais était au fond étranger à sa nature profonde. Si bien que Keller
conserva toute sa vie un certain penchant, comme un certain regret indécis,
pour la religion...» (S. 244). So wurzelt denn auch sein politisches Denken

und Handeln in einer Tiefe, über die uns seine Feuerbachsche
Philosophie nicht hinwegtäuschen sollte: «Pour Keller, l'homme est bien libre
et responsable, et combien! C'est là, au fond, la clef de voûte de sa foi
politique. Responsabilité de l'homme, du citoyen; responsabilité vis-à-vis
de la révolution, vis-à-vis de la cause de la liberté; plus tard, responsabilité

du citoyen de la Suisse républicaine envers sa ville, son canton, sa

patrie...» So verwundert es denn schließlich auch nicht mehr, wenn diese
Verantwortlichkeit des Menschen und Bürgers sich in Kellers Bettagsmandaten

in die kirchlich-theologische Form der Verantwortung vor Gott
kleidet!

Auch in der Darstellung Kellers mögen wir ein klares Wissen um das
Verhältnis von «Natur» und «Gnade», von «Humanität» und «Christentum»,
von «Glauben» und «Politik» vermissen. Um so lieber hält man sich an die
reiche Fülle authentischer Zeugnisse, die das Werk in glücklicher
Auswahl und sachgemäßer Ordnung vor uns ausbreitet.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.

Ludwig Veto, Vom Aufbau der Kirche in Ungarn. Hamburg-Volksdorf, Herbert

Reich Evang. Verlag, 1955. XIV + 343 S. DM 12.—.

Die Kirchen Osteuropas sind in den Nachkriegsjahren der Gegenstand
eines lebendigen Interesses des Westens geworden. Die soziale und
politische Umwälzung dieser Länder hat die Stellungnahme der Kirchen
herausgefordert, und zwar nicht nur im betreffenden Lande, sondern auch
außerhalb desselben. Hierdurch ist das Verhältnis zu diesen Kirchen auch
eine ökumenische Frage geworden. Dabei aber gingen die Urteile oft
auseinander. Daß eine Entscheidung der westlichen Kirchen nicht so einfach
war, bezeugt auch die Tatsache, daß K. Barth, der nach seiner Ungarn-
Reise 1948 die Neuorientierung der ungarischen Kirche mit Sympathie be-



236 Notizen und Glossen

trachtete, schon kurz danach in einem offenen Brief an Bischof Bereczky
den Finger wegen der gefährlichen Geschichtsdeutung der neuen ungarischen

Kirehenführer warnend erheben mußte.
Eine Klärung der hier auftauchenden Fragen ist nicht leicht. Vielleicht

wird erst eine spätere Generation imstande sein, auf Grund sämtlicher
Dokumente das wahre Bild zu zeichnen.

Auch das oben erwähnte Buch von Bischof Veto hilft nicht viel. Es

will eine Dokumentensammlung bieten, wodurch der Aufbau der Kirche in
Ungarn verfolgt werden soll. Vom materiellen Aufbau gewinnt man dabei
ein sehr ausführliches Bild. Aber vom geistlichen Aufbau erfährt man nur,
was der Verfasser und eine kleine Gruppe darüber denkt und wie sie
danach handeln. Daß in Ungarn ernste Einwendungen gegen diese
kirchenpolitische Linie erhoben worden sind, darüber erfährt man hier nichts.
Kritik richtet dieses Buch nur gegen die Vergangenheit, erhebt sich aber
niemals zu einer wirklichen Selbstkritik oder zur Observanz des «fair
play» gegenüber den Andersdenkenden. Die allerletzten Entwicklungen, die
im Buche nicht mehr berücksichtigt werden konnten, geben einen
überzeugenden Eindruck davon, daß ein Widerstand lange vorhanden war. Mit
der Rehabilitierung von Bischof Ordass hat ein neuer Prozeß in der lutherischen

Kirche Ungarns begonnen, der das Buch nicht nur als mangelhaft
informierend, sondern auch als veraltet darstellt. Dieses schnelle Urteil der
Geschichte über den Wert des Buches ist kaum zu bedauern.

Genf. Vilmos Vajta.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenical Review 9, 1 (1956) : J. C. Bennett, The Christian

Response to Social Revolution (1—15) ; H. H. Straton, The Ecumenical
Movement and the Parish Minister (19—26). 2 (1957) : J. R. Nelson, Many
Images of the One Church (105—113) ; G. Hebert, The Church which is
His Body (114—121) ; E. Best, The Body of Christ (122—128) ; Bishop Cas-
sian, The Family of God (129—142) ; J. B. Soucek, The Good Shepherd and
His Flock (143—153) ; N. A. Dahl, The People of God (154—161). 3 (1957) :

T. O. Wedel, Evangelism's Threefold Witness: Kerygma, Koinonia, Diakonia
(225—239) ; R. Mehl, The Ecclesiological Significance of the World Council
from a Roman Catholic Standpoint (240—252) ; R. Niebuhr, Theology and
Political Thought in the Western World (253—262) ; J. A. T. Robinson,
Intercommunion and Concelebration (263—266). Freiburger Zeitschrift für
Philosophie und Theologie 4, 1 (1957) : J. Endres, Menschliche Natur und
übernatürliche Ordnung (S. 3—18) ; H. Mödder, Die Seitenwunde Christi
(19—33) ; W. Gremper, Der Traktat «De substantia» der Praedikamenten-
paraphrase Alberts d. Großen, II (34—51) ; P. Künzle, Neu aufgefundene
Quaestiones quodlibetales Bernhards von Trilia (521—58). Internationale


	Rezensionen

