
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 3

Artikel: Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

Autor: Thulstrup, Niels

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kierkegaards Verhältnis zu Hegel.

In einer in dieser Zeitschrift erschienenen Studie von Dietrich

Ritsehl, «Kierkegaards Kritik an Hegels Logik» 1, wird
(S. 437) gesagt: «Kierkegaard hätte niemals der Kritik und
Opposition gegen Hegel ein solches Gewicht beigemessen, wenn
er nicht bei ihm seine eigenen Fragestellungen und ähnliche
Zielsetzungen erkannt hätte.» Dann heißt es (ibid.) : «Wohl war
die dänische Kirche fast ganz hegelisch gestimmt, und dies
Moment ist nicht zu gering zu achten, aber es war H. selber, den
K. im Auge hatte, den er schon früh gelesen und sehr gut
gekannt hatte.» Während nun die Beweise für die Richtigkeit der
ersten Behauptung in der Abhandlung selbst zu finden sind,
wird der Versuch gemacht, die Gültigkeit der letzteren in den

Anmerkungen 1, 2 und 3 festzustellen. Der Autor schreibt
u.a.: «Es ist eindeutig, daß die dänische Kirche zur Zeit K.s
so stark von H. beeinflußt war, daß es letztlich unwesentlich
blieb, ob K. gegen die Kirche oder H. polemisiert.» Und durch
eine Parallelisierung von Hegel und der Dogmatik Martensens
sucht er diese Aussage zu berechtigen, während Hinweise auf
Verfasser wie Hirsch und Reuter als Beweise für die beiden
letzten Momente der zum Schluß vorgetragenen Behauptung,
die hier unten zuerst behandelt wird, gelten sollen.

I.

Der obenerwähnte Verfasser hat aus trüben Quellen
geschöpft, wenn er sich derart über die Verhältnisse in Dänemark
zur Zeit Kierkegaards äußert.

Die dänische Kirche, wie sie kurz genannt wird, war eben

zur Zeit Kierkegaards durchschnittlich gar nicht von Hegel,
sondern von ganz anderen geistigen Strömungen und Richtungen

geprägt. Nur für eine kleine Gruppe von Pastoren und
Theologen, speziell in Kopenhagen, spielten das hegelsche
System und — im weiteren Sinne — die spekulative Philosophie
und Theologie eine positive Rolle von nennenswertem Umfange.

1 D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik. Zu Sören Kierkegaards

100. Todestag am 11. November 1955: Theol. Zeitschr. 11 (1955),
S. 437—465.



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 201

Denkt man an den gesamten Priesterstand, an die Bischöfe mit
J. P. Mynster als führender Persönlichkeit, an die damals
einzige theologische Fakultät des Landes (in Kopenhagen), an
den originellen Denker N. F. S. Grundtvig (1783—1872) und
den Kreis von jungen, oft tüchtigen, aber streitbaren Theologen,

die ihn umgaben, oder will man auch die in diesem
Zusammenhange bedeutungsvolle philosophische Fakultät berücksichtigen,

oder sogar die dänischen Dichter und Schöngeister aus
den dreißiger und vierziger Jahren des Jahrhunderts: man wird
doch stets zu dem Ergebnis kommen, daß man den Hegelianismus

im strengen Sinne nur von einem einzigen repräsentativen
Fürsprecher vertreten findet — von den gewöhnlichen
Parteigängern und unselbständigen Epigonen natürlich abgesehen

—, und der ist J. L. Heiberg.2
Betrachten wir zuerst den dänischen Priesterstand und die

Bischöfe, so können wir feststellen, daß der vorherrschende
Standpunkt ein vermittlungstheologischer war. Die scharf
markierten Anschauungen vertreten reine Ausnahmen. Freilich
gab es noch in den dreißiger Jahren des Jahrhunderts einzelne
ausgeprägte Rationalisten, wie den Stiftspropst H. G. Clausen
(1759—1840) an der Domkirche in Kopenhagen, und ebenso

ausgeprägte Supranaturalisten (damals meistens Orthodoxe
genannt). Aber man fand nur ausnahmsweise Typen von der
Art Hengstenbergs in Deutschland — A. G. Rudelbach (1792

2 Es ist zu bedauern, daß es in keiner der Hauptsprachen eine befriedigende

Darstellung des dänischen Geisteslebens zur Zeit Kierkegaards gibt.
Sowohl die primären Quellen als auch die sekundäre Literatur sind in
jeder wesentlichen Beziehung nur auf dänisch zugänglich. Man muß aber
Dänisch lernen, um Kierkegaard selbst in seiner Muttersprache zu lesen, wie
man Griechisch lernt, um Plato, Englisch, um Shakespeare zu lesen. Deshalb

mögen hier einige dänisch geschriebene Werke angeführt werden, die
einen Einblick in die Geistesgeschichte der Zeit Kierkegaards vermitteln
können: Hai Koch, Den danske Kirkes Historie 1800—1848 (1954) ; H. Hoffding,

Danske Filosofer (1909) ; Vilh. Andersen, Illustreret dansk Litteratur-
historie, 3(1924f.);Vald.Vedel, Guldalderen auch eine Literaturgeschichte),
2. Ausg. (1948) ; und Monographien über hervorragende Persönlichkeiten
der Zeit: über Mynster von N. M. Plum (1938) ; Martensen von Sk. Arildsen
(1932) ; H. N. Clausen von J. Larsen (1945) ; Poul Moller von Vilh. Andersen

(1944) ; Sibbern von J. Himmeistrup (1934) ; J. L, Heiberg von M. Borup
(1947—49). Die genannten Werke sind auch hier benutzt worden, selbst
wenn der Kürze halber nur ausnahmsweise detaillierte Hinweise gegeben
werden.



202 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

bis 1862), der eine Zeitlang in Glaucha in Sachsen Superintendent

war, ist fast der einzige, den man hier nennen könnte —;
solche Theologen hatten überhaupt begrenzte Möglichkeiten,
sich im Kirchenleben und in den theologischen Debatten geltend
zu machen. Überall im Lande gab es aber gebildete Pastoren,
und diese nahmen oft an der Diskussion teil, die in den vielen
theologischen, philosophischen und literarischen Zeitschriften
stattfand. In Kopenhagen stand die höhere Geistlichkeit auf
dem Gipfel der zeitgenössischen Bildung, d. h. sie war von der
Romantik, allerdings in einer milden, spezifisch dänischen
Form, geprägt. Man kannte Denker wie Schelling, Baader und
den jüngeren Fichte, man kannte auch Schleiermacher, aber
irgendwelche durchgreifende Bedeutung erhielt doch keiner
von ihnen in Dänemark. Der romantische Idealismus wurde
hier zu einer bürgerlichen, soliden Nationalromantik, in der
Friede und Verständigung zwischen dem kirchlichen und dem
weltlichen Geistesleben vorherrschte. Typisch ist in dieser
Beziehung Mynster, dessen Bedeutung für die gebildeten Kreise
der Hauptstadt — nicht zuletzt infolge der Achtung, die seine
gerade, reserviert-vornehme, konservativ eingestellte Persönlichkeit

einflößte — sehr viel höher eingeschätzt werden muß
als die des Emporkömmlings Martensen.

J. P. Mynster (1775—1854) war der Exponent der
evangelisch-lutherischen Staatskirche in Dänemark, und diese war
wiederum — und ist es bis in unsere Zeit geblieben — das
natürliche Fundament und die Heimstätte der Christen. Er
wollte eine supranaturalistische Christentumsauffassung
vertreten, aber während er bis zur Mitte des Jahrhunderts dem
immer noch recht verbreiteten Rationalismus unpolemisch
gegenüberstand, wandte er sich mit großer Stärke gegen die
Grundtvigianer und die Erweckungskreise. Für Mynster war
das Christentum vor allem eine Frage nach der inneren Begegnung

der einzelnen Seele mit Gott. Die Innigkeit und das
Kontemplative waren seine natürlichen Lebensformen.

Nicht ohne Grund heißt Mynsters bekannteste und am weitesten
verbreitete Schrift Betragtninger over de christelige Troeslaerdomme
(Betrachtungen über die christlichen Glaubenslehren), ein Buch von fast 800

Seiten aus dem Jahre 1833, das in mehreren Auflagen erschien. Die erste
Frage, die das Buch einleitet, lautet: «Wo soll mein müdes Herz den Frieden

finden?», und die nächste: «Wo soll mein bewegtes Herz den Frieden



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 203

finden?» Es gibt in der Menschenseele sowohl eine Sehnsucht nach dem
Erhabenen und Edlen, als einen Drang nach Lebesentfaltung und Tätigkeit;
aber auf der anderen Seite ist der Tod da: «eine ungeheure Macht, der
Feind des Lebens und stärker als das Leben selbst; wie oft hat er nicht
auch in den engen Kreis derer eingegriffen, die ich die Meinen nannte; er
riß sogar den zärtlichsten Freund, dessen Wesen mit dem meinigen
zusammengewachsen war, aus den vergeblich widerstrebenden Armen, fort von
dem blutenden Herzen; und ich beherrschte die Thräne in meinem Auge,
ich schaute mit unverwandtem Blick, bis ich so weit sah, wie das Auge
reichte, sah das Schicksal meines Freundes, sah mein eigenes letztes und
unvermeidliches Schicksal, sah die Verwesung und danach die Vernichtung,

die keine Spuren zurückläßt; weiter konnte mein sinnliches Auge
nicht schauen — gibt es denn nichts in mir, das weiter blickt? Gibt es kein
Licht in der dunklen Nacht? Gibt es keine Stimme vom Himmel, wenn die
Erde schweigt?» «Alle diese Betrachtungen führen mich zur Religion;
dennoch kann ich nicht behaupten, es wäre dies gewesen, das mich zuerst
zur Religion führte; nirgends kann ich sagen, daß es dies gewesen sei, das
mich vom ersten Anfang an zu ihr führte; sondern daß sie mich gesucht
habe.» 3 Die Religion entspricht der idealen Sehnsucht des Menschen,
seinem Gewissen und seiner Vernunft und schafft Harmonie: «Wenn das, was
ich meine eigene Vernunft nenne, mir genügte, hätte ich keinen Unterricht
nötig; aber soll ich Unterricht empfangen, dann soll er mir nützlich sein,
dann soll er mit meinem Wesen zusammenschmelzen, womit sollte ich ihn
denn aufnehmen, wenn nicht mit der Vernunft? Er wendet sich ja nicht an
die Unvernünftigen, und wenn er sich an mich wendet, dann geschieht es,
weil ich seine Stärke vernehme, weil ich verstehe, was er mich lehrt, weil
Das in mir ist, was hell werden kann, wenn das Licht dort hinein leuchtet.»4

Es ist also im Einklänge damit, wenn Mynster damit fortfährt, daß er
von dem Glauben nicht nur als der Pflicht des Menschen — denn indem er
an die christliche Wahrheit glaubt, erfüllt er seine Bestimmung —,
sondern auch als einer göttlichen Gabe spricht. So wie Mynster das christliche
Leben von unten gesehen als das Streben des Menschen nach dem Göttlichen

betrachtet, sieht er es auch als Gottes Geschenk an die sehnsüchtige
Seele des Menschen. Mynster gibt einen psychologischen Beweis für die
Wahrheit des Christentums, indem er behauptet, sie allein wäre imstande,
den Drang des Menschen zu befriedigen; und diesem Beweis spricht er eine
weit entscheidendere Bedeutung zu als allen äußeren Kriterien für die Heilige

Schrift oder für die Wahrheit des Bekenntnisses. Das Werk selbst
ist, nach den einleitenden prinzipiellen Betrachtungen, als eine eindringliche

Gesamtdarstellung der Lehrpunkte der traditionellen, klassischen
Dogmatik ausgearbeitet. Für Mynster gibt es keinen Bruch, sondern um-

3 Betragtninger over de christelige Troeslserdomme, 1, 3. Aufl. (1846),
4.—5. T. Schorn hat das Werk ins Deutsche übersetzt: Betrachtungen über
die christlichen Glaubenslehren, 1—2 (1835; 2. Aufl., 1840). Die Übersetzung
hier ist nach dem dänischen Text vorgenommen.

4 Ibid., p. 7.



204 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

gekehrt eine vollkommene Harmonie zwischen der eigenen, idealistischen
Religiosität des Menschen und dem Christentum, so wie er dieses auffaßt;
hier ist von einem ausgeprägten Einzel-Christentum die Rede, das seinen
Grund und seinen Sinn in dem Erlebnis des Einzelnen mit Gott in tiefer
Innigkeit hat. Der Kirche, der Gemeinde, den Sakramenten wird keine
sonderliche Bedeutung beigelegt. Aber auf der anderen Seite betrachtete Myn-
ster die bestehende, offizielle Staatskirche als den besten Schutz der
persönlichen freihei t und Innerlichkeit, für das Leben in Gottes Frieden, das
ihm den Zweck des Daseins bedeutete. Es war seine Überzeugung, daß die
Persönlichkeit eben innerhalb der festen Rahmen der Staatskirche am besten

gegen neue und wechselnde Gegenströmungen gesichert sei. Deswegen war
er auch nicht imstande, die verschiedenen äußeren Reformbestrebungen —
wie z. B. auf den Gebieten der Liturgie und des Gesangbuches — mit
besonderer Sympathie zu bewerten. Im übrigen nahm er gar nicht selten
sowohl an der theologischen als auch an der philosophischen Debatte mit gut
fundierten und klar formulierten Einlagen teil.

Auch die Einstellung der damaligen theologischen Fakultät
der Universität Kopenhagen war überwiegend vermittlungstheologisch.

Man hielt fest an der traditionellen Dogmatik und
einem nicht besonders markanten Supranaturalismus, aber
zur selben Zeit behauptete man die prinzipielle Berechtigung
einer historischen Kritik dem Ererbten und Festgestellten
gegenüber. Auf das Bibelstudium wurde großes Gewicht gelegt,
doch machte man geltend, daß die Schriften der Bibel an Bedeutung

niemals verlieren, sondern nur gewinnen könnten, wenn
man sie einer vernünftigen historischen Kritik unterwürfe.
Wenn man das Recht der Vernunft abwiese, müßte man in
geistiger Verfinsterung, in Fanatismus und Barbarei enden.
Die Fakultät war bestrebt, die Studenten ein gesundes,
biblisches und vernünftiges Christentum zu lehren, und man wandte
sich — wie Mynster — sowohl gegen die Erweckungsbewegun-
gen als gegen die theologischen Anschauungen Grundtvigs, die
als eine Art fanatischer Neu-Orthodoxie betrachtet wurden.
Man entzog sich überhaupt allen radikalen Gesichtspunkten,
und weder F. C. Baur, D. F. Strauß noch Ludw. Feuerbach
spielten in Dänemark eine besondere Rolle. H. N. C 1 a u s e n
(1793—1877) war von den zwanziger Jahren ah und bis in sein
hohes Alter der tüchtigste Mann und der sammelnde Mittelpunkt

der theologischen Fakultät. Sein Fachgebiet war die
systematische Theologie — damals im wesentlichen dasselbe
wie Dogmatik — und das Neue Testament. Eine Zeitlang stand



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 205

er unter dem Einfluß Schleiermachers. Im Laufe der Zeit
näherte sein dogmatischer Standpunkt sich aber mehr und mehr
einer milden Orthodoxie. Hegel und der spekulativen Theologie
gegenüber verhielt er sich entschieden ablehnend.

Etwas Neues tauchte erst im Wintersemester 1837—38 auf.
Damals kehrte H. L. Martensen (1808—1884) von einer langen
Auslandsreise zurück und wurde als Lektor der systematischen
Theologie an der Universität berufen. Eine Zeitlang — es

war am Anfang der dreißiger Jahre des Jahrhunderts — hatte
er dem engeren Kreise Grundtvigs recht nahe gestanden; später
liebte er es nicht, daran erinnert zu werden, und in seinen
Memoiren geht er leicht darüber hinweg. Der gewissermaßen
von Schleiermacher beeinflußte Professor der Philosophie F. C.
Sibhern hatte ihn ebenfalls beeinflußt. Auf seiner Auslandsreise
begegnete er Denkern wie Steffens, Marheinecke, Daub und
Strauß, und auch ein Dichter wie Lenau bekam eine gewisse
Bedeutung für ihn. Aber noch mehr haben Schelling und vor
allem Baader auf ihn eingewirkt. Er lernte allerdings auch das
System Hegels gründlich kennen und studierte ebenfalls die
Schriften des jüngeren Fichte. Baader ist jedoch derjenige
Denker, der für Martensen am meisten bedeutet hat. Seine
Dissertation De autonomia conscientiae sui humanae in theo-
logiam nostri temporis introducta (1837) bezeichnete rein
prinzipiell einen Bruch mit Hegel, ohne jedoch seine dauernde
Bewunderung für diesen Philosophen aufzuheben.

In dieser Abhandlung suchte Martensen, indem er dem Prinzip
Anselms ccredo ut intelligam» huldigte, das autonome Prinzip abzulehnen,
das seiner Ansicht nach die neuere Philosophie von Descartes bis Hegel
beherrscht hatte. Die einzige Ausnahme schien ihm Leibniz zu sein. Das
menschliche Gewissen — das Selbstbewußtsein, wie er es nannte — ist
seinem Wesen nach ein Mit-wissen mit Gott, ein Mit-wissen (conscientia), in
dem der Mensch vor allem von Gott gewußt wird. Hier sieht man die
Übereinstimmung mit Baader. Aus eigener Kraft kann der Mensch nicht die
Wahrheit erkennen, die nur von einem theozentrischen Standpunkt aus zu
erfassen ist. Aber auf diesen Standpunkt vermag sich der Mensch — weil er
ein Geschöpf und weil er mit der Sünde behaftet ist — nicht durch eigene
Kraft zu stellen. Jede Erkenntnis hat folglich die Offenbarung und den
Glauben als Voraussetzung. Wo diese Voraussetzung vorhanden ist, ist es

dann nach Martensen erst möglich, eine wirkliche, spekulative Erkenntnis
zu erreichen.

Im Winter 1837—38 begann Martensen, Vorlesungen über



206 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

die neuere Philosophie von Kant bis Hegel zu halten, und
übernahm dann auch die Vorlesungen über Moralphilosophie.
Diese gab er schon 1841 unter dem Titel Grundrids til Moral-
philosophiens System heraus. Von allen seinen Arbeiten zeugt
diese Schrift am stärksten von einer Anknüpfung an Hegel.
Er hielt ebenfalls Vorlesungen, die als Prolegomena til den

speculative Dogmatik angekündigt wurden; später wurde der
Titel in Den christelige Dogmatik geändert. Aus diesen
Vorlesungen und ihrer Fortsetzung wuchs sein bekanntes
dogmatisches Hauptwerk hervor, das im Juli 1849 erschien. Selbst
wenn man auch hier eine bedeutsame Beeinflussung von Hegel,
vor allem in der Methode, spürt, wäre es dennoch nicht richtig,
das Werk als ein rein hegelisches Echo zu bezeichnen. Baader
bedeutete noch immer sehr viel für Martensen, und man darf
hier auch nicht das Charakteristische und Bedeutungsvolle
übersehen, daß er in seiner Jugend ein Buch über Meister
Eckart und in seinem hohen Alter eines über Jacob Böhme
schrieb.

In einer relativ kurzen Reihe von Jahren — nämlich, bis
er im April 1854 der Nachfolger Mynsters als Bischof von
Seeland wurde — setzte Martensen sein Gepräge auf die theologischen

Studenten, die sich zahlreich unter seinem Katheder
versammelten. Es waren jedoch nur verhältnismäßig wenige, für
die seine spekulative Theologie dauernde Bedeutung erhielt.
Auf ihre Umgebung übten sie nur einen sehr begrenzten Einfluß

aus, und selbst den Kirchenhistorikern und Philosophiehistorikern

unserer Tage sind ihre Namen unbekannt. Man
könnte sonst etwa den späteren Professor der Philosophie
Rasmus Nielsen (1809—84) nennen, der gegen Ende der
vierziger Jahre Anschluß an Kierkegaard suchte, obwohl sein
unvollendetes Hauptwerk Grundideernes Logik erst ein
Jahrzehnt nach dem Tode Kierkegaards erschien. Ebenfalls könnte
man seinen jüngeren Kollega Hans Bröchner (1820—75)
erwähnen, der Linkshegelianer wurde (und u. a. Strauß'
Glaubenslehre übersetzte), ferner A. F. Beck (1816—61), P. M.

Stilling (1812—69) und A.P.Adler (1812—69).5

6 Über Adler, diese eigentümliche Gestalt, als zeittypische Erscheinung
schrieb Kierkegaard sein posthum erschienenes Bogen om Adler, das in
deutscher Ubersetzung durch Th. Haecker unter dem Titel Das Buch Adler



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 207

Obschon Kierkegaard auf Martensen und diese anderen
immer achtete, sich üher sie ärgerte und seinen Spott trieb, ist es

also doch nicht korrekt, die dänische Kirche zur Zeit Kierkegaards

«fast ganz hegelisch» zu nennen. Das System Hegels
war schon bekannt und spielte innerhalb eines engeren Kreises
eine gewisse Rolle; aber die Ablehnung des Systems von Seiten
der leitenden Kirchenmänner und Theologen ist jedoch mindestens

ebenso beachtenswert. Bei einer besonderen Gelegenheit,
die nachher kurz erwähnt werden soll, wurden die verschiedenen

Standpunkte besonders deutlich gekennzeichnet.
Wendet man sich nun von den Theologen zu den

Philosophen Dänemarks jener Zeit — einige von ihnen sind bereits
oben genannt worden —, so erhält man einen ähnlichen
Eindruck; auch fällt ja ihre enge Zugehörigkeit zur Theologie auf.
Es handelt sich vor allem um die Philosophieprofessoren F. C.

Sibbern und Poul Moller; man könnte auch Rasmus Nielsen
(1809—84) erwähnen, dessen Bedeutung doch wesentlich in
eine spätere Periode fällt.

F. C. S i b h e r n (1785—1872) wurde Professor an der Universität

Kopenhagen im selben Jahre, in dem Kierkegaard geboren
wurde. Abschied nahm er erst fünfzehn Jahre nach dem Tode
desselben, also 1870. Während dieser langen Periode verfolgte
er fleißig beinahe alles, was auf den Gebieten der Philosophie,
der Theologie und der Literatur geschah, und entfaltete selbst
eine sehr umfangreiche schriftstellerische Tätigkeit. Allmählich
gelang es ihm, seine eigenen Darstellungen von fast allen
Disziplinen der Philosophie zu geben. Die Nachwelt hat ihn als
Psychologen am höchsten geschätzt.

In seiner Jugend wurde Sibbern vom Geiste der Romantik sowohl in
philosophischer als in religiöser und poetischer Beziehung tief ergriffen,
aber es gelang ihm, bis in sein hohes Alter hinein seinen Geist offen und
empfänglich zu erhalten, und er setzte seine Entwicklung unermüdlich fort.
Statt der romantischen Spekulation versuchte er, besonders seit dem
Anfang der vierziger Jahre, eine Weltanschauung auf die Erfahrungspsychologie

und die Naturwissenschaft zu gründen, in die er sich mit viel
Ausdauer einzuleben bemühte, und anstelle einer überwiegend orthodoxen,
christlichen Anschauung entwickelte er allmählich eine freireligiöse
Lebenseinstellung. Je älter er wurde, je selbständiger er sich als Philosoph

im Band Einübung im Christentum und Anderes (1951) mit meinen
Kommentaren erschienen ist.



208 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

machte, um so mehr verlor er aber an Einfluß, und in seinen letzten Jahren

wurde er von vielen als eine Kuriosität betrachtet, die sich seit langem
überlebt hatte. Es ist schon erwähnt worden, daß seine Vorlesungen über
christliche Philosophie — die nie in Buchform veröffentlicht wurden —
eine positive Bedeutung für Martensen erhielten, aber dieser stellt nur ein
Beispiel dar. Es ist kaum zu viel gesagt, wenn man behauptet, Sibbern
habe in einer bestimmten Periode mehr für die theologischen Studenten
bedeutet als ihre eigenen Professoren.

Hier sollen nur zwei Momente im Denken Sibberns kurz
berührt werden, nämlich zunächst seine Christentumsphilosophie
und dann auch seine Stellungnahme zur Philosophie Hegels.

In den Vorlesungen Sibberns über Christentumsphilosophie, die Kierkegaard

im Wintersemester 1833—34 hörte, findet man einen Versuch, Religion

und Spekulation zu vereinen.6 Sibbern meinte hier, daß es möglich
sei, eine wahre christliche Philosophie zu entwickeln, die, von jeder Autorität

abgesehen, die Wahrheit des Christentums feststellen könne, ja er
war sogar der Ansicht, daß jede echte Spekulation zu dem führen müsse,
was in der christlichen Lehre enthalten ist.

Die Voraussetzung einer christlichen Philosophie sei — objektiv
gesehen — die Wahrheit und Vernunftmäßigkeit des Christentums, und —
subjektiv betrachtet —, daß die christliche Philosophie vom Geiste und der
Lehre des Christentums durchdrungen wäre. Die Christentumsphilosophie
nehme ihren Ausgangspunkt im Glauben als dem Zentralen und Primären
in der christlichen Existenz, und im Vergleich zu diesem sei der Gedanke
ein sekundäres, aber nicht unwesentliches Grundmoment. Der Glaube sei
nur wahr, wenn er ein lebendiges, alles-bestimmendes Prinzip des geistigen
Lebens darstelle, und nur seligmachend, wenn die Wahrheit des Christentums

sich durch das innere Zeugnis als die Wahrheit für den Menschen dartue.

Mit diesem inneren Zeugnis verglichen (vgl. Mynster) treten alle äußeren

Beweise in den Hintergrund, weil sie lediglich autoritativer Art seien;
das innere Zeugnis könne aber nach Sibberns Meinung zu einer solchen,
vernunftmäßigen Erkenntnis entwickelt werden. Man sei also imstande, auf
dem Wege der Philosophie ein Verständnis der Heilsoffenbarung des

dreieinigen Gottes in Christus zu erreichen. Christentum und Philosophie sollen

also nach seiner Ansicht vereinigt werden. Das universelle Prinzip im
Leben und in der Philosophie sei Christus; aber es könne nicht die Absicht
der Christentumsphilosophie sein, sich an die Stelle der Offenbarung zu
setzen. Die Offenbarung sei ein geschichtliches Faktum, von dem in den
biblischen Schriften berichtet werde, und keines dieser beiden Elemente könne
durch philosophisches Erkennen ersetzt werden, das ja auch nicht den Glauben

aufheben wolle, der Ausgangspunkt und Abschluß der Erkenntnis selbst
darstelle.

Es ist bereits bemerkt worden, daß Sibbern sein ganzes
Leben hindurch sein Wissensgebiet erweiterte und vertiefte.

8 S. Arildsen, H. L. Martensen (1932), S. 42 ff.



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 209

Das galt auch seinem Verhältnis zu den Naturwissenschaften.
Er hatte Mathematik, Physik, Kristallographie, Zoologie und
Physiologie studiert und betonte stets die Bedeutung der
Erfahrung für das Denken. Schon aus diesem Grunde mußte ihm
das System Hegels unbefriedigend vorkommen. Und eine große
Untersuchung darüber, die in Maanedsskrift for Litteratur
1838 unter dem Titel Bemœrkninger og Undersogelser fornem-
melig betraeffende Hegels Philosophie, betragtet i Forhold til
vor Tid erschien, ist auch überwiegend kritisch.7

In der angeführten Abhandlung wirft Sibbern Hegel seine Geringschätzung

der Erfahrung vor. Viel zu viel verstehe sich bei Hegel von selber:
«Daß es ein Bewußtsein gebe, daß es ein Gewissen gebe, daß es eine Moral
gebe, daß es eine Menschenseele gebe, daß es eine Erkenntnis, ein Wollen
gebe, daß es eine Philosophie gebe usw., verstehe sich bei ihm allzusehr
von selbst, und der Zweifel habe wahrlich nicht den Vorsitz gehabt, als
seine Philosophie sich bildete.» 8 Die Naturphilosophie Hegels mache die
«partie honteuse, obgleich durchaus nicht partie modeste» seines Systems
aus und sei «ebenso barock wie affreux und bietet nicht wenige und
nicht unbedeutende Mißverhältnisse zu Allem dar, was die Physik und die
Physiologie lehren».

Ebenso bemerkenswert sind die kritischen Aussagen Sibberns mit Bezug
auf die dialektische Methode Hegels: «Obgleich man nicht leugnen kann,
daß es interessant und aufklärend sein könne, auf eine solche, wenn auch
einseitige Weise durch das Gebiet der gesamten Philosophie geführt zu
werden», sei die Methode selbst bereits in ihrem Ausgangspunkt ein
logischer Fehler. Ihre logische Grundlage, das Bestreiten der Allgemeingeltung
des Kontradiktionsprinzips, müßte — so meint Sibbern — «consequent zu
einer Bestreitung dieser Bestreitung selbst führen und sich damit in seiner
Allgemeingeltung retablieren.»

Und wenn Hegels «reines Seyn» als «Nichts> bezeichnet
werde, «sey dies doch eigentlich nur eine Reflexbemerkung zur
Beleuchtung des ersteren Begriffes, den man aufgestellt hat,
könne aber dann doch nicht gleichzeitig das andere sein, als
Seyn, durch welches das reine Seyn bestimmt werden sollex
Ein dritter Begriff, das iWerden, könne hieraus nicht hervorgehen;

Sibbern fügt nun hinzu: «Im übrigen spielen diese
haltlosen ersten Bestimmungen bei Hegel keine größere Rolle,
und man kann deshalb bei ihm — um festen Boden unter die
Füße zu bekommen, wo Sicherheit und Platz genug ist,

7 Dieser Arbeit sind die folgenden Zitate entnommen; vgl. auch J. Him-
melstrup, Sibbern (1934), S. 82 ff.

8 F. C. Sibbern, Bemœrkninger (s. Anm. 7), S. 10.

14



210 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

sich zu bewegen — ohne weiteres vom Begriff Seyn zum
Begriff Andersseyn und Daseyn übergehen und jenes
Dazwischentretende, teils Nichtssagende, teils Grundlose überspringen,

das für Hegel nur insoweit Bedeutung hat, als es verhinderte,

daß der Begriff des Werdens zu der Diskussion und der
Erwägung gekommen ist, für die dieser an sich reiche Begriff
doch hätte Gegenstand werden sollen.»

Sibbern kritisiert auch die Religionsphilosophie Hegels,
besonders die Placierung des Christentums und der Lehre von der
Dreieinigkeit, mit den folgenden Worten: «Hegel schließt nämlich

sein ganzes System unter der Rubrik ,Der absolute Geist'
mit der Dreieinigkeit: Kunst, geoffenbarte Religion,
Philosophie ab. Und wenn es hier bereits auffallen muß, daß die
offenbarte Religion ihren Platz zwischen Kunst und
Philosophie erhalten habe, müsse es im höchsten Maße frappieren,
daß die gesamte Dreieinigkeit in das mitterste Glied dieser
Trilogie angebracht worden ist. Man denke: die gesamte
Dreieinigkeit, also eben dasjenige, das von der allerhöchsten und
am umfassendsten Weltbedeutung ist, die gesamte Grundlage
der Trilogie, als das mitterste Glied einer hegelschen Trilogie
aufgeführt.» Es verdient auch erwähnt zu werden, daß Sibbern
die Tendenzen bei Hegel, auf die die Linkshegelianer weiter
bauen konnten, ausgezeichnet verstanden hat.

Im Gegensatz zu Sibbern stand P oui Moller (1794—1838)
noch am Anfang der dreißiger Jahre unter starkem Einfluß
der spekulativen Philosophie. Aber in den letzten Jahren seines
Lebens wandte er sich von ihr ab.

Hier ist vor allem seine große Abhandlung aus dem letzten
Lebensjahre zu erwähnen: Om Muligheden af Beviser for Men-
neskets Udodelighed, die in Maanedsskrift for Litteratur 1837

erschien. Die reichen Auskünfte über die Unsterblichkeitsdebatte

unter den Linkshegelianern in Deutschland, die Moller
in dieser Studie gibt, haben Kierkegaard sehr interessiert. Der
Verfasser erwähnt auch Hegel mit Respekt als einen, der etwas
Großes gewollt habe, lehnte ihn aber im übrigen mit dem
Humor ab, den Kierkegaard in so hohem Maße beim unvergeßlichen
Lehrer seiner Jugend bewunderte.

Alle diese zeitgenössischen Denker, Theologen und
Philosophen standen also mit Ausnahme von Martensen, dem Jüng-



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 211

sten unter ihnen, im Grunde Hegel fern. Mynster, Clausen,
Sibbern und in seiner späteren Entwicklung auch Meiler waren
Gegner des «Systems». Martensen wollte auch nicht bei Hegel
bleiben, sondern — um Kierkegaards Ausdruck zu verwenden
— «weiter gehen».

In der Tat gab es damals nur einen einzigen dezidierten
Anhänger Hegels in Dänemark, nämlich J. L. Heiberg (1791
bis 1860). Heiherg ist auch derjenige, der Hegels Philosophie
in Dänemark eingeführt hat. Er hatte selbst heim Meister in
Berlin studiert, und auf der Rückreise von dort erlebte er —
was er selbst mitgeteilt hat —, wie die Grundgedanken des
Systems mit einemmal in voller Klarheit und innerem Zusammenhang

vor ihm dastanden. Nach seiner Heimkehr verfaßte er im
Laufe der Jahre eine bedeutende Anzahl von Schriften und
Abhandlungen, in denen er als der dänische Fürsprecher des

Systems auftrat, u. a. Om Philosophiens Betydelse for den neer-
vserende Tid (1833). Es verdient hervorgehoben zu werden, daß

er eine Ästhetik nach hegelschen Gesichtspunkten bereits vor
der Veröffentlichung von Hegels Vorlesungen über Ästhetik
formulierte.

Nur ein einzelner Punkt seiner Anschauung sei hier
berührt.

Als treuer Hegelianer meinte Heiberg, daß Philosophie und Religion
denselben Inhalt, jedoch eine verschiedene Form haben. Nach seiner «apo-
calyptischen Comedie», der Gesellschaftssatire En Sjsel efter Duden (Eine
Seele nach dem Tode), kann ein Mensch in zweierlei Weise selig werden,
nämlich entweder indem er sich in die geschichtliche Gestalt Christi
vertiefe oder aber indem er spekulativ Gott in sich habe. Nur diese letztere
Form sei vollkommen, und auf sie müsse man sich immer und immer wieder

stützen und zu ihr zurückkommen, wenn die Religion Geltung haben
solle, da nur dasjenige gültig sei, was die Gestalt des Gedankens annehmen
könne. Die Philosophie sei nicht imstande, Gottes Dasein zu beweisen, denn
dieses könne an sich nicht bewiesen werden, wenn man es nicht prinzipiell
voraussetzt; was die Philosophie aber könne, sei: die Gottesvorstellung in
einen Gottesbegriff umzusetzen, Gott als das Absolute zu denken, das keinen

Gegensatz sich gegenüber habe, sondern selbst diejenige Einheit sei,
die alle Gegensätze und jede höhere Einheit von Gegensätzen möglich
mache. In der christlichen Dreieinigkeit findet Heiberg eine Übereinstimmung

mit der Philosophie Hegels. Er sagt: «Die durch das hegelsche System
gehende, ständige Trilogie ist der Abglanz der Dreieinigkeit selbst in den
Reichen des Gedankens, der Natur und des Geistes und die absolute
Bedingung aller Philosophie.»



212 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

Soll Gott als unendlich gedacht werden, dürfe man mit dem Worte
Unendlichkeit nicht an eine unbegrenzte Ausbreitung in Raum und Zeit denken,

die lediglich ein ständiger Übergang von etwas Endlichem in etwas
anderes Endliches sei, also in das, was Hegel die schlechte Unendlichkeit
nennt. Das wahre Unendliche sei dasjenige, das in sich selbst eine Fülle
habe, deren Elemente in einem inneren notwendigen Verhältnis zueinander
stehen. In dieser Weise bestehe im Selbstbewußtsein ein inneres Verhältnis
zwischen Subjekt und Objekt. Es sei hier ein in sich selbst zurücklaufender
Kreis, in dem nichts fest oder unveränderlich wäre, kein Zuerst und Zuletzt,
keine Ursache oder Wirkung. Aber das wahre Unendliche könne nicht in
einem äußeren und folglich endlichen Verhältnis zur Endlichkeit stehen,
die sich in die Zeit und in den Raum erstrecke. Wenn das Unendliche nicht
seine Schranken im Endlichen haben, durch dieses begrenzt werden solle,
wodurch es ja aufhören würde, unendlich zu sein, dann müsse es sich selbst
in der Endlichkeit offenbaren, so daß diese eine unentbehrliche Form sei,
durch die es zur vollen Bestimmtheit gelange. Und dieses sei — so meint
Heiberg — eben, was das Christentum lehre: durch die Inkarnationen trete
Gott selbst in die Endlichkeit. Die zweite Person innerhalb der Dreieinigkeit

bezeichne eben die Differenz und die Endlichkeit, insoweit sie für
Gott Platz habe. Die dritte Person, der Geist, sei der Ausdruck der
vollkommenen Harmonie des Unendlichen mit dem Endlichen.

Durch diese Auffassung meinte Heiberg, sich über den Streit zwischen
Rationalisten und Supranaturalisten erhoben zu haben. Die Rationalisten
setzten seiner Ansicht nach das Unendliche außerhalb des Endlichen, die
Supranaturalisten das Endliche außerhalb des Unendlichen. Beides bedeute
einen Selbstwiderspruch. Es geht hieraus hervor, daß man Heiberg als
Rechtshegelianer betrachten muß.

Wie oben angedeutet, wurden die verschiedenen theologischen

und philosophischen Standpunkte, die im Dänemark der
damaligen Zeit vertreten waren, bei einer bestimmten Gelegenheit

besonders scharf markiert. Das geschah im Streit um die
logischen Prinzipien, der gegen den Schluß der dreißiger und
am Anfang der vierziger Jahre geführt wurde.

Den äußeren Anlaß gab eine an sich harmlose Bemerkung
von einem guten Freunde und Gesinnungsgenossen Martensens.

In einer längeren Rezension der obengenannten Dissertation

Martensens schrieb der Respondent bei der mündlichen
Disputatshandlung, J. A. Bornemann (1818—90), u. a.: «In der
Theologie sind [nach dem Erscheinen der Abhandlung Martensens!]

sowohl Rationalismus als auch Supranaturalismus
veraltete Standpunkte, die einer vergangenen Zeit angehörend 0

• In Tidsskrift for Litteratur og Kritik, 1 (1839), S. 3 ff.



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 213

Diese Bemerkung rief einen Protest Mynsters hervor, nämlich
in der Abhandlung Rationalisme, Supranaturalisme.10 Sowohl
der Rationalismus als auch der Supranaturalismus müßten nach
ihm als historische Erscheinungen noch immer bestehen, und
das gegensätzliche Verhältnis zwischen ihnen sei nicht nur ein
konträres, sondern ein kontradiktorisches. Mynster behauptete
also das Kontradiktionsprinzip, und zwar mit einer deutlichen
Spitze gegen Hegel selbst und gegen Heiberg, wobei er jedoch
das Hauptgewicht auf die Behauptung des Exklusionsprinzips
legte. Auf derselben Seite in diesem Streit standen Sibbern und
Kierkegaard, der jedoch erst später seinen Standpunkt präzisierte

(in Enten-Eller: Saml.Verk., dän. Ausg., I, 15; und besonders

in Pap. V A, 68).
Hier sei die Aufzeichnung Kierkegaards in Papirer zitiert:
«Daß das Identitätsprinzip in einem gewissen Sinne höher als das

Contradictionsprinzip, ja das für dieses zugrundeliegende sei, ist nicht
schwierig einzusehen. Aber das Identitätsprinzip ist nur die Grenze des

m [en] schlichen Denkens, das wie die blauen Berge ist, wie jene Linie, die
der Zeichner den Grund nennt — die Zeichnung selbst ist die Hauptsache.
So lange ich in der Zeit lebe, ist das Identitäts-Prinz. nur eine Abstraktion.
Nichts ist leichter, als sich selbst und Anderen einzubilden, daß man die
Identität von Allem denke, indem man die Verschiedenheit fahren läßt. Man
müßte jedoch einen solchen M[en]sch[en] fragen, wie er verfährt, um leben
zu können, denn in der Identität bin ich außerhalb der Zeit. Ein Selbstmord
ist folglich die einzige ethische Konsequenz des Identitätsprinzips, wenn es

in der Zeit festgehalten wird. Die Verwirrung entsteht nur, wenn man in
anderen Kategorien lebt, als in jenen, in denen man Bücher schreibt — oh,
elendes Bücherschreiben. — So lange ich lebe, lebe ich im Widerspruch,
denn das Leben stellt selbst einen Widerspruch dar. Auf der einen Seite
habe ich die ewige Wahrheit, auf der anderen das vielfältige Dasein, das
der M[en]sch als solches nicht durchdringen kann, denn dann müßte er
allwissend sein. — Das Verbindungsglied ist deshalb der Glaube. — [Und in
einem späteren Zusatz zu dieser Aufzeichnung heißt es:] Die Identität kann
nie terminus a quo werden, sondern bleibt terminus ad quem, zu dem man
stets nur kommt, nämlich durch Abstraktion.»

Sowohl Heiberg selbst als auch Martensen wandten sich
sofort gegen Mynster.

Heiberg reduzierte das Exklusionsprinzip und das Kontradiktionsprinzip
zur ausschließlichen Geltung innerhalb der Sphäre der Reflexion, was
10 Ebd., S. 249 ff.
11 Heiberg mit En logisk Bemserkning i Anledning af H. H. Hr. Biskop

Dr. Mynsters Afhandling; Martensen mit Rationalisme, Supranaturalisme
og principium exclusi medii.



214 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

eo ipso heißt, daß beide in der höheren Sphäre der Spekulation überwunden
(aufgehoben) sein sollten. Er wollte dabei nur das logische Problem

diskutieren. Martensen aber ging auf das historische ein, nämlich auf den
behaupteten Widerspruch zwischen Rationalismus und Supranaturalismus. Er
räumte allerdings ein, daß die Gegensätze hier aufrechterhalten werden
könnten; aber im Anschluß an die hegelsche Auffassung der Begriffe als
gegensatz-erfüllte Größen betonte er gegen Mynster, daß eine höhere,
vermittelte Anschauung sich aus diesen beiden geschichtlichen Erscheinungen
entwickeln könne. Konkret gesprochen ist dies Ausdruck für die Annahme
einer prinzipiellen Harmonie zwischen einer rationalen (spekulativen)
Philosophie und dem Offenbarungsglauben. Weder für Heiberg noch für
Martensen hatte das Kontradiktionsprinzip oder das Exklusionsprinzip (so
wenig wie das Identitätsprinzip) eine absolute Gültigkeit — und zwar weder

reallogisch noch historisch. Die Gültigkeit sollte nur innerhalb der
Sphären des formalen Denkens und den niederen, unvollkommenen des
Lebens herrschen.

Mit Hegel, Heiberg und Martensen kann Kierkegaard
zugeben, daß das Kontradiktionsprinzip nur innerhalb bestimmter
Sphären Geltung hat. Die drei Erstgenannten behaupten aber,
es sei dem Menschen im Leben und im Denken (die identisch
werden) möglich, über diese Sphären hinauszukommen, sich in
eine höhere Sphäre emporzuheben, nämlich in die der Spekulation.

Kierkegaard behauptet dagegen (und zwar in Anknüpfun
an Mynster und in Übereinstimmung mit Sibbern), daß es nicb
menschenmöglich sei, einen Standpunkt zu erreichen, wo die
logischen Prinzipien (das Kontradiktionsprinzip, das
Exklusionsprinzip und das Identitätsprinzip) aufgehoben wären.
Vielmehr hätten die logischen Prinzipien sowohl realiter als
formaliter, innerhalb des Denkens und in dem Sein, die für
Menschen in der Existenz allein möglich sind, im irdischen
Dasein unbedingte Geltung.12

Durch diesen Streit um die logischen Prinzipien werden
wir zur Frage nach der Anthropologie bei Hegel (und seinen
Anhängern) und bei Kierkegaard geführt.

12 V. Kühr, Modsigelsens Grundsœtning (1912) ; J. Himmeistrup, S. K.'s
Opfattelse af Sokrates (1924); S. 218 f.; P. P. Jorgensen, H. P. Kofoed-Han-
sen (1920) ; S. Arildsen, H. L. Martensen (1932), S. 142 ff. ; H. Hoirup, Grundt-
vigs Syn paa Tro og Erkendelse (1949).



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 215

II.

Selbstverständlich kannte Kierkegaard etwas von Hegel
schon durch dänische Theologen und Philosophen, bevor er
dessen eigene Werke in Angriff nahm. Er hatte auch Vorlesungen

üher den größten Denker des deutschen Idealismus gehört,
bevor er das System zu studieren begann. Das ist nicht
merkwürdig, sondern in dieser Weise werden Kontakte mit führenden

Geistern sehr oft hergestellt. Die Frage ist aber die, ob
nicht Kierkegaards prinzipielle Totalauffassung der Intention
und der Methode im System Hegels einigermaßen fest und
abgegrenzt war, bevor er die eigenen Schriften Hegels zu studieren

begann. Diese Auffassung war in so hohem Maße von
derjenigen der Hegelianer und Antihegelianer bedingt, daß sie —
wenn sie auch später vertieft wurde — den wesentlichen
Charakter nicht mehr ändern konnte. Das so gewonnene Verständnis

bildet aber den Hintergrund der Kritik.
Damit kommen wir zur zweiten Behauptung D. Ritschis

(die eigentlich seine erste ist), nämlich die: «Kierkegaard hätte
nie der Kritik und der Opposition gegen Hegel ein solches
Gewicht heigemessen, wenn er nicht bei ihm seine eigenen
Fragestellungen gefunden und ähnliche Zielsetzungen erkannt hätte»
(S. 437).

In einem gewissen Sinne hat Ritsehl hier sicher recht. Man
sollte aber zwischen dem historischen und dem prinzipiellen
Verhältnis schärfer trennen (besonders wenn man die Rolle
in Betracht zieht, die jene hervorragende Deutung Hegels,
die I. Iljin uns gegeben hat, in der Abhandlung Ritschis
gespielt habe). Ritsehl hat sich und dem Leser nicht klargemacht,
daß sowohl die Intention als auch die Methode und das Ergebnis

bei Hegel und Kierkegaard toto coelo verschieden sind. Die
transzendente Kritik Kierkegaards der Logik Hegels erhält —
wie die von den übrigen Teilen des Systems — nur dann einen
Sinn, wenn anerkannt wird, daß sie von der für einen christlichen

Denker allein möglichen Position aus geschrieben ist.
Und nach meiner Ansicht ist eine solche Anerkennung
unvermeidlich. Etwas ganz anderes ist Kierkegaards immanente Kritik

der Inkonsequenzen und Mängel bei Hegel; diese Form der
Kritik darf nicht mit der transzendenten verwechselt werden.



216 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

Der Ausgangspunkt für Kierkegaards Kritik der Logik
Hegels ist sein Verständnis nicht nur der Logik, sondern auch
des Systems als Totalität. Man kann deshalb die Frage rein
historisch stellen, wie Kierkegaards Verständnis gewesen ist.
Hat nicht — worauf vieles hinweist — Kierkegaard im Grunde
gemeint, wenigstens teilweise dieselbe Problematik wie Hegel
zu haben, obwohl die Problemlösungen in vielen Beziehungen
verschieden ausfallen mußten? Damit hängt die Frage zusammen,

ob Kierkegaard seine Leser mit genügender Klarheit auf
den Unterschied zwischen immanenter und transzendenter Kritik

aufmerksam gemacht hat.
Das Verhältnis kann durch zentrale Texte beider Denker

kurz beleuchtet werden.
Wie auch Ritsehl (S. 44) bemerkt, schreibt Kierkegaard in

Afsluttende uvidenskabelig Efterskrift (Saml. Verk. VII, 97):
«Es kann ein logisches System geben, aber es kann kein System
des Daseins gehen.» Er geht weiter, indem er sagt: «Soll ein
logisches System indessen konstruiert werden, muß vornehmlich

darauf geachtet werden, daß nichts aufgenommen wird,
was der Dialektik des Daseins unterworfen ist, was also nur
im Begriff ist zu sein oder, indem es gewesen ist, nicht im
Begriff ist zu sein. Hieraus folgt ganz einfach, daß jene
unvergleichliche und unvergleichlich bewunderte Entdeckung
Hegels, die Bewegung in die Logik einzuführen eben heißt, die
Logik zu verwirren. Es ist ja auch sonderbar, die Bewegung
innerhalb einer Sphäre zugrunde zu legen, in der die Bewegung
undenkbar ist...»

Hier haben wir den Kernpunkt erreicht. In diesen Aussagen
liegt — wenn auch mehr implizite als explizite —, was Kierkegaard

unter Logik, logischem System und Dasein versteht.
Stellt man nun diese Begriffe neben die Hegels, so tritt eine
totale Verschiedenheit der beiden Denker zutage. Man kann
das historische Verhältnis Kierkegaards zu Hegel untersuchen;
aber eine Analyse des prinzipiellen Verhältnisses zwischen

13 Etwas auffällig wirkt es, daß der Autor nicht auf so bedeutende
Werke hingewiesen hat wie G. K. G. Mure, A Study of Hegel's Logic (1950) ;

Th. Litt, Hegel (1953) ; B. Lakebrink, Hegels dialektische Ontologie und die
thomistische Analektik (1955) ; oder E. Gilson, Being and some Philosophers
(2nd ed. 1952).



N. Thulstmp, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 217

ihnen wird bestätigen müssen, daß ihre Symbolwelten — wie
die Monaden Leibnizens — ohne Kontakt sind.14

Hegel versteht nicht — ebensowenig wie Aristoteles — mit
Logik nur formale, sondern reale Logik. Aus seinen beiden

Hauptwerken, nämlich Wissenschaft der Logik und Encyclo-
pädie der philosophischen Wissenschaften, geht mit aller
Deutlichkeit hervor, daß Logik für ihn sensu eminenti die Lehre
von der göttlichen Vernunft, dem Logos und dem inner-trini-
tarischen Leben vor der Schöpfung der Welt bedeutet. Dieses
Leben, dieser dynamische Prozeß, wird in Wissenschaft der
Logik dargestellt, während das Hinaustreten der göttlichen
Idee aus seiner eigentlichen Sphäre in der Naturphilosophie
erläutert wird.Und ihr Bestreben, in die eigene Sphäre wieder
zurückzukehren — nach dem Versuch, die Fülle der empirischkonkreten

Welt in sich aufzunehmen —, wird dem staunenden
Leser in der Philosophie des Geistes präsentiert.15

Die Logik selbst umfaßt, wie bekannt, drei Teile, nämlich Die Lehre
vom Seyn, Die Lehre vom Wesen und Die Lehre vom Begriff. Sie wird
folgendermaßen definiert:16 «Die Logik ist die Wissenschaft der reinen Idee,
das ist, der Idee im abstrakten Elemente des Denkens.» Was dies bedeutet,
geht klar aus einer Aussage in Wissenschaft der Logik17 hervor: «Die
Logik ist.. als das System der reinen Vernunft als das Reich des reinen
Gedankens zu fassen. Dieses Reich ist die Wahrheit, wie sie ohne Hülle
an und für sich selbst ist. Man kann sich deswegen so ausdrücken, daß dieser
Inhalt die Darstellung Gottes ist, wie er in seinem ewigen Wesen vor der
Erschaffung der Natur und eines endlichen Geistes ist.» Und das Wesen
Gottes entfaltet sich dann nach Hegel in dieser Weise: Seyn ist in seiner
Reinheit identisch mit Nichts, und beide Begriffe werden im Werden mit
Daseyn als Ergebnis mediiert. Damit ist eine Grenze des Seyns angegeben,
indem die dialektische Entwickelung von Denken und Seyn (die identisch
sind) das Etwas erreicht haben, das eben, indem es ist, sich im Verhältnis
zu den Anderen abgrenzt. Mit dieser Begrenzung ist die Endlichkeit
erreicht, und diese ist wiederum als Gegensatz zu dem Endlosen, der schlechten

Unendlichkeit, aufzufassen. Wir erhalten jetzt eine Reihe von Quali-

14 Im folgenden halte ich mich an die Quellen, die die beiden Autoren
selbst publiziert haben, und berücksichtige also weder die posthum
herausgegebenen Vorlesungen Hegels noch Kierkegaards Papirer. — Hegel wird
nach Glockners Jubiläums-Ausgabe angeführt, die den Text wiedergeben,
den Kierkegaard gekannt hat; und zwar mit Angabe von Band und Seite.

15 Vgl. Encyelopädie § 18 (Jub.-Ausg. VIII, 64).
10 Enc. § 19.
17 Jub.-Ausg. IV, 45—46.



218 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

tätsbestimmungen von selbständigen Einheiten, den Einern. Durch die
Quantitätsbestimmung dieser Einer geht die Entwickelung weiter vorwärts zum
Begriff der Größe, der wiederum zu den Begriffen Maß, Einheit, Qualität
und Quantität weiterleitet. Jedes Quantum kann so groß werden, daß es

seine Qualität sprengtls, und das eine Maß kann als Maß des Anderen
verwendet werden. Dadurch wird die Entwickelung dann zur Lehre von Wesen,
dem zweiten Teil der Logik, weitergesponnen. Hier behandelt Hegel die
Wesensbestimmungen — oder Reflexionsbestimmungen —, zu denen das

Kontradiktionsprinzip und das principium exclusi medii gehören, wo die
Kritik seit den Tagen Trendelenburgs und Kierkegaards stets eingesetzt hat.

Sein ist das Unmittelbare, Wesen das Mittelbare. Wenn darauf reflektiert

wird, bewegt der Gedanke sich vom unmittelbaren Sein zum aufgehobenen

Sein, zum Wesen, und das Ergebnis wird — kurz gesagt —, daß während

man auf der Stufe des unmittelbaren Seins vom einen Begriff zum anderen

schreiten kann, der Gedanke auf diesem Stadium notwendigerweise vom
einen Begriffspaar zum anderen gehe. Der Begriff des Wesens wird als eine
Einheit aufgefaßt, nämlich im Gegensatz zu dem zusammengesetzten Sein;
er wird aber gleichzeitig als etwas Verschiedenes aufgefaßt. Ein Gegensatz

setzt etwas voraus, was im voraus gesetzt, poniert ist, und deshalb
kann das Vorausgesetzte das Positive und das Gesetzte das Negative
genannt werden. Die Negativität liegt also im Wesen. Die Logik begründet die
beiden Widersprüche, das Positive und das Negative, einander gegenüber als
Grund und Folge. Dasselbe gilt den Begriffen Stoff und Form, die ebenfalls
wesensmäßige Reflexionsbestimmungen sind, und wiederum dasselbe gilt
dem Begriffspaare der Kraft und seiner Äußerung, dem Inneren und dem
Äußeren. Wenn diese beiden Letztgenannten einander decken, haben wir die
Wirklichkeit, die adäquate Äußerung des Wesens, und dann sind wir aus
der Sphäre der Reflexion (des Verstandes) zu derjenigen der Vernunft
gekommen. Das Innere, der Gedanke, und das Äußere, das Sein, sind hier
identisch geworden, und damit befinden wir uns — immer noch laut Hegel
— in der Sphäre des Begriffes, im dritten Teil der Logik.

Charakteristisch für den Begriff, wie Hegel ihn auffaßt, ist es indessen,

daß er nicht — wie in der klassischen Logik und übrigens auch z. B.
von Kierkegaard gefordert wird — widerspruchsfrei und eindeutig, sondern
eben widerspruchsvoll und mehrdeutig ist. Die Widersprüche darin werden
aber bei Hegel nie als kontradiktorisch, sondern bloß als konträr empfunden,

und die in jedem Begriff enthaltenen Widersprüche, das negative
Element, treiben den Prozeß sowohl des Seins als des Denkens vorwärts. In
dieser Weise geschieht es, daß die Bewegung — wie Kierkegaard sagt —
in die Logik eindringt, wo sie — nach seiner Auffassung der Logik als
statisch, nicht dynamisch — ausgeschlossen sein müßte. Hegels spekulativer,

widersprucherfüllter Begriff ist, wie bereits erwähnt, in seiner sprachlichen

Symbolwelt mit der lebenden, schaffenden Gottheit identisch, und

18 Vgl. hierzu S. K.s Erörterung der Anekdote von der Diskussion
zwischen Chrysippos und Carneades über den Abschluß eines Sorites, in Philo-
sophiske Smuler (1955), mit meinem Kommentar, S. 172 f.



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 219

diese wird wiederum mit der Wissenschaft identifiziert, die nun ihrerseits
dasselbe ist wie die spekulative Philosophie, mit Hegels eigenem System.

Von der Lehre vom subjektiven Begriff, der selbst das Prinzip der in
ihm enthaltenen Widersprüche vertritt, die in «Das Urtheil» bestimmt werden,

und zum Abschluß kommt Hegel, durch die Lehre vom subjektiven
Begriff, in eine teleologische Weltanschauung mündend, zur Lehre von der
Idee, die alles Vorhergehende umfaßt.

Dies stellt — in kurzem Auszuge — die Logik Hegels dar,
und sie ist ihrerseits identisch mit seiner spekulativen Theologie.

Innerhalb deren Rahmen behandelt er, wie schon
angedeutet, auch die traditionelle formale Logik und ihre Axiome,
deren Geltung auf eine bestimmte, untergeordnete Sphäre
begrenzt und in der eigentlichen, spekulativen Logik verneint
wird.

Stellt man nun die Frage, was Hegel mit einem logischen
System meint, könnte man auf eine bekannte Definition Kants
hinweisen19 und dazu noch folgende Erklärung Hegels
anführen: 20 «Der freie und wahrhafte Gedanke ist in sich
konkret, und so ist er Idee, und in seiner ganzen Allgemeinheit die
Idee oder das Absolute. Die Wissenschaft desselben ist wesentlich

System, weil das Wahre als konkret mehr als sich in sich
entfaltend und in Einheit zusammennehmend und haltend, d. i.
als Totalität ist, und nur durch Unterscheidung und Bestimmung

seiner Unterschiede die Nothwendigkeit derselben und
die Freiheit des Ganzen seyn kann.» Im folgenden Paragraphen
heißt es weiter: «Jeder der Theile der Philosophie ist ein
philosophisches Ganzes, ein in sich selbst schließender Kreis, aber
die philosophische Idee ist darin in einer besonderen Bestimmtheit

oder Element. Der einzelne Kreis durchbricht darum, weil
er in sich eine Totalität ist, auch die Schranke seines Elementes
und begründet eine weitere Sphäre; das Ganze stellt sich daher
als ein Kreis von Kreisen dar, deren jeder ein nothwendiges
Moment ist, so daß das System ihrer eigenthümlichen Elemente
die ganze Idee ausmacht, die ebenso in jedem Einzelnen
erscheint.»

19 Kritik der reinen Vernunft (Werke, hrsg. von E. Cassirer, 3, 1922),
S. 557 f.

20 Enoyelopädie, § 14—15; vgl. Phänomenologie des Geistes (Jub.-Ausg.
II, 14).



220 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

Es geht allerdings nicht explizite aus dieser Aussage
hervor, daß bei Hegel ausschließlich von einem logischen System
die Rede ist; da aber logisch für ihn überhaupt spekulativlogisch

bedeutet und die absolute Idee sich seiner Ansicht nach
in Übereinstimmung mit den Regeln der spekulativen Logik
unbedingt entwickeln kann und es mit metaphysischer Notwendigkeit

auch muß, kann und muß dasjenige System, von dem

Hegel hier spricht, nur ein (spekulativ-logisches) System sein.
Beachten wir schließlich, was Hegel mit Dasein meint, so

ist zunächst folgendes zu bemerken: Daseyn hat ja bei Hegel
seinen Ort innerhalb desjenigen Kreises des philosophischen
Systems, der von der Wissenschaft der Logik gebildet wird.
Alles, was darüber ausgesagt wird, ist folglich eine Aussage
über die Gottheit vor der Schöpfung der Welt und kann, streng
genommen, auch nur eine Aussage darüber sein. Wenn man das
vergißt, tritt sehr leicht jene gewöhnliche Konfusion ein, daß

Hegel hier von einer Erscheinung spreche, die ihren Platz in
der irdischen, geschaffenen Welt habe.

Die Lehre vom Daseyn gehört also in die erste Abteilung der Logik, in
die Lehre vom Seyn; in der ersten Triade (von der Qualität) macht sie die
Negation aus, jene Negation, die die spekulativ-dialektische Entwickelung
zum Fürsichseyn vorwärtsleitet. Der Begriff Daseyn wird dann folgendermaßen

definiert: «Das Seyn im Werden, als eins mit dem Nichts [vgl. oben],
so das Nichts eins mit dem Seyn, sind nur verschwindende; das Werden fällt
durch seinen Widerspruch in sich in die Einheit, in der beide aufgehoben
sind, zusammen; sein Resultat ist somit das Daseyn» (Enc. § 89). Dies wird
in den folgenden Paragraphen näher ausgeführt. Erstens ist Daseyn «Seyn
mit einer Bestimmtheit», das «in sich reflektiert ist Daseyendes, Etwas»
(§ 90), und dies «Etwas ist durch seine Qualität erstlich endlich, und zweitens

veränderlich, so daß die Endlichkeit und Veränderlichkeit seinem Seyn
angehört» (§ 92). Das Etwas wird — mit metaphysischer Notwendigkeit —
«ein Anderes, aber das Andere ist selbst ein Etwas, also wird es gleichfalls
ein Anderes und sofort ins Unendliche (§ 93), «und diese Unendlichkeit ist
die schlechte oder negative Unendlichkeit, die nur eine Negation der
Endlichkeit ist; aber «was in der That vorhanden ist, ist, daß Etwas zu Anderem,

und das Andere überhaupt zu Anderem wird», und geht in der Weise
vor sich, daß «Etwas ist im Verhältnis zu einem Anderen, selbst schon ein
Anderes gegen dasselbe; somit daß das, in welches es übergeht, ganz
dasselbe ist, was das, welches übergeht, — beide haben keine weitere, als eine
und dieselbe Bestimmung, ein Anderes zu seyn —, so geht hiermit Etwas in
seinem Übergehen in Anderes nur mit sieh selbst zusammen, und diese
Beziehung im Übergehen und im Anderen auf sich selbst ist die wahrhafte
Unendlichkeit. Oder negativ betrachtet: was verändert wird, ist das Andere,



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 221

es wird das Andere des Anderen. So ist das Seyn, aber als Negation der
Negation wieder hergestellt und ist das Fürsichseyn> (§ 95).

Hiermit ist angegeben, was Hegel mit Logik meint, nämlich
spekulative, widerspruchserfüllte Logik Theologie
Hegels Philosophie), und ebenso, was er mit einem logischen
System und mit Daseyn meint. Es ist gleichzeitig klargemacht
worden, daß Daseyn lediglich ein höchst begrenztes Moment in
der dialektischen Entwickelung der absoluten Vernunft, der
Idee, der Gottheit darstellt, daß dies System nach Hegel total
umfassend sein und folglich viel mehr als Daseyn includieren,
und daß es unter allen Umständen ein logisches System — nach
seiner Auffassung der Logik — darstellen müsse.

Stellen wir nun Aussagen von Kierkegaard dieser
Auffassung gegenüber, werden die Verschiedenheiten und die
Übereinstimmungen sowohl in der Terminologie und der Form als
auch im Inhalt deutlich. Gleichzeitig wird hier in entscheidender

Weise seine Stellungnahme zur Hegeischen Logik und
damit zum gesamten System, dessen entscheidender Teil die
Logik ist, beleuchtet.

Kierkegaard räumt ein, daß es — wie die Tatsachen
ausweisen — ein logisches System geben könne, d. h. ein
philosophisches System in dem Sinne, wie sich Kant es vorgestellt
hatte; mit einem logischen System meint er aber nicht wie
Hegel ein widerspruchsvolles, sondern ein widerspruchsfreies
System von sprachlich formulierten Aussagen, also das, was
hier oben ein sprachlicher Symbolkosmos genannt wurde.
Logik ist für Kierkegaard — und hier wird nur von seinem
elementaren Verständnis der Logik und nicht von der weiteren
Bedeutung des Wortes gesprochen — gleichbedeutend mit der
klassischen, formalen Logik, gegen deren Axiome kein
Gedankengebäude im Widerspruch stehen darf. In Übereinstimmung

mit dem Identitätsprinzip folgt daraus, daß die Begriffe,
die bei Hegel gleichzeitig die Werkzeuge und das Ziel sind,
nach Kierkegaard eindeutig sein müssen und also keine negativen

Elemente enthalten dürfen, die den Prozeß vorwärtstreiben.

Dadurch wird die Bewegung, wie Kierkegaard auch sagt,
aus der Logik ausgeschlossen. Kierkegaard ist also durchaus
imstande, die Möglichkeit eines logischen Systems einzuräumen.

Aber mit Logik versteht er primär keine spekulative



222 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

Logik im hegelschen Sinne; nnd deshalb protestiert er gegen
die Berechtigung des hegelschen Systems, indem er sich realiter
der Auffassung der Logik anschließt, für die seine dänischen
Zeitgenossen Sibbern und Mynster Fürsprecher gegen Heiherg
und Martensen waren — selbst wenn er mit Heiherg darin einig
war, daß die Axiome der klassischen Logik nur innerhalb einer
bestimmten Sphäre, nämlich derjenigen des Daseins, Geltung
haben.

Und hiermit haben wir den Kernpunkt und gleichzeitig den
Schluß dieser Studie erreicht. Kierkegaard versteht das Dasein
(Daseyn) anders als Hegel, und im Zusammenhang damit sind
Intention, Methode und Ergebnis von denen Hegels total
verschieden. Folglich ist eine Kritik von Hegels Logik von seinem
Gesichtswinkel aus berechtigt und zutreffend, während sie
vom Standpunkt Hegels aus uninteressant erscheinen muß.
Kierkegaard setzt, wie bekannt, in Afsluttende uvidenskabelig
Efterskrift (Saml. Yerk. VII, 106) mit der folgenden Aussage
fort: «Ein System des Daseins kann es nicht geben. Gibt es
deshalb kein solches? Gewiß. Anderes liegt auch nicht in dem,
was ich gesagt habe. Das Dasein ist seihst ein System — für
Gott, kann es aber nicht für irgendwelchen lebenden Geist sein
[einen Menschen, der in dem Dasein lebt und nicht über ihm].
System und Abgeschlossenheit entsprechen einander, aber das
Dasein ist eben das Entgegengesetzte. Abstrakt gesehen, lassen
System und Dasein sich nicht zusammendenken, weil der
systematische Gedanke, um das Dasein denken zu können, dieses als
aufgehoben betrachten muß, also als nicht daseiend.» Und hier
weist Kierkegaard selbst auf die Stelle seiner Schriften hin, wo
die entscheidenden Worte gesagt sind, nämlich «Mellemspil»
(«Zwischenspiel») in Philosophiske Smuler.21

21 Im Zusammenhang hiermit stehen Themen, die hier nur kurz berührt
werden können, nämlich die Dialektik der Freiheit und die Anthropologie,
die als ein Teil der Existenztheologie Kierkegaards aufgefaßt werden kann.
Diese ist wiederum für sein Verständnis der Logik, ihres Charakters und
ihres Gebietes prinzipiell entscheidend. Vgl. für das Folgende die Einleitung
(8. XXIX, f.) und den Kommentar (S. 183 f.) zu meiner Ausgabe der
Philosophiske Smuler; G. Malantschuk, Frihedens Dialektik hos S. K.; Dansk
teol. Tidsskr. 12 (1949) ; K. E. Logstrup, Kierkegaards und Heideggers
Existenzanalyse (1950) ; R. Prenter, L'homme, synthèse du temps et de l'éternité

d'après S. K.: Studia theol. 2 (1949), S. 5—20; und J. Siek, Die Anthropologie

S. K.s (1954).



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 223

Seine Absicht mit dem «Mellemspil» ist primär die ganz einfache
festzustellen, daß Gott frei handle und sich dann und wann offenbare, wo er wolle.
In direkter Polemik gegen Hegels spekulativen Determinismus und mit
freier Verwendung von Elementen, die er von Aristoteles, von der antiken
skeptischen Philosophie und von Leibniz entlehnt hat, arbeitet Kierkegaard
nun prinzipielle philosophische Bemerkungen über den Charakter historischer

Erscheinungen und über die einzige mögliche Auffassung aus, die der
Mensch davon haben kann. Kierkegaard nimmt seinen formalen Ausgangspunkt

in der platonischen, idealistischen Philosophie, und die Argumentation

findet teilweise mit aristotelischen Wendungen statt. Die Frage, mit
der Kierkegaard beginnt, ist, was geschehe, wenn etwas werde, d. h. in das

irdische Dasein trete, also — theologisch ausgedrückt — in die geschaffene

Welt, welche Änderung, die damit eintrete. Bevor etwas wird, muß
vorausgesetzt werden, daß es eine andere Daseinsform gehabt haben müsse,
daß es in der Gestalt des Planes, der Möglichkeit gewesen sei. Indem es

wird, erhält es die Form der Wirklichkeit; die Frage aber, was dabei
geschieht, kann nur unter der Voraussetzung gestellt werden, daß es derselbe
Plan sei, von dem stets die Rede ist. Kierkegaards Antwort geht nun dahin,
daß alles durch eine Freiheitshandlung werde, und diese Antwort setze

voraus, daß — wie er sagt — «jede Ursache in eine freie Ursache ende».
Diese Voraussetzung ist das Postulat Kierkegaards und kann als Voraussetzung

nicht bewiesen werden, da sie selbst die Voraussetzung der ganzen

Beweisführung ist. Diese freiwirkende Ursache ist Gott.22 Da jede
Ursache in dieser freiwirkenden Ursache ihren Abschluß findet, kann man nur
in der Distraktion, durch Betrachtung der dazwischenliegenden Ursachen,
die gestellte Frage so beantworten: die Änderung des Werdens geschieht
mit Notwendigkeit. Die Notwendigkeit wird hier als eine rein logische, nicht
als eine geschichtliche oder metaphysische reserviert, genau wie Möglichkeit

und Wirklichkeit hier zwei Daseinsformen des Faktischen, nämlich die
potentielle und die aktuelle, bezeichnen.

Indem Etwas — und zwar stets durch eine Freiheitshandlung — geworden

ist, ist es damit historisch geworden, es gehört der empirischen
Wirklichkeit, aber einer vor-zeitigen an. Das Notwendige ist dagegen zeitlos,
gehört zur kategorialen Sphäre der Ewigkeit. Indem Etwas historische
Wirklichkeit geworden ist, kann es nicht mehr geändert werden, und es entsteht
dadurch die Frage, ob diese Unveränderlichkeit den Charakter der Notwendigkeit

habe. Die Antwort Kierkegaards ist verneinend, und hieraus folgt,
daß man ebensowenig das Künftige voraussagen, wie man den bisherigen
Begebenheitsverlauf als mit Notwendigkeit geschehen auffassen könne. Alle
vor-zeitigen, jetzt-zeitigen und künftigen Begebenheiten gehen von der
Daseinsform der Möglichkeit in die der Wirklichkeit durch Freiheitshandlun-

22 Von einem philosophischen Gesichtswinkel aus wäre es interessant,
hier die Auffassung S. K.s mit der Thomas' zu vergleichen; vgl. beispielsweise

die Darstellung, die Gallus M. Manser 0. P. in Das Wesen des Thomis-
mus (3. Aufl. 1949) gegeben hat, und die Bedenken, die von Johannes Hessen:

Thomas von Aquin und wir (1955) vorgetragen sind.



224 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

gen über. Wenn dieses Postulat Geltung hat, hat Hegel seinerseits unrecht,
wenn er den Versuch macht, logische, metaphysische und historische
Kategorien in seinem System mit dem Ergebnis zu vereinen, daß geschichtliche
Begebenheiten von ihm als der Kategorie der Notwendigkeit zugehörig
aufgefaßt werden. In Mellemspillet wird schließlich die Frage nach der
Auffassung des Vergangenen gestellt. Hier unterscheidet Kierkegaard
zwischen den Erscheinungen der Natur, die der Kategorie des Raumes
untergeordnet sind, und den historischen Phänomenen, die der Kategorie der Zeit
angehören. Da sie aber nicht aus Notwendigkeit geschehen sind, dürfen sie
nicht so aufgefaßt werden, als ob sie zur Kategorie der Notwendigkeit und
damit auch derjenigen der Zeitlosigkeit (und der Logik) gehörten, während

sie tatsächlich der Kategorie der Freiheit untergeordnet sind. In dieser

Sphäre ist das Dasein, während das menschliche Dasein, die Existenz,
gleichzeitig andere Kennzeichen hat.

Ein System des Daseins ist somit nach Kierkegaard eine
reine Unmöglichkeit, denn Dasein ist alles, was geworden ist,
und — wie es in der betreffenden, bereits zitierten Stelle der
Afslnttende uvidenskabelig Efterskrift ausgedrückt wird —
in ein logisches (und damit zeitloses) System darf «nichts
aufgenommen werden, was der Dialektik des Daseins unterworfen
ist und das folglich nur im Begriff ist, zu sein oder gewesen
zu sein, nicht aber seiend ist» (Saml. Verk. VII, 97). Und der
Mensch befindet sich im Dasein, nicht darüber.

Während die Logik bei Hegel — also als spekulative Logik
verstanden — in der zeitlosen Sphäre souverän herrscht (das
innertrinitarische Lehen Gottes) und die Erscheinungen
sowohl des Raumes als der Zeit beherrschen soll (in der
Naturphilosophie und der Geistesphilosophie), ist das Gebiet der
Logik laut Kierkegaard auf das Zeitlose begrenzt. Dabei ist
allerdings zu bemerken, daß bei Hegel Raum und Zeit nur als
spekulative Bestimmungen zu der Idee korrekt zu verstehen
sind.

Hegel spricht nicht von einem System des Daseins im Kier-
kegaardschen Sinn, sondern von einem spekulativ-logischen.
Kierkegaard lehnt die Möglichkeit eines Systems des Daseins
ab, räumt aber die eines logischen Systems ein, wobei er doch
mit dem Begriff Logik etwas anderes meint als Hegel.

Kierkegaard kann in seiner Kritik von Hegel recht haben,
aber nur unter der Voraussetzung, daß seine theologisch begründeten

anthropologischen Bestimmungen unangreifbar sind und
daß auch die Axiome der klassischen Logik ihre Geltung he-



N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel 225

halten. IWurde aber jemand die Gültigkeit dieser Axiome
verneinen, müßte er andere Prinzipien aufstellen und von ihnen
aus räsonieren.

Es wurde oben als Postulat gesagt, daß Intention, Methode
und Ergebnis bei Hegel und Kierkegaard total verschieden sind
und daß diese Verschiedenheit der bestimmende Faktor auch
bei der Erörterung und Wertung der Kritik Kierkegaards von
Hegels Logik sein muß. Dieses näher zu erläutern, würde ein
umfassendes Buch erfordern. Es ist hier nur möglich, ein paar
Einzelheiten anzudeuten.

Hegel ist Mystiker, spekulativer, weltoffener Mystiker, und
alle seine komplizierten Gedankengänge, die seiner Ansicht
nach mit den Axiomen und Regeln der klassischen Logik weder
stimmen können noch sollen, werden nur unter der Voraussetzung

der Mystik adäquat erfaßt. Sowohl die Phänomenologie

des Geistes, die Wissenschaft der Logik als auch die
Encyclopädie der philosophischen Wissenschaften, die von ihm
selbst herausgegebenen Hauptwerke, sollen die tatsächliche
Einheit von dem Geiste Gottes und dem Geiste des Menschen
zeigen. Dies ist die Intention; die Methode aber ist die spekulative,

dialektische Begriffsentwickelung durch relative Gegensätze

vom reinen Sein (Seyn, das mit Nichts identisch ist) bis
zur absoluten Idee in ihrer ganzen Fülle. Und das Ergebnis ist
ein reines Gedankengebäude geworden, eine Schöpfung der
schaffenden Intelligenz Hegels, und zwar in einzelnen Punkten
mit einer zufälligen Relation zu und Ähnlichkeit mit dem
tatsächlichen, historischen Daseinsinhalt. Da Denken und Sein
für Hegel identisch und ferner spekulative — anders
ausgedrückt: idealistische — Begriffe sind, gibt es seiner Ansicht
nach nur einen einzigen Formal- und Realmaßstab seiner
Totalanschauung gegenüber, nämlich seine eigenen logischen
Prinzipien.

Kierkegaard ist nicht Mystiker. Und sein Schrifttum ist nur
unter der Voraussetzung zweier biblischer Faktoren zu verstehen.

Erstens wird mit dem neutestamentlichen Zeugnis behauptet,

daß in der Christusoffenbarung die absolute, gleichzeitig
urteilende und heilbringende Wahrheit für jeden einzelnen
existierenden Menschen gegeben sei. Zweitens stehe der
einzelne Mensch in jeder konkreten Lage vor der gefährlichen

15



226 N. Thulstrup, Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

Aufgabe, für oder gegen diese Wahrheit Stellung zu nehmen.
Jedes einzelne Werk und jede Textgruppe der schriftstellerischen
Tätigkeit Kierkegaards hat eine relative Intention, die von ihren
verschiedenen, konkreten, polemischen Situationen bestimmt
wird, während die Intention der schriftstellerischen Tätigkeit als
Ganzheit die ist: die möglichen Positionen des Menschen
(Stadien) im Verhältnis zur offenbarten Wahrheit klarzustellen. Damit

hängt seine Auffassung von dem Verhältnis des Menschen zu
sich selbst, zu den Mitmenschen, zur Welt, zur Kunst, Philosophie
und Religion zusammen. Diese Erläuterung der menschlichen
Existenz und ihrer Möglichkeiten enthält auch seine Auffassung
von den Grenzen der Logik und der Erkenntnis, wo der absolute,
qualitative Unterschied zwischen dem heiligen, schaffenden und
erlösenden Gott und dem sündhaften Menschen nie ausgelöscht
oder, wie bei Hegel, ignoriert wird. Bei Kierkegaard ist die
Methode keine einzelne und bestimmte, wie bei Hegel — sie
wird vielmehr in jedem Falle von dem konkreten Zweck selbst
diktiert. Damit hängt auch seine Verwendung verschiedener
literarischer Genren ab. Das Ergebnis ist eine Erläuterung
der menschlichen Existenzmöglichkeiten, stets aber im Verhältnis

zur absoluten, offenbarten Wahrheit bestimmt, deren Inhalt
nur innerhalb der sprachlichen Möglichkeiten formuliert werden

kann, die die konkrete Situation enthält. Deshalb spricht
Kierkegaard auch die philosophisch-theologische Sprache
seiner Zeit; aber selbst wenn die Wörter dieselben sind wie bei
den Hegelianern, ist ihr Inhalt es nicht.23

Kierkegaard gegenüber gibt es im Grunde nur einen
Realmaßstab, nämlich die Autorität, auf die er sich selbst berief,
die Bibel; und es gibt ebenfalls nur einen einzigen Formalmaßstab,

nämlich die klassischen logischen Prinzipien. Selbstverständlich

kann man dann, wenn man die Werke Kierkegaards
liest, außerdem rein historische Fragen stellen, wie jedem
anderen Schriftsteller gegenüber, z. B. ob er einen anderen
Denker — in casu Hegel — nach dessen Intention verstanden
habe, und wie man danach seine Haltung diesem gegenüber
betrachten müsse.

Kopenhagen. Niels Thulstrup.
23 Vgl. zu diesem Punkt F. J. Billeskov Jansen, Essay sur l'Art de K. :

Symposion Kierkegaardianum (1955), S. 18 ff.


	Kierkegaards Verhältnis zu Hegel

