
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 3

Artikel: Anselms Versöhnungslehre

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anselms Versöhnungslehre.

Cur Deus homo? — unter diesem Titel und als Beantwortung

dieser Frage hat Anselm von Canterbury seine Lehre
von der Versöhnung entwickelt. Damit ist die in der chalcedo-
nensischen Formel «Vere Deus — vere homo» als Geheimnis
genannte und festgehaltene Substanz des christlichen Glaubens,

die Wirklichkeit, aus der der Glaube lebt, die wahre
Transzendenz, welche für den Glauben alles menschliche
Dasein begrenzt und begründet, zum Gegenstand eines Problems
geworden.

Denn ist die Aussage jenes «Mysteriums» nicht höchst
unglaublich? Ist sie nicht das schlechterdings Absurde, welches
als dieses eben nur geglaubt, d. h. aber nun: nur in blinder
Unterwerfung, in einem sacrificium intellectus, angenommen
werden kann? Hat die Behauptung einer Menschwerdung
Gottes nicht etwas Peinliches? Bedeutet sie nicht eine
nachträgliche Verunreinigung und Diskreditierung der Gottesidee,
die sich doch im übrigen jedem Einsichtigen als Abschluß
und Krönung seiner Gedanken über die ihn umgebende
Wirklichkeit aufdrängen müßte? Ja vielmehr: widerspricht jene
Behauptung nicht stracks der Allmacht und Weisheit als den
notwendigen Attributen der im Glauben erfahrenen göttlichen
Majestät? Sollte Gott etwa nicht die Macht gehabt haben, sich
dem sündigen Menschen anders gnädig zu erweisen denn auf
dem beschwerlichen Wege der Kondeszendenz? Oder, wenn
Ihm die Macht nicht abgesprochen werden kann, wie ist es
dann mit Seiner Weisheit zu vereinbaren, daß Er gerade diesen
beschwerlichen Weg gewählt hat? Mit solchen und ähnlichen
Fragen und Einwänden hat Anselm in «C. D. h.?» einleitend
die Notwendigkeit dieser seiner Untersuchung dargetan (vgl.
vor allem I, c. 3 u. 6). — Wir würden heute analog vielleicht
etwa fragen: Hat die Inkarnationsvorstellung nicht eindeutig
mythologischen Charakter? und widerspricht sie damit nicht,
ihrem wörtlichen Verständnis nach, der Dignität des

Transzendenzgedankens

Die bekannte Lösung des Problems, die Anselm vorschlägt,
sei hier in aller Kürze vorangestellt durch ein Zitat. Boso,
der Gesprächspartner Anselms in der dialogisch abgefaßten



184 H. Ott, Anselms Versöhnungslehre

Schrift, faßt gegen Ende derselben den Gedankengang seines
Lehrers Anselm zusammen mit den Worten:

«Der Hauptpunkt der Untersuchung war der: Warum Gott Mensch
geworden sei, um durch Seinen Tod den Menschen zu erretten? — da es doch
den Anschein hat, Er hätte dies auch auf andere Weise tun können. Darauf
hast du mit vielen und zwingenden Gründen geantwortet und nachgewiesen:

daß die Wiederherstellung der menschlichen Natur (restauratio hu-
manae naturae) nicht unterbleiben durfte und doch auch nicht geschehen
konnte, ohne daß der Mensch einlöste, was er Gott für die Sünde schuldete.
Diese Schuld aber war eine so große, daß, dieweil doch niemand sie zu zahlen

schuldig war als nur der Mensch, doch niemand sie zu zahlen fähig war
als nur Gott; so daß also Mensch und Gott ein und derselbe sein mußten.
Darum war es notwendig, daß Gott den Menschen in die Einheit der Person
annahm (assumeret in unitatem personae), damit derjenige, welcher seiner
Natur nach zu zahlen schuldig, aber nicht fähig war, in einer Person wäre,
die dazu fähig war... Von dem Leben dieses Menschen hast du aber aufs
klarste bewiesen, daß es so erhaben und so kostbar ist, daß es genügt, um
zu bezahlen, was für die Sünden der ganzen Welt geschuldet wird, und noch
unendlich viel mehr» (II, c. 18, Ende).

So hat Anselm sein probandum bewiesen, rationibus neces-
sariis, und zwar «remoto Christo — quasi numquam aliquid
fuerit de illo» (C. D. h.?, praefatio). Aus drei theologischen
Prämissen: 1. der Notwendigkeit der restauratio der menschlichen

Natur, 2. der Bedingtheit solcher restauratio durch
die Bezahlung der mit der menschlichen Sünde entstandenen
Schuld und 8. der Unfähigkeit des Menschen zur Bezahlung
solcher Schuld — hat Anselm die Menschwerdung Gottes als
logische Notwendigkeit konstruiert.

Die historische Bedeutung der Leistung, die Anselm mit
dieser gedanklich straffen, konsequenten Bearbeitung des
theologischen Zentralproblems vollbracht hat, soll hier nicht in
Ausführlichkeit gewürdigt werden. «Cur Deus homo?>
bedeutete auf jeden Fall einen großen Fortschritt über die
bisherige Theologie hinaus, welche über dieses zentrale Problem
wenig Eindeutiges gesagt und überdies immer wieder in mehr
oder minder großer Intensität mit dem unsachgemäßen Theo-
logumenon eines dem Teufel geschuldeten Lösegeldes für das
menschliche Geschlecht oder gar einer betrugsähnlichen
Überlistung des Teufels durch Gott operiert hatte. Und von den
Nachwirkungen der Anselm'schen Konzeption in aller späteren

Theologie urteilt F. R. Hasse in seinem großen Werk über



H. Ott, Anselms Versöhnungslehre 185

Anselm \ daß die Schrift «Cur Deus homo?» «für die gesammte
Kirche Frucht getragen und ihrem innersten Lehen zu Gute
gekommen» sei, daß der Name Anselms mit der Lehre von der
Versöhnung unauflöslich verknüpft hleihe, und dies, so betont
Hasse eigens, ohne daß eine ausdrückliche dogmatische
Erklärung der Kirche über diese Lehre bzw. die Anselm'sche
Fassung derselben erfolgt sei. Sondern «wie von selbst, in aller
Stille, durch ihre innere Gediegenheit» sei Anselms Konzeption
zum «Kristallisationskern für die Kirchenlehre geworden».

Wir fragen nun aber weiter: Was ist in und mit Anselms
Entfaltung der Versöhnungslehre eigentlich geschehen? und
wie weit können wir das, was da geschehen ist, als sachgemäße
Theologie billigen? — Hat sich hier eine Rationalisierung des

geglaubten Geheimnisses, gar eine rationale Auflösung
desselben vollzogen? — Wir müssen mit den Schlagwörtern
«Rationalität», ja «Rationalismus», die sich uns angesichts
der kühl erwägenden Logik, mit der Anselm vorgeht,
aufdrängen wollen, vorsichtig umgehen! Gewiß will Anselm
«rational», rationibus necessariis, mit zwingender Notwendigkeit,

erkennen und «beweisen». Einem theologischen
Irrationalismus wird der Kampf angesagt: «Wie es die rechte
Ordnung erfordert, daß wir die Tiefen des christlichen Glaubens
glauben, bevor wir uns vornehmen, sie rational zu erörtern,
so scheint es mir doch andererseits auch Leichtsinn zu sein,
wenn wir, im Glauben gefestigt, uns nicht bemühen, was wir
glauben, auch zu erkennen» (C. D. h.? I, c. 2). — Indessen
darf im Blick auf solche Rationalität doch nicht von einem
rationalistischen «Auflösen des Geheimnisses», von einem
titanischen Versuch rationalen Ergründenwollens der
unergründlichen Tiefen göttlicher Wirklichkeit, göttlichen Seins
und Tuns, oder von apologetischer Vernunftspekulation
geredet werden. Anselms Rationalität ist vielmehr, wie
insbesondere Karl Barth in seinem Buch über Anselm 2 gezeigt
hat, eine notwendige Funktion des Glaubens selber, aus dem
Glauben gefordert, ihm nicht vorausgehend, sondern folgend,
indem, wie Anselm selber immer wieder sagt, das probandum

1 F. R. Hasse, Anselm von Canterbury, 2 (18Ö2), S. 609.
2 K. Barth, Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz

Gottes in Zusammenhang seines theologischen Programms (1931).



186 H. Ott, Anselms Versöhnungslehre

des rationalen Erkennens, der Glaubensgegenstand selber,
existentiell schon vorausgesetzt wird, als eine Voraussetzung,
die durch das nachfolgende intelligere wohl zu klären, aber
nicht zu problematisieren ist.

Der Glaube — eben weil er Glaube ist an den Gott, der
in sich selber das Licht und die Klarheit ist, als der sich selber
vollkommen Erkennende — drängt seinem Wesen nach zu
immer größerer Klarheit in sich selbst und d. h. Klarheit
über das, was er glaubt. Aus solchem Drang des Glaubens
entspringt das theologische Programm des Anselm, das

Programm der «fides quaerens intellectum», des «credo ut intelli-
gam», und in Ausführung dieses Programms ein Glaubens-
Denken, das dem Glauben selber immanent bleibt, als
Interpretation oder phänomenologische Deskription des Geglaubten,
als Aufweis der inneren Sinnzusammenhänge, der inneren
Notwendigkeit. So ist Anselms Rationalität nicht ein Auflösen,
sondern ein seliges und doch demütiges Anschauen des
göttlichen Geheimnisses. Sie ist gleichsam selber Glaube, ein Akt
des Glaubens und der Anbetung im kristallklaren Medium
des logisch zwingenden Gedankens. Sie wird Ereignis einerseits

um der Freude willen, mit der die relative Klarheit der
Erkenntnis des Geglaubten die Glaubenden erfüllt (ut eorum
quae credunt intellectu et contemplatione delectentur), andererseits

um der Rechenschaft willen, die der Gläubige sich selber
und jedem andern über seinen Glauben soll ablegen können
(ut sint, quantum possunt, parati semper ad satisfactionem
omni poscenti se rationem de ea quae in nobis est spe; C. D. h.?

II, c. 9).
Auch die in «Cur Deus homo?» entwickelte Versöhnungslehre

Anselms muß nun unbedingt als ein Stück Ausführung
dieses theologischen Programms der «fides quaerens intellectum»

angesehen werden. Auch sie ist somit «im Zusammenhang

seines theologischen Programms» (Karl Barth!) zu
erörtern.

Wir müssen also, im Vollzug einer kritischen Erörterung
von «Cur Deus homo?», fragen: 1. Kommt Anselm mit seiner
Konzeption in erheblichem Maße zu der gewünschten Klarheit
über den geglaubten Inhalt? 2. Entspricht die Konzeption
Anselms methodisch — und das heißt hier nun sogleich auch:



H. Ott, Anselms Versöhnungslehre 187

sachlich! — dem theologischen Ansatz, dem Programm
selber? — Indem wir zum Zwecke der kritischen Verhandlung
nur diese beiden Fragen stellen, haben wir implizit zugleich
ausgesprochen, daß wir das Programm Anselms als solches
als das Programm der Theologie schlechthin anerkennen und
ohne weitere Bedenken zum Maßstabe machen.

Ich meine nun, daß wir die erste unserer beiden Fragen
bejahen müssen. Durch seine zwingende Gedankenführung
gelangt Anselm in der Tat zu einer erheblichen Klarheit über
den Gegenstand, den er sich vorgenommen, und gibt auf die
Frage «Cur Deus homo?» eine in sich eindeutige und
zusammenhängende, den durch die Frage erschlossenen Raum
voll ausfüllende, der Frage also formal durchaus adäquate
Antwort. — Zu fragen bleibt nun lediglich noch: Ob die so
erreichte Klarheit auch eine sach-gemäße, d. h. aber, oh Anselm
seinem eigenen Programm des Denkens der Sache aus der
Sache heraus wirklich treu geblieben sei? —

Es soll nun im folgenden zunächst der Gedankengang von
«Cur Deus homo?» unter zwei Aspekten kritisch beleuchtet
werden:

1. Das «Äquivalenz-Denken».

Die Feststellung der typischen Denk-Struktur, die wir ad
hoc mit dieser Bezeichnung versehen wollen, knüpft an an den

Begriff der satisfactio, welcher vielleicht als der entscheidende
Begriff des ganzen Beweises (denn um einen «Beweis» handelt
es sich auch in «Cur Deus homo?») angesehen werden muß:
Es muß satisfactio, «Genugtuung», geleistet werden für die
durch die Sünde der Menschheit entstandene Schuld. Satisfactio
muß sein, wenn nicht der Heilsplan Gottes mißlingen soll. Ohne
Genugtuung kann Gott nicht vergehen; das würde Seinem
göttlichen Wesen und Seiner Würde widersprechen. Weil nun
aber der Mensch die satisfactio unmöglich leisten kann, läßt
sich Gott herab, sie selber zu leisten — aber nun eben als
Mensch, weil ja die menschliche Natur diese Leistung schuldet.
So ist der Begriff der satisfactio das Instrument, mittels dessen
die Frage: Cur Deus homo? beantwortet und das «vere Deus
— vere homo» logisch konstruiert wird.



188 H. Ott, Anselms Versöhnungslehre

Der Begriff satisfactio hat juristischen Charakter und
dürfte letztlich aus dem juristischen Räume stammen. Dies
wird zwar u. a. von Loofs bestritten: die kirchliche Bußpraxis
habe den Begriff der satisfactio gekannt, bevor das germanische
Recht (mit seinem Grundsatz: aut poena, aut satisfactio) in den
Gesichtskreis der Kirche getreten sei. Anselms Satisfaktionslehre

sei also vielmehr «eine Würdigung des Werkes Christi
mit dem Begriffsmaterial der Bußlehre».3 Sei dem historisch,
wie ihm wolle — jedenfalls trägt, phänomenologisch gesehen,
die Begriffsstruktur des Begriffs satisfactio unverkennbar
juristisches Gepräge: In einem Rechtsgut ist eine Lücke entstanden,

und diese Lücke muß in genügender, äquivalenter Weise
ausgefüllt werden. Es herrscht hier der Schematismus der
Äquivalenzen: Schuld und Sühne, Leistung und Gegenleistung,
Schaden und Schadenersatz — wobei Kriminalrecht und
privates Recht ineinander übergreifen, wie dies in der Tat dem

mittelalterlich-germanischen Rechtsbewußtsein und der darin
begründeten Jurisdiktion entsprechen dürfte.

Dieses am zentralen Begriff der satisfactio aufgewiesene
Äquivalenz-Denken begegnet uns nun in den Argumentationen
von «Cur Deus homo?» auf Schritt und Tritt, und zwar so
auffällig oft, daß sich kein aufmerksamer Leser dem Eindruck
dieser Tatsache entziehen kann:

Wie durch eines Menschen Ungehorsam der Tod in das menschliche
Geschlecht eingedrungen war, so mußte durch eines Menschen Gehorsam
das Leben wiederhergestellt werden. Und wie die Sünde, die Ursache unserer

Verdammung, ausging von einem Weibe, so mußte auch der Bringer
unserer Gerechtigkeit und unseres Heils von einem Weibe geboren werden

(I, c. 3).
Oder: Wie Adam und sein ganzes Geschlecht durch sich selber und

ohne Beistand einer andern Kreatur in ihrem ursprünglichen Zustand
geblieben wären, wenn sie nicht gesündigt hätten, so gehört es sich, daß
dasselbe Geschlecht, wenn es sich nach seinem Fall wieder erhebt, durch sich
selber wieder aufsteht und sich wieder aufrichtet (II, c. 8). Hier wird übrigens

eine Art «Sippenhaftung» vorausgesetzt, indem gesagt wird, daß ein
allenfalls außerhalb des adamitischen Geschlechtes von Gott neu erschaffener

Mensch nicht imstande gewesen wäre, für jenes Geschlecht Genugtuung

zu leisten. (Ibidem. Vgl. dazu auch II, c. 21, wo es heißt: daß die
gefallenen Engel u. a. darum nicht wiederhergestellt werden können, weil
die Engel wesensmäßig nicht miteinander versippt sind und also keinen Sip-

3 F. Loofs, Dogmengeschichte, 4. Aufl. (1906), S. 510 f.



H. Ott, Anselms Versöhnungslehre 189

pengenossen entsprechend dem Deus homo haben können, der für sie
gegebenenfalls Genugtuung zu leisten imstande wäre!)

Oder : Für die durch des Menschen Sünde entstandene unendliche Schuld
muß eine äquivalente Genugtuung, d. h. aber eine Genugtuung von ihrerseits

unendlichem Werte geleistet werden, welche allein in dem sündenfreien

Leben des Gott-Menschen bestehen kann (vgl. II, c. 14).

Auch das Verhältnis zwischen Gott dem Vater und Gott
dem Sohn ist durchaus vom Äquivalenz-Schema beherrscht:
Jesus muß als satisfactio Seinem Vater etwas geben, was Er
Ihm nicht als Mensch, kraft Seiner menschlichen Natur, als dem
Schöpfer ohnehin schon schuldig ist — denn solches wäre
keine echte, keine äquivalente satisfactio! (II, c. 11). Nachdem
aber der Sohn dem Vater in Gestalt Seines freiwilligen Opfertodes

eine Leistung über Seine geschöpfliche Schuldigkeit hinaus

erbracht hat, schuldet der Vater dem Sohne wiederum eine
Gegenleistung (vgl. II, c. 19). In diesem Zusammenhange
taucht übrigens ein Satz auf, welcher mit aller Deutlichkeit den

juristischen, ja man möchte geradezu sagen: kaufmännischbilanzmäßigen

Charakter des Äquivalenz-Schemas sichtbar
werden läßt: «Wer jemandem vergilt, der gibt entweder, was
dieser nicht hat, oder er läßt nach, was er von ihm zu fordern
hat» (ibid.). Also: das Erbringen einer Leistung oder das
Erlassen einer geschuldeten Leistung sind ihrerseits wieder
äquivalent

Man darf geradezu sagen: Die Rationalität, die rationabili-
tas, gemäß welcher Anselm seinen Beweis führen will, deckt
sich weithin einfach mit der Billigkeit, aequitas, im Sinne des

Äquivalenz-Schemas. So heißt es beispielsweise als Antwort
auf eine weitere Anwendung jenes Schemas (in II, c. 11:
«Gebührt es sich nicht, daß der, welcher sich durch seine Sünde
Gott so entzogen hat, daß er sich gar nicht mehr hätte entziehen
können, zur Genugtuung sich Gott so hingebe, daß er sich gar
nicht in höherem Maße hingeben kann?»): «Non est aliquid
rationabilius.»

An einer Stelle scheint dann plötzlich das Schema von
Leistung und Gegenleistung zuguterletzt doch noch durch das
freie Schenken Gottes durchbrochen zu werden: Der Vater
schuldet dem Sohne für dessen freiwilliges Opfer eine
Gegenleistung. Der Sohn aber bedarf nichts, weil Er als Gott alles



190 H. Ott, Anselms Versöhnungslehre

schon hat. Darum zediert Er Seine Forderung und überträgt
Sein Guthaben auf andere, auf Seine menschlichen Brüder, Seine
Nachfolger, die dessen allerdings bedürfen, es aber nun wirklich

mit nichts verdient haben! Aber selbst hier kann es dann
noch heißen: «Wären sie nicht umsonst Seine Nachfolger,
wenn sie nicht Seines Verdienstes teilhaftig würden?» (II,
c. 19). Gott gibt bei Anselm nichts umsonst, und es gibt kein
«Umsonst» mehr zwischen Gott und den Menschen!

Selbst dort, wo Gottes Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
miteinander konfrontiert werden (II, c. 20), kann es gleichsam

als höchster Lohpreis der göttlichen Barmherzigkeit
heißen: «Gott der Vater sagt (sc. zum Sünder): Nimm hin meinen
Eingeborenen und gib Ihn für dich; und der Sohn selbst spricht:
Nimm mich und erkaufe dich ..!» Die Barmherzigkeit Gottes
wird hier offensichtlich nicht so gedacht, daß sie die juristisch
verstandene Gerechtigkeit sprengt, sondern so, daß sie diese
aufs pünktlichste erfüllt.

So stellt sich uns schließlich die Frage nach dem Sinn und
Unsinn juristischer Terminologie und juristischer Denkart
im theologischen Raum. Angesichts dessen, daß es sich in der
Theologie um das Verhältnis zwischen Gott und Mensch, also
um ein geordnetes Verhältnis zwischen Personen, mehr noch:
um ein Verhältnis zwischen Partnern, zwischen Bundespartnern,

handelt, drängt sich juristische Denkart geradezu auf.
Doch findet deren Anwendbarkeit ihre Schranke in der
Tatsache, daß die hier in Betracht kommende Partnerschaft nun
doch eine durchaus einzigartige ist, also eine solche zwischen
völlig ungleichen, inkommensurablen Partnern. Und die
Einsicht in diese Inkommensurabilität impliziert letztlich die
andere Aussage: daß es sich in diesem «Rechtsverhältnis» nicht
bloß um einen Ausschnitt oder Aspekt der Wirklichkeit handelt,

sondern um die Wirklichkeit selbst und im Ganzen. Und
gerade damit muß sich die Unzulänglichkeit juristischer Denkart

erst recht erweisen: Der Jurist selber weiß ja, daß er mit
seinem Denken immer nur ein mehr oder weniger feines Gerüst
errichten kann, die Lebenswirklichkeit der zwischenmenschlichen

Beziehungen in unvollkommener Weise zu ordnen, ein
Gerüst, das der Wirklichkeit nie ganz adäquat ist. Das Recht ist
nie ganz «sachgemäß». «Summum ius — summa iniuria», lautet



H. Ott, Anselms Versöhnungslehre 191

das alte Sprichwort. Die gottgewirkte Beziehung zwischen Gott
und Menschen indessen und das in ihr obwaltende «göttliche
Recht» ist die Wirklichkeit seihst, die Wirklichkeit im letzten
Sinne, und nicht bloß ein die Wirklichkeit überwölbendes
Gerüst. Und eignet nicht dem göttlichen Recht eine höhere Weisheit:

eine Weisheit des Schenkens, des tiefsten Verstehens, des

Opfers, der Wandlung und des Neubeginns? Es besteht Gefahr,
daß, wo Gottes Tun in Analogie zum menschlichen Recht nach
dem juristischen Schema der Äquivalenz verstanden wird, das
Überströmende, Übersteigende, Unendliche des im göttlichen
Handeln sich offenbarenden göttlichen Wesens nicht mehr recht
zur Erscheinung kommt.

2. Der Gedanke des göttlichen ordo.

Hätte Gott die Sünde des Menschen nicht durch Seinen
bloßen Willen, ohne Strafe und ohne Satisfaktionsleistung,
durch einen einfachen Amnestieakt vergeben können? Das ist
eine der Fragen, mit denen Boso, der Gesprächspartner
Anselms, am Anfang des Dialoges seinem Lehrmeister entgegentritt

(vgl. I, c. 6). Darauf kann Anselm antworten: «Deum vero
non decet aliquid in suo regno inordinatum dimittere» (I, c. 12).
Die durch des Menschen Sünde verletzte Ordnung muß unbedingt

wiederhergestellt werden, sei's durch Strafe oder durch
Satisfaktion.

So tritt hier eine sakrosankte Ordnung des göttlichen
Reiches in Sicht, an die Gott gleichsam gebunden ist. Wir machen
diese Aussage mit aller Vorsicht. Natürlich betont Anselm, daß
Gott keiner höheren Notwendigkeit untersteht. Nicht daß Er
nicht anders könnte. Er kann lediglich nichts anderes wollen
— eben weil Er Gott ist. Und doch sieht es nun hei Anselm
immer wieder so aus, als ob die von Gott gewollte, Seinem Wesen

entsprechende Ordnung dem Menschen ohne weiteres
einsichtig und verfügbar wäre. Der Mensch weiß Bescheid über
die Pläne Gottes. Er weiß, daß Gott in Seinem himmlischen
Staat die durch den Fall Satans und Seiner Genossen verminderte

Zahl der Engel aus den Reihen der erlösten Menschen

zu vervollständigen beabsichtigt, wobei indessen der erlösten
Menschen im ganzen doch mehr sein müssen als der gefallenen



192 H. Ott, Anselms Versöhnungslehre

Engel (vgl. I, c. 16—18). Er kann sich selber ausrechnen, daß
die gefallenen Engel nicht wiederhergestellt werden können,
weil ihrer Wiederherstellung ein unabänderliches Grundverhältnis

(immutabilis ratio) im Wege steht (II, c. 21). — In alledem

droht sich die Freiheit des göttlichen Handelns schließlich
in eine Art berechenbarer mechanischer Zwangsläufigkeit zu
verkehren: Gott kann dies nicht und kann jenes nicht, und so
bleibt Ihm am Ende nur noch eines übrig...

Es ist dies gewiß nur eine Drohung, nur eine Gefahr, die
der Anselm'schen Betrachtungsweise innewohnt. Daneben
muß dann bei Anselm die Einzigartigkeit und Überlegenheit,
die unüberbietbare Freiheit und Souveränität Gottes doch
immer wieder durch die starre Schematik sich Bahn brechen, und
dies in einer Weise, daß der Gedanke an sie gerade wiederum
zum Angelpunkt der rationalen Erwägungen Anselms wird.
Dies geschieht zumal an den Stellen, wo Anselm das unendliche

Gewicht der Sünde und demgegenüber den unendlichen
Wert der im freiwilligen Opfertod Jesu Christi erbrachten
Sühneleistung darlegt. Da fragt Anselm etwa: «Wenn du die

ganze Welt, ja mehrere Welten wie diese, dadurch erhalten
könntest, dürftest du etwas gegen die geringste Willensäußerung

(z. B. daß Gott dir verbietet, nach einer bestimmten Seite
zu schauen) tun?» Oder er fragt: «Würdest du, wenn der
Mensch Jesus, der Sohn Gottes, vor dir stünde, Ihn töten, wenn
du damit die ganze Welt oder Myriaden von Welten wie diese

vor dem Untergange bewahren könntest?» Und beide Male muß
sein Partner Boso, niedergeworfen von der Gewalt dieses
Gedankens, dieser Vorstellung, dieser akuten Konfrontation mit
dem lebendigen Gott, antworten: Nein! (vgl. I, c. 21, und II,
c. 14).

Im übrigen aber herrscht bei Anselm der Gedanke des
göttlichen ordo, in den der Mensch ohne weiteres Einsicht gewinnt.
Nicht wird der unveräußerliche Heilsplan Gottes von Christus
her erkannt, sondern umgekehrt die Christustatsache aus dem
im voraus bekannten Heilsplan konstruiert. Dieses Vorgehen
könnte nun zwar im Sinne des Anselm'schen Programmes
allenfalls noch als legitim anzusehen sein — wenn nicht seine
Ausführung, die ganze Konzeption des Heilsplanes als solchen
bei, Anselm so geartet wäre, daß sie dem vorauszusetzenden



H. Ott, Anselms Versöhnungslehre 193

Glauben an die Erscheinung des Christus, an das biblische
Bild Jesu Christi nicht mehr entspricht. So dominiert beispielsweise

der Gedanke eines statischen ordo bei Anselm so sehr,
daß das Ziel Gottes nach ihm eigentlich nicht anders definiert
werden kann denn als die Wiederherstellung (restitutio, re-
stauratio) dieses ordo, ein Ergänzen, ein Vervollständigen,
ein Ausfüllen von Lücken. Dabei scheint kein Platz mehr
zu bleiben für die dem biblischen Christusbilde inhärierende
eschatologische Dynamik, die sich zusammenfassen läßt in das
Wort: «Siehe, ich mache alles neu.» — Ich bin mir wohl
bewußt, daß wir, indem wir so reden, Anselm v. Canterbury über
Zeiten und geistige Räume hinweg als einem gleichzeitigen
theologischen Gesprächspartner und Mitarbeiter in der Sache
Jesu Christi gegenübertreten und dabei gänzlich naiv und
unhistorisch verfahren, indem wir seine geistesgeschichtliche
Beheimatung im Horizonte der mittelalterlichen Kirche und der
Scholastik ganz außer acht lassen. Aber warum sollte nicht
auch ein solches unbefangenes Gespräch gerade in der Theologie

möglich und nützlich sein? —
Mit dem Gedanken des göttlichen ordo hängt übrigens auch

der bei Anselm typische Gedanke der Ziemlichkeit oder
Gebührlichkeit zusammen. Immer wieder wird in «Cur Deus
homo?» von irgendeiner Sache gesagt: «Deo non convenit...»
oder «Deum non decet...» So hat etwa Karl Barth besonders
daran Anstoß genommen, daß merkwürdigerweise auch die
freie, bedingungslose Vergebung sola misericordiä von Anselm
als etwas für Gott Indezentes angesehen wird.4 — Es müßte
vielleicht die hier hei Anselm im Hintergrund stehende und
wirksame Frage nun doch etwas anders formuliert werden,
nämlich nicht: «Was ziemt Gott?», sondern: «Wie ziemt es

uns, von Gott zu denken — nachdem wir im Blick auf Jesus
Christus uns haben belehren lassen?» —

*

Was wir in diesen beiden Abschnitten kritischer Beleuchtung

der Anselm'schen Konzeption gegen diese geltend machten,

war im Grunde jedesmal der Rekurs auf Christus selbst

4 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1 (1953), S. 541.

13



194 H. Ott, Anselms Versöhnungslehre

und die in Ihm auf den Plan getretene und sichtbar gewordene
Gnade und Gerechtigkeit Gottes. — So müssen wir nun fragen:
Ist das Christusgeheimnis, das Geheimnis des Mensch gewordenen

und zu unserer Errettung gekreuzigten Gottes, etwa von
solcher Art, daß es einer rationalen Betrachtung, wie Anselm
sie üben will, einer Betrachtungsweise, die auf Erkenntnis
einer rationahilis nécessitas drängt, schlechterdings unzulänglich

bleiben muß?
Wir glauben diese Frage verneinen zu müssen. Das aus

dem Glauben entspringende Denken der Theologie kann sich
des Werkes nicht einfach entschlagen, das hier einmal
bezeichnet werden mag mit der Liedstrophe: «Herr, stärke mich,
Dein Leiden zu bedenken / mich in das Meer der Liebe zu
versenken / die Dich bewog, von aller Schuld des Bösen / mich zu
erlösen» (Chr. F. Geliert). Solches Bedenken des Zentrums
unserer Verkündigung, des Kreuzes und der Menschwerdung
(daß beide zusammenzudenken sind, hat uns Anselm deutlich
gelehrt), muß sich aber nicht erschöpfen im Anstellen beiläufiger

und mehr oder weniger unverbindlicher «geistiger
Betrachtungen», in einem biblizistischen Feststellen gewisser
erstaunlicher Entsprechungen und Zusammenhänge im
biblischen Zeugnis. Boso dürfte recht haben, wenn er von einer
sachgemäßen Theologie fordert, sie müsse ein solides Fundament

finden, worauf das Ganze ihrer Gedanken aufruhe (wir
dürfen wohl paraphrasieren: einen systematischen Zusammenhang

aller ihrer Sätze), und dürfe nicht bloß «Gemälde auf
Wasser oder Luft» malen (C. D. h. I, c. 4).

Wie soll dann aber das Bedenken zusammenfassend formuliert

werden, das wir gegen «Cur Deus homo?» hegen?
Wie steht es mit der biblischen Begründung des Anselm-

schen Theologumens? Mir scheint, daß diese beispielsweise in
der neutestamentlichen Rezeption der Ebed-JHWH-Theologie
von Jesaja 53, in der christologischen Zuspitzung des alttesta-
mentlichen Opfergedankens im Hebräerbrief oder in manchen
Stellen bei Paulus (z.B. Rom. 3, 23 ff.; 2. Kor. 5, 14—21; Gal.
3, 13) in hinreichendem Maße gegeben ist. Aber mit dem
Hinweis auf solche neutestamentlichen Texte ist 3a das Problem
erst aufgeworfen

Emil Brunner hat Anselm vorgeworfen, daß er — im Gegen-



H. Ott, Anselms Versöhnungslehre 195

satz zum Vorgehen des neutestamentlichen Zeugnisses — die
Notwendigkeit der Menschwerdung und des Kreuzestodes Jesu
Christi apriorisch deduziere, statt sie aposteriorisch zu
beschreiben. «Wir verzichten darauf, mit Anselm den Kreuzestod
Jesu als eine apriorische Notwendigkeit zu beweisen. Die neu-
testamentliche Verkündigung vom Kreuz ist ja eben keine
apriori-Deduktion, sondern eine aposteriori-Interpretation.»5
(Vgl. dazu auch folgende Wiedergahe der Meinung Anselms: 6

«Nicht: das Geschehene können wir so verstehen, sondern:
Gott konnte nicht anders.») Das dürfte den Sachverhalt treffen.
Wenn Brunner indessen noch schreibt: «Im Neuen Testament
ist die Versöhnung in Christus ,Wahrheit als Begegnung' •—

so gut wie jeder andere Inhalt des Glaubens, hei Anselm
dagegen ist er rational einsehbare, objektive Wahrheit» 7, so liegt
darin doch wohl ein Mißverständnis Ansehms. Denn Brunner
übersieht hier, daß Anselm ja laut seinem Programm der «fides
quaerens intellectum» niemals eine objektive Erkenntnis der
göttlichen Wahrheit außerhalb des Glaubens, der im Glauben
sich ereignenden Gottesbegegnung, anstreben kann. Was
Anselm eigentlich will, das ist ja doch gerade die «aposteriori-
Interpretation», das Denken des Glaubensgegenstandes aus
dem vorausgesetzten Glauben heraus. Und dennoch scheint es

uns — mit Brunner —, daß er in «Cur Deus homo?» weitgehend
deduktiv denkt und damit von seiner theologischen via regia
abgleitet. (Immerhin dürfte Anselm mit seiner «apriori-Deduktion»

immer noch viel näher bei der Sache sein als seine
theologischen Gegner, welche sich noch ganz anders «über» das
im Glauben ergriffene Faktum stellen, indem sie behaupten,
«daß Gott auch auf andere Weise, als er es getan hat, die
Menschen habe erlösen können».8)

iW.ie hat es zu einem solchen «Abgleiten» bei Anselm kommen

können? — Die Erklärung dafür liegt wohl in Anselms
Äußerung zur Methode seiner Untersuchung: er gedenke
vorzugehen remoto Christo — quasi numquam aliquid fuerit de

illo» (praefatio zu C. D. h.?). Karl Barth sieht zwar in dieser

6 E. Brunner, Dogmatik, 2 (1950), S. 350.
11 Ebd., S. 341.
7 Ebd., S. 342.
8 Loofs (Anm. 3), S. 513.



196 H. Ott, Anselms Versöhnungslehre

Äußerung nichts weiter als eine besondere Manifestation des

unbiblizistischen Charakters der ganzen Anselm'schen Theologie,

welcher sich wiederum aus dem Programm der «fides

quaerens intellectum» ergibt und sich dahin auswirkt, daß —

ganz mit Recht! — einem Sich-Zurückziehen der Theologie auf
das «Es steht geschrieben ...» nicht stattgegeben wird.9 Im
Blick auf die bisherigen Analysen will es uns aber scheinen,
daß jene Äußerung doch noch mehr besagt als nur dies. In
Jesus Christus und nur in Ihm begegnet uns doch der Gott,
dessen Handeln das Äquivalenz-Schema und jeden einsehbaren
ordo sprengt. Es macht somit den Anschein, daß Anselm, im
Bestrehen, die Christus-Tatsache theologisch zu «konstruieren»,

einiges voraussetzt, was er gerade nicht, wie er hätte tun
sollen, an Christus gelernt hat...

— So werden z. B. die göttliche Gerechtigkeit und die
göttliche Barmherzigkeit, die einander scheinbar widersprechen,
durch die Anselm'sche Konzeption miteinander ausgesöhnt
(vgl. II, c. 20). Wenn eine Anekdote uns erzählt von einem
Stammeshäuptling, der auf Diebstahl eine harte Prügelstrafe
festsetzt und, nachdem seine alte Mutter sich einen Diebstahl
zuschulden kommen läßt, im Dilemma zwischen Häuptlingspflicht

und Sohnesliehe, die Exekution an sich selber vollstrek-
ken läßt, so liegt darin eine simple, aber im wesentlichen
zutreffende Veranschaulichung des Anselm'schen Theologumens.
Auch hier findet eine Aussöhnung zwischen Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit statt. Als menschliche Tat hat die Lösung eine
gewisse moralische Genialität. Aber Gottes Tun kann nicht an
solchen Maßstäben gemessen werden! Jener Häuptling wußte
im voraus, was die Gerechtigkeit und was die Barmherzigkeit
von ihm forderten. Können wir aber im voraus, ohne daß wir
auf Jesus Christus geblickt haben, wissen, was Gottes Gerechtigkeit

und was Seine Barmherzigkeit bedeuten? Könnte sich
nicht vielleicht im Blick auf Jesus Christus erweisen, daß Gottes

Gerechtigkeit gerade in Seiner Barmherzigkeit und Seine

Barmherzigkeit gerade in Seiner Gerechtigkeit besteht, daß
also beide Begriffe bei Gott einen neuen und unerhörten Sinn
bekommen? Ohne ein menschliches Vorverständnis von beiden
werden wir das Werk Christi allerdings schwerlich verstehen

9 Barth (Anm. 2), S. 40.



H. Ott, Anselms Versöhnungslehre 197

können. Es ereignet sich dann aber im Vollzug des Verstehens
eine Korrektur unseres Vorverständnisses und eine Neufüllung

der Begriffe. Bei Anselm dagegen bleibt es dabei, daß

zwei vorgegebene und sich gleich bleibende, ihre ursprüngliche

Bedeutung bewahrende Größen miteinander harmonisiert
werden.

Karl Barth schreibt in seinem Buch über Anselm: dessen
rationale Theologie bewege sich «innerhalb des Credo selbst,
in welchem jetzt dieser, jetzt dieser Artikel als das unbekannte
x figuriert, das in der Untersuchung mittels der als bekannt
vorausgesetzten Glaubensartikel a, b, c, d... (ohne Voraussetzung

der Bekanntschaft mit x und insofern: sola ratione)
aufgelöst wird».10 Dergestalt wird durch glaubens-immanentes
Denken der innere Sinn-Zusammenhang des Glaubensgegenstandes

aufgezeigt. Aber nun meine ich, daß gerade Christus
dieses x nicht sein darf, weil damit der noetische, der methodische

Vorrang der Christus-Tatsache aufgegeben würde. Es
dürfte dies höchstens in der Weise geschehen, daß das x im a

und b und c als nun doch Bekanntes irgendwie schon mitgesetzt

wird. (Eben dies ist aber bei Anselm offenbar nicht
geschehen!)

Unser im Glauben sich vollziehendes Wissen um Gott ist
genuin das Wissen um den Deus homo — oder es ist nicht Wissen
um Gott. Remoto Christo kann man nicht Theologie treiben.
Indem Anselm, in scheinbarer Treue zu seinem Programm,
versucht, was er doch im Grunde gerade gemäß seinem
Programm nicht versuchen dürfte, gerät er auf den Abweg apriorischer

Deduktion. Um seinem Programm treu zu bleiben, hätte
er in «Cur Deus homo?» einen Zirkelschluß führen, hätte er
Christus voraussetzen müssen, um Christus zu beweisen. Das
Programm fordert ja ein Denken des Glaubens aus dem Glauben.

Und somit verlangt die methodische Sauberkeit hier einen
Zirkelschluß! So ist es denn auch geschehen im Proslogion, wo
der von Anselm als Prämisse gewählte Gottesname: «id quo
maius cogitari nequit» im Grunde das probandum, die
Existenz Gottes, schon in sich enthält (ich verweise hier wiederum

auf das Buch von Karl Barth). Aber «Cur Deus homo?»
ist kein Zirkelschluß

10 Barth (Anm. 2), S. 54 f.



198 H. Ott, Anselms Versöhnungslehre

Die Frage «Cur Deus homo?» darf und muß gestellt werden.

Aber sie muß gestellt werden unter dem überwältigenden
Eindruck der Tatsache: daß Gott Mensch geworden ist. Dies
dürfte der Anfang des Weges sein, auf welchem die Theologie
vielleicht einmal dazu gelangen wird, die Sache besser zu
machen, als Anselm sie gemacht hat. Er selber rechnet übrigens

immer wieder mit der Möglichkeit einer künftigen
besseren Lösung seines Problems, als er sie mit seiner sonst
bewundernswert strengen Arbeit zu bieten vermochte. So
festgefügt seine Lehre von der Versöhnung ist, ist Anselm doch
weit entfernt davon, ein Doktrinär zu sein.

Wir realisieren bei alledem sehr wohl, daß Anselm uns
weit voraus ist. Wohl haben wir, in einer Zeit, da die
Forderung der existentialen Interpretation des Glaubens in der
Theologie erhoben wurde, ein neues Verständnis gewonnen für
den Anselm'schen «intellectus fidei» als ein Rechenschaft-Ab-
legen über den Glauben. Wer aber kennt und sucht heute in
der Theologie die delectatio in der Betrachtung der göttlichen
Wahrheit? Führt denn kein Weg zurück zu jener bewegten
Ruhe mittelalterlichen Denkens, wie wir es hei Anselm
exemplarisch finden, zu jenem seligen denkend-anbetenden
Anschauen der Geheimnisse Gottes

Wir können, was inzwischen geschehen ist, nicht rückgängig
machen und können das Denken in geschichtlichen Kategorien,

das wir gelernt haben, nicht verleugnen. Vielleicht daß

wir aber gerade dadurch gerüstet sind zur «Rückkehr» und
dazu, das Problem Anselms mit etwas veränderter Methode
aufs neue in Angriff zu nehmen. Denn die Frage «Cur Deus
homo?» ist heute so akut wie damals, nachdem uns durch
Historie und Psychologie der Mythos zum Problem geworden
und der Gedanke des «Deus homo» als Mythologumenon
angefochten ist. — Und welches würde wohl der Weg sein? Seinen
Ausgangspunkt glauben wir erkannt und genannt zu haben:
die Tatsache des «Deus homo» selber. Sein Ziel ist dieselbe ratio-
nabilis nécessitas, die Anselm erstrebt und in seiner Weise auch
erreicht hat. Und der Weg, der Beweis als solcher? Er könnte
vielleicht — gerade umgekehrt als in «Cur Deus homo?» —
parallel zum Beweis des Proslogion verlaufen: Der «Deus homo»
wird vorausgesetzt. Er ist das «id, quo maius cogitari nequit»,



H. Ott, Anselms Versöhnungslehre 199

dem sich keiner, der es in Wirklichkeit — und nicht bloß den
Worten nach — eingesehen hat, entziehen kann, die alles
überbietende Möglichkeit, die als solche zugleich Wirklichkeit sein
muß, wie denn Boso, nachdem er Anselms Beweis und das Ende
des Beweises, Christus, vernommen, entzückt ausruft: «Nihil
rationabilius, nihil ducius, nihil desiderabilius mundus audire
potest!» (II, c. 19).

Amsdorf, Kt. Baselland. Heinrich Ott.


	Anselms Versöhnungslehre

