Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 3

Artikel: Anselms Versdéhnungslehre

Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878950

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anselms Versshnungslehre.

Cur Deus homo? — unter diesem Titel und als Beantwor-
tung dieser IFrage hat Anselm von Canterbury seine Lehre
von der Versohnung entwickelt. Damit ist die in der chalcedo-
nensischen Formel «Vere Deus — vere homoy als (Geheimnis
genannte und festgehaltene Substanz des christlichen Glau-
bens, die Wirklichkeit, aus der der Glaube lebt, die wahre
Transzendenz, welche fiir den Glauben alles menschliche Da-
sein begrenzt und begriindet, zum Gegenstand eines Problems
geworden.

Denn ist die Aussage jenes «Mysteriumsy nicht héchst un-
glaublich? Ist sie nicht das schlechterdings Absurde, welches
als dieses eben nur geglaubt, d. h. aber nun: nur in blinder
Unterwerfung, in einem sacrificium intellectus, angenommen
werden kann? Hat die Behauptung einer Menschwerdung
Gottes nicht etwas Peinliches? Bedeutet sie nicht eine nach-
trigliche Verunreinigung und Diskreditierung der Gottesidee,
die sich doch im {ibrigen jedem Kinsichtigen als Abschlul}
und Kronung seiner Gedanken iiber die ihn umgebende Wirk-
lichkeit aufdringen miiite? Ja vielmehr: widerspricht jene
Behauptung nicht stracks der Allmacht und Weisheit als den
notwendigen Attributen der im Glauben erfahrenen gottlichen
Majestit? Sollte Gott etwa nicht die Macht gehabt haben, sich
dem siindigen Menschen anders gnédig zu erweisen denn auf
dem beschwerlichen Wege der Kondeszendenz? Oder, wenn
Thm die Macht nicht abgesprochen werden kann, wie ist es
dann mit Seiner Weisheit zu vereinbaren, dafl Er gerade diesen
beschwerlichen Weg gewéhlt hat? Mit solchen und &hnlichen
Fragen und Einwinden hat Anselm in «C.D. h.?y einleitend
die Notwendigkeit dieser seiner Untersuchung dargetan (vgl.
vor allem I, c. 3 u. 6). — Wir wiirden heute analog vielleicht
etwa fragen: Hat die Inkarnationsvorstellung nicht eindeutig
mythologischen Charakter? und widerspricht sie damit nicht,
ihrem wortlichen Verstindnis nach, der Dignitéit des Transzen-
denzgedankens?

Die bekannte Losung des Problems, die Anselm vorschligt,
sei hier in aller Kiirze vorangestellt durch ein Zitat. Boso,
der Gesprichspartner Anselms in der dialogisch abgefaliten



184 H. Ott, Anselms Verséhnungslehre

Schrift, falit gegen Ende derselben den Gedankengang seines
Lehrers Anselm zusammen mit den Worten:

«Der Hauptpunkt der Untersuchung war der: Warum Gott Mensch ge-
worden sei, um durch Seinen Tod den Menschen zu erretten? — da es doch
den Anschein hat, Er hiitte dies auch auf andere Weise tun konnen. Darauf
hast du mit vielen und zwingenden Griinden geantwortet und nachgewie-
sen: dal} die Wiederherstellung der menschlichen Natur (restauratio hu-
manae naturae) nicht unterbleiben durfte und doch auch nicht geschehen
konnte, ohne dall der Mensch einloste, was er Gott fiir die Siinde schuldete.
Diese Schuld aber war eine so grofle, dal, dieweil doch niemand sie zu zah-
len schuldig war als nur der Mensch, doch niemand sie zu zahlen fahig war
als nur Gott; so dall also Mensch und Gott ein und derselbe sein muliten.
Darum war es notwendig, dall Gott den Menschen in die Einheit der Person
annahm (assumeret in unitatem personae), damit derjenige, welcher seiner
Natur nach zu zahlen schuldig, aber nicht fahig war, in einer Person wire,
die dazu fahig war... Von dem Leben dieses Menschen hast du aber aufs
klarste bewiesen, dall es so erhaben und so kostbar ist, dall es geniigt, um
zu bezahlen, was fiir die Siinden der ganzen Welt geschuldet wird, und noch
unendlich viel mehr» (II, c. 18, Tnde).

So hat Anselm sein probandum bewiesen, rationibus neces-
sariis, und zwar «remoto Christo — quasi numquam aliquid
fuerit de illo» (C.D.h.?, praefatio). Aus drei theologischen
Pramissen: 1. der Notwendigkeit der restauratio der mensch-
lichen Natur, 2. der Bedingtheit solcher restauratio durch
die Bezahlung der mit der menschlichen Siinde entstandenen
Schuld und 3. der Unféhigkeit des Menschen zur Bezahlung
solcher Schuld — hat Anselm die Menschwerdung Gottes als
logische Notwendigkeit konstruiert.

Die historische Bedeutung der Leistung, die Anselm mit
dieser gedanklich straffen, konsequenten Bearbeitung des theo-
logischen Zentralproblems vollbracht hat, soll hier nicht in
Ausfiihrlichkeit gewiirdigt werden. «Cur Deus homo?> be-
deutete auf jeden Fall einen groflen Fortschritt iiber die bis-
herige Theologie hinaus, welche iiber dieses zentrale Problem
wenig Eindeutiges gesagt und iiberdies immer wieder in mehr
oder minder grofler Intensitit mit dem unsachgemiflen Theo-
logumenon eines dem Teufel geschuldeten Liosegeldes fiir das
menschliche Geschlecht oder gar einer betrugsédhnlichen Uber-
listung des Teufels durch Gott operiert hatte. Und von den
Nachwirkungen der Anselm’schen Konzeption in aller spite-
ren Theologie urteilt F. R. Hasse in seinem groflen Werk iiber



H. Ott, Anselms Versohnungslehre 185

Anselm *, daB die Schrift «Cur Deus homo?» «fiir die gesammte
Kirche Frucht getragen und ihrem innersten Leben zu Gute
gekommeny sei, daBl der Name Anselms mit der Liehre von der
Versohnung unaufloslich verkniipft bleibe, und dies, so betont
Hasse eigens, ohne dalB eine ausdriickliche dogmatische Er-
klirung der Kirche iiber diese Liehre bzw. die Anselm’sche
Fassung derselben erfolgt sei. Sondern «wie von selbst, in aller
Stille, durch ihre innere Gediegenheity sei Anselms Konzeption
zum <«Kristallisationskern fiir die Kirchenlehre geworden>.

Wir fragen nun aber weiter: Was ist in und mit Anselms
Entfaltung der Verséhnungslehre eigentlich geschehen? und
wie weit konnen wir das, was da geschehen ist, als sachgeméfie
Theologie billigen? — Hat sich hier eine Rationalisierung des
geglaubten Geheimnisses, gar eine rationale Auflésung des-
selben vollzogen? — Wir miissen mit den Schlagwortern
«Rationalitity, ja «Rationalismusy, die sich uns angesichts
der kiihl erwigenden ILogik, mit der Anselm vorgeht, auf-
dringen wollen, vorsichtig umgehen! Gewill will Anselm
«rational». rationibus necessariis, mit zwingender Notwendig-
keit, erkennen und <«beweisen». Einem theologischen Irratio-
nalismus wird der Kampf angesagt: «Wie es die rechte Ord-
nung erfordert, dafl wir die Tiefen des christlichen Glaubens
glauben, bevor wir uns vornehmen, sie rational zu erortern,
so scheint es mir doch andererseits auch Leichtsinn zu sein,
wenn wir, im Glauben gefestigt, uns nicht bemiihen, was wir
glauben, auch zu erkennen» (C.D.h.? I, c.2). — Indessen
darf im Blick auf solche Rationalitéit doch nicht von einem
rationalistischen <«Auflésen des Geheimnissesy, von einem
titanischen Versuch rationalen KErgriindenwollens der wun-
ergriindlichen Tiefen gottlicher Wirklichkeit, gottlichen Seins
und Twuns, oder von apologetischer Vernunftspekulation ge-
redet werden. Anselms Rationalitidt ist vielmehr, wie ins-
besondere Karl Barth in seinem Buch iiber Anselm ® gezeigt
hat, eine notwendige Funktion des Glaubens selber, aus dem
Glauben gefordert, ihm nicht vorausgehend, sondern folgend,
indem, wie Anselm selber immer wieder sagt, das probandum

1 F. R. Hasse, Anselm von Canterbury, 2 (1852), S. 609.
2 K. Barth, Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz
Gottes in Zusammenhang seines theologischen Programms (1931).



186 H. Ott, Anselms Verséhnungslehre

des rationalen Erkennens, der Glaubensgegenstand selber,
existentiell schon vorausgesetzt wird, als eine Voraussetzung,
die durch das nachfolgende intelligere wohl zu kldren, aber
nicht zu problematisieren ist.

Der Glaube — eben weil er Glaube ist an den Gott, der
in sich selber das Licht und die Klarheit ist, als der sich selber
vollkommen Erkennende — dringt seinem Wesen nach zu
immer groferer Klarheit in sich selbst und d. h. Klarheit
iiber das, was er glaubt. Aus solchem Drang des Glaubens
entspringt das theologische Programm des Anselm, das Pro-
gramm der «fides quaerens intellectumy, des «credo ut intelli-
gamy, und in Ausfiihrung dieses Programms ein (Glaubens-
Denken, das dem Glauben selber immanent bleibt, als Inter-
pretation oder phinomenologische Deskription des Geglaubten,
als Aufweis der inneren Sinnzusammenhénge, der inneren Not-
wendigkeit. So ist Anselms Rationalitit nicht ein Aufldsen,
sondern ein seliges und doch demiitiges Anschauen des gott-
lichen (Geheimnisses. Sie ist gleichsam selber Glaube, ein Akt
des Glaubens und der Anbetung im kristallklaren Medium
des logisch zwingenden Gedankens. Sie wird Ereignis einer-
seits um der Freude willen, mit der die relative Klarheit der
Erkenntnis des Geglaubten die Glaubenden ertfiillt (ut eorum
quae credunt intellectu et contemplatione delectentur), anderer-
seits um der Rechenschaft willen, die der Glaubige sich selber
und jedem andern iiber seinen Glauben soll ablegen kénnen
(ut sint, quantum possunt, parati semper ad satisfactionem
omni poscenti se rationem de ea quae in nobis est spe; C. D. h.?
1L, & 9

Auch die in «Cur Deus homo?» entwickelte Versohnungs-
lehre Anselms mufl nun unbedingt als ein Stiick Ausfiihrung
dieses theologischen Programms der «fides quaerens intellec-
tum» angesehen werden. Auch sie ist somit «im Zusammen-
hang seines theologischen Programmsy (Karl Barth!) zu
erortern.

Wir miissen also, im Vollzug einer kritischen Eroérterung
von «Cur Deus homo?», fragen: 1. Kommt Anselm mit seiner
Konzeption in erheblichem Malle zu der gewiinschten Klarheit
iiber den geglaubten Inhalt? 2. Entspricht die Konzeption
Anselms methodisch — und das heillt hier nun sogleich auch:



H. Ott, Anselms Verséhnungslehre 187

sachlich! — dem theologischen Ansatz, dem Programm sel-
ber? — Indem wir zum Zwecke der kritischen Verhandlung
nur diese beiden I'ragen stellen, haben wir implizit zugleich
ausgesprochen, daf3 wir das Programm Anselms als solches
als das Programm der Theologie schlechthin anerkennen und
ohne weitere Bedenken zum Malstabe machen.

Ich meine nun, dafl wir die erste unserer beiden Fragen
bejahen miissen. Durch seine zwingende Gedankenfiihrung
gelangt Anselm in der Tat zu einer erheblichen Klarheit iiber
den Gegenstand, den er sich vorgenommen, und gibt auf die
Frage «Cur Deus homo?» eine in sich eindeutige und zu-
sammenhéngende, den durch die Frage erschlossenen Raum
voll ausfiillende, der Frage also formal durchaus adiquate
Antwort. — Zu fragen bleibt nun lediglich noch: Ob die so
erreichte Klarheit auch eine sach-gemille, d. h. aber, ob Anselm
seinem eigenen Programm des Denkens der Sache aus der
Sache heraus wirklich treu geblieben sei? —

Es soll nun im folgenden zuniichst der Gedankengang von
«Cur Deus homo?» unter zwei Aspekten kritisch beleuchtet
werden:

1. Das «Aquivalenz-Denken>.

Die Feststellung der typischen Denk-Struktur, die wir ad
hoc mit dieser Bezeichnung versehen wollen, kniipft an an den
Begriff der satisfactio, welcher vielleicht als der entscheidende
Begriff des ganzen Beweises (denn um einen «Beweisy handelt
es sich auch in «Cur Deus homo?») angesehen werden mul:
Es mul satisfactio, «Genugtuungy, geleistet werden fiir die
durch die Siinde der Menschheit entstandene Schuld. Satisfactio
muf sein, wenn nicht der Heilsplan Gottes mifllingen soll. Ohne
Genugtuung kann Gott nicht vergeben; das wiirde Seinem
gittlichen Wesen und Seiner Wiirde widersprechen. Weil nun
aber der Mensch die satisfactio unmdéglich leisten kann, 1483t
sich Gott herab, sie selber zu leisten — aber nun eben als
Mensch, weil ja die menschliche Natur diese Leistung schuldet.
So ist der Begriff der satisfactio das Instrument, mittels dessen
die Frage: Cur Deus homo? beantwortet und das «vere Deus
— vere homo» logisch konstruiert wird.



188 H. Ott, Anselms Verséhnungslehre

Der Begriff satisfactio hat juristischen Charakter und
diirfte letztlich aus dem juristischen Raume stammen. Dies
wird zwar u. a. von Loofs bestritten: die kirchliche Bullpraxis
habe den Begriff der satisfactio gekannt, bevor das germanische
Recht (mit seinem Grundsatz: aut poena, aut satisfactio) in den
Gesichtskreis der Kirche getreten sei. Anselms Satisfaktions-
lehre sei also vielmehr «eine Wiirdigung des Werkes Christi
mit dem Begriffsmaterial der Bufilehrey.® Sei dem historisch,
wie ihm wolle — jedenfalls trigt, phinomenologisch gesehen,
die Begriffsstruktur des Begriffs satisfactio unverkennbar ju-
ristisches Geprige: In einem Rechtsgut ist eine Liicke entstan-
den, und diese Liicke muf} in geniigender, dquivalenter Weise
ausgefiillt werden. Es herrscht hier der Schematismus der
Aquivalenzen: Schuld und Siihne, Leistung und Gegenleistung,
Schaden und Schadenersatz — wobei Kriminalrecht und pri-
vates Recht ineinander iibergreifen, wie dies in der Tat dem
mittelalterlich-germanischen Rechtsbewuftsein und der darin
begriindeten Jurisdiktion entsprechen diirfte.

Dieses am zentralen Begriff der satisfactio aufgewiesene
Aquivalenz-Denken begegnet uns nun in den Argumentationen
von «Cur Deus homo?» auf Schritt und Tritt, und zwar so auf-
fallig oft, dafl sich kein aufmerksamer Leser dem Eindruck
dieser Tatsache entziehen kann:

Wie durch eines Menschen Ungehorsam der Tod in das menschliche
Geschlecht eingedrungen war, so mulite durch eines Menschen Gehorsam
das Leben wiederhergestellt werden. Und wie die Siinde, die Ursache unse-
rer Verdammung, ausging von einem Weibe, so mulite auch der Bringer
unserer Gerechtigkeit und unseres Heils von einem Weibe geboren wer-
den... (I, c. 3).

Oder: Wie Adam und sein ganzes Geschlecht durch sich selber und
ohne Beistand einer andern Kreatur in ihrem urspriinglichen Zustand ge-
blieben wiren, wenn sie nicht gesiindigt héatten, so gehort es sich, dall das-
selbe Geschlecht, wenn es sich nach seinem Fall wieder erhebt, durch sich
selber wieder aufsteht und sich wieder aufrichtet (II, c. 8). Hier wird iibri-
gens eine Art «Sippenhaftung» vorausgesetzt, indem gesagt wird, dall ein
allenfalls aullerhalb des adamitischen Geschlechtes von Gott neu erschaf-
fener Mensch nicht imstande gewesen wiire, fiir jenes Geschlecht Genug-
tuung zu leisten. (Ibidem. Vgl. dazu auch II, c.21, wo es heilit: dafl die

gefallenen Engel u. a. darum nicht wiederhergestellt werden konnen, weil
die Engel wesensmiflig nicht miteinander versippt sind und also keinen Sip-

3 F. Loofs, Dogmengeschichte, 4. Aufl. (1906), S. 510 f.



H. Ott, Anselms Versohnungslehre 189

pengenossen entsprechend dem Deus homo haben konnen, der fiir sie ge-
gebenenfalls Genugtuung zu leisten imstande wire!)

Oder: Fiir die durch des Menschen Siinde entstandene unendliche Schuld
muf} eine dquivalente Genugtuung, d. h. aber eine Genugtuung von ihrer-
seits unendlichem Werte geleistet werden, welche allein in dem siinden-
freien Leben des Gott-Menschen bestehen kann (vgl. II, c. 14).

Auch das Verhiltnis zwischen Gott dem Vater und Gott
dem Sohn ist durchaus vom Aquivalenz-Schema beherrscht:
Jesus mul als satisfactio Seinem Vater etwas geben, was Er
Thm nicht als Mensch, kraft Seiner menschlichen Natur, als dem
Schopfer ohnehin schon schuldig ist — denn solches wiire
keine echte, keine dquivalente satisfactio! (II, c.11). Nachdem
aber der Sohn dem Vater in Gestalt Seines freiwilligen Opfer-
todes eine Leistung iiber Seine geschopfliche Schuldigkeit hin-
aus erbracht hat, schuldet der Vater dem Sohne wiederum eine
Gegenleistung (vgl. 1I, c¢.19). In diesem Zusammenhange
taucht iibrigens ein Satz auf, welcher mit aller Deutlichkeit den
juristischen, ja man mochte geradezu sagen: kaufménnisch-
bilanzmifigen Charakter des Aquivalenz-Schemas sichtbar
werden la0t: «Wer jemandem vergilt, der gibt entweder, was
dieser nicht hat, oder er la3t nach, was er von ihm zu fordern
haty (ibid.). Also: das Erbringen einer Leistung oder das Er-
lassen einer geschuldeten Leistung sind ihrerseits wieder dqui-
valent. ..

Man darf geradezu sagen: Die Rationalitéit, die rationabili-
tas, geméll welcher Anselm seinen Beweis fiihren will, deckt
sich weithin einfach mit der Billigkeit, aequitas, im Sinne des
Aquivalenz-Schemas. So heifit es beispielsweise als Antwort
auf eine weitere Anwendung jenes Schemas (in II, c. 11: <Ge-
biihrt es sich nicht, dall der, welcher sich durch seine Siinde
Gott so entzogen hat, dall er sich gar nicht mehr hiitte entziehen
konnen, zur Genugtuung sich Gott so hingebe, dafl er sich gar
nicht in héherem Mafle hingeben kann?»): «Non est aliquid
rationabilius.»

An einer Stelle scheint dann plétzlich das Schema von Lei-
stung und Gegenleistung zuguterletzt doch noch durch das
freie Schenken Gottes durchbrochen zu werden: Der Vater
schuldet dem Sohne fiir dessen freiwilliges Opfer eine Gegen-
leistung. Der Sohn aber bedarf nichts, weil Er als Gott alles



190 H. Ott, Anselms Verséhnungslehre

schon hat. Darum zediert Er Seine Forderung und iibertrigt
Sein Guthaben auf andere, auf Seine menschlichen Briider, Seine
Nachfolger, die dessen allerdings bediirfen, es aber nun wirk-
lich mit nichts verdient haben! Aber selbst hier kann es dann
noch heillen: «Wéren sie nicht umsonst Seine Nachfolger,
wenn sie nicht Seines Verdienstes teilhaftig wiirden?» (11,
c. 19). Gott gibt bei Anselm nichts umsonst, und es gibt kein
«Umsonsty mehr zwischen Gott und den Menschen!

Selbst dort, wo Gottes Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
miteinander konfrontiert werden (II, c. 20), kann es gleich-
sam als hochster Lobpreis der gottlichen Barmherzigkeit hei.
fen: «Gott der Vater sagt (sc. zum Siinder): Nimm hin meinen
Eingeborenen und gib Ihn fir dich; und der Sohn selbst spricht:
Nimm mich und erkaufe dich...!» Die Barmherzigkeit Gottes
wird hier offensichtlich nicht so gedacht, dall sie die juristisch
verstandene Gerechtigkeit sprengt, sondern so, dal sie diese
aufs piinktlichste erfiillt.

So stellt sich uns schlieBlich die Frage nach dem Sinn und
Unsinn juristischer Terminologie und juristischer Denkart
im theologischen Raum. Angesichts dessen, dall es sich in der
Theologie um das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch, also
um ein geordnetes Verhiiltnis zwischen Personen, mehr noch:
um ein Verhéltnis zwischen Partnern, zwischen Bundespart-
nern, handelt, dringt sich juristische Denkart geradezu auf.
Doch findet deren Anwendbarkeit ihre Schranke in der Tat-
sache, dal} die hier in Betracht kommende Partnerschaft nun
doch eine durchaus einzigartige ist, also eine solche zwischen
vollig ungleichen, inkommensurablen Partnern. Und die Kin-
sicht in diese Inkommensurabilitit impliziert letztlich die an-
dere Aussage: dal es sich in diesem «Rechtsverhiltnisy nicht
blol um einen Ausschnitt oder Aspekt der Wirklichkeit han-
delt, sondern um die Wirklichkeit selbst und im Ganzen. Und
gerade damit muf} sich die Unzuldnglichkeit juristischer Denk-
art erst recht erweisen: Der Jurist selber weil} ja, dafl er mit
seinem Denken immer nur ein mehr oder weniger feines Geriist
errichten kann, die Lebenswirklichkeit der zwischenmensch-
lichen Beziehungen in unvollkommener Weise zu ordnen, ein
Geriist, das der Wirklichkeit nie ganz adédquat ist. Das Recht ist
nie ganz «sachgeméf». «Summum ius — summa iniuriay, lautet



H. Ott, Anselms Verséhnungslehre 191

das alte Sprichwort. Die gottgewirkte Beziehung zwischen Gott
und Menschen indessen und das in ihr obwaltende «géttliche
Rechty ist die Wirklichkeit selbst, die Wirklichkeit im letzten
Sinne, und nicht blof ein die Wirklichkeit iiberwolbendes Ge-
riist. Und eignet nicht dem gottlichen Recht eine héhere Weis-
heit: eine Weisheit des Schenkens, des tiefsten Verstehens, des
Opfers, der Wandlung und des Neubeginns? Ks besteht Gefahr,
daBl, wo Gottes Tun in Analogie zum menschlichen Recht nach
dem juristischen Schema der Aquivalenz verstanden wird, das
Uberstromende, Ubersteigende, Unendliche des im gottlichen
Handeln sich offenbarenden goéttlichen Wesens nicht mehr recht
zur KErscheinung kommt.

2. Der Gedanke des gottlichen ordo.

Hitte Gott die Siinde des Menschen nicht durch Seinen
blofen Willen, ohne Strafe und ohne Satisfaktionsleistung,
durch einen einfachen Amnestieakt vergeben kénnen? Das ist
eine der Fragen, mit denen Boso, der Gesprichspartner An-
selms, am Anfang des Dialoges seinem Lehrmeister entgegen-
tritt (vgl. I, e. 6). Darauf kann Anselm antworten: «Deum vero
non decet aliquid in suo regno inordinatum dimittere» (I, c. 12).
Die durch des Menschen Siinde verletzte Ordnung mufl unbe-
dingt wiederhergestellt werden, sei’s durch Strafe oder durch
Satisfaktion.

So tritt hier eine sakrosankte Ordnung des gottlichen Rei-
ches in Sicht, an die Gott gleichsam gebunden ist. Wir machen
diese Aussage mit aller Vorsicht. Natiirlich betont Anselm, daf}
Gott keiner hoheren Notwendigkeit untersteht. Nicht daf Er
nicht anders konnte. Er kann lediglich nichts anderes wollen
— eben weil Er Gott ist. Und doch sieht es nun bei Anselm
immer wieder so aus, als ob die von Gott gewollte, Seinem We-
sen entsprechende Ordnung dem Menschen ohne weiteres ein-
sichtig und verfiigbar wire. Der Mensch weill Bescheid {iber
die Pline Gottes. Er weill, dal Gott in Seinem himmlischen
Staat die durch den Fall Satans und Seiner Genossen vermin-
derte Zahl der Engel aus den Reihen der erlésten Menschen
zu vervollstindigen beabsichtigt, wobei indessen der erlésten
Menschen im ganzen doch mehr sein miissen als der gefallenen



192 H. Ott, Anselms Versohnungslehre

Engel (vgl. I, c. 16—18). Er kann sich selber ausrechnen, daf}
die gefallenen Engel nicht wiederhergestellt werden konnen,
weil ihrer Wiederherstellung ein unabédnderliches Grundver-
hiltnis (immutabilis ratio) im Wege steht (I1, ¢. 21). — In alle-
dem droht sich die Freiheit des gottlichen Handelns schlieBlich
in eine Art berechenbarer mechanischer Zwangsliufigkeit zu
verkehren: Gott kann dies nicht und kann jenes nicht, und so
bleibt IThm am Ende nur noch eines iibrig...

s ist dies gewill nur eine Drohung, nur eine Gefahr, die
der Anselm’schen Betrachtungsweise innewohnt. Daneben
mull dann bei Anselm die Einzigartigkeit und Uberlegenheit,
die uniiberbietbare Freiheit und Souverdnitiat Gottes doch im-
mer wieder durch die starre Schematik sich Bahn brechen, und
dies in einer Weise, dall der Gedanke an sie gerade wiederum
zum Angelpunkt der rationalen Erwigungen Anselms wird.
Dies geschieht zumal an den Stellen, wo Anselm das unend-
liche Gewicht der Siinde und demgegeniiber den unendlichen
Wert der im freiwilligen Opfertod Jesu Christi erbrachten
Siihneleistung darlegt. Da fragt Anselm etwa: «Wenn du die
ganze Welt, ja mehrere Welten wie diese, dadurch erhalten
konntest, diirftest du etwas gegen die geringste Willensdule-
rung (z. B. daB Gott dir verbietet, nach einer bestimmten Seite
zu schauen) tun?» Oder er fragt: «Wiirdest du, wenn der
Mensch Jesus, der Sohn Gottes, vor dir stiinde, Ihn téten, wenn
du damit die ganze Welt oder Myriaden von Welten wie diese
vor dem Untergange bewahren konntest?» Und beide Male muf}
sein Partner Boso, niedergeworfen von der Gewalt dieses Ge-
dankens, dieser Vorstellung, dieser akuten Konfrontation mit
dem lebendigen Gott, antworten: Nein! (vgl. I, c. 21, und II,
c. 14).

Im iibrigen aber herrscht bei Anselm der Gedanke des gott-
lichen ordo, in den der Mensch ohne weiteres Einsicht gewinnt.
Nicht wird der unverdulerliche Heilsplan Gottes von Christus
her erkannt, sondern umgekehrt die Christustatsache aus dem
im voraus bekannten Heilsplan konstruiert. Dieses Vorgehen
konnte nun zwar im Sinne des Anselm’schen Programmes
allenfalls noch als legitim anzusehen sein — wenn nicht seine
Austiihrung, die ganze Konzeption des Heilsplanes als solchen
bei. Anselm so geartet wire, daB sie dem vorauszusetzenden



H. Ott, Anselms Versohnungslehre 193

Glauben an die Erscheinung des Christus, an das biblische
Bild Jesu Christi nicht mehr entspricht. So dominiert beispiels-
weise der Gedanke eines statischen ordo bei Anselm so sehr,
daB das Ziel Gottes nach ihm eigentlich nicht anders definiert
werden kann denn als die Wiederherstellung (restitutio, re-
stauratio) dieses ordo, ein Krginzen, ein Vervollstindigen,
ein Ausfiillen von Liicken ... Dabei scheint kein Platz mehr
zu bleiben fiir die dem biblischen Christusbilde inhérierende
eschatologische Dynamik, die sich zusammenfassen lafit in das
Wort: «Siehe, ich mache alles neu.» — Ich bin mir wohl be-
wult, dall wir, indem wir so reden, Anselm v. Canterbury tiiber
Zeiten und geistige Réume hinweg als einem gleichzeitigen
theologischen Gespréichspartner und Mitarbeiter in der Sache
Jesu Christi gegeniibertreten und dabei génzlich naiv und un-
historisch verfahren, indem wir seine geistesgeschichtliche Be-
heimatung im Horizonte der mittelalterlichen Kirche und der
Scholastik ganz auller acht lassen. Aber warum sollte nicht
auch ein solches unbefangenes Gesprich gerade in der Theo-
logie moglich und niitzlich sein? —

Mit dem Gedanken des géttlichen ordo héngt iibrigens auch
der bei Anselm typische Gedanke der Ziemlichkeit oder Ge-
biihrlichkeit zusammen. Immer wieder wird in «Cur Deus
homo?» von irgendeiner Sache gesagt: «<Deo non convenit. . .»
oder «Deum non decet...» So hat etwa Karl Barth besonders
daran Anstol genommen, dafl merkwiirdigerweise auch die
freie, bedingungslose Vergebung sola misericordia von Anselm
als etwas fiir Gott Indezentes angesehen wird.* — Es miilite
vielleicht die hier bei Anselm im Hintergrund stehende und
wirksame Frage nun doch etwas anders formuliert werden,
namlich nicht: «Was ziemt Gott?», sondern: «Wie ziemt es
uns, von Gott zu denken — nachdem wir im Blick auf Jesus
Christus uns haben belehren lassen?y —

%

Was wir in diesen beiden Abschnitten kritischer Beleuch-
tung der Anselm’schen Konzeption gegen diese geltend mach-
ten, war im Grunde jedesmal der Rekurs auf Christus selbst

4 K. Barth, Die kirehliche Dogmatik, IV, 1 (1953), S. b41.

13



194 H. Ott, Anselms Verséhnungslehre

und die in Thm auf den Plan getretene und sichtbar gewordene
Gnade und Gerechtigkeit Gottes. — So miissen wir nun fragen:
Ist das Christusgeheimnis, das Geheimnis des Mensch gewor-
denen und zu unserer Errettung gekreuzigten Gottes, etwa von
solcher Art, daBl es einer rationalen Betrachtung, wie Anselm
sie iiben will, einer Betrachtungsweise, die auf KErkenntnis
einer rationabilis necessitas dringt, schlechterdings unzuling-
lich bleiben muf}?

Wir glauben diese Frage verneinen zu miissen. Das aus
dem Glauben entspringende Denken der Theologie kann sich
des Werkes nicht einfach entschlagen, das hier einmal be-
zeichnet werden mag mit der Liedstrophe: «Herr, stirke mich,
Dein Leiden zu bedenken / mich in das Meer der Liebe zu ver-
senken / die Dich bewog, von aller Schuld des Bdsen / mich zu
erlosens (Chr. F. Gellert). Solches Bedenken des Zentrums
unserer Verkiindigung, des Kreuzes und der Menschwerdung
(daBl beide zusammenzudenken sind, hat uns Anselm deutlich
gelehrt), mul sich aber nicht erschépfen im Anstellen beildu-
figer und mehr oder weniger unverbindlicher «geistiger Be-
trachtungen», in einem biblizistischen Feststellen gewisser
erstaunlicher Entsprechungen und Zusammenhinge im bibli-
schen Zeugnis. Boso diirfte recht haben, wenn er von einer
sachgemiillen Theologie fordert, sie miisse ein solides Funda-
ment finden, worauf das Ganze ihrer Gedanken aufruhe (wir
diirfen wohl paraphrasieren: einen systematischen Zusammen-
hang aller ihrer Sitze), und diirfe nicht blof «Gemélde auf
Wasser oder Lufty malen (C.D.h.? I, c. 4).

Wie soll dann aber das Bedenken zusammenfassend formu-
liert werden, das wir gegen «Cur Deus homo?» hegen?

Wie steht es mit der biblischen Begriindung des Anselm-
schen Theologumens? Mir scheint, dafl diese beispielsweise in
der neutestamentlichen Rezeption der Ebed-JHWH-Theologie
von Jesaja 53, in der christologischen Zuspitzung des alttesta-
mentlichen Opfergedankens im Hebréderbrief oder in manchen
Stellen bei Paulus (z. B. Rom. 3, 23 ff.; 2. Kor. 5, 14—21; Gal.
3, 13) in hinreichendem Male gegeben ist. Aber mit dem Hin-
weis auf solche neutestamentlichen Texte ist ja das Problem
erst aufgeworfen. ..

Emil Brunner hat Anselm vorgeworfen, dafl er — im Gegen-



H. Ott, Anselms Verséhnungslehre 195

satz zum Vorgehen des neutestamentlichen Zeugnisses — die
Notwendigkeit der Menschwerdung und des Kreuzestodes Jesu
Christi apriorisch deduziere, statt sie aposteriorisch zu be-
schreiben. « Wir verzichten darauf, mit Anselm den Kreuzestod
Jesu als eine apriorische Notwendigkeit zu beweisen. Die neu-
testamentliche Verkiindigung vom Kreuz ist ja eben keine
apriori-Deduktion, sondern eine aposteriori-Interpretation.» ®
(Vgl. dazu auch folgende Wiedergabe der Meinung Anselms: ®
«Nicht: das Geschehene koénnen wir so verstehen, sondern:
Gott konnte nicht anders.») Das diirfte den Sachverhalt treffen.
Wenn Brunner indessen noch schreibt: «Im Neuen Testament
ist die Versohnung in Christus ,Wahrheit als Begegnung’ —
so gut wie jeder andere Inhalt des Glaubens, bei Anselm da-
gegen ist er rational einsehbare, objektive Wahrheity 7, so liegt
darin doch wohl ein Millverstindnis Ansehms. Denn Brunner
iibersieht hier, dafl Anselm ja laut seinem Programm der «fides
quaerens intellectum» niemals eine objektive Erkenntnis der
gottlichen Wahrheit aullerhalb des Glaubens, der im Glauben
sich ereignenden Gottesbegegnung, anstreben kann. Was An-
selm eigentlich will, das ist ja doch gerade die «aposteriori-
Interpretationy, das Denken des Glaubensgegenstandes aus
dem vorausgesetzten Glauben heraus. Und dennoch scheint es
uns — mit Brunner —, dafl er in «Cur Deus homo?» weitgehend
deduktiv denkt und damit von seiner theologischen via regia
abgleitet. (Immerhin diirfte Anselm mit seiner «apriori-Deduk-
tiony immer noch viel nither bei der Sache sein als seine theo-
logischen Gegner, welche sich noch ganz anders «iibery das
im Glauben ergriffene Faktum stellen, indem sie behaupten,
«dafl Gott auch auf andere Weise, als er es getan hat, die Men-
schen habe erlésen kénnen>. ®)

Wie hat es zu einem solchen «Abgleiten> bei Anselm kom-
men konnen? — Die Erklarung dafiir liegt wohl in Anselms
Aulerung zur Methode seiner Untersuchung: er gedenke vor-
zugehen «remoto Christo — quasi numquam aliquid fuerit de
illo» (praefatio zu C. D. h.?). Karl Barth sieht zwar in dieser

5 E. Brunner, Dogmatik, 2 (1950), S. 350.
8 Tbd., S. 341.

7 Ebd., S. 342.

8 Loofs (Anm. 3), S.513.



196 H. Oit, Anselms Verséhnungslehre

Auberung nichts weiter als eine besondere Manifestation des
unbiblizistischen Charakters der ganzen Anselm’schen Theo-
logie, welcher sich wiederum aus dem Programm der «fides
quaerens intellectum» ergibt und sich dahin auswirkt, dafl —
ganz mit Recht! — einem Sich-Zuriickziehen der Theologie auf
das «Es steht geschrieben...» nicht stattgegeben wird.® Im
Blick auf die bisherigen Analysen will es uns aber scheinen,
daB jene Auberung doch noch mehr besagt als nur dies. In
Jesus Christus und nur in Ihm begegnet uns doch der Gott,
dessen Handeln das Aquivalenz-Schema und jeden einsehbaren
ordo sprengt. Eis macht somit den Anschein, dafl Anselm, im
Bestreben, die Christus-Tatsache theologisch zu «konstruie-
reny, einiges voraussetzt, was er gerade nicht, wie er héitte tun
sollen, an Christus gelernt hat. ..

— So werden z. B, die géttliche Gerechtigkeit und die gott-
liche Barmherzigkeit, die einander scheinbar widersprechen,
durch die Anselm’sche Konzeption miteinander ausgesohnt
(vgl. II, c.20). Wenn eine Anekdote uns erzéhlt von einem
Stammesh#uptling, der auf Diebstahl eine harte Priigelstrafe
festsetzt und, nachdem seine alte Mutter sich einen Diebstahl
zuschulden kommen 14f6t, im Dilemma zwischen H&uptlings-
pilicht und Sohnesliebe, die Exekution an sich selber vollstrek-
ken 140t, so liegt darin eine simple, aber im wesentlichen zu-
treffende Veranschaulichung des Anselm’schen Theologumens.
Auch hier findet eine Aussohnung zwischen Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit statt. Als menschliche Tat hat die Losung eine
gewisse moralische Genialitit. Aber Gottes Tun kann nicht an
solchen Malistiben gemessen werden! Jener Hauptling wullte
im voraus, was die Gerechtigkeit und was die Barmherzigkeit
von ihm forderten. Konnen wir aber im voraus, ohne dafl wir
auf Jesus Christus geblickt haben, wissen, was Gottes Gerech-
tigkeit und was Seine Barmherzigkeit bedeuten? Konnte sich
nicht vielleicht im Blick auf Jesus Christus erweisen, dall Got-
tes Gerechtigkeit gerade in Seiner Barmherzigkeit und Seine
Barmherzigkeit gerade in Seiner Gerechtigkeit besteht, daf
also beide Begriffe bei Gott einen neuen und unerhérten Sinn
bekommen? Ohne ein menschliches Vorverstindnis von beiden
werden wir das Werk Christi allerdings schwerlich verstehen
" Barth (Anm.2), S.40.



H. Ott, Anselms Versohnungslehre 197

konnen. Es ereignet sich dann aber im Vollzug des Verstehens
eine Korrektur unseres Vorverstindnisses und eine Neufiil-
lung der Begriffe. Bei Anselm dagegen bleibt es dabei, daB
zwei vorgegebene und sich gleich bleibende, ihre urspriing-
liche Bedeutung bewahrende Gréflen miteinander harmonisiert
werden.

Karl Barth schreibt in seinem Buch iiber Anselm: dessen
rationale Theologie bewege sich «innerhalb des Credo selbst,
in welchem jetzt dieser, jetzt dieser Artikel als das unbekannte
x figuriert, das in der Untersuchung mittels der als bekannt
vorausgesetzten Glaubensartikel a, b, ¢, d... (ohne Voraus-
setzung der Bekanntschaft mit x und insofern: sola ratione)
aufgelost wirdy. 1 Dergestalt wird durch glaubens-immanentes
Denken der innere Sinn-Zusammenhang des Glaubensgegen-
standes aufgezeigt. Aber nun meine ich, daBl gerade Christus
dieses x nicht sein darf, weil damit der noetische, der methodi-
sche Vorrang der Christus-Tatsache aufgegeben wiirde. Es
diirfte dies hochstens in der Weise geschehen, dafl das x im a
und b und ¢ als nun doch Bekanntes irgendwie schon mitge-
setzt wird. (Eben dies ist aber bei Anselm offenbar nicht ge-
schehen!)

Unser im Glauben sich vollziehendes Wissen um Gott ist ge-
nuin das Wissen um den Deus homo — oder es ist nicht Wissen
um Gott. Remoto Christo kann man nicht Theologie treiben.
Indem Anselm, in scheinbarer Treue zu seinem Programm,
versucht, was er doch im Grunde gerade gemill seinem Pro-
gramm nicht versuchen diirfte, gerét er auf den Abweg apriori-
scher Deduktion. Um seinem Programm treu zu bleiben, hiitte
er in «Cur Deus homo?» einen Zirkelschlufl fithren, hitte er
Christus voraussetzen miissen, um Christus zu beweisen. Das
Programm fordert ja ein Denken des Glaubens aus dem Glau-
ben. Und somit verlangt die methodische Sauberkeit hier einen
Zirkelschluf}! So ist es denn auch geschehen im Proslogion, wo
der von Anselm als Priamisse gewihlte Gottesname: «id quo
maius cogitari nequity im Grunde das probandum, die Exi-
stenz Gottes, schon in sich enthélt (ich verweise hier wieder-
um auf das Buch von Karl Barth). Aber «Cur Deus homo?»
ist kein Zirkelschlul ...
~ 10 Barth (Anm. 2), S. 54 f.



198 H. Ott, Anselms Verséhnungslehre

Die Frage «Cur Deus homo?» darf und mul gestellt wer-
den. Aber sie mul} gestellt werden unter dem iiberwéltigenden
Eindruck der Tatsache: dafi Gott Mensch geworden ist. Dies
diirfte der Anfang des Weges sein, auf welchem die Theologie
vielleicht einmal dazu gelangen wird, die Sache besser zu
machen, als Anselm sie gemacht hat. Er selber rechnet iibri-
gens immer wieder mit der Moglichkeit einer kiinftigen bes-
seren Liosung seines Problems, als er sie mit seiner sonst be-
wundernswert strengen Arbeit zu bieten vermochte. So fest-
geliigt seine Lehre von der Versohnung ist, ist Anselm doch
weit entfernt davon, ein Doktrindr zu sein.

Wir realisieren bei alledem sehr wohl, dafl Anselm uns
weit voraus ist. Wohl haben wir, in einer Zeit, da die For-
derung der existentialen Interpretation des Glaubens in der
Theologie erhoben wurde, ein neues Verstindnis gewonnen fiir
den Anselm’schen «intellectus fidei» als ein Rechenschaft-Ab-
legen iiber den Glauben. Wer aber kennt und sucht heute in
der Theologie die delectatio in der Betrachtung der gottlichen
Wahrheit? Fiihrt denn kein Weg zuriick zu jener bewegten
Ruhe mittelalterlichen Denkens, wie wir es bei Anselm ex-
emplarisch finden, zu jenem seligen denkend-anbetenden An-
schauen der Geheimnisse Gottes...?

Wir kénnen, was inzwischen geschehen ist, nicht riickgéin-
gig machen und konnen das Denken in geschichtlichen Katego-
rien, das wir gelernt haben, nicht verleugnen. Vielleicht dal}
wir aber gerade dadurch geriistet sind zur «Riickkehry und
dazu, das Problem Anselms mit etwas veridnderter Methode
aufs neue in Angriff zu nehmen. Denn die Frage «Cur Deus
homo?» ist heute so akut wie damals, nachdem uns durch
Historie und Psychologie der Mythos zum Problem geworden
und der Gedanke des «Deus homo» als Mythologumenon ange-
fochten ist. — Und welches wiirde wohl der Weg sein? Seinen
Ausgangspunkt glauben wir erkannt und genannt zu haben:
die Tatsache des «Deus homoy selber. Sein Ziel ist dieselbe ratio-
nabilis necessitas, die Anselm erstrebt und in seiner Weise auch
erreicht hat. Und der Weg, der Beweis als solcher? Er konnte
vielleicht — gerade umgekehrt als in «Cur Deus homo?y —
parallel zum Beweis des Proslogion verlaufen: Der «Deus homo»
wird vorausgesetzt. Er ist das «id, quo maius cogitari nequit»,



H. Ott, Anselms Verséhnungslehre 199

dem sich keiner, der es in Wirklichkeit — und nicht bloff den
Worten nach — eingesehen hat, entziehen kann, die alles iiber-
bietende Moglichkeit, die als solche zugleich Wirklichkeit sein
mufl, wie denn Boso, nachdem er Anselms Beweis und das Ende
des Beweises, Christus, vernommen, entziickt ausruft: «Nihil
rationabilius, nihil ducius, nihil desiderabilius mundus audire

potest!> (II, c. 19).
Arisdorf, Kt. Baselland. Heinrich Oti.



	Anselms Versöhnungslehre

