
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 3

Artikel: Die Sünde wider den Heiligen Geist

Autor: Fitzer, Gottfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 13 Heft 3 Mai-Juni 1957

Die Sünde wider den Heiligen Geist.

Das bedrohliche und dunkle Wort von der «Sünde wider
den Heiligen Geist» wird als ein Wort Jesu bei Markus, bzw.
in der Redenquelle überliefert, Mark. 8, 28 f.; Matth. 12, 81 f.;
Luk. 12, 10.1

Es gilt in der Geschichte der Auslegung als eines der
schwierigsten Worte. Augustin nennt es ein grande secretum
und sagt von ihm «forte in omnibus scripturis nulla maior
quaestio, nulla difficilior invenitur».2

I. Aus der Geschichte der Auslegung.

Luther hat sich in einer der Wochenpredigten des Sommers
1528 ausführlich mit dem Problem dieser Stelle beschäftigt.
«Von diesen Worten ist nu eine große Frage, was doch die
Sünde wider den Heiligen Geist sei, weil Christus unterschiedlich

zweierlei Sünde meldet: eine, die da vergeblich (d. h.
vergebbar) ist, die andere unvergeblich, und also diese Sünde von
allen anderen scheidet. Es haben sich auch viel Lehrer damit
bekümmert, was solche Lästerung wider den Heiligen Geist
sein möge, weil doch viele Leute gewesen sind, die wider das

Evangelium gestrebt und gelästert haben und dennoch bekehrt
sind.» 3 «... man hat mancherlei und weitläufig davon gepredigt;

denn jedermann hat sich gescheut zu sagen, daß ein
Mensch so sündigen könnte, daß ihm nicht könnte vergeben
werden. Darum hat man solche Sünde gespart aufs Totenbette
und denn eine Sünde in den Heiligen Geist geheißen, wenn sich
der Mensch an seinem Letzten nicht hat erkennen noch reuen
wollen.» 4 Das ist Augustins Meinung. Es geht bei dieser Sünde

1 Anspielungen auf dieses Wort werden vermutet in Joh. 7, 20; 8, 48;
10, 20. L. Lemme, Die Sünde wider den hl. Geist (1883), S. 69.

2 August. Sermo 71 de verb. ev. Mt e. 4, zitiert bei Ph. Schaf, Die Sünde
wider den hl. Geist, Halle (1841); s. H. Leisegang, Pneuma hagion (1922),
S. 96.

2 W.A. 28, S. 11. 4 Ibid., S. 16, Z. 33 ff.

Ii



162 G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist

um die Verstoekung des Herzens (duritia cordis) usque ad
finem huius vitae gegenüber der remissio peccatorum. «Wer
sich diesem Gnadengeschenk Gottes» verschließt «usque in
finem huius temporalis vitae empfängt keine Vergebung, weder
in dieser noch in der künftigen Welt.»5

Luther versucht sich den Weg zum Verständnis zu bahnen
durch ein genial herausgegriffenes Moment im Begriff der
Sünde. Vergebbar seien offensichtlich die «moralischen» Sünden,

man kann sie erkennen und bereuen. Also ist es ein
Charakteristikum der Unvergebbarkeit, daß man die Sünde nicht
erkennt. «Die Sünde wider den Heiligen Geist muß eine solche
Sünde sein, die sich nicht will kennen lassen, auch nicht
erkannt werden kann.» 6 Aber daß man sie nicht als Sünde
erkennt — nämlich «was in mir und allen meinen Kräften ist,
außer der Gnade ist alles Sünde und verdammt» —, sondern
daß man auf seine guten Werke pocht, bedeutet eine Leugnung
des eigentlichen «Amtes Christi», die Vergebung der Sünden
zu bringen.

Darum ist die Sünde wider den Heiligen Geist dreierlei:
«Einmal unwissend wider die Wahrheit geredet und getan ;

die andere aber ist die, so nu offenbaret wird, daß jedermann
die Gnade und angebotene Vergebung siehet, aber dennoch auf
den Platz tritt, wider den Heiligen Geist trotzet und die Wahrheit,

so niemand tadeln kann, schändet.» Sehr klar ist dann der
Schluß: «Wider den Heiligen Geist sündigen, heißt nichts
anderes, denn sein Werk und Amt lästern, welches nicht Gottes
Gebot und Zorn bringet, sondern eitel Gnade und Vergebung
aller Sünde. Wer solches nicht leiden will, der hat billig keine
Vergebung.» 7

Aber Luther spürt selbst, daß er mit seiner konkreten und
farbigen Auslegung das Wort in einer ganz bestimmten Richtung

versteht, nämlich in dem A und 0 seiner theologischen
Lebenserkenntnis, im paulinischen Sinne. «Also verstehe ich
nu diesen Spruch des Evangelii und meine auch, daß es der
rechte Verstand sei, und ob es nicht gerade auf diesen Ort
zutröffe, so ist es doch die Meinung S. Pauls, welcher mit diesem

5 Zitiert von H. W. Beyer in T.heol. Wörterb. 1, S. 624 s. v.
» W.A. 28, S, 12.

Ibid., S. 19.



G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist 163

Text stimmt, also daß solche Sünde derart ist, daß sie der hellen
Wahrheit wissentlich widerstrebt.» 8

Der moderne Dogmatiker folgt im Grunde dieser
Auslegung, nur daß alles blasser wirkt. An die Stelle des «Amtes
und Werkes des Geistes», das in «eitel Gnade und Vergebung»
besteht, tritt z. B. bei Werner Eiert die Paraklese des Geistes,
vermöge der das in Christo an den Hörer ergehende Wort als
Wort Gottes vernommen wird. Die Sünde wider den Heiligen
Geist besteht dann darin 9, «daß sie der Paraklese des Geistes
das Gehör verweigern. Es ist in der Sache selbst begründet,
daß diese Sünde wider den Heiligen Geist keine Vergebung
finden kann. Denn Vergebung gibt es nur im Vernehmen der
Paraklese. Wer sich ihr verschließt, verweigert eben damit
auch die Annahme der Vergebung». Die Sünde besteht also
darin, daß man die Vergehung nicht annimmt. Die Folge dieser
Sünde ist, daß man keine Vergebung empfängt. Die Argumentation

dreht sich im Kreise. Hier wird deutlich, daß die
dogmatisch dargebotene Auslegung der Stelle in Wirklichkeit
keine Erklärung ist.

Noch leichter macht es sich Ludwig Lemme, der seine
Monographie über «die Sünde wider den Heiligen Geist» vom
Jahre 1883 dem evangelisch gewordenen Fürstbischof von
Breslau, dem Grafen Leopold Sedlnitzky, widmet. Er stellt fest,
daß die Heilige Schrift den Ausdruck «Sünde wider den
Heiligen Geist» nicht kenne.10 Mit beachtlichem dogmatischem
Scharfsinn weist er nach, daß es sie trotzdem gibt. Ja er kann
sogar drei Stufen unterscheiden — und sie ist in allen Stufen
vergebhar.11 Hingegen ist die Lästerung des Heiligen Geistes
unvergebbar. Sie fällt im wesentlichen den Pharisäern aller
Zeiten zur Last, denen die Wahrheit angeboten wird; aber sie
erkennen sie nicht als Wahrheit, sondern deklarieren die Wahrheit

als Lüge, sie erklären das Heilige für profan. «So ist die
Geisteslästerung also überhaupt ein abschätziges wegwerfendes

Urteil über die göttliche Geisteskraft und Geistesmacht

» Ibid., S. 16, Z. 29 ff.
9 W. Eiert, Der christliche Glaube (1940), S. 601 f.
10 Lemme (Anm. 1), S. 2. Dies hätten schon Bengel im Gnomon zu

Matth. 12, 31 und Knapp in seiner Glaubenslehre (2. Aufl. 1836) festgestellt.
11 Lemme (Anm. 1), 102 f.



164 G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist

Jesu Christi oder des Christentums, welches den in ihm
wirkenden Geist für den Geist der Welt ausgibt, also in das Gebiet
des Profanen und Gemeinen, Ungöttlichen und Widergöttlichen
herunterzieht.» 12 «Es ist keine Rede davon, daß sie (sc. die
Pharisäer) mit deutlicher Erkenntnis des Guten und Bösen mit
klarem Bewußtsein gegen Gott angekämpft hätten... Im
Gegenteil ist für den Zustand dieser Geisteslästerer gerade
charakteristisch, nicht bloß daß sie sich selbst belügen, sondern
auch ihre eigene Lüge glauben.» Es gehört dazu die «endgültige

Verblendung religiösen Dünkels».13 Aber ist diese
Unterscheidung von vergebbarer Sünde wider den Heiligen Geist
und unvergebbarer Lästerung des Heiligen Geistes haltbar?
Am Ende kommt es bei Lemme trotz aller langen Unterscheidungen

auf die Verblendung, die Augustinische und Lutherische

Verstockung hinaus.
Die Dogmatiker haben nicht nur versucht, sich mit einem

verzwickten Problem abzufinden, sondern noch so viel wie
möglich daraus zu machen. Jede Lösung aber endet im Grunde
mit Fragen: Kann es einen Unterschied zwischen vergebbaren
und unvergebbaren Sünden geben? Macht es wirklich so viel
aus, ob man «den Menschensohn lästert» oder den Heiligen
Geist? Ist letztlich ein Unterschied zwischen der Sünde wider
den Heiligen Geist und der Lästerung des Heiligen Geistes?
Geht es um die offenbare Wahrheit oder ist sie nicht gerade den
Pharisäern und anderen Lästerern verborgen?

Das TtpdjTov ipeû&oç der dogmatischen Fragestellung ist die
Frage nach der Vergebbarkeit der Sünden. Es geht nicht um
eine Möglichkeit, sondern um die Wirklichkeit. Es gibt keine
Sünde, die nicht vergeben werden könnte, es gibt aber viele
Sünden, die tatsächlich nicht vergeben werden.

Fragt man den Fachmann der neutestamentlichen Exegese
theologischer, historischer oder religionsgeschichtlicher
Provenienz, so werden die Linien des Problems deutlicher, die
Logik wird schärfer und das Rätsel größer. Das Bild bleibt
bunt.

Auch hier bestimmen zwei sachliche Fragen das Feld: die

is Ibid., S. 56.

is Ibid., S, 73.



G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist 165

Frage der Unvergebbarkeit, und die andere: was ist «Lästerung

des Heiligen Geistes»?
«Alle Lästerungen» — sagt Ernst Lohmeyer — «sind nicht

nur vergebbar, sondern werden auch vergeben werden — ein
ungeheures Wort, das in seiner Konsequenz jede Unterscheidung

der Sünde und jedes Endgericht aufhebt. Die einzige
Ausnahme ist wie in der Sprache eines Rechtsparagraphen
formuliert, aber sie bleibt trotzdem ungenau.» 14

Wäre diese Sicht Lohmeyers in ihrer Vertiefung ins
Grundsätzliche richtig, dann ist in der Tat die Anschauung vom
Endgericht Mark. 13 und Matth. 24 und 25 übrig. Beide
Vorstellungen stehen in dieser Form in einem sich ausschließenden
Gegensatz. Was aber «die einzige Ausnahme» eigentlich ist,
sagt Lohmeyer nicht.

Darauf geben andere Auskunft: Lästerung des Heiligen
Geistes ist «allein die bewußte frevelhafte Zurückstoßung der
auf den Menschen zukommenden heilenden und rettenden Kraft
und Gnade Gottes».15 Es ist «die absichtliche Verhärtung
gegen die offenkundige Wirksamkeit des Gottesgeistes» 10, «die
Grundsünde gegen Gottes Heilsoffenbarung».17

Aber wird nicht damit diese spezielle und gewichtige Äußerung

zu etwas sehr Allgemeinem; denn das ist ja gerade der
Fehler seiner Hörer überhaupt gewesen, daß sie die
Offenbarung Gottes in Ihm, die Gegenwart des Heils in Seiner Person

nicht wahr-nahmen, daß sie Ohren hatten zu hören und
nicht hörten.

Legt man aber auf das Absichtliche und das Bewußte bei
dieser Zurückstoßung Wert, dann gerät man in eine neue und
erst recht unlösbare Schwierigkeit. Was ist denn dies «absichtliche

Zurückstoßen» der «Heilsoffenbarung» anders als das
Beschäftigtsein mit der Welt, einer Heirat, einem Geschäft,
dem Beruf, kurz dem Unglauben; es ist andererseits dasselbe

14 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (1937), S. 80. Die
Hoffnung, daß im Matth.-Kommentar Lohmeyer nähere Überlegungen geben
würde, hat sich nicht erfüllt: Das Evangelium des Matthäus, hrsg. von
W. Schmauch (1956), S. 187 ff.

15 Beyer (Anm. 5), S. 628.
16 A. Titius, Die neutestamentliche Lehre von der Seligkeit, 1 (1895),

S. 125.
17 F. Hauck, Das Evangelium des Markus (1931), S. 49.



166 G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist

wie das Gehaltensein von einem anderen Glauben, etwa dem,
daß Gott sich in der Geschichte des Volkes offenhart hat und
sein Gesetz Inbegriff und Gestalt aller Erkenntnis und Wahrheit

ist.
Glaube steht hier gegen Glauben, Offenbarung gegen

Offenbarung, Haltung gegen Haltung, heilige Überzeugung gegen
Glaubensgewißheit und die, die mit heißem Herzen Gottes
Befehlen gehorsam sein wollen, gegen den Gottgesandten. Wo
kann man in diesem furchtbaren Konflikt noch von Absicht
sprechen, oder was wäre hier ohne Absicht?

So führen auch diese Erklärungen nicht im mindesten
weiter. Eine Frage bleibt übrig, auf die wenige eingehen: was
bedeutet der Unterschied zwischen dem Menschensohn und
dem Heiligen Geist?

Der klug beobachtende H. J. Holtzmann bemerkt, daß bei
Mark, die unvergebbare Sünde im Gegensatz zu Matth, und
Luk. gerade in der Lästerung Jesu bestehe. Dann wären Jesus
und der Heilige Geist in einer solchen Verbindung vorgestellt,
daß die Lästerung des einen zugleich die des anderen ist. Es
bleibt die Frage: haben Matth, und Luk. dann einen Unterschied

zwischen «Jesus» und dem «Menschensohne» gemacht,
oder haben sie das, was bei Mark, vorlag, umgebildet? 18

Hans Leisegang hat in einer interessanten und eindringenden

Untersuchung sich ausführlich mit der Frage beschäftigt.
Er will die uveOpa-Lehre auf eine Namenslehre zurückführen.
Bei Mark., der die älteste Form des Wortes überliefere, habe
ursprünglich gestanden «wer den Namen Gottes lästert» —
eine nach alttestamentlicher und jüdischer Auffassung
unvergebbare Sünde, da in Lev. 24 die Todesstrafe auf dieses
Vergehen stehe. Das Wort von der Lästerung des apiov ôvopa sei
im Räume der hellenistischen Gemeinden umkorrigiert worden
in die Lästerung des crpov irveOpa.19

Dieser reizvolle Versuch einer Erklärung ist jedoch letztlich

auch unbefriedigend. Er beachtet nicht, daß der
Zusammenhang der Stelle die Frage nach dem Geist stellt. Auf die
«Voreingenommenheit» Leisegangs, die Geistvorstellung der

18 H. J. Holtzmann, Handcommentar zum N.T. Die Synoptiker, 3. Aufl.
(1901), S, 128.

19 Leisegang (Anm. 2), S. 107 ff.



G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist 167

Evangelien aus dem Hellenismus abzuleiten, hat Friedrich
Büchsei nachdrücklich hingewiesen, der im übrigen in seinem
516 Seiten umfassenden Buche «Der Geist Gottes im Neuen
Testament» der Exegese von Mark. 3, 31 nur ein paar Sätze in
einer polemischen Fußnote zu Leisegangs Auslegung widmet.

20

Ausführlich beschäftigt sich Heinrich von Baer mit dem

Logion von der Sünde wider den Heiligen Geist. Aus der
Verknüpfung, in der dieses Wort bei Mark, vorliege, ergebe sich
«ein unzweideutiger Sinn». Die Schriftgelehrten hätten die
wissentlich falsche Aussage verbreitet, Jesus bediene sich satanischer

Mächte, Jesus hingegen zeige dem Volke die Sinnlosigkeit

dieser Behauptung und begegne seinen Angreifern mit dem
harten "Wort von der Unvergebbarkeit der Lästerung des Heiligen

Geistes.21
Aber von Baer gewinnt nur deshalb einen «unzweideutigen

Sinn», weil er unversehens ein Motiv in seine Argumentation
einschmuggelt, das sich nicht halten läßt, von dem im Text
gar keine Rede ist. Wer sagt denn, daß die Schriftgelehrten oder
— mit Matth. — die Pharisäer eine wissentlich falsche Behauptung

aufstellen? Es ist schon richtig, in diesem Falle würde das
harte Wort von der unvergebbaren Sünde wider den Heiligen
Geist sie treffen, nämlich wenn sie im tiefsten Grund davon
überzeugt waren, daß Jesus den Heiligen Geist habe. Aber die
Pharisäer waren allen Ernstes vom Gegenteil überzeugt. Die
Volksmeinung, daß Heilkräfte und Heiltaten auf Gott zurückweisen

(Joh. 9, 30 ff.), teilen sie nicht. Es gibt ja auch im
Munde Jesu und der Apostel die gegenteilige Anschauung,
nämlich daß die falschen Christi große Zeichen und Wunder
tun werden (Mark. 13, 22; 2. Thess. 2, 9; Apk. 13, 13 f.). Von
ihrem Standpunkt aus begehen sie gar keine Sünde wider den
Heiligen Geist, sondern eher — wenn sie schon davon reden
wollten — Jesus selbst; darum ist es sinnlos, ihnen die
Unvergebbarkeit der Sünde wider den Heiligen Geist vorzuhalten.

Also auch diese scheinbar so einfache Erklärung löst im
Grunde nicht das Problem der Stelle.

20 F. Büchsei, Der Geist Gottes im N.T. (1926), S. 179 f., A. 6.

21 H. von Baer, Der Heilige Geist in den Lukasschriften (1926), S. 136

bis 146.



168 G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist

Nach kurzer Erörterung der Bedenken und Lösungsversuche

von Schleiermacher bis Wellhausen und von Zahn bis
Bultmann gibt auch von Baer angesichts des Schwankens der
Tradition dieses Logions zu: «Es ist natürlich möglich, daß
letzten Endes beide Herrenworte doch auf einen Ausspruch
Jesu zurückgehen, dann muß aber die eine Textgestalt eine so
erhebliche Veränderung durchgemacht haben, daß eine Zurück-
führung auf ihre ursprüngliche Form nicht mehr möglich ist.
Sollte das der Fall sein, so hätten wir uns freilich in dem Sinne
von Wellhausen zu entscheiden, der sich ebenso wie Bultmann
für die Priorität der Markustradition ausspricht.» 22

Im folgenden soll doch der Versuch gemacht werden, den

Ausspruch Jesu in der ursprünglichen Textgestalt zu erarbeiten

und die Motive der Veränderung aufzuzeigen.

II. Literarische Analyse.

Die Übersicht über den Stand der Exegese zu dem
Problem der «Sünde wider den Hl. Geist» zeigt eine gewisse
Ratlosigkeit. In der Tat, der Text ist so, wie wir ihn jetzt haben,
nicht erklärbar. Alle Versuche, ihn aus dogmatischen Gründen
zu retten oder durch religionsgeschichtliche Hinweise verständlich

zu machen, sind zum Scheitern verurteilt. Es hat unter den
jetzigen Umständen keinen Sinn, sich exegetisch weiter zu
bemühen.

Bei solcher Situation darf wohl als ultima ratio eine
Textkonjektur versucht werden, die gerechtfertigt wäre, wenn sie
bei geringer Textänderung der Stelle einen präzisen Sinn gibt.

Um einen sinnvollen Text zu gewinnen, muß erst eine
literarkritische Überlegung angestellt werden.

Die Entscheidimg Bultmanns zu Mark. 3, 28 f. bzw. Matth.
12, 31 f. ; Luk. 12, 10 dürfen wir als Ausgangspunkt nehmen.
«Mk hat die relativ ursprünglichste Form.» Über die Q-Form,
die Matth, mit Mark, verbunden habe, urteilt er wie Wellhausen,
sie sei aus einem Mißverständnis entstanden: alles gegen den
Menschensohn (d. h. gegen Jesus) Gesagte kann vergehen werden,

aber nicht die Lästerung des Geistes. Die Meinung A.

» Ibid., S. 140.



G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist 169

Fridrichsens, der die Q-Form für ursprünglich halte und aus
der Judenmission der ältesten Gemeinde erkläre, wird
referiert und zurückgewiesen.23

Offenbar hat Mark, in 3, 25—35 drei Stücke ähnlichen
Inhalts miteinander verbunden. Denn 3, 20 beginnt mit der für
ihn üblichen lokalen Bestimmung «er kommt in ein Haus».
In 4, 1 ist die nächste weiterführende Ortsangahe «er begann
zu lehren am Meer».

Die Bemerkung von 3, 20 f., daß soviel Volk da war, daß
sie nicht die Mahlzeit halten konnten, wird nicht fortgeführt.
Sehr unvermittelt wird berichtet, daß seine Angehörigen sich
seiner bemächtigen wollten, weil sie meinen, er sei von Sinnen,
er sei besessen. Diese Notiz haben Matth, und Luk. nicht
aufgenommen. Anschließend an 3, 30 tauchen wieder seine
Angehörigen auf, jetzt genauer genannt: seine Mutter und seine Brüder.

Es ist noch die gleiche Ortsvorstellung wie in 3, 20, er ist
im Haus, viel Volk um ihn, die Verwandten stehen draußen.
In diesen Zusammenhang sind der Angriff der «Schriftgelehrten,

die von Jerusalem herabgekommen waren», er habe den
Teufel, und seine Verteidigungsrede hineingestellt. Durch das
abschließende Wort in v. 30: «weil sie sagten, er habe ,unreinen
Geist'», ist deutlich ein geschlossener Zusammenhang hergestellt.

Der Berichterstatter verklammert damit die Worte Jesu
von der «Sünde wider den Hl. Geist» mit der Polemik Jesu

gegen den Angriff. Wir haben also im Markustext als kleinste
Einheit den Abschnitt 3, 22—30, der sich stichwortartig an die
«Besessenheit» von v. 21 anschließt und der dann in einer Art
sachlicher Verknüpfung fortgeführt wird.

Die Verse 22—30 bieten einen geschlossenen Zusammenhang.

Auf den Angriff der Gegner antwortet Jesus in drei
Gleichnissen in direkter Rede.

In der Komposition des Mark, gibt es für den ganzen
Abschnitt 3, 20—35 keine Verklammerung, keinen «Anschluß»
nach vorwärts oder rückwärts. Denn die Abschnitte in Kap. 3,
die vorausgehen — die Heilung am Sabbat v. 1—6, das Hei-
lungssummarion v. 7—12 und die Berufung der Zwölf v. 13 bis

23 R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition, 2. Autl. (1931),
S. 138.



170 G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist

19 — haben keine unmittelbare Beziehung zu den letzten drei
Abschnitten. Stichwortartige bzw. sachliche Anknüpfungspunkte

mögen für den Evangelisten das Austreiben der
unreinen Geister und Dämonen (3, 11 und 15) und die
Akkumulierung der Feindschaft (3, 6 und 22), vielleicht auch die
Gegenüberstellung von Jüngern und Verwandten (3, 13—19
und 21 bzw. 32 ff.) gewesen sein. Mit Kap. 4 beginnt ein neuer
Abschnitt, eine der wenigen Redenkompositionen des Mark.,
das Gleichniskapitel.

Matth, folgt in der Hauptsache der Komposition des Mark.
Auch hier geht unserer Perikope die Heilung «der verdorrten
Hand» voraus. Statt des Summarions, in dem bei Mark, das
Wort von der Davidsohnschaft im Munde der Dämonen
erscheint, berichtet Matth, eine konkrete Heilung und legt das
Wort von der Davidsohnschaft dem Volk in den Mund. Den
Schluß des Kap. bildet die Perikope von «den wahren
Verwandten»; dann folgt das Gleichniskapitel.

In den Markustext (3, 22—30) fügt nun aber Matth, einiges
ein. Zunächst den Hinweis auf andere Gründe des Wirkens
gegen Dämonen in der indirekten Form der Frage nach «ihren
Söhnen», die auch Dämonen austreiben, und dann direkt: er
treibe mit dem Geist Gottes die Dämonen aus und statuiere
dadurch das Reich Gottes. Das Wort gehört zur Logienquelle,
wie Luk. 11,20 und die Wendung ßamXeia toö heoO zeigen. Matth,
fügt weiter mit 12, 30 den «Mit mir—wider mich»-Spruch ein —
Mark, hat ihn an anderer Stelle (9, 40), aber in ähnlichem
Zusammenhang in der Umkehrung. Diese Einfügung bei Matth,
gibt aber dem folgenden Wort von der «Sünde wider den
Hl. Geist» einen ganz anderen Sinn. Denn es richtet die Spitze
des Wortes mit dem «Deshalb» auf den Menschen, oh er
Freund oder Feind, Gegner oder Mitwirkender sei. Eine
wichtige und folgenschwere Einfügung bringt Matth, mit dem
Wort «Wer ein Wort sagt wider den Menschensohn». Darauf
folgen, unsere Perikope abschließend, verschiedentlich
aufgefüllte Sprüche aus der Logienquelle über das Gutes-Tun
und das Böses-Tun und die Erörterung der Wunderfrage, die
Mark, an das zweite Speisungswunder anschließt (8,11).

Im Markustext geht alles um ein einziges Motiv: Jesus und
Beelzebub oder Satan. Matth, kompliziert den Sachverhalt,



G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist 171

indem er von Jesus und seinen Anhängern oder Gegnern
spricht. Dabei rückt das Verhältnis von Mensch und Menschensohn

ins Blickfeld, und zwar so, daß die Menschensohnfrage
verhältnismäßig belanglos wird.

Luk. vollends stellt das Wort von der Unvergebharkeit der
Lästerung des Hl. Geistes in einen ganz anderen Zusammenhang.

In Verbindung mit Sprüchen über Verkündigung und
Bekenntnis zu Ihm erscheint es plötzlich im Anschluß an das
Wort aus Q: «Wer mich bekennt vor den Menschen, den wird
auch der Menschensohn bekennen vor den Engeln Gottes; wer
mich verleugnet vor den Menschen, der wird auch verleugnet
werden vor den Engeln Gottes» (12, 9). Luk. fährt fort: «Jeder,
der ein Wort sagen wird wider den Menschensohn, dem wird
vergeben werden ...» Das klingt wie ein Widerspruch. Sicher
hat es Luk. nicht so empfunden. Die Gründe, die Luk. zu
seiner Zusammenstellung bewegten, kann man nur noch
vermuten. Es könnte sein, daß mit ôàpvncrctpevôçiLie Christen gemeint
sind und mit itâç ôç èpeî Xôjov eîç tôv inöv too àvbpdmou Heiden oder
Juden. Vielleicht erscheint ihm auch das «Reden wider ...»
nicht so gewichtig wie das «Verleugnen», oder die Entschuldbarkeit

liegt in der Unverständlichkeit des Titels uiôç xoû dv-
hpiÜTTOU.

Luk. hat aber unser Wort ganz aus dem Zusammenhang,
in dem es ursprünglich stand, gelöst. In 11,14 beginnt er —
ziemlich unvermittelt nach Worten über das Gehet und das
Bitten — mit der Heilung des Stummen und bringt dann die
Beelzebub-Kontroverse wie Matth.; er folgt hier der Logien-
quelle. In ihrem Fortgang bringen beide das «Wort vom Rückfall».

Während dann Matth., wieder der Geschichtsquelle
folgend, die Perikope von den «wahren Verwandten» Jesu bringt,
hat Luk. jene eigentümliche Seligpreisung der Mutter Jesu,
die aber im Effekt in den gleichen Gedanken ausmündet wie
die Perikope der Geschichtsquelle: «Selig, die das Wort Gottes
hören und bewahren.» Indes fügt Luk. diese seihst merkwürdigerweise

zwischen Parabelrede und Seesturm ein (8,19—21).
Der literarische Prozeß dürfte also in folgender Weise

vorzustellen sein: Die Geschichtsquelle und die Logienquelle
berichten über das gleiche Thema, den Angriff der
Schriftgelehrten (Matth, sagt: Pharisäer, Luk.: einige aus dem Volk).



172 G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist

Q fügt bereits einiges «Erklärende» hinzu (den Hinweis auf
das Wundertun der Pharisäerschüler, die Verbindung Jesu
mit dem Geist Gottes und die Beziehung zur ßacnXeia toö deoO, und
schließlich den Für mich—wider mich-Spruch). So wenig
eindeutig das Verhältnis von Redenquelle und Geschichtsquelle
ist, an dieser Stelle scheint doch Q später zu liegen wegen der
Weiterbildungen, die «erklärend» in den Text der Geschichtsquelle

eingefügt sind, auch das Wort 12, 30; 11, 23 weist mit
seinen Variationen (Mark. 9, 40; Luk. 9, 50) darauf hin.

Matth, folgt dann weiter der Geschichtsquelle, sie wieder
erklärend. Diese «Erklärung» Matth. 12, 32 bringt Luk. an anderer
Stelle. Wahrscheinlich hat Luk. damit den Text direkt benutzt,
den uns heute Matth. 12, 32 bietet. Solche Vermutungen sind ja
allgemein durch den Prolog (Luk. 1,1—4) begründet.

Als Motiv der Ergänzungen seitens der Redenquelle und
vor allem des Matth, kann man unschwer die Absicht, zu
erklären, verständlich zu machen, vermuten. Dabei ergäbe sich
also, daß schon die Logienquelle einen unverständlichen
Zusammenhang vor sich hatte, und erst recht Matth, und Luk.

Es liegt nahe anzunehmen, daß es unser jetziger Markustext

war, der bereits damals unverständlich wirkte — ebenso
wie heute.

Lohmeyer zieht in dieser Situation den Schluß, daß der
Matthäustext mit 12,32 der ursprünglichere sei; denn hielte
man ihn für den sekundären, so stünde man «vor der nicht
zu hebenden Schwierigkeit, einen Grund zu suchen und zu
finden, der die Sünde wider den Heiligen Geist durch die Kluft
der Unvergebbarkeit von der wider die heilige Gestalt des
Menschensohnes getrennt hat».24 Der synoptische Vergleich
zeigt aber, daß der Matthäustext aufgefüllt ist gegenüber dem
Markustext, so daß man ihn doch für später halten muß.

Mir scheint eher auf Grund der literarkritischen Analyse
der Schluß notwendig, daß im Markustext eine Veränderung
zu suchen ist, die ihn unverständlich gemacht hat. Natürlich
wäre auch das Motiv für diese Veränderung anzugeben.

24 E. Lohmeyer, Gottesknecht und Davidsohn, 2. Aufl. (1953), S. 132:
«Der Spruch, der ähnlich auch Lk 12, 10 sich findet, ist merkwürdig genug.
Man ist seinem Rätsel wohl dadurch ausgewichen, Menschensohn meine hier
nichts anderes als den Menschen im Allgemeinen ...»



G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist 173

Eine genaue Sinnanalyse des Markustextes soll weiterhelfen.

Als Thema wird zu Mark. 3,22 die Behauptung der
Schriftgelehrten von Jerusalem angegeben, er habe den Teufel
(Beelzebul) und durch den obersten der Dämonen treibe er
die Dämonen aus. Darauf antwortet er «in Gleichnissen» mit
dem Gedanken der Einheit. In v. 26 geht das Gleichnis zur
unverhüllten These über, daß auch der Satan nicht bestehen
kann, sondern «ein Ende hat», wenn er «gegen sich aufsteht».
Dieser allgemeine Gedanke von der Einheit hat nur dann einen
Sinn und ist im Zusammenhang beweiskräftig, wenn er konkret

genommen wird und wenn die Herrschaft des Satans in
einer gewissen Absolutheit verstanden wird. Das heißt also:
die Anwendung des «Gleichnisses» ist nur in dem bestimmten
konkreten Fall sinnvoll, wenn die Herrschaft des Teufels
prinzipiell als eine einheitliche Größe verstanden wird, so
mannigfaltig sie sich auch in den Phänomenen der Geschichte
realisieren mag. Das Austreiben der Dämonen ist hier
angesehen als ein radikaler Angriff auf die Herrschaft des Teufels.

Es ist kein Scheinangriff, der etwa in hintergründiger
Weise die Geschäfte des Teufels besorgt, sondern es ist ein
«existentieller» Angriff, zum mindesten ein Kampf, in dem es
dem Teufel «ans Leben» geht, wobei seine «Macht» und seine
«Existenz» identisch sind. Der Teufel kann seiner Geräte und
Gefäße nur beraubt werden, wenn er «gebunden» wird, seine
«Macht» gefesselt ist. Würde er gegen sich selber aufstehen,
würde seine Macht zerstört sein, eine theologische oder — wenn
man lieber will — satanologistische Contradictio in adiecto.
Ihren eigentlichen Sinn bekommt diese Argumentation erst
von dem her, der den Satan bekämpft. Schon die Redenquelle
macht das deutlich: «Wenn ich mit dem Finger Gottes (Matth.:
Geist Gottes) die Dämonen austreibe, siehe, so ist das Reich
Gottes zu euch gekommen» (Matth. 12, 28; Luk. 11, 20). Es geht
in der Tat um die Herrschaft, ob sie des Teufels ist oder ob
sie Gottes ist. Im Schnittpunkt dieser Entscheidung steht Er.
In Ihm kommt der Kampf zum Austrag. Aber welche Kraft
befähigt Ihn, in diesem ungeheuerlichen, ebenso menschlichen
wie übermenschlichen Kampf zu wirken und zu bestehen?
Die Gegner machen ihm den Vorwurf, er habe «unreinen
Geist», teuflischen Geist. Der Gegensatz dazu kann nur sein:



174 G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist

er habe den göttlichen Geist, den Heiligen Geist. Er muß sich
also als einer ausweisen, der anstelle Gottes in dieser Welt
steht, an der Stelle Gottes im Kampf gegen die widergöttlichen,
teuflischen, satanischen Mächte. In Seinem Geist wirkt er. Sein
Kampf würde sinnlos werden, ja er würde Verheißung ebenso
wie die «Kraft von oben her» verwirken, wenn er diesen Geist,
in dem er wirkt, verleugnen würde, er würde sich einer ewigen
Verfehlung schuldig machen, einer radikalen, einer
prinzipiellen, es wäre eine contradictio principii. Das bedeutet, daß

v. 29 nicht einen allgemeinen Sinn hat, sondern nur auf den

bezogen werden kann, der in diesem Kampf gegen den Teufel
steht. Im Sinnzusammenhang der Rede ist Er es selber.

Es wird eine unmögliche Behauptung ausgesprochen und
im logisch-theologischen Bereich geprüft, um die eigentliche
Wirklichkeit — nicht eines allgemeinen Gesetzes — sondern
eines konkreten Geschehens, einer entgegentretenden,
begegnenden Gestalt deutlich zu machen.

Dann müßte sich aber auch v. 28 auf den Redenden seihst
beziehen, denn beide Verse stehen ja in einem engen,
gegensätzlichen Zusammenhang.

Wir haben in v. 28 die merkwürdige Wendung: «Alles wird
,den Söhnen der Menschen' vergehen werden, die Sünden und
die Schmähungen, die immer sie schmähen werden.» Die
Doppelung der Ausdrucksweise navra xà ajuapxppaxa Kai aî ßXampruuiai

und noch einmal öaa èàv ßXacrcpripficfujaiv ist auf Konto des mar-
cinischen Stiles zu setzen (vgl. 2, 4c xöv Kpaßaxov öttou ô Ttapa-

Xutikoç KcnreKeiTO, 16,2 Xiav irpun.. ..àvaxeiXavxoç xoO pXiouu. ö.). Es
genügt eigentlich: Travxa dcpebqcrexai xà dpapxfipaxa Kai ai ßXucrcpriuiai.

Die Wendung oi uioi xwv dvdpunuuv ist im Mark, durchaus
singular. Sie kommt in dieser pluralischen Form überhaupt nur
noch einmal im Neuen Testament vor, Eph. 3, 5; hier als eine
archaisierende Apposition zuêxépaiçpeveaîçund als Gegensatz
zu den ctpioi âuôaxoXoi Kai Trpocpfjxai. Wenn Mark, etwas allgemein
über Menschen zum Ausdruck bringen will, benutzt er den
verallgemeinernden Singular (s. 2, 27 ; 7,15 u. ö.) oder den
einfachen Plural (dXeeîç dvbpdmujv 1,17 ; Ik xpç Kapfnaç xûiv àvhpdjTuuv

7,21; eîç xeîpaç dvhpdiTtuuv 9,31 u. ö.). Wenn hier der ungewöhnliche

doppelte Plural gebraucht wird, so wird ein besonderer
Grund zu vermuten sein. Die Annahme ist erlaubt, daß der



G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist 175

Text verändert worden ist. Am nächsten liegt, es mit dem

Singular zu versuchen. Dies nimmt auch Bultmann an, wohl
einfach auf Grund seines Stilgefühls, mit dem er in der
formkritischen Analyse zu erstaunlichen und bewährten Ergebnissen

kommt. Nur wird dann das Verständnis der ganzen Stelle
wieder durch das Vorurteil verschlossen, daß ô uîoç toû avUpwirou
nichts anderes sei als eine Allgemeinbezeichnung für Mensch.25
Bultmann referiert als Text: «Jede Sünde kann den Menschensöhnen

(ursprünglich «dem Menschensohn», d. h. dem
Menschen) vergeben werden, nur nicht die Lästerung des
Geistes.» 26

Ist aber, wie oben gezeigt wurde, der ganze Zusammenhang
auf den Redenden zu beziehen, so muß auch der erschlossene
Singular «dem Menschensohn» auf den Redenden bezogen
werden.

Aus dieser Sinnanalyse des Markustextes ergibt sich: es
ist ein Text anzunehmen, in dem das ganze Wort von der
Sünde wider den Heiligen Geist» auf den Menschensohn
bezogen war, ein Text, den dann Mark, oder seine Vorlagen, die
sogenannte Geschichtsquelle, schon verändert haben.

III. Der «ursprüngliche» Text.

Der vorauszusetzende Text müßte dann lauten: vv. 22—27
wie üblich; v.28 äppv Xétuj ùpîv ort TrâvTOt àcpebriaeTai tuj uiuj toû otv-

hpujTTOU [xà âpaptrigaTa Kai ai ßXacrqprunai]. V. 29 èàv bè ßXacrcpr|pf|ar] eîç

xö TTveöpa to aptov, otk ëxei àqpemv eîç tôv aîâiva, àXXà evoxôç ècrxiv

aîwvîou «uapTr)u«Toç. v.30 ôtx ëXepov TrveOpa ôtKœ&aprov exei.

Wiederhergestellt wären dann nur der Singular in v. 28 und
der Eingang von v. 29, indem hier das oç b'av verändert wird
in èàv bé.

Die Textkritik gibt mit den wenigen handschriftlichen
Varianten nichts für die Entscheidung der eigentlichen Problematik

der Stelle her.
Der «ursprüngliche» Text würde also folgenden Wortlaut

haben: «Wahrlich ich sage euch: alles wird dem Menschensohn
vergehen werden (die Verfehlungen und Lästerungen), wenn

25 R. Bultmann, Theologie des N.T., 2. Aufl. (1954), S. 31. Gesch. der
synopt. Trad., S. 13. 27 u. ö. 26 Ders., Gesch. d. synopt. Trad., S. 138.



176 G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist

er aber wider den Heiligen Geist lästerte, so hat er keine
Vergebung in Ewigkeit, sondern er ist einer ewigen Verfehlung
schuldig. Weil sie sagten: er hat einen unreinen Geist.»

Dieser Text würde in einer unreflektierten, in einer
argumentativen Weise die Möglichkeit voraussetzen, daß Jesus
hätte Sünden tun können, die ihm hätten vergeben werden
müssen.

Diese Anschauung war in dem Augenblick anstößig, von
dem an Jesus als der Sündlose, der Reine, der Gottessohn von
Geburt, von «Natur» angesehen wurde. Das muß sehr früh
geschehen sein. Schon die Geschichtsquelle verändert das Wort
Jesu. Indem sie den Singular in den Plural ändert, gibt sie dem
Wort eine ganz andere Richtung. War es ursprünglich vom
Menschensohn auf den Menschensohn bezogen, so wird es jetzt
verallgemeinert. Derjenige, der diese Veränderung vorgenommen

hat, zeigt damit, daß er den Titel Menschensohn auf Jesus
bezog, gerade weil er eine Aussage abwehren wollte, die sein
Bild von Jesus verdunkelte. Welche Bedeutung der Würdetitel
Menschensohn hat, wird nicht mehr gesehen. Das ist noch
deutlicher bei Matth. Denn Matth, fügt, wie wir gesehen haben,
Worte in den Zusammenhang ein, die die Intention des ganzen
Abschnittes umdrehen und ihr eine neue Richtung geben, die
Richtung auf das Verhältnis der Menschen zu Jesus, während
es zuerst geht um sein Verhältnis zu seinem Werk. Darum
verändert Matth, auch mit leichter Hand das ungewöhnliche
xoîç uioîç tujv àvhpdiTTiJuv in das einfache xoîç àv&pdjTroiç und fügt
das Wort von der Rede wider den Menschensohn ein; auch
Matth, zeigt damit, daß er keine rechte Vorstellung vom
Menschensohn hat. Das ist nicht verwunderlich, wenn man sieht,
wie einerseits die Menschensohnvorstellung ganz allgemein
unverstanden blieb, wie etwa die Frage in Joh. 12, 34 «Wer
ist dieser Menschensohn?» zeigt, und andrerseits das Vorwiegen

der Messias Christus-Vorstellung bei Matth, deutlich ist,
wie Stauffer jüngst zeigte.27 Dieser Eindruck wird bei Luk.

27 E. Stauffer, Messias oder Menschensohn? Nov. Test. 1 (1956), S.81ff. :

«Jesus hat sich nicht als Messias bezeichnet sondern als Menschensohn

...» (S. 89) ; «Den höchsten und reinsten Ausdruck aber fand der metaphysische

Geltungsanspruch Jesu in der geheimnisvollen Theophanieformel
ani hu» (S. 102).



G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist III
noch verstärkt durch die starken Eingriffe kompositioneller
Art.

Die Gründe, die zu diesen Veränderungen des ursprünglichen

Textes geführt haben, sind komplex. Einerseits hat man
nicht mehr verstanden, was eigentlich Jesus meinte, wenn er
in bezug auf sich selber von dem Menschensohn sprach, ja
man hat die ganze Argumentation Jesu gegenüber den
«Schriftgelehrten» an dieser Stelle nicht mehr verstanden. Andrerseits
ist das Bemühen spürbar, Jesus herauszuheben, ihn auch vor
dem Schatten der Möglichkeit, daß ihm etwas vergeben werden
müßte, zu bewahren. Man könnte mit einer gewissen Vorsicht
diese Gründe dogmatischer Art nennen.

Damit wäre auch das Motiv für die stufenweise Veränderung

des Textes angegeben. Es fragt sich nun, ist das gefundene

Ergebnis, der wiederhergestellte Text als ursprüngliches
[Wort Jesu haltbar?

IV. Der Sinn des ursprünglichen Textes.

Ist unsere Textherstellung richtig, dann ergibt sich bei
Mark, folgender Zusammenhang.

In einer Situation, die ihn wieder vom Volk sehr umdrängt
zeigt, wollen «die Seinen» sich seiner bemächtigen, weil sie
meinen, er sei von Sinnen. In diesem Augenblick erfolgt der
Angriff der «Schriftgelehrten, die von Jerusalem herabgekommen

waren». Sie machen ihm den Vorwurf, er stünde bei seinen
auffälligen und seltsamen Taten mit dem Teufel, dem Obersten
der bösen Geister, im Bunde. Auf diesen Angriff antwortet er
mit einem Doppelgleichnis vom Königreich und vom Haus, das
unmittelbar angewandt wird: auch der Satan kann nicht
bestehen, wenn er wider sich aufsteht und «geteilt» ist. Mit einem
neuen Gleichnis über «das Haus des Starken» wendet sich die
Argumentation zu etwas Neuem: man muß «den Starken»
binden, wenn man sich seiner Geräte bemächtigen, sein Haus
einnehmen will. Es geht in der Tat um einen Kampf gegen den
Teufel, aber nicht des Teufels gegen den Teufel, wie der
törichte Vorwurf der Schriftgelehrten annehmen möchte, sondern
eines anderen gegen den Teufel. IWer das ist, wird nicht
ausdrücklich gesagt. Es kann aber im Zusammenhang nur der

12



178 G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist

Redende selber, d.h. Jesus sein. Mit der «verhüllenden» Wendung

vom Mensehensohn kehrt die Argumentation an den
Anfang zurück: das Wirken «des Menschensohnes» erfolgt im
Geist Gottes, im Heiligen Geist. Hier ist der unüberbrückbare
Gegensatz zu dem Teufel, den Dämonen und allen ihren
Wirkungen und Wirksamkeiten. Würde der Menschensohn diesen
seinen eigentlichen Ausgangspunkt, das Prinzip seines
Wirkens, den Ursprung seiner Kraft und seiner Macht verleugnen,
noch mehr: würde er diesen Heiligen Geist lästern, so würde
er sich einer ewigen Verfehlung schuldig machen. Weil dieses
im Ansatz unmöglich ist, darum ist bewiesen, daß der
Vorwurf, er habe einen «unreinen Geist», unsinnig ist. Alles also
könnte dem Menschensohn vergeben werden, nur eben dieses
eine nicht, weil es die Grundlage seines Daseins, seine «Existenz

als Menschensohn», angeht.
Daß in diesem Streitgespräch die Argumentation Mittel

verwendet, die die Gegner nicht begreifen können, darf uns nicht
verwundern. Sie konnten kaum den verborgenen Anspruch
Jesu verstehen, der Menschensohn zu sein. Wenn man die
ungeheure Fülle der exegetischen und dogmatischen
Äußerungen zum Problem des Menschensohns übersieht, dann muß
man sagen, daß man im Grunde auch heute noch nicht genau
weiß, was Jesus mit der Annahme dieses Würdetitels meinte,
trotz der Menge der Bezüge und Motive, die Lohmeyer in seinen
Veröffentlichungen, vor allem im Markuskommentar, auf diesen

Titel förmlich häuft, und trotz der distinkten Klarheit und
apodiktischen Bestimmtheit, mit der Stauffer den Titel in das
Gebiet der ureigensten Selbstaussagen Jesu rückt.28

Gleichwohl, wenn man sich einmal von dem Vorurteil frei
macht, daß Jesus mit dem Wort Menschensohn nur habe ein
bescheidenes «Ich» umschreiben wollen, und von dem anderen
Vorurteil, daß die Menschensohnvorstellung nur von Dan. 7

her zu bestimmen sei, wenn man sich zunächst dem offen hält,
daß mit diesem Titel noch mancherlei andere Vorstellungen
verbunden sein können, dann wird man nicht leugnen, daß der

28 Ders., Die Theologie des N.T., 4. Aufl. (1948), S. 88: «Der historische
und theologische Primat unter allen Christusprädikationen steht dem
Würdenamen zu, mit dem Jesus selbst seine geschichtstheologische Bedeutung

gekennzeichnet hat, dem Menschensohnbegriff.»



G. Fitzet, Die Sünde wider den Heiligen Geist 179

mit dem vorgeschlagenen «Urtext» hergestellte Zusammenhang
sehr geschlossen wirkt und eine durchaus zügige Argumentation

bietet.
Zwei Vorstellungen freilich würden dann in dieser Beweiskette

mit dem Menschensohntitel verbunden sein, die noch
einer gewissen Fixierung und Aufhellung bedürfen. Das ist
einmal die Anschauung, daß dem Menschensohn könnte, müßte,
würde etwas vergeben werden; die andere ist die Verbindung
des Menschensohntitels mit dem Heiligen Geist.

Selbst wenn man nur argumentativ mit der Möglichkeit
rechnet, daß dem Menschensohn «alles würde vergehen
werden», so unterscheidet sich doch diese Anschauung durchaus
von der geläufigen dogmatischen Anschauung von der «Sünd-

losigkeit Jesu». Die Vertreter der katholischen und der
protestantischen Orthodoxie rechnen seit Tertullian und Clemens
Alexandrinus freilich mit der Sündlosigkeit Jesu: non potuit
peccare. Die «wesentliche Unsündlichkeit» ist auch noch für
Schleiermacher ein unaufgebbarer Grundsatz bei der Bestimmung

der Gestalt des Erlösers. Aber selbst Systematiker haben
erkannt, daß Schleiermacher die Sündlosigkeit Jesu über die
Linie des N. T. hinaushebe.29 «Die Sündlosigkeit ist auch nicht
nur etwas Verneinendes», sie bestimmt ihn als einen durchaus
Andersartigen.30

Mir scheint, daß Heinrich Vogel31 in seiner abwägend
ausgewogenen Art dem dogmatischen Problem Rechnung trägt,
indem er zugleich auf die Aporie hinweist, die sich aus der
Behauptung der Sündlosigkeit Jesu ergibt. Er löst die Schwierigkeit

durch seinen dogmatisch-methodischen Grundsatz, «daß

es keinen Christus an sich gibt, sondern nur diesen unserer
Existenz inexistent gewordenen» — eben dies «allein eröffnet
hier den Zugang zu dem Geheimnis seiner Sündlosigkeit». «Es
geht nicht um eine metaphysische Eigenschaft in ihrer Statik,
sondern um das Geheimnis seines für uns gelebten Lebens,

28 H. Scholz, Schleiermachers Lehre von der Sündlosigkeit Jesu: Zeit-
schr. f. Theol. u. Kirche (1907), S. 301 ff.; s. S. 413.

30 Ibid., S. 402: Jesus ist infolge seiner Sündlosigkeit das Wunder aller
Wunder, «die einzige Gestalt der Weltgeschichte, die ganz unter den

Begriff des Wunders fällt».
31 H.Vogel, Gott in Christo (1951), S. 665 f.



180 G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist

für uns gestorbenen Sterbens. So ist denn eigentlich auch nicht
von Sündlosigkeit (die ja eine negative Bestimmung ist),
sondern von Heiligkeit zu reden.» Hier ist jene Erkenntnis Kühlers
fortgeführt, daß der biblische Christus das Entscheidende ist
für den Glauben, der historische Jesus ist für ihn uninteressant,

da von der (Wissenschaft nur ein höchst mangelhafter
Torso nachgezeichnet werden kann, zumal die Quellen höchst
fragmentarisch seien. Aber darin scheint mir Vogel nüchterner
und dem eigentlichen historischen Problem näher, daß er in
Rücksicht auf das Ärgernis, das mit der Glaubenserkenntnis
notwendig verbunden ist, sagen kann: «Das pervertierende
Mißverständnis jener Zeitgenossen, die im unmittelbaren Gegenüber

zu ihm ihn der Gotteslästerung, Kirchenzerstörung und
Staatsfeindschaft bezichtigten, dürfte in gewissem Sinn (nämlich

des Ärgernisses) der Wahrheit fast noch näher sein als
gewisse Superlative unserer moralisch-religiösen Wertungen,
deren Klimax dann schließlich in der Aussage von seiner
Sündlosigkeit endet.» 32

Unter solchen Umständen darf der, der sich schlicht
historisch-kritisch um den ursprünglichen Text bemüht, der aus
dogmatischen Gründen verändert worden ist, doch eine Reihe
von Momenten aus den Quellen zusammentragen, die von der
menschlichen Möglichkeit des Fehlens und Sündigens und von
der göttlichen Wirklichkeit der Heiligkeit dessen reden, «der
geboren ist von dem Samen Davids nach dem Fleisch und
eingesetzt ist zum Sohne Gottes voll Macht nach dem Geiste
der Heiligung kraft der Auferstehung von den Toten» (Rom.
1, 3 f.). Die Versuchungsgeschichten am Beginn seiner Tätigkeit

und am Beginn des Leidens sind nicht sinnvoll, wenn sie
nicht die Möglichkeit der Entscheidung voraussetzen. Gerade
diese Geschichten aber hat man in der neueren Exegese mit der
Mensehensohnvorstellung in Verbindung gebracht.33 Weiter:
Jesus lehnt die Bezeichnung «gut» ab mit dem Hinweis darauf,
daß allein Gott gut genannt werden könnte. Es ist bezeichnend,
daß schon Matth, diese Wendung nicht mehr vertrug und aus
der abweisenden Frage «Was nennst du mich gut?» die den
Zusammenhang störende Frage macht: «Was fragst du mich über

32 "Vogel, a. a. 0.
33 E. Lohmeyer, Das Ev. des Mark., S. 27 f. ; Gotteskneeht, S. 115 f.



G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist 181

das Gute?» (Mark. 10,17 ff. und Par.). Die Möglichkeit, daß die
Seinen ihn für «von Sinnen» halten, daß die Gegner ihn nach
ihrem Recht nicht mit Unrecht der Gotteslästerung beschuldigen

können, die in unseren Quellen nicht getilgten kleinen
Irrtümer Jesu in der Nahenderwartung (Matth. 10, 23; 16, 28):
alles dieses sind Züge, die die Argumentation Jesu in dem
Wort «Alles könnte dem Menschensohn vergehen werden ...»
durchaus möglich machen. Mehr kann man an dieser Stelle
nicht sagen, da unsere Quellen expressis verbis über den
Menschensohn wenig sagen. Eine umfassende Untersuchung zu
diesem Begriff wird freilich noch manches aufhellen lassen.

Wichtiger aber scheint, daß dann positiv der Menschensohn-
begriff mit dem Heiligen Geist verbunden wird. Gewiß, es gibt
auch hier keine andere Stelle, die unmittelbar den Titel
Menschensohn mit dem Hl. Geist verbindet. Man darf hinweisen
auf die Bedeutung, die der Hl. Geist hei der Versuchungsge-
schichte spielt, hei der Taufe, die Zitierung von Jes. 42 gerade
bei Matth. 12 und schließlich auf das Wort aus der Logien-
quelle, das wir oben benutzten «Wenn ich mit dem Geist Gottes
die Dämonen austreibe, so ist das Reich Gottes zu euch gekommen»

(Matth. 12, 28).
Lohmeyer findet in der schon zitierten Stelle über Matth.

12, 32 f., «daß der heilige Geist die Kraft und das Prinzip ist,
das Werk der eschatologischen Vollendung zu führen Men-
schensohn sein heißt dann aber hier nichts anderes als Werkzeug

dieser heiligen und unantastbaren Macht Gottes sein. Das
Werkzeug ist nichts ohne den Meister, der es führt, der Meister
aber kann auch nichts verrichten ohne dieses Werkzeug. So

gehören Geist und Menschensohn zusammen und bleiben in
dieser Zugehörigkeit von einander geschieden...»34 Sicher
sind diese Worte mehr ein Abtasten der in den uns überlieferten

Formulierungen liegenden geschichtlichen Möglichkeiten
auf ihre Bedingungen hin als stringente Beweise. Wir sind
noch nicht so weit, daß wir unanfechtbare Schlußketten über
die Menschensohnvorstellung vorlegen können. Man muß aber
mit den angedeuteten Möglichkeiten rechnen, und damit ist das
getan, was an dieser Stelle allein möglich ist, den Sinn des als

34 Ders., Gottesknecht, S. 133.



182 G. Fitzer, Die Sünde wider den Heiligen Geist

ursprünglich erarbeiteten Textes historisch als möglich zu
erweisen. Sicher weist das Vermutete auf größere Zusammenhänge

hin. An dieser Stelle müssen wir uns bescheiden. Gern
wird sich der Historiker von dem Systematiker mahnen lassen:
«Die erste Tugend echter Geschichtsforschung ist die Bescheidenheit;

Bescheidenheit kommt von Bescheid wissen; und wer
Bescheid weiß mit geschichtlichen Tatsachen und Quellen, der
lernt Bescheidenheit sowohl im ^Wissen als im Verstehen.»35
Aber in solcher Bescheidenheit darf man doch nicht den Mut
verlieren, die Aufhellung dunkler Stellen mit den Mitteln
methodischer Arbeit zu suchen.

Wien. Gottfried Fitzer.

35 M. Kahler, Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche
biblische Christus, neu hrsg. von E.Wolf (1953), S. 20.


	Die Sünde wider den Heiligen Geist

