Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 13 (1957)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 137

zieren zu wollen, wie es Delcor getan hat, 14t man darum den Ausdruck
am besten uniibersetzt: «Rabbimy. 7 Damit ist sowohl dem Umstand Rech-
nung getragen, dall die Versammlung der Rabbim alle Mitglieder umfalt,
wie dem andern, daB diese Mitglieder um ihre besondere Schriftgelehrsam-
keit wissen. 8

Basel. Hanswalter Huppenbauer.

Rezensionen.

Th. C. Vriezen, Hoofdlijnen der theologie van het Oude Testament. Tweede
druk, herzien en uitgebreid. Wageningen, H. Veenman & Zonen, 1954.
400 S. FL. 21.60.

Es ist eine schwierige Aufgabe, eine alttestamentliche Theologie zu
schreiben. Prof. Vriezen hat vorsichtigerweise sein Buch «Hauptlinien der
Theologie des Alten Testaments» genannt, um nicht den Eindruck zu er-
wecken, daBl er alle Fragen der alttestamentlichen Theologie dargestellt
hitte.

Er gibt erst eine umfassende Einleitung, wo er die prinzipiellen Fra-
gen diskutiert. Im Hauptabschnitt behandelt er Gott; Mensch; Verkehr
zwischen Gott und Mensch:; Verkehr zwischen den Menschen; Gott, Mensch
und Welt in Vorzeit und Zukunft.

Vriezen hat im Vorwort betont, dafl sein Buch fiir praktische Zwecke
geschrieben ist, um den Predigern, die iiber das A.T. predigen sollen, zu
helfen. Dieser praktische Zielpunkt macht sich in seinem Buch oft be-
merkbar. Er sieht die Bibeltheologie als ein Bindeglied zwischen der dog-
matischen und der historischen Theologie. Mit einigen wenigen Vorbehal-
ten schlielt er sich Eiflifeldts Auffassung an (ZAW 1926, S.1 {f.), dal Theo-
logie mit Offenbarung zu tun habe, und dall darum die alttestamentliche
Theologie als eine eigene Form von Wissenschaft dastehe, neben der Reli-
gionsgeschichte von Israel. Vriezen weist dagegen Eichrodts Auffassung
ab, dall die alttestamentliche Theologie ihrem Objekt wie ihrer Methode
nach durchaus ihren Platz innerhalb der empirisch-historischen alttesta-
mentlichen Wissenschaft habe (ZAW 1929, S. 83 ff.). Vielmehr sieht er das
Ziel der alttestamentlichen Theologie darin, eine eigene Schiitzung der alt-
testamentlichen Verkiindigung zu geben, mit Grundlage in einer christ-

7 Molin: ¢«Vollversammlung», «<Menges beachtet nur den einen Gesichts-
punkt, van der Ploeg bleibt mit «congrégation» wohl etwas zu allgemein.

8 1QS a und b bringen fiir die I'rage keine weiteren Belege. Alle drei
Worter finden sich hier nicht in dieser speziellen Verwendung. Auch das
zu erleuchtende «Angesicht vieler» (Sb IV 27) meint doch wohl die un-
bestimmt vielen auf der ganzen Erde. — Die Dam.-Schrift (bezeichnender-
weise nur in der Halacha!) kennt die «<Rabbim» im oben beschriebenen Sinn:
XIII, 7; XIV, 7. 12, jedoch ohne ein Gegeniiber wie 219 («Menge»). Nach
XIV, 7 sind die «Rabbim», denen bes. Aufseher vorstehen, identisch mit der
ganzen Gemeinde.



138 Rezensionen

lich-theologischen Anschauung (8. 133). Das bestimmt dann die Behandlung
der Fragen. Eine eingehende Diskussion mit Vriezen auf diesem Gebiet 1ia}t
sich hier nicht aufnehmen. Nur soll erwidhnt sein, dall der Besprecher der
Auffassung Fichrodts néiher steht und deshalb die Gesichtspunkte Vriezens
nicht immer teilen kann.

Im groflen und ganzen vermittelt Vriezen ein griindliches, lebendiges
Bild der alttestamentlichen Religion und ist ehrlich bemiiht, den histori-
schen Tatsachen gerecht zu werden; seine klare Stellungnahme in dieser
Frage dient ihm zu Ehren. Aber in vielen Einzelfragen ist es unmdglich,
jedenfalls fiir den Besprecher, ihm zu folgen. Es ist leider auch so, daf} in
einem solchen Buche viel gesagt werden muf}, was nicht n&dher begriindet
werden kann.

Wenn Vriezen auch kein Fundamentalist ist, so ist er in vielen Fragen
deutlich konservativ, in einem solchen Mafle, dall es seine Darstellung
stark geférbt hat. Es fdllt dem Besprecher natiirlich, zu erwihnen, dal
eine gewisse Unterschitzung der Bedeutung des Kultes das Buch hindurch
gefunden wird. Da} z. B. Mowinckels Theorie von einem Thronbesteigungs-
fest Jahwis verworfen wird, ist nur, was man unter diesen Umstinden
erwarten muBte (S.194f.). Eine andere Stellungnahme in dieser und ande-
ren nahestehenden Fragen wiirde dem Verfasser ein klareres Verstidndnis
des Begriffes jom Jahwd und der von ihm so genannten «Pri-Eschatologie»
geben (S.3801.). Dies ist um so mehr der [Fall, als er mit 'ranz Delitzsch doch
unterstreicht, dall der Schwerpunkt der alttestamentlichen Heilserwartung
nicht im Messias liegt, sondern in der parousia, dem baldigen Kommen Jah-
wis (S. 383). Vriezen rdumt ein, dall der Kultus einen groflen Platz in der
praktischen Frommigkeit eingenommen hat (S.318), aber das hat leider
seine Darstellung nicht genug geprigt. Er weist auch die Auffassung ab,
daBl die Propheten eine amtliche Funktion in dem Kulte bekleidet haben
(8. 273). Dies liegt ihm sehr am Herzen, und er hebt hervor, dafl die Prie-
ster (die ihm nicht wie die Propheten gefallen) «zal zich daarbij steeds
door de profeet moeten willen laten gezeggens (S.277). Hier meldet sich
unvermeidlich die Frage, welche Theologie hinter einer solchen Stellung-
nahme steht.

Die Frage nach der Bedeutung des israelitischen Konigs wird nur im
Voriibergehen behandelt (S.231f.). Besonders die Psalmen wiirden dem
Verfasser viel mehr gegeben haben kénnen, wenn er die bedeutungsvolle
Stellung des Konigs nicht so rasch iibersehen hiitte.

Vriezens Buch ist ein griindliches Werk, und der Verfasser hat viel
Kluges und Richtiges zu sagen. Er bewegt sich aber vorziiglicherweise
auf gut gebahnten Wegen und gibt so dem Leser wenig Hilfe, wenn er in
dunklere Gebiete eindringen will.

Oslo. Arvid S. Kapelrud.

André Neher, L’essence du prophétisme. (Epiméthée. Essais philosophiques.)
Paris, Presses Universitaires, 1955. 359 S. 900 fFr.

Es ist keine leichte Aufgabe, ohne gefihrliche Verallgemeinerungen

das Wesen des israelitischen Prophetismus darzustellen, da sich ja diese Be-



Rezensionen 139

wegung iiber einen langen Zeitraum erstreckt und iiberhaupt kaum eine
einheitliche Erscheinung ist. Der Verfasser dieses Buches hat seine Auf-
gabe nicht leichter gemacht dadurch, dall er Abraham und Moses, Gideon
und Jephtha als Propheten mit einbezieht. Trotzdem ist es ein lehrreiches
und lesenswertes Buch geworden, das, von jiidischem Standpunkt aus ge-
schrieben, ein sehr anregendes Bild des alttestamentlichen Prophetismus
zeichnet.

In drei Hauptteilen schildert der Verfasser zuerst die aullerbiblische
Prophetie, dann den hebriischen Rahmen des alttestamentlichen Prophetis-
mus (Geist und Wort, Bundesgedanke, Gesetz) und zuletzt die Ausgestal-
tung des biblischen Prophetismus (Geschichte, Gedankenwelt und Irleb-
nisse des Propheten).

Der Verfasser ist bestrebt, die Iligenart des israelitischen Prophetis-
mus gegen den Hintergrund dhnlicher auflerbiblischer Erscheinungen klar
herauszuarbeiten, aber dabei liBt er sich vielleicht dazu verleiten, die Gren-
zen gegeniiber der Umwelt etwas zu scharf zu ziehen und z. B. jeden Zu-
sammenhang mit dem kanaaniischen Prophetismus zu leugnen.

Es ist unméglich, in einer kurzen Besprechung alle die wertvollen und
interessanten Beobachtungen zu erwidhnen, die der Verfasser im Laufe sei-
ner Darstellung macht. Hier sei nur z. B. auf die Bestimmung des Begrif-
fes heswed-hasid, die Darlegung des Verhiltnisses zwischen Wort und Geist
als Inspirationsquellen und die Darstellung des Ehemotivs hingewiesen.
Ebenso unmiglich ist es, alle die Stellen zu erértern, wo der Leser ein
Fragezeichen am Rande setzen will. Nur ein paar Beispiele kénnen hier
gegeben werden. Die These, dall die Leviten eine dem nomadischen Ideal
treue Gruppe von sich Gott «anschlieBendeny Menschen gewesen seien, ist
nicht geniigend im Textmaterial begriindet. Das unkritische Hinnehmen
deuteronomistisch gefidrbter Notizen fiihrt gelegentlich zu Schliissen, die
wenigstens recht unsicher sind und bisweilen als sicher unrichtig — weil
unhistorisch — betrachtet werden miissen. So beurteilt der Verfasser z. B.
das Konigtum génzlich nach deuteronomistischen Quellen, was wenigstens
ein sehr unvollstindiges Bild davon gibt. Auch bei aller Riickhaltung ge-
geniiber dem vergleichenden Material kann man, wie A. R. Johnsons kiirz-
lich erschienenes Buch zeigt?!, zu einem vielseitigeren FErgebnis gelangen.
Die Leugnung eines Schopfungsmythos in Israel kommt etwas merkwiir-
dig vor, scheint aber auf einem andersartigen Mythosbegriff zu beruhen.
Das Bestreben, das Gemeinsame hervorzuheben, verdunkelt bisweilen die
Unterschiede und die historische Entwicklung; besonders deutlich wird das
in bezug auf den Nabiismus.

Bei der Beurteilung der skandinavischen Forscher fragt man sich ein
paarmal, ob der Verfasser sie wirklich recht verstanden hat. Es ist sicher
nicht richtig, dal Haldar in seinem Buch The notion of the desert behaup-
ten will, daf Jahwe ein chthonischer Gott sei, der am Neujahrsfest aus der
Unterwelt zuriickkehre (S.124). Uberhaupt wird Nehers Auffassung des
Neujahrsfestes kaum der skandinavischen Forschung gerecht, sie enthiilt
aber viel Beachtenswertes.

t A. R. Johnson, Sacral Kingship in Ancient Israel (1955).



140 Rezensionen

Trotz diesen kritischen Bemerkungen will man das Buch ohne Vor-
behalt empfehlen, denn es ist so reich an anregenden Ideen, dall man es
immer mit grolem Interesse liest und viel davon lernt, auch wenn man
nicht allem zustimmen kann.

Uppsala. Helmer Ringgren.

Jean Levie, S. J., L’évangile araméen de S. Matthieu est-il la source de I'évan-
gile de S. Marc? = Cahiers de la Nouvelle revue théologique, 11. Tournai
& Paris 1954. 64 S.

Vor kurzem unternahm der katholische Exeget L. Vaganay auf ca. 500
Seiten eine breit angelegte Kritik der «Zwei-Quellen-Theories. Er weill sich
auf dem Boden des Dekretes der Bibelkommission vom 12. Januar 1912
(Denzinger Nr. 2164 und 2165), das die Grenzen der katholischen Synopti-
kerforschung absteckt. Sein Ziel ist, die Prioritit des «aramiischen Mat-
théus» und die Abhiéngigkeit des Markus von diesem durch erneute Analyse
der kirchlichen Tradition und des synoptischen Textes zu begriinden. Das
Ergebnis ist dasselbe wie bei allen bisherigen Bestreitungen der Zwei-
Quellen-Theorie: anstelle einer einfachen gewinnt man eine komplizierte
Hypothese, die mit einer Menge unbekannter Griollen arbeitet, Hypotheti-
sches auf Hypothetischem aufbauend.

Das hier anzuzeigende, anregend geschriebene Heft ist eine ausfiihr-
liche Auseinandersetzung mit Vaganay. Auch Levie weill sich durch das
Dekret der Bibelkommission gebunden. Aber es erweist sich wieder ein-
mal, dafl auf dieser Basis auch eine modifizierte Zwei-Quellen-Theorie zu
vertreten ist: Matthius ist mit dem Verfasser der Logienquelle identisch,
und diese selbst ist nicht lediglich eine Sammlung von Herrnworten, son-
dern ein Evangelium. Wie der Titel der Schrift anzeigt, beschrinkt sich
der Verfasser bewullit auf das Problem, ob der (postulierte) aramiische
¢«Matthdusy eine Quelle des Markus sei (was dann in sich schlieflen wiirde,
dal er allen synoptischen Evangelien in ihrer heutigen Form zugrunde
lige — so Vaganay). In griindlicher und scharfsinniger Priifung von Va-
ganays Argumenten kommt er zu einem entschiedenen Nein. Markus ist ge-
geniiber jenem Urmatthius selbstindig und beruht auf den Berichten des
Petrus.

Die Verteidigung und Auswertung der beriihmten Papiasnotiz ist ohne
wissenschaftliches Interesse. Sie ist durch die kirchliche Bindung der katho-
lischen Forschung bedingt. Mit dieser Bindung héngt es aber auch zusam-
men, dafl sowohl Vaganay als Levie — bei aller Griindlichkeit im exegeti-
schen Detail — nicht zu einer echten traditionsgeschichtlichen Analyse
kommen. Sie operieren mit den hypothetischen Griéflen der Apostel Mat-
thdus und Petrus, anstatt in methodischer Analyse das Verhdltnis von ur-
spriinglicher Tradition und redigierender Arbeit des Evangelisten zu be-
stimmen und damit ein geschichtliches Bild vom Werden der Evangelien zu
gewinnen. Die literarische Gattung «lvangelium», die Art und Weise, wie
hier die Uberlieferung von Jesus in einem kerygmatisch bestimmten Rah-
men gefalt ist, wird nicht deutlich. Wenn auch die literarkritische Unter-



Rezensionen 141

suchung der Synoptiker durch die Formgeschichte nicht erledigt ist, so
kann sie doch nicht ohne Riicksicht auf diese betrieben werden. Die Einsei-
tigkeit, mit der sich beide Verfasser auf dem Wege der Literarkritik be-
wegen, wirkt methodisch veraltet. Das heil}t nicht, dall die Beobachtungen
am Text nicht sorgfiiltig wiren. Hier kann man weithin nur zustimmen.
Und der Wert des Biichleins liegt in der Intensitit, mit welcher es die
Hypothesen seines Gegners immer wieder an die Texte weist. Aber in der
geschichtlichen Beurteilung der Ergebnisse solcher Analyse gehen die
Wege auseinander.

Pfaffhausen, Kt. Ziirich. Hans Conzelmann.

Franz MuBner, Christus, das All und die Kirche. Studien zur Theologie des
Epheserbriefes. = Trierer Theologische Studien, 5. Trier, Paulinus-Ver-
lag, 1955. 175 S.

In drei Richtungen haben sich die Interessen derjenigen bewegt, die
sich an die Aufgabe der Erforschung des kanonischen Epheserbriefes her-
angemacht haben. Erstens waren und sind es die einleitungswissenschaft-
lichen Fragen, insbesondere das Problem der paulinischen oder nichtpauli-
nischen Verfasserschaft, die immer noch nicht zur Ruhe kommen wollen
(als neuestes Werk in dieser Richtung wiire zu nennen: C. L.. Mitton, The
Fpistle to the Ephesians. Its Autorship, Origin and Purpose, Oxford, 1951).
Zweitens steht seit Schliers grundlegender Untersuchung aus dem Jahre
1930 (Christus und die Kirche im Epheserbrief) die gnostische Interpreta-
tion dieses Briefes zur Diskussion, die von E. Kisemann und R. Bultmann
geteilt wird. Drittens hat man in liturgiegeschichtlichem Interesse das Ge-
wicht auf hymnische Stellen gelegt und u. a. die Ansicht vertreten, dafl der
Eph. Taufmotive enthilt (so N. A. Dahl, Adresse und Proémium des Eph.,
Theol. Zeitschr. 7, 1951, S. 241—264, von Mulner nicht erwihnt).

MuBner stellt sich in seiner Habilitationsschrift die Aufgabe, zu unter-
suchen, ob die «gnostische» Interpretation Schliers zu Recht bestehe. In
konsequenter Anwendung der textanalytischen Methode sucht er nachzu-
weisen, dall die «gnostische» Interpretation nicht aufrechterhalten werden
kann. Hitte MuBner recht, so miillte der Weg, den die Forschung im Blick
auf den Eph. von 1930 an eingeschlagen hat, als ein Abweg erkannt werden.
s wire an diesem Beispiel zu lernen, dall es in der neutestamentlichen
Forschung nicht nur Weiterentwicklung in betretenen Bahnen, sondern
auch Abbruch und Neuanfang geben kann. Aber hat er recht?

Chr. Maurer hat 1951 die These vertreten, dal der Verfasser dieses
Schriftstiicks die gnostischen Ausdriicke in antignostischer Absicht ver-
wendet, und hat sehr stark den Gottesknechtsgedanken beigezogen.! Wenn
nun auch in jedem Iall die antignostische Verwendung gnostischer Bilder
und Ausdriicke eine interessante und fruchtbare Arbeitshypothese darstellt,
so ist doch zu fragen, ob der Verfasser unseres Briefes nicht viel naiver in
der christlichen Tradition und in seiner synkretistischen Umgebung drin-

1 C. Maurer, Der Hymnus von Eph. 1 als Schliissel zum ganzen Briefe:
Ev. Theol. 11 (1951), S. 151—172.



142 Rezensionen

gestanden hat. Mullner zeigt uns mit seiner Arbeit, dafl der strenge Blick
in den Text Beobachtungen zutage férdern kann, die bei der Belastung
durch das Vorurteil einer gnostischen Beeinflussung faktisch nicht gemacht
werden. Zudem wiire es an der Zeit, den Gesamtzusammenhang des Briefes
ins Licht zu stellen und zu zeigen, mit welch innerer Geschlossenheit hier
von Anfang bis zu IEnde gearbeitet worden ist. Der Brief kommentiert sich
stets selber. Waffen gegen die Gnosis, die eine spétere Zeit als solche er-
kennen und handhaben mag, kénnen nur bei dieser absichtslosen Entrol-
lung des christlichen Glaubens vor vielleicht soeben getauften Christen ge-
schmiedet werden. Die durchaus unakademische Naivitit neutestamentlicher
Schriftsteller sollte fiir eine fruchtbare Exegese mehr in Betracht gezogen
werden. Mullner hat uns ein Stiick weit auf diesen Weg der am\éTtng ge-
holfen.
Basel, Werner Bieder.

Adolf Schlatter, The Church in the New Testament Period. Translated by
Paul P. Levertoff. London, S.P.C.K., 1955. XII + 335 S. 21 sh.

Das vorliegende Werk ist die Ubersetzung des 1926 erschienenen Bu-
ches von Adolf Schlatter «Die Geschichte der ersten Christenheity. Es ist
merkwiirdig, dal von Schlatter bisher kaum etwas ins Englische iibersetzt
worden ist (bei R. Brezger, Das Schrifttum von Professor D. Adolf Schlat-
ter, 1938, S.79, ist nur angegeben, dall die <«Erliuterung» des 1.Joh.
seinerzeit fortlaufend in einer englischen Zeitschrift wiedergegeben wor-
den sei). Es ist daher sehr erfreulich, dafl Paul Levertoff (vgl. RGG?2,
Bd. III, Sp. 1600 1.), der auch Biicher von Dalman iibersetzt hat, nunmehr
auch Schlatter im englischen Sprachgebiet hat bekannter machen wollen.
Ir selber hat das Erscheinen nicht mehr erlebt (er starb am 31. Juli 1954).
Prof. Reginald Fuller ist die Durchsicht des Manuskriptes zu danken.
Prof. E. N. Davey, der bekannte Mitarbeiter von Sir Kdwyn Hoskyns, hat
eine bseitige Kinfithrung beigesteuert, in der er in sympathischer Weise
Schlatter und Levertoff dem Leser vorstellt.

Die Ubersetzung folgt getreu dem deutschen Original. Die Stellen-
belege, die bei Schlatter als Fulinoten geboten werden, sind durchwegs,
was begriilenswert ist, in den Text {ibernommen. Anderungen #hnlicher
Art (z. B. 8. 213 eine Parenthese jetzt als Fullnote) sind sehr selten, ebenso
Druckfehler (auf S. VIII muB es Greifswald und auf S.IX Delitzsch
heillen).

Bern. Wilhelm Michaelis.

John Melntyre, St. Anselm and His Critics. A Re-interpretation of the Cur
Deus Homo. Edinburgh/London, Oliver and Boyd, 1954. VIII + 214 S.
Sh. 15/-.

Im Iauptteil seines Werkes (Kap.Il: Aut Poena aut Satisfactio:
Hamartiology; Kap. IIT: Deus-Homo; Christology; Kap.1V:Illa Redemptio:
Soteriology) gibt der Verfasser, Principal von St. Andrew’s College an der
Universitit von Sydney, einen fortlaufenden systematisch-theologischen



Rezensionen 143

Kommentar des Werkes, das nach seiner Ansicht Anselms grofites ist:
«. ..greatest not simply because, in relation to the theory of the Atone-
ment, he achieves his most original work, but even more because in it he
gives, though in less systematic form than in the other works, his most
mature account of the Nature of God» (S.204). Verschiedene Aullerungen
Anselms zum selben Problem werden ldngsschnittartig durch das ganze
Werk aufeinander bezogen; denn oft korrigieren sich die einzelnen Argu-
mente gegenseitig, und erst wenn man alle iiberschaut, wird man finden,
dall Anselm «keeps his best wine until the endy (S.184). Einzelne Schwii-
chen der Gedankenfithrung beruhen darauf, dal Anselm oft «a true thing
in a wrong way» sagt (S.150). Doch «...we must give him the credit for
the true things» (ib.), d. h. wir miissen Anselm aus seinen eigenen Zusam-
menhéngen verstehen. Viele gegen seine Satisfaktionslehre vorgebrachten
Kritiken erfiillen diese Bedingung nicht. Denn — so zeigt der Verfasser,
indem er seinen Kommentar immer wieder zu ausfiihrlichen Antikritiken
derer zuspitzt, die seit Ritschl und Harnack bis zu Aulén iiber Anselms Be-
griffe von Siinde, Schuldigkeit, Genugtuung, Strafe, Vergebung, Inkarna-
tion, Tod Christi usw. schrieben — von ihnen gilt meistens, was einem
von ihnen so bescheinigt wird: His «criticisms of St. Anselm tell us more
abouty» his «own theology than they do about St. Anselm’s» (S.75). Wie
wenig wird doch Anselms wirkliche Gedankenfiihrung, wenn man sie nur
geduldig verfolgt, von solchen schlagwortartigen Unterschiebungen wie
<merkantiler Charakter», «Feudalrechty u. dgl. betroffen!

Indem der Verfasser sowohl der (nicht nur &ullerlich) dialogischen Form
des Werkes als auch seinen durchgehenden systematischen Grund- und Leit-
gedanken gerecht wird, vermag er in iiberzeugender Weise aufzuzeigen, dall
im ganzen Anselm weder den Tadel der Widerspriichlichkeit verdient noch
von auller- oder untertheologischen Voraussetzungen abhingig ist. «Iis
concept is religious through and through» (S.76). «Satisfactio», in klarer
Alternative zu «poena» gefalit, ist reines Verséhnungswerk Gottes in Chri-
stus und darf keinesfalls auf dem Hintergrund der von Tertullian inaugu-
rierten Verdienstlehre gesehen werden (S.76—114. 176—178). Der Schliis-
selbegriff solcher «evangelical theology» (S.78) ist Gottes <aseitasy, in
der sich Gottes Gerechtigkeit und seine Gnade, seine volle Forderung an
den Menschen und sein volles Versohnungswerk zusammenordnen — ein
Begriff, der hier weder rein platonisch noch rein voluntaristisch zu ver-
stehen ist (vgl. S.99f. 165. 185. 193 f. 204).

Indem wir iibergehen, was McIntyre in fihnlich erhellender Weise iiber
Anselms Inkarnations- und Trinititslehre sagt (wobei besonders die Epi-
stula de incarnatione verbi beigezogen wird), stellen wir zusammenfas-
send fest, dal er dem Haupt- wie dem Untertitel seines Werkes vollauf
gerecht geworden ist. Das Werk wird fortan unentbehrlich fiir die Beschéf-
tigung mit Anselms Theologie sein, als anregender Kommentar zu Cur Deus
homo dienen und hoffentlich dazu beitragen, dall eine gewisse Art, iiber
Anselm zu reden, zum Verstummen kommt.

Dies gilt unabhéngig von der I'rage, wie wir uns zum bisher noch nicht
besprochenen 1. Kap. (Remoto Christo: Methodology) stellen. Der Verfasser



144 Rezensionen

nimmt dankbar die Beschreibung auf, die Karl Barth ! von der Anselmschen
Methode gegeben und besonders an Cur Deus homo exemplifiziert hat,
mochte aber den umgekehrten Weg gehen, nimlich das «Remoto Christo>
(C.D. h. praef.) vom «Credo, ut intelligam» (Prosl. 1) aus beleuchten. Die
Wichtigkeit dieser Aufgabe im Rahmen einer zusammenhiédngenden Wiirdi-
gung Anselms, die seine Theologie und Philosophie als Ganzes nimmt, ge-
sehen zu haben, ist McIntyres Verdienst (vgl. S.1—7).

Was er aber nun iiber das Proslogion vorbringt (vom Monologion nicht
zu reden), ermangelt jener Genauigkeit der Interpretation, die er der
Schrift Cur Deus homo gewidmet hat. Was er an vielen Stellen, sich gegen
Barth wendend, iiber den apologetischen Charakter der anselmischen Me-
thode und iiber das Verhiltnis von <credere» und <«intelligere» ausfiihrt,
hédngt so in der Luft. Der besondere Charakter des <«insipiens» von Prosl.
2—4, der eben nicht auf einen Satz der allgemeinen Vernunft, sondern des
Glaubens angesprochen wird (Prosl. 2: «<Iit quidem credimus te esse aliquid,
quo nihil maius cogitari possit»), wird nicht aus dem Zusammenhang, in
dem er steht, erklirt; und dann hilft es auch nichts, den «insipiens» mit
Roscellin in der Epistula d. i. v. und Boso in Cur Deus homo zusammenzu-
bringen (der Verfasser gibt selber zu, dafl hier Unterschiede bestehen),
um einen <ungliubigen Menschen» im allgemeinen Sinn als Anselms Ge-
sprichspartner zu gewinnen. IXs ist dann auch nicht mehr klar, ob eigent-
lich, wie geplant, das Proslogion Licht auf andere Werke werfen soll, oder
umgekehrt. Die in Prosl.1 erscheinende «Gottesferne» mit dem <«Remoto
Christo» zu vergleichen (S.9), heillit gerade das tun, was der Verfasser
vermeiden mdchte, wenn er (S.7) vor «short cutsy warnt. So ist hinsicht-
lich des Proslogion und dessen Vergleichbarkeit mit Cur Deus homo iiber
Barth hinaus nichts Neues erreicht, und dort, wo die Kritik gegen Barth
einsetzt, fehlen die Fundamente. Dabei fehlt es auch hier nicht an lehrrei-
chen Einzelheiten, besonders in der Antikritik gegen solche, die Anselm zu
einem Rationalisten machen wollen.

Merkwiirdiger-, aber gliicklicherweise spielen die Ergebnisse des1. Kap.
im Rest des Werkes nur eine geringe Rolle, so dall wir noch einmal beto-
nen konnen, wie vorziiglich der Verfasser Cur Deus homo aus sich selbst
(und auch der Epistula d.i.v.) interpretiert hat. Zu einem Fortschritt in
der Interpretation des Proslogion wird man kaum kommen, indem man sich
weiter mit Barth auf dem Boden von Prosl. 2—4 auseinandersetzt, sondern
m. E. nur, wenn man endlich einmal dieses Werk als Ganzes wiirdigt, also
auch hier das tut, was McIntyre mit dem andern groflen Werk getan hat.

Emory University, Georgia (USA). Martin Anton Schmidt.

Paul de Vooght, Les sources de la doctrine chrétienne d’aprés les théologiens
du XIVe siécle et du début du XVe avec le texte intégral des XII premiéres
questions de la Summa inédite de Gérard de Bologne ( 1317). Bruges/Paris,
Desclée De Brouwer, 1954. 495 S. 250 bE'r.

Uber das Verhiiltnis von Heiliger Schrift und Tradition als Quellen
der christlichen Lehre im Mittelalter hat man sich oft falsche Vorstellun-

1 K. Barth, Fides quaerens intellectum (1931), bes. S. 37—60.



Rezensionen 145

gen gemacht, indem man die Scholastiker als Befiirworter einer doppelten
Offenbarungsquelle «Schrift und Tradition» (im Sinn des Tridentinums)
darstellte, wohingegen dann Wiclif und Hus das «Sola scriptura» vertreten
haben sollen. In griindlicher historischer Untersuchung der Quellen zwi-
schen ca. 1317 (Zeit der im Titel erwihnten Summa) und 1415 (Tod des
Johannes Hus) zeigt Pater Paul de Vooght, OSB, dafl solche Annahmen auf
Anachronismen beruhen. Die «Vorreformatorens spielten nicht die Schrift
gegen die kirchliche Tradition auf, sondern riefen Schrift und Tradition
gegen das in der Kirche auf, was sie als willkiirliche menschliche Satzun-
gen, Verderben der Kirche betrachteten. So unterschieden sie sich nicht
in ihren Prinzipien, sondern in deren Anwendung von ihren Vorgingern
und Zeitgenossen. Damit kam allerdings ein Bruch in eine bisher homogene
und friedliche Entwicklung. Erst in der Reaktion gegen die Genannten kam
man dazu — in unserer Zeit namentlich Heinrich Totting von Oyta —, die
Tradition von der Schrift unabhéingig zu machen oder gar als deren Fort-
setzung zu betrachten, nachdem — in einer dem Verfasser nicht ganz er-
klarlichen Vorwegnahme — schon Ockham das Problem aufgeworfen hatte.
Zu solcher Scheidung der Geister kam es aber auf Grund einer Unklarheit,
die durch das ganze bisherige Mittelalter hindurch festzustellen ist und
schliefilich auch nicht durch die besser differenzierende und vermittelnde
Stellungnahme eines Johannes Gerson gelost wurde: Einerseits bemiihte
man sich, die Theologie moglichst an die Schrift zu binden, indem man
beide ineinssetzte oder aber die Theologie als Explikation des in der Schrift
implizit Gegebenen verstand. Anderseits aber konnte man sich — gleich-
sam wider Willen — nicht verhehlen, dall gewisse Elemente der katholi-
schen Lehre und Praxis (Sakramente!) nicht in der Schrift zu finden waren
und sich auch kaum auf sie zuriickfiihren liefen. Aber solche sporadischen
Elemente samt gelegentlichen Berufungen auf Joh. 21, 25 u. 4. lihmten
ebensowenig wie die in der Spiitscholastik die Schriftforschung iiberwu-
chernde Spekulation den Willen, moglichst alles irgendwie auf die Schrift
zuriickzufithren und grundsétzlich keine zweite Offenbarungsquelle anzu-
erkennen.

Der Verfasser fithrt uns — nach einer Erinnerung an die vorausgegan-
gene Entwicklung — in langer Reihe die z. T. wenig bekannten Theologen
vor, die sich zwischen ca. 1317 und 1415 zur theologischen Prinzipienfrage
gedullert haben. Dies geschah in Kommentaren zum Prolog oder der 1.
Frage des 1. Buches der lombardischen Sentenzen, bis dann seit Ockham
(der m. E. hinsichtlich seiner praktischen Auswertung der Schrift im Kampf
gegen die pépstlichen Satzungen um die wahre Kirche hiitte ausfithrlicher
behandelt werden sollen) und Wiclif die Prinzipienfrage das ganze Schrift-
tum der Betreffenden bewegte. Die Texte der etwa 35 behandelten Autoren
muliten griofltenteils alten Drucken und z. T. auch Handschriften entnom-
men werden und werden reichlich zitiert. Eine Vollstindigkeit in der Ir-
fassung der Handschriften wird ausdriicklich und verniinftigerweise nicht
erstrebt. (So fehlt etwa ein Name wie Augustinus Triumphus.) Viele der
behandelten Autoren bringen ohnehin nicht viel Originelles. Um so ein-
driicklicher kommt der sensus communis der Zeit heraus. Und der Verfas-

10



146 Rezensionen

ser versteht es, die Lektiire geradezu spannend zu gestalten, indem er bei
aller Genauigkeit des Referates die Einzeldarstellungen geschickt auswigt,
Akzente setzt, durch Vergleiche und Zusammenfassungen das Ganze glie-
dert, nie die Hauptlinie verldfit, mit deutlichem Unwillen gegen solche
Scholastiker, wie gewisse Scotisten, die sie ihrerseits verlassen haben, mit
deutlicher Erwidrmung an den Héhepunkten, so in den glinzenden Darstel-
lungen Wiclifs und — am Anfang der Reihe — Gerhards von Bologna. Die-
sen — hinsichtlich der Behandlung des Themas — sehr anziehenden Ver-
treter einer biblisch gesiittigten Scholastik ans Licht gestellt und die ersten
12 Quéistionen seiner Summa (auf Grund eines Oxforder und eines vaticani-
schen Manuskripts) zum erstenmal ediert zu haben (zweiter Teil des Wer-
kes, S. 269—483), ist ein besonderes Verdienst.

Der Verfasser will nur eine historische Arbeit und keine <grofie Syn-
these» liefern. Jedoch versteht er es, so zu berichten, dall die wesentlichen
dogmatischen Fragen im Hintergrund gegenwirtig bleiben. Am Schlul} sei-
ner Darstellung urteilt er iiber die meisten seiner Theologen: «Sans para-
doxe, ils ne placaient I'Ecriture si haut que parce qu’ils l'ignoraient. Ils
avaient de la parole de Dieu une idée trop abstraite et plus ou moins immo-
biliste» (S.263). Sie haben zu wenig zwischen dem urspriinglichen Wort
Gottes in Christus, der Heiligen Schrift und der Theologie unterschieden
(Gerhard und Wieclif, auch Gerson, machen hier eine gewisse Ausnahme).
Von solchen Voraussetzungen aus (fiir deren Problematik m. E. schon die
Scotisten ein schirferes, wenn auch merkwiirdig ausgedriicktes Gefiihl
hatten) war es kein Riickschritt, wenn die Frage nach der besonderen Rolle
der Tradition gegen Ende der Epoche schirfer ins Bewulitsein kam. Denn
ein ungeniigendes Schriftprinzip ruft nach einer «Erginzung» durch die
Tradition. Bei Wiclif aber wird es sichtbar, dall die wahre Tradition nicht
von der Bibel weg-, sondern auf sie zuriickweist. Damit ist die Grenze des
hier behandelten Gegenstandes erreicht, und die besondere Fragestellung
weist iiber sich selbst hinaus in weitere Zusammenhinge, wie auch der
Verfasser auf den letzten Seiten von seinem katholischen Standpunkt aus
andeutet.

Das Werk ist nicht nur von groflem Interesse fiir eine bessere Kennt-
nis der noch so wenig gewiirdigten spiteren Scholastik, sondern leistet
auch dem Erforscher der reformatorischen und gegenreformatorischen
Theologie einen guten Dienst. Gewisse vereinfachende Urteile auf diesem
Gebiet kénnten von den von de Vooght erarbeiteten Voraussetzungen aus
modifiziert werden. Dadurch wiirde seine Arbeit auch einen tkumenischen
Dienst leisten, entsprechend dem Geist und der Sprache, in denen sie ge-
schrieben ist.

Emory University, Georgia (USA). Martin Anton Schmidt.

Alfons Auer, Die vollkommene Frommigkeit des Christen nach dem Enchi-

ridion militis christiani des Erasmus von Rotterdam. Diisseldorf, Patmos-
Verlag, 1954. 260 S.

Die theologisch ausgerichtete Erasmusforschung stand von jeher vor
dem Zwiespalt, der durch die konfessionelle Haltung der Forscher gegeben



Rezensionen 147

ist. Streng tridentinisch gesinnte katholische Theologen mufiten den Huma-
nismus des Rotterdamers ablehnen; andere haben ihn, dessen Entscheidung
schlieBlich zugunsten der alten Kirche gefallen ist, doch fiir den Katholizis-
mus in Anspruch genommen. Die protestantische Forschung schwankt zwi-
schen scharfer Abgrenzung im Sinne von Luthers in «De servo arbitrio»
vollzogener Abrechnung und hoher Anerkennung im Sinne neuprotestan-
tisch-idealistischer Religiositiit.

Das vorliegende Buch versucht eine Ehrenrettung des Erasmus vom
katholischen Standorte aus. Ii's wendet sich dabei weniger an die protestan-
tische als an die innerkatholische Kritik an Erasmus. Um die Frage aus
der Gefahr einer unmittelbaren Polemik herauszuheben, geht Auer von
einer vor der Glaubensspaltung liegenden Schrift und auch hier nicht von
einer kritischen, sondern einer bewufllt erbaulich gehaltenen Aussage aus:
vom Enchiridion militis christiani von 1503. In einem einleitenden Teil
sucht er die geistige Gestalt des Erasmus, seine Verwurzelung im Huma-
nismus der Devotio moderna, der Italiener und vor allem der Englidnder
(Colet) aufzuzeigen. Schon hier wird des Erasmus einfache, an der Bibel
orientierte Frommigkeit deutlich. Das Enchiridion erfihrt dann im Haupt-
teil eine griindliche Erlduterung nach seinen anthropologischen und theo-
logischen Aussagen. Das Grundgesetz der christlichen Frommigkeit — in
der Auffassung des Erasmus und Auers — ist in der fiinften Regel des
Enchiridion enthalten: per visibilia ad invisibilia. Dieses Grundgesetz sieht
Auer in der Christozentrik (Christus unicus scopus, doctor et exemplum,
caput nostrum) vollendet. Erasmus wendet es dann auf die tiglichen Dinge,
auf die Schrift, auf Dogma, Sakrament und Zeremonien und auf die Be-
trachtung des Menschen an. In dem allem kommt seine originale laienhafte
Frommigkeit zum Ausdruck.

Zwei Anliegen bewegen Auer zu dieser Studie. Ils geht ihm vor allem
darum, entgegen katholischer oder lutherischer Kritik nachzuweisen, daf}
die Christusgestalt fiir die Frommigkeit des Erasmus zentral sei. Er ge-
steht zwar das Recht der Kritik zu, wie sie im katholischen Raum beson-
ders von J. Lortz vorgetragen wurde, aber er hilt fest: <Erasmus war Hu-
manist. Er hatte als solcher den Blick fiir den Menschen und seine Wiirde.
Aber der Mensch wird ihm doch nicht ,das Mal} aller Dinge’. Diese hichste
Wiirde bleibt Christus. Und unsere Untersuchung hat ergeben, daB} dieser
Christus bei aller Betonung von doctrina und exemplum von Erasmus im
wesentlichen doch richtig und ganz gesehen wurdes (S.116). Der evange-
lische FForscher freilich, der von der Fiille der Christusbotschaft, wie sie
Luther schon in seinen Friihschriften entfaltet hat, herkommt, wird bei
Erasmus mit Luther immer das entscheidende Christuszeugnis der Gnade
vermissen.

Das zweite Anliegen Auers ist die Rechtfertigung einer laiengeméfen
Frommigkeit neben dem monastischen und mystischen Typus. Die Grund-
regel lillt eine welthafte, allgemeinverbindliche Frommigkeit zu, die doch
christozentrisch, biblisch, dynamisch und positiv ist. Damit will Auer eine
Wegweisung fiir ein modernes Anliegen der katholischen Moraltheologie,
fiir das Suchen nach der dem Laien entsprechenden I'rémmigkeit, geben.



148 Rezensionen

Die Reformation, die die Frommigkeit aus dem Kloster und der Sakra-
mentskirche in den Alltag des Glaubens verlegt hat, scheint uns auch hier
das Anliegen lingst aufgenommen und biblisch begriindet zu haben.

Das Buch beherrscht die Erasmusliteratur gut, ist in seinen Formulie-
rungen sorgfiltig und griindlich iiberdacht und bietet an einem wichtigen
Punkt der Erasmusforschung eine weiterfithrende Belehrung.

Schiers, Kt. Graubiinden. Ernst Gerhard Riisch.

Hans Denck, Schriften, 1. Bibliographie, hrsg. von Georg Baring. = Quellen
und Forschungen zur Reformationsgeschichte, 24. Quellen zur Geschichte
der Taufer, 6, 1. Giitersloh, C. Bertelsmann, 1955. 68 S. DM 5.—.

Mit dem vorliegenden Buche eriéffnet der Verein fiir Reformations-
geschichte programmatisch einen neuen Zweig seiner Veroffentlichungen:
die Herausgabe der Schriften wichtiger Spiritualisten des 16. Jahrhunderts.
Dall dabei Hans Denck (gest.1527), um den sich seit 100 Jahren eine riih-
rige IForschung immer wieder bemiiht hat, den Anfang bildet, stand zu er-
warten. Georg Baring, seit 30 Jahren mit dem Stoff wohlvertraut, erstellte
eine Bibliographie von dessen Schriften in alten Drucken und Handschrif-
ten, der Gedichte, die Denck zeitgenotssischen Druckwerken mitgab, und
der erhaltenen Autographen. Auf diese Weise ist das Quellenmaterial, so-
weit es nicht fremde Zeugnisse sind, erstmalig versammelt. Dessen Edition
wird durch Walter I'ellmann vorbereitet und ist in absehbarer Zeit zu er-
warten.

Es ist hier in jeder Beziehung eine grundlegende Arbeit geleistet wor-
den. Die Beschreibung der Drucke nach den Instruktionen fiir die Kata-
loge der Wiegendrucke der Preullischen Bibliotheken verbiirgt minutitse
Exaktheit. Die Schreibung «Dencky ist S. 16—18 iiberzeugend als die einzig
richtige erwiesen. Das Literaturverzeichnis S.10—13 und die zahlreichen
Anmerkungen spiegeln die Forschung. Hier ist nachzutragen: Jan J. Ki-
wiet: Hans Denck and his teaching. Thesis of the Faculty of the Baptist
Theological Seminary, Riischlikon-Ziirich, Februar 1954 (maschinenschrift-
lich ebendort).

Die Reihenfolge der Schriften Dencks und auch die ihrer Nachdrucke
ist nicht ohne Probleme, weil die Drucke nur zum Teil datiert sind. Dies
zeigt sich besonders bei «Vom Gesetz Gottesy (S.23—28). Wird man nicht
doch die Stralburger Ausgabe fiir den Erstdruck halten miissen? Fiir Stral3-
burg haben wir die ersten dulleren Zeugnisse, denn die auf Augsburg zie-
lende Stelle im Briefe des Gynorius an Zwingli dirfte auf «Was geredt
sei» zu beziehen sein. Die Einordnung von «Wer die Wahrheit wahrlich
lieb hats zu 1526 (S.29 und 31) ist unsicher. Aber hier kinnen hochstens
neue Argumente aus der zeitgenissischen Kontroversliteratur weiterhel-
fen. Mit den Ausfiihrungen iiber die «Hauptreden» und den Michakommen-
tar wird wichtiges Neuland der Forschung betreten.

Bedenkt man, daf} die beiden letzten monographischen Arbeiten iiber
Denck einen Druck nicht erlebten, so ist diese gewichtige Neuerscheinung
doppelt begriilenswert.

Bonn a. Rh. J.F. Gerhard Goelers.



Rezensionen 149

Heinrich Berger, Calvins Geschichtsauffassung. = Studien zur Dogmen-
geschichte und systematischen Theologie, Bd. 6. Ziirich, Zwingli-Verlag,
1955. 253 S. F'r. 14.55.

La collection zurichoise des Studien s’enrichit d'un ouvrage qui sera
un précieux instrument de travail. Le probléme de la conception de I'histoire
de Calvin, souvent abordé, n’a jamais été traité avec une telle ampleur.
L’auteur se base sur l'ensemble des écrits du Réformateur, sans négliger
les sermons et la correspondance. Il acquiert ainsi une vue plus exacte de
la pensée vivante et engagée de Calvin que s'il se bornait aux ouvrages
systématiques et exégétiques, qui offrent pourtant tous les thémes du sujet.
Une lacune est comblée, qui subsistait a coté du « Luthers Geschichtsan-
schauung » de Hans Lilje et du « Geschichtsbild H. Zwinglisy de G. W.
Locher (Theol. Zeitschrift 9, 1953).

Le grand mérite du pasteur Berger est d'utiliser une méthode qui nous
fait vraiment comprendre la position du Réformateur. Je veux dire qu'il
ne cherche pas a simplifier, & clarifier, & dresser un schéma logique en
disposant d'une facon nouvelle des matériaux arrachés a l’ensemble. Il
évite ce piege. On ne peut circonscrire dans 'ceuvre de Calvin «ses idées »
sur l'histoire et les étudier & part, isolées du reste. Car ces idées ne sont
pas essentielles, mais dérivées, dépendantes de certitudes situées sur un
autre plan que la succession des faits que consideérent les Humanistes et les
Modernes. Dieu est le maitre de I'histoire. Seul le croyant peut discerner
des «signes des temps» dans l'apparition de certains hommes, dans les
vicissitudes des Nations, ou dans les péripéties du combat de I'Iliglise. Ainsi,
< la Communauté est formée par ceux qui discernent la Parole de Dieu dans
I'histoire et s’y soumettent docilement ». Comprendre, ce n’est pas simpli-
fier, ¢’est compliquer, enrichir en profondeur, établir des relations. C’est
méler & la vie.

C’est pourquoi la table des matiéres de l'ouvrage déconcerte & pre-
miére vue. Pourquoi un chapitre sur les sacrements, d’autres sur le culte
des images et des saints, sur la Création ? Est-ce utile d’exposer la, minu-
tieusement, la pensée du Réformateur sur I'Eglise ? L’ensemble du travail
donne raison & l'auteur. Il laisse parler Calvin sur l'histoire — congue
dans un sens trés large — comme il I'entend, plutét que de lui imposer des
catégories étrangéres. Ceci en rend la lecture convaincante. Petit & petit
se dessine l'image tragique d'un monde qui glisse vers la mort, parce que
les forces qui le ménent sont & la fois terrestres et sous 'emprise de Satan.
Une lumiére brille au sein de cette évolution désordonnée : la Communauté
de Jésus-Christ, solidaire du monde, mais en totale opposition avec lui. Car
elle ne peut s’appuyer que sur la grace de Dieu. Jour aprés jour elle est
maintenue, régénérée, sauvée de la mort par le Christ présent. Ce miracle
permanent est le gage de la gloire qui vient. Son existence méme est le
signe du Jugement, la promesse du salut et la révélation du sens de I'his-
toire.

Lausanne. Eric Peter.



150 Rezensionen

Markus Kutter, Celio Secondo Curione. Sein Leben und sein Werk. = Basler
Beitriage zur Geschichtswissenschaft, Band 54. Basel, Helbing & Lichten-
hahn, 1955. 310 S. Fr. 13.45.

Ziwischen der Zeit der groflen Kdmpfe und Durchbriiche der Reforma-
tion und der konfessionellen Fixierung und Verhiartung im Zeitalter der
Orthodoxie liegen einige Jahrzehnte (etwa 1540—1580), wo die Fronten
noch nicht iiberall abgesteckt sind, wo geistes- und kirchengeschichtlich
noch manches im Flul} ist. Es ist im schweizerischen Rahmen die Zeit, wo
Calvins Einfluf} in vielen Auseinandersetzungen sich immer stiirker durch-
setzt, wo aber zugleich Bullinger die eigene Prigung seines Denkens und
Wirkens wahrt. In Basel war die geistige Situation jener Jahre besonders
bewegt. Da war das Luthertum des Antistes Simon Sulzer. Da waren aber
auch die starken Traditionen des Humanismus, verkorpert etwa in der Fa-
milie Amerbach. Dazu kamen die fremden Refugianten vor allem italieni-
scher Herkunft. Es ist bekannt, wie sehr die Gedanken dieser Minner, eines
Castellio, Curione, Acontius, Lelio und Fausto Sozzini, zukunftstrichtig
waren und spiter in die Weite wirkten. Sie alle haben sich auf ihren un-
steten Wanderwegen lédnger oder kiirzer in Basel aufgehalten.

Derjenige von ihnen, der am lédngsten hier blieb und hier auch richtig
Wurzeln schlug, war Celio Secondo Curione. Er gehort zu den direkten
Vorfahren Jacob Burckhardts. Werner Kaegi hat ihm in seiner grofien
Burckhardt-Biographie eine liebevolle Skizze gewidmet.? Aus der Schule
Kaegis ist auch die Dissertation hervorgegangen, die diesem eigenartigen
Piemontesen, seinen Lebensschicksalen und seinem literarischen Schaffen
gewidmet ist.

Kutters Arbeit ist fiir die geistesgeschichtlichen Hintergriinde und
Zusammenhiinge, aus denen Curione herkommt und von denen her er ge-
deutet werden muf}, dem grofien und grundlegenden Werk Delio Cantimoris
iiber die italienischen Haeretiker des Cinquecento verpflichtet. 2 Kutter er-
arbeitet vor allem die Biographie Curiones, und es gelingt ihm, uns diesen
in seinen menschlichen Konturen recht anschaulich zu machen. Er zeichnet
die Etappen von Curiones Lebensweg: die Jugendjahre in Italien, die Be-
gegnung mit den Ideen von Humanismus und Reformation, die abenteuer-
liche Flucht vor der Inquisition, die vierjihrige Titigkeit an der neuge-
griindeten Lausanner Akademie, schliefilich sein Leben und Wirken in
Basel von 1546 bis zu seinem Tode 1569. Kutter geht auch den persénlichen
Beziehungen Curiones zu den anderen damals in Basel weilenden Exulan-
ten #hnlichen Geistes nach. Er untersucht, wie weit Curione an der Her-
ausgabe von Castellios berithmter Streitschrift gegen Calvin («De haereti-
cis, an sint persequendi», 1554) beteiligt war. Gegen Cantimori? zeigt er,

1 W. Kaegi, Jacob Burckhardt. Eine Biographie, 1. Frithe Jugend und
baslerisches Erbe (1947), S. 64 {f.

2 Delio Cantimori, Italienische Haeretiker der Spétrenaissance, iiber-
setzt von W. Kaegi (1949).

3 Cantimori (Anm. 2), S. 99 ff.



Rezensionen 151

gestiitzt auf die sorgfiltigen Untersuchungen Paul Burckhardts?, dal ein
personlicher Umgang Curiones mit dem seit 1544 unerkannt in Basel leben-
den niederlindischen Téauferfithrer David Joris nicht nachzuweisen und
auch nicht zu vermuten ist.

Kutter resiimiert und analysiert Curiones Hauptschriften und zeigt so
die Entwicklung seines Denkens: von den stark aphoristisch gehaltenen,
freischweifenden religiésen Spekulationen des «Araneus», iiber die huma-
nistische Polemik der <«Pasquilli> fiithrt Curiones Weg zu den Schriften sei-
ner ersten Schweizer Jahre, wo seine antirémische Stellungnahme durch-
aus konventionelle Ziige im Sinne der schweizerischen Reformation an-
nimmt. Er ordnet sich hier bewullt der reformierten Kirche seiner Wahl-
heimat ein und erfreut sich des betonten Wohlwollens Bullingers. Allen
seinen Werken dieser Zeit («Pro vera et antiqua Ecclesiae Christi autori-
tate», «Christianae religionis institutio», «Quattro lettere christiane») eig-
net eine stark pédagogische Tendenz.

Curiones Hauptwerk ist «De amplitudine beati regni Dei» (1554). Hier
handelt es sich um das eigentliche Herzstiick seines Glaubens: Gottes Reich
ist viel weiter und umfassender, als die Theologen es weithin wahrhaben
wollen. Die versteckte Polemik gegen Calvin ist deutlich. s geht Curione
darum, zu beweisen, dall er die Autoritit der Heiligen Schrift auf seiner
Seite habe, wenn er sich dafiir einsetze, dall das Reich Gottes viel weiter
offenstehe und viel umfassender zu verstehen sei, als die Kirche bis dahin
meist gelehrt habe. Rudolf Pfister ist in seiner Untersuchung iiber «Die
Seligkeit erwiihlter Heiden bei Zwingli» anhangsweise auch auf Curiones
¢«De amplitudine...» eingegangen und hat gezeigt, wie zwischen Zwinglis
und Curiones Gedankenfiihrung eine unverkennbare Verwandtschaft be-
steht, ohne dal Curione direkt auf Zwingli Bezug nimmt.% Zwinglis Ein-
fluf auf Curione kommt auch bei Kutter — wohl mit Recht — deutlicher
zum Ausdruck als bei Cantimori, der tiberhaupt die Gedankenwelt der von
ihm dargestellten Eretici italiani doch allzu stark vom Humanismus Val-
las, Ficinos und Picos bestimmt sieht. ® Kutter will stirker diejenige Kom-
ponente bei Curione auch zu ihrem Recht kommen lassen, die ihn als, wenn
auch eigenwilligen und oft unbequemen, reformierten Kirchgenossen zeigt,
der, auch von seinen italienischen Voraussetzungen her, sich in Basel nicht
einfach als Haeretiker fiihlte, sondern dem immer michtiger werdenden
Ubergewicht Calvins gegeniiber mithelfen wollte, dltere Traditionen der
ziircherischen und baslerischen Reformation lebendig zu erhalten.

Auch Curiones Leistungen als Editor klassischer und italienischer
Autoren werden geschildert und gewiirdigt. Kutters Curione-Biographie

4 P, Burckhardt, David Joris und seine Gemeinde in Basel: Basler Zeit-
schr. f. Gesch. und Altertumskunde, 48 (1949), S. 5 {f.

5 R. Pfister, Die Seligkeit erwihlter Heiden bei Zwingli: Eine Unter-
suchung zu seiner Theologie (1952), S. 122 ff.

8 Cf. die Rezension des Buches von Cantimori durch W. Vélker in Theol.
Zeitschr. 6 (1950), S. 185 ff.



152 Rezensionen

ist damit zugleich ein Beitrag zur Geschichte des Basler Humanismus in
seiner spiteren Phase.

So trigt Kutters Arbeit dazu bei, unsere Kenntnisse jenes wichtigen
Abschnitts der Reformationsgeschichte zu ergiinzen und zu vertiefen, wo
verschiedenste Einfliisse und Anregungen sich kreuzten und sich befeh-
deten, und wo zugleich manche Wege sich anbahnten, die fiir die Entwick-
lung des theologischen Denkens von griliter Bedeutung werden sollten.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

Rudolf Pfister, Um des Glaubens willen. Die evangelischen Fliichtlinge von
Locarno und ihre Aufnahme in Ziirich im Jahre 1555. Zollikon-Ziirich,
Evangelischer Verlag, 1955. 159 S.

Als man sich vor zwei Jahren in Ziirich riistete, nach 400 Jahren der
Austreibung der Reformierten aus Locarno und ihrer Aufnahme in Ziirich
zu gedenken, fragte man nach einer Darstellung jener Ereignisse. Unter
mehreren Werken entsprach einzig das Ferdinand Meyers, des Vaters von
Conrad Ferdinand Meyer und Ziircher Regierungsrates, wissenschaftlichen
Anspriichen (Die Evangelische Gemeinde in Locarno, 2 Béinde, Ziirich, 1836).
Jedoch mulite Meyers Werk auf Grund von neuerschlossenen Quellen iiber-
priift und erginzt werden. Zudem war es auller in 6ffentlichen und einzel-
nen privaten Bibliotheken nicht mehr greifbar. Darum dringte sich eine
Neubearbeitung des Stoffes auf.

So schenkte uns Rudolf Pfister das erwartete Werk: «<Um des Glaubens
willen. Die evangelischen Fliichtlinge von Locarno und ihre Aufnahme zu
Ziirich im Jahre 1555.» Auf Grund ausgedehnter selbstindiger Forschungen
in Ziirich und Locarno, dazu in weiteres Material versprechenden Archiven
und Bibliotheken, verfallite Pfister sein Buch, das ebenso wissenschaftlich
sorgfiltig gearbeitet ist, wie es die warme Anteilnahme am Geschick unse-
rer Glaubensvorfahren spiiren ld6t. Da es zudem leicht lesbar und nicht zu
umfangreich ist, hat auch die evangelische Lesergemeinde ein Werk be-
kommen, das sie gut in jene Zeit und ihre Probleme einfithrt und geeignet
ist, sie zum tapferen Bekennen unseres evangelischen Glaubens zu ermun-
tern und diesen Glauben zu stiérken.

An Vorziigen weist das Werk Pfisters besonders noch folgende auf:
Pfister hat die Frage der Versammlungsorte der Reformierten in Locarno
genau erforscht und verarbeitet. Er hat die Nachwirkungen des Protestan-
tismus in Locarno sorgfiltig gepriift und hat sie in einem eigenen Kapitel
dargestellt, ein Vorzug gegeniiber Meyer, der diese Seite weniger bearbei-
tet hat. Gegen 30 Jahre nach der Austreibung aus Locarno wirkte der Prote-
stantismus dort noch nach. Aber es geht aus Pfisters Werk auch hervor,
dafl er nachher vollig versickerte, so dall der Entscheid der Ausgezogenen
auch von daher als weitsichtiger erwiesen wird als der der Zuriickgeblie-
benen. Das Buch gewinnt auch durch wertvolle Illustrationen. Es ist nur
schade, dall von der Serie von 6 Tafelbildern im Besitz der Familie von Orelli
bloly die 3 letzten, die den Auszug darstellen, wiedergegeben sind, dagegen
nicht die 3 ersten, die die Ereignisse in Locarno abbilden. Alle 6 Bilder



Rezensionen 153

wurden dagegen publiziert in der «Neuen Ziircher Zeitung», Nr. 1282, 14.
5. 1955.

Uber den Rahmen der Pfister gestellten Aufgabe hinaus liegt die ge-
nauere Priifung folgender weiterer Fragen: 1. Wie grofl war iitherhaupt die
Bevélkerung von Locarno im 16. Jahrhundert, und wie groll war der ge-
naue Anteil der Reformierten und der Sympathisanten? 2. Wie wirkte sich
der Auszug der etwa 200 Seelen, unter denen fiihrende Kriifte waren, auf
die weiteren Geschicke von Locarno aus? Dal} hier ein Problem vorliegt,
das auch von andern als dringlich, ja als schmerzlich empfunden wird, zeigt
die AuBlerung von Guido Calgari: «<Ma I'uomo dell’altra sponda (d.h. der

Tessiner) non poteva non pensare con mestizia all’'impoverimento — di

cnergie sopra tutto — che subl Locarno e la terra ticinese tutta per quel

drammatico esodo di tante famiglie...» («Eco di Locarnos, 1. 12.1955).
Muralto-Locarno. Gustav Hef.

Ernst Staehelin, Amandus Polanus von Polansdorf. = Studien zur Geschichte
der Wissenschaften in Basel, herausgegeben zum fiinfhundertjihrigen
Jubildum der Universitit Basel 1460—1960, 1. Basel, Helbing und Lich-
tenhahn, 1955. 139 S.

Eine Monographie iiber Polanus entspricht einem dringenden Bediirf-
nis. Ernst Staehelin legt nun eine mit seiner gewohnten Akribie gearbei-
tete Schrift iiber den Basler Theologen vor. Gemil der Zielsetzung der
Schriftenreihe, in der diese Arbeit erscheint, ist sie nicht in erster Linie
theologiegeschichtlich, sonderen allgemein wissenschaftsgeschichtlich ge-
halten. s soll dadurch an einem ihrer Schépfer und hervorragenden Ver-
treter die wihrend Generationen eine der Geistesmichte der Zeit darstel-
lende Welt der reformierten Orthodoxie aufgezeigt werden; es soll ein Ein-
blick in das Schaffen eines akademischen Lehrers und der akademischen
Jugend in jenen Jahrzehnten gewihrt und es soll ferner erkennbar wer-
den, von wie weit her damals die Universitit Basel aufgesucht wurde und
wie weit ihre Wirkung ausstrahlte.

Im ersten Teil erzihlt Staehelin den Lebensgang Polans. Der im Jahre
1561 im schlesischen Troppau geborene Amandus Polanus hat das Gymna-
sium zu Breslau besucht und studierte dann in Tiibingen, Basel und Genf.
Wihrend einiger Jahre war er Ephorus in der Familie Zierotin, die zu den
hervorragendsten Gliedern der mit dem reformierten Protestantismus ver-
bundenen Unitit der béhmisch-mihrischen Briider gehorte. Die Bildungs-
reisen mit Johannes Zierotin fithrten Polan wieder nach Basel. Auf eine
kurze Wirksamkeit an der Schule der Mihrischen Briider in Eibenschiitz
folgte wieder eine Tétigkeit als Ephorus, diesmal bei Ladislaus Zierotin,
in Basel, Strafiburg und Méhren. Im April 1596 wurde er zum Inhaber des
alttestamentlichen Lehrstuhls in Basel berufen. Dort blieb er bis zu seinem
Tode; er wurde 1610 ein Opfer der Pest. Staehelin teilt die Basler Zeit in
die Amtsperioden ein: Polan war zweimal Dekan und zweimal Rektor.
Damit ist eine iibersichtliche Gliederung gegeben. Der Verfasser versteht
es, neben den historisch wichtigen Daten allerlei aus der perstnlichen Ge-
schichte Polans, aus Freundschaft und Familie mitzuteilen, so dal} der



154 Rezensionen

kurze Lebensabrill ein ansprechendes Bild eines Gelehrtenlebens um 1600
bietet.

Im zweiten Teil bespricht Staehelin die Schriften Polans im einzelnen.
Unter den 32 Nummern sticht das Hauptwerk, das «Syntagma Theologiae
Christianae> von 1609, hervor. Im Inhalt der iibrigen Schriften stehen die
Auseinandersetzungen mit den 1586—89 erschienenen «Disputationes de
controversiis christianae fidei» des Robert Bellarmin und die innerprote-
stantischen Kidmpfe um die Pridestinationslehre voran. Viele dieser Aulfle-
rungen Polans ergehen in der Form von Disputations-Thesen. Dadurch,
dall Staehelin immer sorgfiltig die Studenten und jungen Gelehrten, die
Polans Thesen verteidigten, erwihnt, wird die Aufzihlung der Schriften zu
einer lehrreichen Illustration des akademischen Betriebes im Zeitalter der
Orthodoxie.

Der dritte Teil bringt eine Schrift Polans im wortlichen Abdruck:
<Kurtzer Inhalt der gantzen Lehr, welche in der Theologischen Schul der
loblichen Universitet Basel gefiihrt wirdt». Sie ist 1600 im Gefolge von
Auseinandersetzungen um die Pridestinationslehre erschienen. Nach der
Absicht des Herausgebers soll diese Originalschrift Polans eine ausgefiihrte
theologische Entfaltung seiner Lehre, die im Rahmen dieser Studie nicht
gegeben werden konnte, wenigstens zum Teil ersetzen. In der Tat wird da-
mit eine interessante kleine Bekenntnisschrift aus der Orthodoxie wieder
allgemein zugiinglich gemacht, was allein schon ein Verdienst um die theo-
logische Wissenschaft ist. Staehelin verfehlt allerdings nicht, im Vorwort
sich bei aller Hochschétzung der Lebensarbeit Polans doch sehr entschie-
den von seiner und seines Zeitalters orthodoxer Priidestinationslehre zu
distanzieren. Im Blick auf gewisse Abschnitte der Schrift Polans wird man
der kritischen Haltung Staehelins nur recht geben kénnen.

Schiers, Kt. Graubiinden. Ernst Gerhard Riisch.

John Gerard, Meine geheime Mission als Jesuit. Luzern, Riber & Cie., 1954.
300 S. Fr.15.40; DM 14.80.

Es handelt sich um den Erfahrungsbericht eines englischen Jesuiten
aus der Spitzeit Elisabeths I. und ihres Nachfolgers Jakob Stuart. Dieser
fiir die Jesuitenzoglinge in Douai, Reims und St-Omer gedachte lateinische
Bericht wurde ins Englische und dann vom Englischen — zusammen mit
einem Vorwort von Graham Greene — von Hildegard von Barloewen ins
Deutsche iibersetzt. Es handelt sich also um eine Tochteriibersetzung, die
keinen Anspruch auf wissenschaftliche Genauigkeit erheben kann. Der
Verlag wollte vor allem zeigen, in welcher Weise damals von den Jesuiten
die <Untergrundsituation» der katholischen Kirche, wie sie heute in man-
chen Lindern wieder besteht, gemeistert wurde. Aber gerade diese <«Ko-
mdodie der Verkleidungen» ist das am wenigsten Originelle an dem Buch, es
lieBen sich miihelos die protestantischen Parallelen etwa im Leben Pierre
Jurieus, Antoine Courts, Paul Rabauts oder heimlicher Waldenserpfarrer
aufweisen.

Dags Auffilligste fiir protestantische Leser muf die Art und Weise
sein, wie in diesem Werk die Notliige als die selbstverstindlichste Sache



Rezensionen 155

von der Welt dargestellt wird, als eine Art Kriegslist, deren sich die ver-
folgten englischen Katholiken ohne weiteres bedienten. Gleich wie der in
Rom zum Jesuiten ausgebildete Fnglinder heimlich bei Nacht an der eng-
lischen Kiiste landet, fragt er in den nichsten Tagen die Bauern, die ihm
begegnen, immer wieder, ob sie seinen Falken gesehen hétten, der ihm ent-
flogen sei. In dieser fiktiven Weise will er seinen Aufenthalt in der Ge-
gend begriinden. Wenn Katholiken bei einem Privatgottesdienst in einem
Hause iiberrascht werden und es dem Priester in der Eile nur gelungen
ist, die Mellgewinder abzustreifen, dann erkliren alle — Priester und
Laien —, dal} der Gottesdienst erst beginnen sollte und kein Priester an-
wesend sei. Wenn verhaftete Katholiken einander gegeniibergestellt wer-
den, dann ist es selbstversténdlich, daf sie abstreiten, sich zu kennen, auch
wenn es uralte Bekannte sind. Ebenso wird ohne weiteres die Autorschaft
von Briefen abgestritten usw., ohne die geringsten moralischen Bedenken.
Im Disput mit dem Kronanwalt verteidigt Gerard die jesuitische Lehre von
den Zweideutigkeiten (S.159 ff.). Es werden sogar Jesusworte zur Vertei-
digung des «Doppelsinnesy zitiert und dementsprechend ausgelegt: <Als er
zu seinen Aposteln sprach: Niemand kennet den Tag des Gerichts, nicht
einmal des Menschen Sohny; ferner: ¢Als er sagte, er werde sich zum Fest
nicht nach Jerusalem begeben, schlielilich aber doch hinaufging. Dabei
wullte er schon zu Beginn, dall er es vorhatte» (S.161).

Gegen John Gerard, dem es gelang, aus dem Tower auszubrechen,
schrieb George Abbot seine Widerlegung der Amphibologie-Lehre. Er
wurde dafiir zum Dean von Winchester, spiiter zum Erzbischof von Canter-
bury arriviert. Abbot kommt eines Tages in ein Haus, in dem sich Gerard,
als Cavalier verkleidet, aufhilt. Es macht dem kartenspielenden «Welt-
manny einen richtigen Spaf}, mit dem anglikanischen Theologen iiber mora-
lische Fragen (Selbstmordfall) zu disputieren und ihm Laxheit vorzu-
werfen.

Dal} alle diese Praktiken ohne jeglichen Kommentar — bei sonst Hun-
derten von Anmerkungen — dem katholischen Volk deutscher Zunge ge-
schildert werden, ist das Bedenklichste an dieser Reprise aus dem 17. Jahr-
hundert, die geschichtlich ungebildete Leser ohne jeglichen inneren Ab-
stand {ibernehmen werden.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Walther Hutzli, Jeremias Gotthelf. Das kirchliche Leben im Spiegel seiner
Werke. Bern, Berchtold-Haller-Verlag, 1953. 72 S. Fr. 4.80; DM 4.60.

Gotthelf bemerkt des oftern, dall das Leben unerschépflich sei, wo im-
mer man es anfasse. Dasselbe gilt auch von seinem Werk: wo immer man
in es hineingreift, fiillt sich die Hand und kommt an kein Ende. Der Berner
Pfarrer Walther Hutzli durchforscht es hier nach seinen Beobachtungen
und Belehrungen iiber das kirchliche Leben und fordert des Bekannten und
weniger Bekannten in Fiille zutage. Was er dem literarischen Werk ent-
nimmt, wird erginzt durch Ziige aus den Briefen und den Predigten. Neu
diirften fiir viele die Zitate aus dem Referat sein, das der Pfarrer zu Liit-



156 Notizen und Glossen

zelfliih iiber die Visitationsberichte der Pfarrdamter des Kantons Bern zu-
handen der Synode von 1845 gehalten hat.

Man wird sich bei der Lektiire neu bewult, dall Gotthelf das kirch-
liche Leben als ein integrierendes Moment des Lebens iiberhaupt verstan-
den hat; daB er wie Volk und Familie nicht ohne Kirche, so die Kirche
nicht ohne Volk und Familie denken kann. Dal er als Pfarrer einen gott-
lichen Auftrag habe, daran hat er nie gezweifelt. Was dieser Auftrag im
konkreten I'all verlangte, dariiber ist er sich jeweils rasch und problemlos
klar geworden. Seine Not ist die, dafl sein Volk von einem Prediger, der in
gottlichem Auftrag spricht und handelt, nichts mehr wissen will. «Es gibt
heutzutage kein schwereres Amt als das eines Predigers, man mag es be-
trachten von welcher Seite man will ..., und es wire kein Wunder, wenn
einem das Predigen erleiden und man weniger Zeit und Fleifl darauf ver-
wenden wiirde» (S.22). Seine Zuversicht stiitzt sich wohl auch auf die
noch nicht vo6llig erstorbene religiose Empfianglichkeit und Kraft seines
Volkes. Sie griindet sich aber — das kommt bei Hutzli gut heraus — mehr
und mehr darauf, dafl, wo der Mensch nicht mehr zu Gott, doch Gott so oder
so zum Menschen findet. «Ich weill diesen Augenblick nichts anderes zu
machen, als im stillen und unbemerkt Samen auszustreuen, der in einer
bessern Zeit aufgehen wirdy (S.65).

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Judaica 13, 1 (1957): T. F. Torrance, Israel and the Incarna-
tion (S.1—18); L. Schaeppi, Johann Caspar Ulrich — ein groBler Freund
der Juden (19—29); J. E. Koch, «Das grofle Zeichen» Offbg. Joh. 12 (29—60).
Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 113, 3: H. d'Espine, Die verschiede-
nen kirchlichen Amter und die Konsekration (34—36); 4: O. Cullmann, Das
Urchristentum und das ékumenische Problem, I (50—53); 5: O. Cullmann,
Das Urchristentum . .., II (66—69). Reformatio 6, 1 (1957): M. Huber, Ge-
danken iiber christliches Ethos und internationale Beziehungen, I (3—10);
‘W. Kohlschmidt, Theologische und dichterische Aussage der Wahrheit
(11—23); 2: M. Huber, Gedanken..., II (67—76); F. M. Huggenberg, Ein
Helfer Zwinglis. Zum Jubilium von Stein am Rhein im Friithjahr 1957
(97—102). Schweizerische Theologische Umschau 27, 1 (1957) : F. Buri, Die
Menschlichkeit Gottes als Symbol des Glaubens (1—7); H. Schar, Gesundes
und krankes Seelenleben in der Religion (7—18); J. Amstutz, Wiederholung
des Cogito-Argumentes (18—24). Verbum Caro 11, 41 (1957): R. Schutz,
Pour un bon wcuménisme (3—8); Ch. Moeller, Ce qu’apporte aux catho-
liques le dialogue wcuménique (9—27); T. F. Torrance, Liturgie et Apo-
calypse (28—40); W. Vischer, La réconciliation de Jacob et d’Esaii (41—51).

Belgien. Nouvelle revue théologique 79, 1 (1957) : H. Duesberg, Horos-
cope du mouvement biblique (3—15); H. Rondet, Aux origines de la théo-



	Rezensionen

