
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 137

zieren zu wollen, wie es Delcor getan hat, läßt man darum den Ausdruck
am besten unübersetzt : «Rabbim».7 Damit ist sowohl dem Umstand Rechnung

getragen, daß die Versammlung der Rabbim alle Mitglieder umfaßt,
wie dem andern, daß diese Mitglieder um ihre besondere Schriftgelehrsamkeit

wissen. 8

Basel. Hanswalter Huppenbauer.

Rezensionen.

Th. C. Vriezen, Hoofdlijnen der theologie van het Oude Testament. Tweede
druk, herzien en uitgebreid. Wageningen, H. Veenman & Zonen, 1954.

400 S. Fl. 21.60.

Es ist eine schwierige Aufgabe, eine alttestamentliche Theologie zu
schreiben. Prof. Vriezen hat vorsichtigerweise sein Buch «Hauptlinien der
Theologie des Alten Testaments» genannt, um nicht den Eindruck zu
erwecken, daß er alle Fragen der alttestamentlichen Theologie dargestellt
hätte.

Er gibt erst eine umfassende Einleitung, wo er die prinzipiellen Fragen

diskutiert. Im Hauptabschnitt behandelt er Gott; Mensch; Verkehr
zwischen Gott und Mensch; Verkehr zwischen den Menschen; Gott, Mensch
und Welt in Vorzeit und Zukunft.

Vriezen hat im Vorwort betont, daß sein Buch für praktische Zwecke
geschrieben ist, um den Predigern, die über das A. T. predigen sollen, zu
helfen. Dieser praktische Zielpunkt macht sich in seinem Buch oft
bemerkbar. Er sieht die Bibeltheologie als ein Bindeglied zwischen der
dogmatischen und der historischen Theologie. Mit einigen wenigen Vorbehalten

schließt er sich Eißfeldts Auffassung an (ZAW 1926, S. 1 ff.), daß Theologie

mit Offenbarung zu tun habe, und daß darum die alttestamentliche
Theologie als eine eigene Form von Wissenschaft dastehe, neben der
Religionsgeschichte von Israel. Vriezen weist dagegen Eichrodts Auffassung
ab, daß die alttestamentliche Theologie ihrem Objekt wie ihrer Methode
nach durchaus ihren Platz innerhalb der empirisch-historischen
alttestamentlichen Wissenschaft habe (ZAW 1929, S. 83 ff.). Vielmehr sieht er das
Ziel der alttestamentlichen Theologie darin, eine eigene Schätzung der alt-
testamentlichen Verkündigung zu geben, mit Grundlage in einer christ-

7 Molin: «Vollversammlung», «Menge» beachtet nur den einen Gesichtspunkt,

van der Ploeg bleibt mit «congrégation» wohl etwas zu allgemein.
8 1QS a und b bringen für die Frage keine weiteren Belege. Alle drei

Wörter finden sich hier nicht in dieser speziellen Verwendung. Auch das

zu erleuchtende «Angesicht vieler» (Sb IV 27) meint doch wohl die
unbestimmt vielen auf der ganzen Erde. — Die Dam.-Schrift (bezeichnenderweise

nur in der Halacha!) kennt die «Rabbim» im oben beschriebenen Sinn:
XIII, 7; XIV, 7. 12, jedoch ohne ein Gegenüber wie un («Menge»). Nach

XIV, 7 sind die «Rabbim», denen bes. Aufseher vorstehen, identisch mit der

ganzen Gemeinde.



138 Rezensionen

lich-theologisehen Anschauung (S. 133). Das bestimmt dann die Behandlung
der Fragen. Eine eingehende Diskussion mit Yriezen auf diesem Gebiet läßt
sich hier nicht aufnehmen. Nur soll erwähnt sein, daß der Besprecher der
Auffassung Eichrodts näher steht und deshalb die Gesichtspunkte Yriezens
nicht immer teilen kann.

Im großen und ganzen vermittelt Vriezen ein gründliches, lebendiges
Bild der alttestamentlichen Religion und ist ehrlich bemüht, den historischen

Tatsachen gerecht zu werden; seine klare Stellungnahme in dieser
Frage dient ihm zu Ehren. Aber in vielen Einzelfragen ist es unmöglich,
jedenfalls für den Besprecher, ihm zu folgen. Es ist leider auch so, daß in
einem solchen Buche viel gesagt werden muß, was nicht näher begründet
werden kann.

Wenn Vriezen auch kein Fundamentalist ist, so ist er in vielen Fragen
deutlich konservativ, in einem solchen Maße, daß es seine Darstellung
stark gefärbt hat. Es fällt dem Besprecher natürlich, zu erwähnen, daß
eine gewisse Unterschätzung der Bedeutung des Kultes das Buch hindurch
gefunden wird. Daß z. B. Mowinckels Theorie von einem Thronbesteigungsfest

Jahwäs verworfen wird, ist nur, was man unter diesen Umständen
erwarten mußte (S. 194 f.). Eine andere Stellungnahme in dieser und anderen

nahestehenden Fragen würde dem Verfasser ein klareres Verständnis
des Begriffes jom Jahwä und der von ihm so genannten «Prä-Eschatologie»
geben (S.380f.). Dies ist um so mehr der Fall, als er mit Franz Delitzsch doch

unterstreicht, daß der Schwerpunkt der alttestamentlichen Heilserwartung
nicht im Messias liegt, sondern in der parousia, dem baldigen Kommen Jahwäs

(S. 383). Vriezen räumt ein, daß der Kultus einen großen Platz in der
praktischen Frömmigkeit eingenommen hat (S. 318), aber das hat leider
seine Darstellung nicht genug geprägt. Er weist auch die Auffassung ab,
daß die Propheten eine amtliche Funktion in dem Kulte bekleidet haben
(S. 273). Dies liegt ihm sehr am Herzen, und er hebt hervor, daß die Priester

(die ihm nicht wie die Propheten gefallen) «zal zieh daarbij steeds
door de profeet moeten willen laten gezeggen» (S. 277). Hier meldet sich
unvermeidlich die Frage, welche Theologie hinter einer solchen Stellungnahme

steht.
Die Frage nach der Bedeutung des israelitischen Königs wird nur im

Vorübergehen behandelt (S. 231 f.). Besonders die Psalmen würden dem
Verfasser viel mehr gegeben haben können, wenn er die bedeutungsvolle
Stellung des Königs nicht so rasch übersehen hätte.

Vriezens Buch ist ein gründliches Werk, und der Verfasser hat viel
Kluges und Richtiges zu sagen. Er bewegt sich aber vorzüglicherweise
auf gut gebahnten Wegen und gibt so dem Leser wenig Hilfe, wenn er in
dunklere Gebiete eindringen will.

Oslo. Arvid S. Kapelrud.

André Neher, L'essence du prophétisme. (Epiméthée. Essais philosophiques.)
Paris, Presses Universitaires, 1955. 359 S. 900 fFr.

Es ist keine leichte Aufgabe, ohne gefährliche Verallgemeinerungen
das Wesen des israelitischen Prophetismus darzustellen, da sich ja diese Be-



Rezensionen 139

wegung über einen langen Zeitraum erstreckt und überhaupt kaum eine
einheitliche Erscheinung ist. Der Verfasser dieses Buches hat seine
Aufgabe nicht leichter gemacht dadurch, daß er Abraham und Moses, Gideon
und Jephtha als Propheten mit einbezieht. Trotzdem ist es ein lehrreiches
und lesenswertes Buch geworden, das, von jüdischem Standpunkt aus
geschrieben, ein sehr anregendes Bild des alttestamentlichen Prophetismus
zeichnet.

In drei Hauptteilen schildert der Verfasser zuerst die außerbiblische
Prophétie, dann den hebräischen Rahmen des alttestamentlichen Prophetismus

(Geist und Wort, Bundesgedanke, Gesetz) und zuletzt die Ausgestaltung

des biblischen Prophetismus (Geschichte, Gedankenwelt und Erlebnisse

des Propheten).
Der Verfasser ist bestrebt, die Eigenart des israelitischen Prophetismus

gegen den Hintergrund ähnlicher außerbiblischer Erscheinungen klar
herauszuarbeiten, aber dabei läßt er sich vielleicht dazu verleiten, die Grenzen

gegenüber der Umwelt etwas zu scharf zu ziehen und z. B. jeden
Zusammenhang mit dem kanaanäischen Prophetismus zu leugnen.

Es ist unmöglich, in einer kurzen Besprechung alle die wertvollen und
interessanten Beobachtungen zu erwähnen, die der Verfasser im Laufe seiner

Darstellung macht. Hier sei nur z. B. auf die Bestimmung des Begriffes
ticesced-fräsid, die Darlegung des Verhältnisses zwischen Wort und Geist

als Inspirationsquellen und die Darstellung des Ehemotivs hingewiesen.
Ebenso unmöglich ist es, alle die Stellen zu erörtern, wo der Leser ein
Fragezeichen am Rande setzen will. Nur ein paar Beispiele können hier
gegeben werden. Die These, daß die Leviten eine dem nomadischen Ideal
treue Gruppe von sich Gott anschließenden» Menschen gewesen seien, ist
nicht genügend im Textmaterial begründet. Das unkritische Hinnehmen
deuteronomistisch gefärbter Notizen führt gelegentlich zu Schlüssen, die
wenigstens recht unsicher sind und bisweilen als sicher unrichtig — weil
unhistorisch — betrachtet werden müssen. So beurteilt der Verfasser z. B.
das Königtum gänzlich nach deuteronomistischen Quellen, was wenigstens
ein sehr unvollständiges Bild davon gibt. Auch bei aller Rückhaltung
gegenüber dem vergleichenden Material kann man, wie A. R. Johnsons kürzlich

erschienenes Buch zeigt1, zu einem vielseitigeren Ergebnis gelangen.
Die Leugnung eines Schöpfungsrnj/fhos in Israel kommt etwas merkwürdig

vor, scheint aber auf einem andersartigen Mythosbegriff zu beruhen.
Das Bestreben, das Gemeinsame hervorzuheben, verdunkelt bisweilen die
Unterschiede und die historische Entwicklung; besonders deutlich wird das
in bezug auf den Nabiismus.

Bei der Beurteilung der skandinavischen Forscher fragt man sich ein
paarmal, ob der Verfasser sie wirklich recht verstanden hat. Es ist sicher
nicht richtig, daß Haldar in seinem Buch The notion of the desert behaupten

will, daß Jahwe ein chthonischer Gott sei, der am Neujahrsfest aus der
Unterwelt zurückkehre (S. 124). Uberhaupt wird Nehers Auffassung des

Neujahrsfestes kaum der skandinavischen Forschung gerecht, sie enthält
aber viel Beachtenswertes.

1 A. R. Johnson, Sacral Kingship in Ancient Israel (1955).



140 Rezensionen

Trotz diesen kritischen Bemerkungen will man das Buch ohne
Vorbehalt empfehlen, denn es ist so reich an anregenden Ideen, daß man es
immer mit großem Interesse liest und viel davon lernt, auch wenn man
nicht allem zustimmen kann.

Uppsala. Helmer Ringgren.

Jean Levie, S. J., L'évangile araméen de S. Matthieu est-il la source de l'évangile

de S. Marc? Cahiers de la Nouvelle revue théologique, 11. Tournai
& Paris 1954. 64 S.

Vor kurzem unternahm der katholische Exeget L. Vaganay auf ca. 500
Seiten eine breit angelegte Kritik der «Zwei-Quellen-Theorie». Er weiß sich
auf dem Boden des Dekretes der Bibelkommission vom 12. Januar 1912

(Denzinger Nr. 2164 und 2165), das die Grenzen der katholischen
Synoptikerforschung absteckt. Sein Ziel ist, die Priorität des «aramäischen
Matthäus» und die Abhängigkeit des Markus von diesem durch erneute Analyse
der kirchlichen Tradition und des synoptischen Textes zu begründen. Das
Ergebnis ist dasselbe wie bei allen bisherigen Bestreitungen der Zwei-
Quellen-Theorie: anstelle einer einfachen gewinnt man eine komplizierte
Hypothese, die mit einer Menge unbekannter Größen arbeitet, Hypothetisches

auf Hypothetischem aufbauend.
Das hier anzuzeigende, anregend geschriebene Heft ist eine ausführliche

Auseinandersetzung mit Vaganay. Auch Levie weiß sich durch das
Dekret der Bibelkommission gebunden. Aber es erweist sich wieder
einmal, daß auf dieser Basis auch eine modifizierte Zwei-Quellen-Theorie zu
vertreten ist: Matthäus ist mit dem Verfasser der Logienquelle identisch,
und diese selbst ist nicht lediglich eine Sammlung von Herrnworten,
sondern ein Evangelium. Wie der Titel der Schrift anzeigt, beschränkt sich
der Verfasser bewußt auf das Problem, ob der (postulierte) aramäische
«Matthäus» eine Quelle des Markus sei (was dann in sich schließen würde,
daß er allen synoptischen Evangelien in ihrer heutigen Form zugrunde
läge — so Vaganay). In gründlicher und scharfsinniger Prüfung von Va-
ganays Argumenten kommt er zu einem entschiedenen Nein. Markus ist
gegenüber jenem Urmatthäus selbständig und beruht auf den Berichten des
Petrus.

Die Verteidigung und Auswertung der berühmten Papiasnotiz ist ohne
wissenschaftliches Interesse. Sie ist durch die kirchliche Bindung der
katholischen Forschung bedingt. Mit dieser Bindung hängt es aber auch zusammen,

daß sowohl Vaganay als Levie — bei aller Gründlichkeit im exegetischen

Detail — nicht zu einer echten traditionsgeschichtlichen Analyse
kommen. Sie operieren mit den hypothetischen Größen der Apostel
Matthäus und Petrus, anstatt in methodischer Analyse das Verhältnis von
ursprünglicher Tradition und redigierender Arbeit des Evangelisten zu
bestimmen und damit ein geschichtliches Bild vom Werden der Evangelien zu
gewinnen. Die literarische Gattung «Evangelium», die Art und Weise, wie
hier die Überlieferung von Jesus in einem kerygmatisch bestimmten Rahmen

gefaßt ist, wird nicht deutlich. Wenn auch die literarkritische Unter-



Rezensionen 141

suchung der Synoptiker durch die Formgeschichte nicht erledigt ist, so
kann sie doch nicht ohne Rücksicht auf diese betrieben werden. Die
Einseitigkeit, mit der sich beide Verfasser auf dem Wege der Literarkritik
bewegen, wirkt methodisch veraltet. Das heißt nicht, daß die Beobachtungen
am Text nicht sorgfältig wären. Hier kann man weithin nur zustimmen.
Und der Wert des Büchleins liegt in der Intensität, mit welcher es die
Hypothesen seines Gegners immer wieder an die Texte weist. Aber in der
geschichtlichen Beurteilung der Ergebnisse solcher Analyse gehen die
Wege auseinander.

Pfaffhausen, Kt. Zürich. Hans Conzelmann.

Franz Mußner, Christus, das All und die Kirche. Studien zur Theologie des

Epheserbriefes. Trierer Theologische Studien, 5. Trier, Paulinus-Verlag,
1955. 175 S.

In drei Richtungen haben sich die Interessen derjenigen bewegt, die
sich an die Aufgabe der Erforschung des kanonischen Epheserbriefes
herangemacht haben. Erstens waren und sind es die einleitungswissenschaftlichen

Fragen, insbesondere das Problem der paulinischen oder nichtpauli-
nischen Verfasserschaft, die immer noch nicht zur Ruhe kommen wollen
(als neuestes Werk in dieser Richtung wäre zu nennen: C. L. Mitton, The
Epistle to the Ephesians. Its Autorship, Origin and Purpose, Oxford, 1951).
Zweitens steht seit Schliers grundlegender Untersuchung aus dem Jahre
1930 (Christus und die Kirche im Epheserbrief) die gnostische Interpretation

dieses Briefes zur Diskussion, die von E. Käsemann und R. Bultmann
geteilt wird. Drittens hat man in liturgiegeschichtlichem Interesse das
Gewicht auf hymnische Stellen gelegt und u. a. die Ansicht vertreten, daß der
Eph. Taufmotive enthält (so N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Eph.,
Theol. Zeitschr. 7, 1951, S. 241—264, von Mußner nicht erwähnt).

Mußner stellt sich in seiner Habilitationsschrift die Aufgabe, zu
untersuchen, ob die «gnostische» Interpretation Schliers zu Recht bestehe. In
konsequenter Anwendung der textanalytischen Methode sucht er nachzuweisen,

daß die «gnostische» Interpretation nicht aufrechterhalten werden
kann. Hätte Mußner recht, so müßte der Weg, den die Forschung im Blick
auf den Eph. von 1930 an eingeschlagen hat, als ein Abweg erkannt werden.
Es wäre an diesem Beispiel zu lernen, daß es in der neutestamentlichen
Forschung nicht nur Weiterentwicklung in betretenen Bahnen, sondern
auch Abbruch und Neuanfang geben kann. Aber hat er recht?

Chr. Maurer hat 1951 die These vertreten, daß der Verfasser dieses
Schriftstücks die gnostischen Ausdrücke in antignostischer Absicht
verwendet, und hat sehr stark den Gottesknechtsgedanken beigezogen.1 Wenn
nun auch in jedem Fall die antignostische Verwendung gnostischer Bilder
und Ausdrücke eine interessante und fruchtbare Arbeitshypothese darstellt,
so ist doch zu fragen, ob der Verfasser unseres Briefes nicht viel naiver in
der christlichen Tradition und in seiner synkretistischen Umgebung drin-

1 C. Maurer, Der Hymnus von Eph. 1 als Schlüssel zum ganzen Briefe:
Ev. Theol. 11 (1951), S. 151—172.



142 Rezensionen

gestanden hat. Mußner zeigt uns mit seiner Arbeit, daß der strenge Blick
in den Text Beobachtungen zutage fördern kann, die bei der Belastung
durch das Vorurteil einer gnostischen Beeinflussung faktisch nicht gemacht
werden. Zudem wäre es an der Zeit, den Gesamtzusammenhang des Briefes
ins Licht zu stellen und zu zeigen, mit welch innerer Geschlossenheit hier
von Anfang bis zu Ende gearbeitet worden ist. Der Brief kommentiert sich
stets selber. Waffen gegen die Gnosis, die eine spätere Zeit als solche
erkennen und handhaben mag, können nur bei dieser absichtslosen Entrollung

des christlichen Glaubens vor vielleicht soeben getauften Christen
geschmiedet werden. Die durchaus unakademische Naivität neutestamentlicher
Schriftsteller sollte für eine fruchtbare Exegese mehr in Betracht gezogen
werden. Mußner hat uns ein Stück weit auf diesen Weg der 6m\6-rr|<;
geholfen.

Basel. Werner Bieder.

Adolf Schlatter, The Church in the New Testament Period. Translated by
Paul P. Levertoff. London, S.P.C.K., 1955. XII + 335 S. 21 sh.

Das vorliegende Werk ist die Übersetzung des 1926 erschienenen
Buches von Adolf Schlatter «Die Geschichte der ersten Christenheit». Es ist
merkwürdig, daß von Schlatter bisher kaum etwas ins Englische übersetzt
worden ist (bei R. Brezger, Das Schrifttum von Professor D. Adolf Schlatter,

1938, S. 79, ist nur angegeben, daß die «Erläuterung» des 1. Joh.
seinerzeit fortlaufend in einer englischen Zeitschrift wiedergegeben worden

sei). Es ist daher sehr erfreulich, daß Paul Levertoff (vgl. RGG2,
Bd. III, Sp. 1600 f.), der auch Bücher von Dalman übersetzt hat, nunmehr
auch Schlatter im englischen Sprachgebiet hat bekannter machen wollen.
Er selber hat das Erscheinen nicht mehr erlebt (er starb am 31. Juli 1954).
Prof. Reginald Fuller ist die Durchsicht des Manuskriptes zu danken.
Prof. E. N. Davey, der bekannte Mitarbeiter von Sir Edwyn Hoskyns, hat
eine 5seitige Einführung beigesteuert, in der er in sympathischer Weise
Schlatter und Levertoff dem Leser vorstellt.

Die Übersetzung folgt getreu dem deutschen Original. Die Stellenbelege,

die bei Schlatter als Fußnoten geboten werden, sind durchwegs,
was begrüßenswert ist, in den Text übernommen. Änderungen ähnlicher
Art (z. B. S. 213 eine Parenthese jetzt als Fußnote) sind sehr selten, ebenso
Druckfehler (auf S. VIII muß es Greifswald und auf S. IX Delitzsch
heißen).

Bern. Wilhelm Michaelis.

John Mclntyre, St. Anselm and His Critics. A Re-interpretation of the Cur
Dens Homo. Edinburgh/London, Oliver and Boyd, 1954. VIII + 214 S.

Sh. 15/-.

Im Ilauptteil seines Werkes (Kap. II: Aut Poena aut Satisfactio:
Hamartiology; Kap. III: Deus-Homo; Christology; Kap. IV: IliaRedemptio:
Soteriology) gibt der Verfasser, Principal von St. Andrew's College an der
Universität von Sydney, einen fortlaufenden systematisch-theologischen



Rezensionen 143

Kommentar des Werkes, das nach seiner Ansicht Anselms größtes ist:
«... greatest not simply because, in relation to the theory of the Atonement,

he achieves his most original work, but even more because in it he
gives, though in less systematic form than in the other works, his most
mature account of the Nature of God» (S. 204). Verschiedene Äußerungen
Anselms zum selben Problem werden längsschnittartig durch das ganze
Werk aufeinander bezogen; denn oft korrigieren sich die einzelnen
Argumente gegenseitig, und erst wenn man alle überschaut, wird man finden,
daß Anselm «keeps his best wine until the end» (S. 184). Einzelne Schwächen

der Gedankenführung beruhen darauf, daß Anselm oft «a true thing
in a wrong way» sagt (S. 150). Doch «... we must give him the credit for
the true things» (ib.), d.h. wir müssen Anselm aus seinen eigenen
Zusammenhängen verstehen. Viele gegen seine Satisfaktionslehre vorgebrachten
Kritiken erfüllen diese Bedingung nicht. Denn —• so zeigt der Verfasser,
indem er seinen Kommentar immer wieder zu ausführlichen Antikritiken
derer zuspitzt, die seit Ritsehl und Harnack bis zu Aulén über Anselms
Begriffe von Sünde, Schuldigkeit, Genugtuung, Strafe, Vergebung, Inkarnation,

Tod Christi usw. schrieben — von ihnen gilt meistens, was einem
von ihnen so bescheinigt wird: His «criticisms of St. Anselm tell us more
about» his «own theology than they do about St. Anselm's» (S. 75). Wie
wenig wird doch Anselms wirkliche Gedankenführung, wenn man sie nur
geduldig verfolgt, von solchen schlagwortartigen Unterschiebungen wie
«merkantiler Charakter», «Feudalrecht» u. dgl. betroffen!

Indem der Verfasser sowohl der (nicht nur äußerlich) dialogischen Form
des Werkes als auch seinen durchgehenden systematischen Grund- und
Leitgedanken gerecht wird, vermag er in überzeugender Weise aufzuzeigen, daß
im ganzen Anselm weder den Tadel der Widersprüchlichkeit verdient noch
von außer- oder untertheologischen Voraussetzungen abhängig ist. «His
concept is religious through and through» (S. 76). «Satisfactio», in klarer
Alternative zu «poena» gefaßt, ist reines Versöhnungswerk Gottes in Christus

und darf keinesfalls auf dem Hintergrund der von Tertullian inaugurierten

Verdienstlehre gesehen werden (S. 76—114. 176—178). Der
Schlüsselbegriff solcher «evangelical theology» (S. 78) ist Gottes «aseitas», in
der sich Gottes Gerechtigkeit und seine Gnade, seine volle Forderung an
den Menschen und sein volles Versöhnungswerk zusammenordnen — ein
Begriff, der hier weder rein platonisch noch rein voluntaristisch zu
verstehen ist (vgl. S. 99 f. 165. 185. 193 f. 204).

Indem wir übergehen, was Mclntyre in ähnlich erhellender Weise über
Anselms Inkarnations- und Trinitätslehre sagt (wobei besonders die Epi-
stula de incarnatione verbi beigezogen wird), stellen wir zusammenfassend

fest, daß er dem Haupt- wie dem Untertitel seines Werkes vollauf
gerecht geworden ist. Das Werk wird fortan unentbehrlich für die Beschäftigung

mit Anselms Theologie sein, als anregender Kommentar zu Cur Deus
homo dienen und hoffentlich dazu beitragen, daß eine gewisse Art, über
Anselm zu reden, zum Verstummen kommt.

Dies gilt unabhängig von der Frage, wie wir uns zum bisher noch nicht
besprochenen 1. Kap. (Remoto Christo : Methodology) stellen. Der Verfasser



144 Rezensionen

nimmt dankbar die Beschreibung auf, die Karl Barth 1 von der Anselmschen
Methode gegeben und besonders an Cur Deus homo exemplifiziert hat,
möchte aber den umgekehrten Weg gehen, nämlich das «Remoto Christo»
(C. D. h. praef.) vom «Credo, ut intelligam» (Prosl. 1) aus beleuchten. Die
Wichtigkeit dieser Aufgabe im Rahmen einer zusammenhängenden Würdigung

Anselms, die seine Theologie und Philosophie als Ganzes nimmt,
gesehen zu haben, ist Mclntyres Verdienst (vgl. S. 1—7).

Was er aber nun über das Proslogion vorbringt (vom Monologion nicht
zu reden), ermangelt jener Genauigkeit der Interpretation, die er der
Schrift Cur Deus homo gewidmet hat. Was er an vielen Stellen, sich gegen
Barth wendend, über den apologetischen Charakter der anselmischen
Methode und über das Verhältnis von «credere» und einteiligere» ausführt,
hängt so in der Luft. Der besondere Charakter des «insipiens» von Prosl.
2—4, der eben nicht auf einen Satz der allgemeinen Vernunft, sondern des
Glaubens angesprochen wird (Prosl. 2: «Et quidem credimus te esse aliquid,
quo nihil maius cogitari possit»), wird nicht aus dem Zusammenhang, in
dem er steht, erklärt; und dann hilft es auch nichts, den «insipiens» mit
Roscellin in der Epistula d. i. v. und Boso in Cur Deus homo zusammenzubringen

(der Verfasser gibt selber zu, daß hier Unterschiede bestehen),
um einen «ungläubigen Menschen» im allgemeinen Sinn als Anselms
Gesprächspartner zu gewinnen. Es ist dann auch nicht mehr klar, ob eigentlich,

wie geplant, das Proslogion Licht auf andere Werke werfen soll, oder
umgekehrt. Die in Prosl. 1 erscheinende «Gottesferne» mit dem «Remoto
Christo» zu vergleichen (S. 9), heißt gerade das tun, was der Verfasser
vermeiden möchte, wenn er (S. 7) vor «short cuts» warnt. So ist hinsichtlich

des Proslogion und dessen Vergleichbarkeit mit Cur Deus homo über
Barth hinaus nichts Neues erreicht, und dort, wo die Kritik gegen Barth
einsetzt, fehlen die Fundamente. Dabei fehlt es auch hier nicht an lehrreichen

Einzelheiten, besonders in der Antikritik gegen solche, die Anselm zu
einem Rationalisten machen wollen.

Merkwürdiger-, aber glücklicherweise spielen die Ergebnisse des 1. Kap.
im Rest des Werkes nur eine geringe Rolle, so daß wir noch einmal betonen

können, wie vorzüglich der Verfasser Cur Deus homo aus sich selbst
(und auch der Epistula d. i. v.) interpretiert hat. Zu einem Fortschritt in
der Interpretation des Proslogion wird man kaum kommen, indem man sich
weiter mit Barth auf dem Boden von Prosl. 2—4 auseinandersetzt, sondern
m. E. nur, wenn man endlich einmal dieses Werk als Ganzes würdigt, also
auch hier das tut, was Mclntyre mit dem andern großen Werk getan hat.

Emory University, Georgia (USA). Martin Anton Schmidt.

Paul de Vooght, Les sources de la doctrine chrétienne d'après les théologiens
du XlVe siècle et du début du XV" avec le texte intégral des XII premières
questions de la Summa inédite de Gérard de Bologne (f 1317). Bruges/Paris,
Desclée De Brouwer, 1954. 495 S. 250 bFr.

Über das Verhältnis von Heiliger Schrift und Tradition als Quellen
der christlichen Lehre im Mittelalter hat man sich oft falsche Vorstellun-

1 K. Barth, Fides quaerens intellectum (1931), bes. S. 37—60.



Rezensionen 145

gen gemacht, indem man die Scholastiker als Befürworter einer doppelten
Offenbarungsquelle «Schrift und Tradition» (im Sinn des Tridentinums)
darstellte, wohingegen dann Wiclif und Hus das «Sola scriptura» vertreten
haben sollen. In gründlicher historischer Untersuchung der Quellen
zwischen ca. 1317 (Zeit der im Titel erwähnten Summa) und 1415 (Tod des

Johannes Hus) zeigt Pater Paul de Vooght, OSB, daß solche Annahmen auf
Anachronismen beruhen. Die «Vorreformatoren» spielten nicht die Schrift
gegen die kirchliche Tradition auf, sondern riefen Schrift und Tradition
gegen das in der Kirche auf, was sie als willkürliche menschliche Satzungen,

Verderben der Kirche betrachteten. So unterschieden sie sich nicht
in ihren Prinzipien, sondern in deren Anwendung von ihren Vorgängern
und Zeitgenossen. Damit kam allerdings ein Bruch in eine bisher homogene
und friedliche Entwicklung. Erst in der Reaktion gegen die Genannten kam
man dazu — in unserer Zeit namentlich Heinrich Totting von Oyta —, die
Tradition von der Schrift unabhängig zu machen oder gar als deren
Fortsetzung zu betrachten, nachdem — in einer dem Verfasser nicht ganz
erklärlichen Vorwegnähme — schon Ockham das Problem aufgeworfen hatte.
Zu solcher Scheidung der Geister kam es aber auf Grund einer Unklarheit,
die durch das ganze bisherige Mittelalter hindurch festzustellen ist und
schließlich auch nicht durch die besser differenzierende und vermittelnde
Stellungnahme eines Johannes Gerson gelöst wurde: Einerseits bemühte
man sich, die Theologie möglichst an die Schrift zu binden, indem man
beide ineinssetzte oder aber die Theologie als Explikation des in der Schrift
implizit Gegebenen verstand. Anderseits aber konnte man sich — gleichsam

wider Willen — nicht verhehlen, daß gewisse Elemente der katholischen

Lehre und Praxis (Sakramente!) nicht in der Schrift zu finden waren
und sich auch kaum auf sie zurückführen ließen. Aber solche sporadischen
Elemente samt gelegentlichen Berufungen auf Joh. 21, 25 u. ä. lähmten
ebensowenig wie die in der Spätscholastik die Schriftforschung überwuchernde

Spekulation den Willen, möglichst alles irgendwie auf die Schrift
zurückzuführen und grundsätzlich keine zweite Offenbarungsquelle
anzuerkennen.

Der Verfasser führt uns — nach einer Erinnerung an die vorausgegangene

Entwicklung — in langer Reihe die z. T. wenig bekannten Theologen
vor, die sich zwischen ca. 1317 und 1415 zur theologischen Prinzipienfrage
geäußert haben. Dies geschah in Kommentaren zum Prolog oder der 1.

Frage des 1. Buches der lombardischen Sentenzen, bis dann seit Ockham
(der m. E. hinsichtlich seiner praktischen Auswertung der Schrift im Kampf
gegen die päpstlichen Satzungen um die wahre Kirche hätte ausführlicher
behandelt werden sollen) und Wiclif die Prinzipienfrage das ganze Schrifttum

der Betreffenden bewegte. Die Texte der etwa 35 behandelten Autoren
mußten größtenteils alten Drucken und z. T. auch Handschriften entnommen

werden und werden reichlich zitiert. Eine Vollständigkeit in der
Erfassung der Handschriften wird ausdrücklich und vernünftigerweise nicht
erstrebt. (So fehlt etwa ein Name wie Augustinus Triumphus.) Viele der
behandelten Autoren bringen ohnehin nicht viel Originelles. Um so
eindrücklicher kommt der sensus communis der Zeit heraus. Und der Verfas-

10



146 Rezensionen

ser versteht es, die Lektüre geradezu spannend zu gestalten, indem er bei
aller Genauigkeit des Referates die Einzeldarstellungen geschickt auswägt,
Akzente setzt, durch Vergleiche und Zusammenfassungen das Ganze
gliedert, nie die Hauptlinie verläßt, mit deutlichem Unwillen gegen solche
Scholastiker, wie gewisse Scotisten, die sie ihrerseits verlassen haben, mit
deutlicher Erwärmung an den Höhepunkten, so in den glänzenden Darstellungen

Wiclifs und — am Anfang der Reihe — Gerhards von Bologna. Diesen

— hinsichtlich der Behandlung des Themas — sehr anziehenden
Vertreter einer biblisch gesättigten Scholastik ans Licht gestellt und die ersten
12 Quästionen seiner Summa (auf Grund eines Oxforder und eines vaticani-
schen Manuskripts) zum erstenmal ediert zu haben (zweiter Teil des Werkes,

S. 269—483), ist ein besonderes Verdienst.
Der Verfasser will nur eine historische Arbeit und keine «große

Synthese» liefern. Jedoch versteht er es, so zu berichten, daß die wesentlichen
dogmatischen Fragen im Hintergrund gegenwärtig bleiben. Am Schluß seiner

Darstellung urteilt er über die meisten seiner Theologen: «Sans paradoxe,

ils ne plaçaient l'Ecriture si haut que parce qu'ils l'ignoraient. Ils
avaient de la parole de Dieu une idée trop abstraite et plus ou moins
immobiliste» (S. 263). Sie haben zu wenig zwischen dem ursprünglichen Wort
Gottes in Christus, der Heiligen Schrift und der Theologie unterschieden
(Gerhard und Wiclif, auch Gerson, machen hier eine gewisse Ausnahme).
Von solchen Voraussetzungen aus (für deren Problematik m. E. schon die
Scotisten ein schärferes, wenn auch merkwürdig ausgedrücktes Gefühl
hatten) war es kein Rückschritt, wenn die Frage nach der besonderen Rolle
der Tradition gegen Ende der Epoche schärfer ins Bewußtsein kam. Denn
ein ungenügendes Schriftprinzip ruft nach einer «Ergänzung» durch die
Tradition. Bei Wiclif aber wird es sichtbar, daß die wahre Tradition nicht
von der Bibel weg-, sondern auf sie zurückweist. Damit ist die Grenze des

hier behandelten Gegenstandes erreicht, und die besondere Fragestellung
weist über sich selbst hinaus in weitere Zusammenhänge, wie auch der
Verfasser auf den letzten Seiten von seinem katholischen Standpunkt aus
andeutet.

Das Werk ist nicht nur von großem Interesse für eine bessere Kenntnis

der noch so wenig gewürdigten späteren Scholastik, sondern leistet
auch dem Erforscher der reformatorischen und gegenreformatorischen
Theologie einen guten Dienst. Gewisse vereinfachende Urteile auf diesem
Gebiet könnten von den von de Vooght erarbeiteten Voraussetzungen aus
modifiziert werden. Dadurch würde seine Arbeit auch einen ökumenischen
Dienst leisten, entsprechend dem Geist und der Sprache, in denen sie
geschrieben ist.

Emory University, Georgia (USA). Martin Anton Schmidt.

Alfons Auer, Die vollkommene Frömmigkeit des Christen nach dem Enchiridion

militis christiani des Erasmus von Rotterdam. Düsseldorf, Patmos-

Verlag, 1954. 260 S.

Die theologisch ausgerichtete Erasmusforschung stand von jeher vor
dem Zwiespalt, der durch die konfessionelle Haltung der Forscher gegeben



Rezensionen 147

ist. Streng tridentinisch gesinnte katholische Theologen mußten den
Humanismus des Rotterdamers ablehnen; andere haben ihn, dessen Entscheidung
schließlich zugunsten der alten Kirche gefallen ist, doch für den Katholizismus

in Anspruch genommen. Die protestantische Forschung schwankt
zwischen scharfer Abgrenzung im Sinne von Luthers in «De servo arbitrio»
vollzogener Abrechnung und hoher Anerkennung im Sinne
neuprotestantisch-idealistischer Religiosität.

Das vorliegende Buch versucht eine Ehrenrettung des Erasmus vom
katholischen Standorte aus. Es wendet sich dabei weniger an die protestantische

als an die innerkatholische Kritik an Erasmus. Um die Frage aus
der Gefahr einer unmittelbaren Polemik herauszuheben, geht Auer von
einer vor der Glaubensspaltung liegenden Schrift und auch hier nicht von
einer kritischen, sondern einer bewußt erbaulich gehaltenen Aussage aus:
vom Enchiridion militis christiani von 1503. In einem einleitenden Teil
sucht er die geistige Gestalt des Erasmus, seine Verwurzelung im
Humanismus der Devotio moderna, der Italiener und vor allem der Engländer
(Colet) aufzuzeigen. Schon hier wird des Erasmus einfache, an der Bibel
orientierte Frömmigkeit deutlich. Das Enchiridion erfährt dann im Hauptteil

eine gründliche Erläuterung nach seinen anthropologischen und
theologischen Aussagen. Das Grundgesetz der christlichen Frömmigkeit — in
der Auffassung des Erasmus und Auers — ist in der fünften Regel des
Enchiridion enthalten: per visibilia ad invisibilia. Dieses Grundgesetz sieht
Auer in der Christozentrik (Christus unicus scopus, doctor et exemplum,
caput nostrum) vollendet. Erasmus wendet es dann auf die täglichen Dinge,
auf die Schrift, auf Dogma, Sakrament und Zeremonien und auf die
Betrachtung des Menschen an. In dem allem kommt seine originale laienhafte
Frömmigkeit zum Ausdruck.

Zwei Anliegen bewegen Auer zu dieser Studie. Es geht ihm vor allem
darum, entgegen katholischer oder lutherischer Kritik nachzuweisen, daß
die Christusgestalt für die Frömmigkeit des Erasmus zentral sei. Er
gesteht zwar das Recht der Kritik zu, wie sie im katholischen Raum besonders

von J. Lortz vorgetragen wurde, aber er hält fest: «Erasmus war
Humanist. Er hatte als solcher den Blick für den Menschen und seine Würde.
Aber der Mensch wird ihm doch nicht ,das Maß aller Dinge'. Diese höchste
Würde bleibt Christus. Und unsere Untersuchung hat ergeben, daß dieser
Christus bei aller Betonung von doctrina und exemplum von Erasmus im
wesentlichen doch richtig und ganz gesehen wurde» (S. 116). Der evangelische

Forscher freilich, der von der Fülle der Christusbotschaft, wie sie
Luther schon in seinen Frühschriften entfaltet hat, herkommt, wird bei
Erasmus mit Luther immer das entscheidende Christuszeugnis der Gnade
vermissen.

Das zweite Anliegen Auers ist die Rechtfertigung einer laiengemäßen
Frömmigkeit neben dem monastischen und mystischen Typus. Die Grundregel

läßt eine welthafte, allgemeinverbindliche Frömmigkeit zu, die doch

christozentriseh, biblisch, dynamisch und positiv ist. Damit will Auer eine
Wegweisung für ein modernes Anliegen der katholischen Moraltheologie,
für das Suchen nach der dem Laien entsprechenden Frömmigkeit, geben.



148 Rezensionen

Die Reformation, die die Frömmigkeit aus dem Kloster und der
Sakramentskirche in den Alltag des Glaubens verlegt hat, scheint uns auch hier
das Anliegen längst aufgenommen und biblisch begründet zu haben.

Das Buch beherrscht die Erasmusliteratur gut, ist in seinen Formulierungen

sorgfältig und gründlich überdacht und bietet an einem wichtigen
Punkt der Erasmusforschung eine weiterführende Belehrung.

Schiers, Kt. Graubünden. Ernst Gerhard Räsch.

Hans Denck, Schriften, 1. Bibliographie, hrsg. von Georg Baring. Quellen
und Forschungen zur Reformationsgeschichte, 24. Quellen zur Geschichte
der Täufer, 6, 1. Gütersloh, C. Bertelsmann, 1955. 68 S. DM 5.—.

Mit dem vorliegenden Buche eröffnet der Verein für Reformationsgeschichte

programmatisch einen neuen Zweig seiner Veröffentlichungen:
die Herausgabe der Schriften wichtiger Spiritualisten des 16. Jahrhunderts.
Daß dabei Hans Denck (gest. 1527), um den sich seit 100 Jahren eine rührige

Forschung immer wieder bemüht hat, den Anfang bildet, stand zu
erwarten. Georg Baring, seit 30 Jahren mit dem Stoff wohlvertraut, erstellte
eine Bibliographie von dessen Schriften in alten Drucken und Handschriften,

der Gedichte, die Denck zeitgenössischen Druckwerken mitgab, und
der erhaltenen Autographen. Auf diese Weise ist das Quellenmaterial,
soweit es nicht fremde Zeugnisse sind, erstmalig versammelt. Dessen Edition
wird durch Walter Fellmann vorbereitet und ist in absehbarer Zeit zu
erwarten.

Es ist hier in jeder Beziehung eine grundlegende Arbeit geleistet worden.

Die Beschreibung der Drucke nach den Instruktionen für die Kataloge

der Wiegendrucke der Preußischen Bibliotheken verbürgt minutiöse
Exaktheit. Die Schreibung «Denck» ist S. 16—18 überzeugend als die einzig
richtige erwiesen. Das Literaturverzeichnis S. 10—13 und die zahlreichen
Anmerkungen spiegeln die Forschung. Hier ist nachzutragen: Jan J. Ki-
wiet: Hans Denck and his teaching. Thesis of the Faculty of the Baptist
Theological Seminary, Rüschlikon-Zürich, Februar 1954 (maschinenschriftlich

ebendort).
Die Reihenfolge der Schriften Dencks und auch die ihrer Nachdrucke

ist nicht ohne Probleme, weil die Drucke nur zum Teil datiert sind. Dies
zeigt sich besonders bei «Vom Gesetz Gottes» (S. 23—28). Wird man nicht
doch die Straßburger Ausgabe für den Erstdruck halten müssen? Für Straßburg

haben wir die ersten äußeren Zeugnisse, denn die auf Augsburg
zielende Stelle im Briefe des Gynoräus an Zwingli dürfte auf «Was geredt
sei» zu beziehen sein. Die Einordnung von «Wer die Wahrheit wahrlich
lieb hat» zu 1526 (S. 29 und 31) ist unsicher. Aber hier können höchstens
neue Argumente aus der zeitgenössischen Kontroversliteratur weiterhelfen.

Mit den Ausführungen über die «Hauptreden» und den Michakommentar

wird wichtiges Neuland der Forschung betreten.
Bedenkt man, daß die beiden letzten monographischen Arbeiten über

Denck einen Druck nicht erlebten, so ist diese gewichtige Neuerscheinung
doppelt begrüßenswert.

Bonn a. Rh. J. F. Gerhard Goeters.



Rezensionen 149

Heinrich Berger, Calvins Geschichtsauffassung. Studien zur
Dogmengeschichte und systematischen Theologie, Bd. 6. Zürich, Zvringli-Verlag,
1955. 253 S. Fr. 14.55.

La collection zurichoise des Studien s'enrichit d'un ouvrage qui sera
un précieux instrument de travail. Le problème de la conception de l'histoire
de Calvin, souvent abordé, n'a jamais été traité avec une telle ampleur.
L'auteur se base sur l'ensemble des écrits du Réformateur, sans négliger
les sermons et la correspondance. Il acquiert ainsi une vue plus exacte de

la pensée vivante et engagée de Calvin que s'il se bornait aux ouvrages
systématiques et exégétiques, qui offrent pourtant tous les thèmes du sujet.
Une lacune est comblée, qui subsistait à côté du « Luthers Geschichtsanschauung

» de Hans Lilje et du « Geschichtsbild H. Zwinglis » de G. W.
Locher (Theol. Zeitschrift 9, 1953).

Le grand mérite du pasteur Berger est d'utiliser une méthode qui nous
fait vraiment comprendre la position du Réformateur. Je veux dire qu'il
ne cherche pas à simplifier, à clarifier, à dresser un schéma logique en
disposant d'une façon nouvelle des matériaux arrachés à l'ensemble. Il
évite ce piège. On ne peut circonscrire dans l'œuvre de Calvin « ses idées *
sur l'histoire et les étudier à part, isolées du reste. Car ces idées ne sont
pas essentielles, mais dérivées, dépendantes de certitudes situées sur un
autre plan que la succession des faits que considèrent les Humanistes et les
Modernes. Dieu est le maître de l'histoire. Seul le croyant peut discerner
des «signes des temps* dans l'apparition de certains hommes, dans les
vicissitudes des Nations, ou dans les péripéties du combat de l'Eglise. Ainsi,
« la Communauté est formée par ceux qui discernent la Parole de Dieu dans
l'histoire et s'y soumettent docilement ». Comprendre, ce n'est pas simplifier,

c'est compliquer, enrichir en profondeur, établir des relations. C'est
mêler à la vie.

C'est pourquoi la table des matières de l'ouvrage déconcerte à

première vue. Pourquoi un chapitre sur les sacrements, d'autres sur le culte
des images et des saints, sur la Création Est-ce utile d'exposer là,
minutieusement, la pensée du Réformateur sur l'Eglise L'ensemble du travail
donne raison à l'auteur. Il laisse parler Calvin sur l'histoire — conçue
dans un sens très large — comme il l'entend, plutôt que de lui imposer des

catégories étrangères. Ceci en rend la lecture convaincante. Petit à petit
se dessine l'image tragique d'un monde qui glisse vers la mort, parce que
les forces qui le mènent sont à la fois terrestres et sous l'emprise de Satan.
Une lumière brille au sein de cette évolution désordonnée : la Communauté
de Jésus-Christ, solidaire du monde, mais en totale opposition avec lui. Car
elle ne peut s'appuyer que sur la grâce de Dieu. Jour après jour elle est
maintenue, régénérée, sauvée de la mort par le Christ présent. Ce miracle
permanent est le gage de la gloire qui vient. Son existence même est le
signe du Jugement, la promesse du salut et la révélation du sens de
l'histoire.

Lausanne. Eric Peter.



150 Rezensionen

Markus Kutter, Celio Secondo Curione. Sein Leben und sein Werk. Basler
Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Band 54. Basel, Helbing & Lichten-
hahn, 1955. 310 S. Fr. 13.45.

Zwischen der Zeit der großen Kämpfe und Durchbrüche der Reformation

und der konfessionellen Fixierung und Verhärtung im Zeitalter der
Orthodoxie liegen einige Jahrzehnte (etwa 1540—1580), wo die Fronten
noch nicht überall abgesteckt sind, wo geistes- und kirchengeschichtlich
noch manches im Fluß ist. Es ist im schweizerischen Rahmen die Zeit, wo
Calvins Einfluß in vielen Auseinandersetzungen sich immer stärker durchsetzt,

wo aber zugleich Bullinger die eigene Prägung seines Denkens und
Wirkens wahrt. In Basel war die geistige Situation jener Jahre besonders
bewegt. Da war das Luthertum des Antistes Simon Sulzer. Da waren aber
auch die starken Traditionen des Humanismus, verkörpert etwa in der
Familie Amerbach. Dazu kamen die fremden Refugianten vor allem italienischer

Herkunft. Es ist bekannt, wie sehr die Gedanken dieser Männer, eines
Castellio, Curione, Acontius, Lelio und Fausto Sozzini, zukunftsträchtig
waren und später in die Weite wirkten. Sie alle haben sich auf ihren
unsteten Wanderwegen länger oder kürzer in Basel aufgehalten.

Derjenige von ihnen, der am längsten hier blieb und hier auch richtig
Wurzeln schlug, war Celio Secondo Curione. Er gehört zu den direkten
Vorfahren Jacob Burckhardts. Werner Kaegi hat ihm in seiner großen
Burckhardt-Biographie eine liebevolle Skizze gewidmet.1 Aus der Schule
Kaegis ist auch die Dissertation hervorgegangen, die diesem eigenartigen
Piemontesen, seinen Lebensschicksalen und seinem literarischen Schaffen
gewidmet ist.

Kutters Arbeit ist für die geistesgeschichtlichen Hintergründe und
Zusammenhänge, aus denen Curione herkommt und von denen her er
gedeutet werden muß, dem großen und grundlegenden Werk Delio Cantimoris
über die italienischen Haeretiker des Cinquecento verpflichtet.2 Kutter
erarbeitet vor allem die Biographie Curiones, und es gelingt ihm, uns diesen
in seinen menschlichen Konturen recht anschaulich zu machen. Er zeichnet
die Etappen von Curiones Lebensweg: die Jugendjahre in Italien, die
Begegnung mit den Ideen von Humanismus und Reformation, die abenteuerliche

Flucht vor der Inquisition, die vierjährige Tätigkeit an der
neugegründeten Lausanner Akademie, schließlich sein Leben und Wirken in
Basel von 1546 bis zu seinem Tode 1569. Kutter geht auch den persönlichen
Beziehungen Curiones zu den anderen damals in Basel weilenden Exulanten

ähnlichen Geistes nach. Er untersucht, wie weit Curione an der
Herausgabe von Castellios berühmter Streitschrift gegen Calvin («De haereti-
cis, an sint persequendi», 1554) beteiligt war. Gegen Cantimori 3 zeigt er,

1 W. Kaegi, Jacob Burckhardt. Eine Biographie, 1. Frühe Jugend und
baslerisches Erbe (1947), S. 64 ff.

2 Delio Cantimori, Italienische Haeretiker der Spätrenaissance, übersetzt

von W. Kaegi (1949).
3 Cantimori (Anm. 2), S. 99 ff.



Rezensionen 151

gestützt auf die sorgfältigen Untersuchungen Paul Burckhardts 4, daß ein
persönlicher Umgang Curiones mit dem seit 1544 unerkannt in Basel lebenden

niederländischen Täuferführer David Joris nicht nachzuweisen und
auch nicht zu vermuten ist.

Kutter resümiert und analysiert Curiones Hauptschriften und zeigt so
die Entwicklung seines Denkens: von den stark aphoristisch gehaltenen,
freischweifenden religiösen Spekulationen des «Araneus», über die
humanistische Polemik der «Pasquilli> führt Curiones Weg zu den Schriften seiner

ersten Schweizer Jahre, wo seine antirömische Stellungnahme durchaus

konventionelle Züge im Sinne der schweizerischen Reformation
annimmt. Er ordnet sich hier bewußt der reformierten Kirche seiner
Wahlheimat ein und erfreut sich des betonten Wohlwollens Bullingers. Allen
seinen Werken dieser Zeit («Pro vera et antiqua Ecclesiae Christi autori-
tate», «Christianae religionis institutio», «Quattro lettere christiane>) eignet

eine stark pädagogische Tendenz.

Curiones Hauptwerk ist «De amplitudine beati regni Dei» (1554). Hier
handelt es sich um das eigentliche Herzstück seines Glaubens: Gottes Reich
ist viel weiter und umfassender, als die Theologen es weithin wahrhaben
wollen. Die versteckte Polemik gegen Calvin ist deutlich. Es geht Curione
darum, zu beweisen, daß er die Autorität der Heiligen Schrift auf seiner
Seite habe, wenn er sich dafür einsetze, daß das Reich Gottes viel weiter
offenstehe und viel umfassender zu verstehen sei, als die Kirche bis dahin
meist gelehrt habe. Rudolf Pfister ist in seiner Untersuchung über «Die
Seligkeit erwählter Heiden bei Zwingli» anhangsweise auch auf Curiones
«De amplitudine ...» eingegangen und hat gezeigt, wie zwischen Zwingiis
und Curiones Gedankenführung eine unverkennbare Verwandtschaft
besteht, ohne daß Curione direkt auf Zwingli Bezug nimmt.6 Zwingiis Einfluß

auf Curione kommt auch bei Kutter — wohl mit Recht — deutlicher
zum Ausdruck als bei Cantimori, der überhaupt die Gedankenwelt der von
ihm dargestellten Eretici italiani doch allzu stark vom Humanismus Val-
las, Ficinos und Picos bestimmt sieht.6 Kutter will stärker diejenige
Komponente bei Curione auch zu ihrem Recht kommen lassen, die ihn als, wenn
auch eigenwilligen und oft unbequemen, reformierten Kirchgenossen zeigt,
der, auch von seinen italienischen Voraussetzungen her, sich in Basel nicht
einfach als Haeretiker fühlte, sondern dem immer mächtiger werdenden
Übergewicht Calvins gegenüber mithelfen wollte, ältere Traditionen der
zürcherischen und baslerischen Reformation lebendig zu erhalten.

Auch Curiones Leistungen als Editor klassischer und italienischer
Autoren werden geschildert und gewürdigt. Kutters Curione-Biographie

4 P. Burckhardt, David Joris und seine Gemeinde in Basel: Basler Zeit-
schr. f. Gesch. und Altertumskunde, 48 (1949), S. 5 ff.

5 R. Pfister, Die Seligkeit erwählter Heiden bei Zwingli: Eine
Untersuchung zu seiner Theologie (1952), S. 122 ff.

c Cf. die Rezension des Buches von Cantimori durch W. Völker in Theol.
Zeitschr. 6 (1950), S. 185 ff.



152 Rezensionen

ist damit zugleich ein Beitrag zur Geschichte des Basler Humanismus in
seiner späteren Phase.

So trägt Kutters Arbeit dazu bei, unsere Kenntnisse jenes wichtigen
Abschnitts der Reformationsgeschichte zu ergänzen und zu vertiefen, wo
verschiedenste Einflüsse und Anregungen sich kreuzten und sich befehdeten,

und wo zugleich manche Wege sich anbahnten, die für die Entwicklung

des theologischen Denkens von größter Bedeutung werden sollten.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

Rudolf Pfister, Um des Glaubens willen. Die evangelischen Flüchtlinge von
Locarno und ihre Aufnahme in Zürich im Jahre 1555. Zollikon-Zürich,
Evangelischer Verlag, 1955. 159 S.

Als man sich vor zwei Jahren in Zürich rüstete, nach 400 Jahren der
Austreibung der Reformierten aus Locarno und ihrer Aufnahme in Zürich
zu gedenken, fragte man nach einer Darstellung jener Ereignisse. Unter
mehreren Werken entsprach einzig das Ferdinand Meyers, des Vaters von
Conrad Ferdinand Meyer und Zürcher Regierungsrates, wissenschaftlichen
Ansprüchen (Dje Evangelische Gemeinde in Locarno, 2 Bände, Zürich, 1836).
Jedoch mußte Meyers Werk auf Grund von neuerschlossenen Quellen
überprüft und ergänzt werden. Zudem war es außer in öffentlichen und einzelnen

privaten Bibliotheken nicht mehr greifbar. Darum drängte sich eine
Neubearbeitung des Stoffes auf.

So schenkte uns Rudolf Pfister das erwartete Werk: «Um des Glaubens
willen. Die evangelischen Flüchtlinge von Locarno und ihre Aufnahme zu
Zürich im Jahre 1555.> Auf Grund ausgedehnter selbständiger Forschungen
in Zürich und Locarno, dazu in weiteres Material versprechenden Archiven
und Bibliotheken, verfaßte Pfister sein Buch, das ebenso wissenschaftlich
sorgfältig gearbeitet ist, wie es die warme Anteilnahme am Geschick unserer

Glaubensvorfahren spüren läßt. Da es zudem leicht lesbar und nicht zu
umfangreich ist, hat auch die evangelische Lesergemeinde ein Werk
bekommen, das sie gut in jene Zeit und ihre Probleme einführt und geeignet
ist, sie zum tapferen Bekennen unseres evangelischen Glaubens zu ermuntern

und diesen Glauben zu stärken.
An Vorzügen weist das Werk Pfisters besonders noch folgende auf:

Pfister hat die Frage der Versammlungsorte der Reformierten in Locarno
genau erforscht und verarbeitet. Er hat die Nachwirkungen des Protestantismus

in Locarno sorgfältig geprüft und hat sie in einem eigenen Kapitel
dargestellt, ein Vorzug gegenüber Meyer, der diese Seite weniger bearbeitet

hat. Gegen 30 Jahre nach der Austreibung aus Locarno wirkte der
Protestantismus dort noch nach. Aber es geht aus Pfisters Werk auch hervor,
daß er nachher völlig versickerte, so daß der Entscheid der Ausgezogenen
auch von daher als weitsichtiger erwiesen wird als der der Zurückgebliebenen.

Das Buch gewinnt auch durch wertvolle Illustrationen. Es ist nur
schade, daß von der Serie von 6 Tafelbildern im Besitz der Familie von Orelli
bloß die 3 letzten, die den Auszug darstellen, wiedergegeben sind, dagegen
nicht die 3 ersten, die die Ereignisse in Locarno abbilden. Alle 6 Bilder



Rezensionen 153

wurden dagegen publiziert in der «Neuen Zürcher Zeitung», Nr. 1282, 14.

5.1955.
Uber den Rahmen der Pfister gestellten Aufgabe hinaus liegt die

genauere Prüfung folgender weiterer Fragen: 1. Wie groß war überhaupt die
Bevölkerung von Locarno im 16. Jahrhundert, und wie groß war der
genaue Anteil der Reformierten und der Sympathisanten? 2. Wie wirkte sich
der Auszug der etwa 200 Seelen, unter denen führende Kräfte waren, auf
die weiteren Geschicke von Locarno aus? Daß hier ein Problem vorliegt,
das auch von andern als dringlich, ja als schmerzlich empfunden wird, zeigt
die Äußerung von Guido Calgari: «Ma l'uomo dell'altra sponda (d.h. der
Tessiner) non poteva non pensare con mestizia all'impoverimento — di
energie sopra tutto — che subi Locarno e la terra ticinese tutta per quel
drammatico esodo di tante famiglie ...» («Eco di Locarno», 1.12.1955).

Muralto-Locarno. Gustav Heß.

Ernst Staeliclin, Amandus Polanus von Polansdorf. Studien zur Geschichte
der Wissenschaften in Basel, herausgegeben zum fünfhundertjährigen
Jubiläum der Universität Basel 1460—1960, 1. Basel, Helbing und Lich-
tenhahn, 1955. 139 S.

Eine Monographie über Polanus entspricht einem dringenden Bedürfnis.

Ernst Staehelin legt nun eine mit seiner gewohnten Akribie gearbeitete

Schrift über den Basler Theologen vor. Gemäß der Zielsetzung der
Schriftenreihe, in der diese Arbeit erscheint, ist sie nicht in erster Linie
theologiegeschichtlich, sonderen allgemein wissenschaftsgeschichtlich
gehalten. Es soll dadurch an einem ihrer Schöpfer und hervorragenden
Vertreter die während Generationen eine der Geistesmächte der Zeit darstellende

Welt der reformierten Orthodoxie aufgezeigt werden; es soll ein
Einblick in das Schaffen eines akademischen Lehrers und der akademischen
Jugend in jenen Jahrzehnten gewährt und es soll ferner erkennbar werden,

von wie weit her damals die Universität Basel aufgesucht wurde und
wie weit ihre Wirkung ausstrahlte.

Im ersten Teil erzählt Staehelin den Lebensgang Polans. Der im Jahre
1561 im schlesischen Troppau geborene Amandus Polanus hat das Gymnasium

zu Breslau besucht und studierte dann in Tübingen, Basel und Genf.
Während einiger Jahre war er Ephorus in der Familie Zierotin, die zu den
hervorragendsten Gliedern der mit dem reformierten Protestantismus
verbundenen Unität der böhmisch-mährischen Brüder gehörte. Die Bildungsreisen

mit Johannes Zierotin führten Polan wieder nach Basel. Auf eine
kurze Wirksamkeit an der Schule der Mährischen Brüder in Eibenschütz
folgte wieder eine Tätigkeit als Ephorus, diesmal bei Ladislaus Zierotin,
in Basel, Straßburg und Mähren. Im April 1596 wurde er zum Inhaber des
alttestamentlichen Lehrstuhls in Basel berufen. Dort blieb er bis zu seinem
Tode; er wurde 1610 ein Opfer der Pest. Staehelin teilt die Basler Zeit in
die Amtsperioden ein: Polan war zweimal Dekan und zweimal Rektor.
Damit ist eine übersichtliche Gliederung gegeben. Der Verfasser versteht
es, neben den historisch wichtigen Daten allerlei aus der persönlichen
Geschichte Polans, aus Freundschaft und Familie mitzuteilen, so daß der



154 Rezensionen

kurze Lebensabriß ein ansprechendes Bild eines Gelehrtenlebens um 1600

bietet.
Im zweiten Teil bespricht Staehelin die Schriften Polans im einzelnen.

Unter den 32 Nummern sticht das Hauptwerk, das «Syntagma Theologiae
Christianae» von 1609, hervor. Im Inhalt der übrigen Schriften stehen die
Auseinandersetzungen mit den 1586—89 erschienenen «Disputationes de

controversiis christianae fidei» des Robert Bellarmin und die
innerprotestantischen Kämpfe um die Prädestinationslehre voran. Viele dieser
Äußerungen Polans ergehen in der Form von Disputations-Thesen. Dadurch,
daß Staehelin immer sorgfältig die Studenten und jungen Gelehrten, die
Polans Thesen verteidigten, erwähnt, wird die Aufzählung der Schriften zu
einer lehrreichen Illustration des akademischen Betriebes im Zeitalter der
Orthodoxie.

Der dritte Teil bringt eine Schrift Polans im wörtlichen Abdruck:
«Kurtzer Inhalt der gantzen Lehr, welche in der Theologischen Schul der
loblichen Universitet Basel geführt wirdt». Sie ist 1600 im Gefolge von
Auseinandersetzungen um die Prädestinationslehre erschienen. Nach der
Absicht des Herausgebers soll diese Originalschrift Polans eine ausgeführte
theologische Entfaltung seiner Lehre, die im Rahmen dieser Studie nicht
gegeben werden konnte, wenigstens zum Teil ersetzen. In der Tat wird
damit eine interessante kleine Bekenntnisschrift aus der Orthodoxie wieder
allgemein zugänglich gemacht, was allein schon ein Verdienst um die
theologische Wissenschaft ist. Staehelin verfehlt allerdings nicht, im Vorwort
sich bei aller Hochschätzung der Lebensarbeit Polans doch sehr entschieden

von seiner und seines Zeitalters orthodoxer Prädestinationslehre zu
distanzieren. Im Blick auf gewisse Abschnitte der Schrift Polans wird man
der kritischen Haltung Staehelins nur recht geben können.

Schiers, Kt. Graubünden. Ernst Gerhard Rüsch.

John Gerard, Meine geheime Mission als Jesuit. Luzern, Räber & Cie., 1954.

300 S. Fr. 15.40; DM 14.80.

Es handelt sich um den Erfahrungsbericht eines englischen Jesuiten
aus der Spätzeit Elisabeths I. und ihres Nachfolgers Jakob Stuart. Dieser
für die Jesuitenzöglinge in Douai, Reims und St-Omer gedachte lateinische
Bericht wurde ins Englische und dann vom Englischen — zusammen mit
einem Vorwort von Graham Greene — von Hildegard von Barloewen ins
Deutsche übersetzt. Es handelt sich also um eine Tochterübersetzung, die
keinen Anspruch auf wissenschaftliche Genauigkeit erheben kann. Der
Verlag wollte vor allem zeigen, in welcher Weise damals von den Jesuiten
die «Untergrundsituation» der katholischen Kirche, wie sie heute in manchen

Ländern wieder besteht, gemeistert wurde. Aber gerade diese
«Komödie der Verkleidungen» ist das am wenigsten Originelle an dem Buch, es
ließen sich mühelos die protestantischen Parallelen etwa im Leben Pierre
Jurieus, Antoine Courts, Paul Rabauts oder heimlicher Waldenserpfarrer
aufweisen.

Das Auffälligste für protestantische Leser muß die Art und Weise
sein, wie in diesem Werk die Notlüge als die selbstverständlichste Sache



Rezensionen 155

von der Welt dargestellt wird, als eine Art Kriegslist, deren sich die
verfolgten englischen Katholiken ohne weiteres bedienten. Gleich wie der in
Rom zum Jesuiten ausgebildete Engländer heimlich bei Nacht an der
englischen Küste landet, fragt er in den nächsten Tagen die Bauern, die ihm
begegnen, immer wieder, ob sie seinen Falken gesehen hätten, der ihm
entflogen sei. In dieser fiktiven Weise will er seinen Aufenthalt in der
Gegend begründen. Wenn Katholiken bei einem Privatgottesdienst in einem
Hause überrascht werden und es dem Priester in der Eile nur gelungen
ist, die Meßgewänder abzustreifen, dann erklären alle — Priester und
Laien —, daß der Gottesdienst erst beginnen sollte und kein Priester
anwesend sei. Wenn verhaftete Katholiken einander gegenübergestellt werden,

dann ist es selbstverständlich, daß sie abstreiten, sich zu kennen, auch
wenn es uralte Bekannte sind. Ebenso wird ohne weiteres die Autorschaft
von Briefen abgestritten usw., ohne die geringsten moralischen Bedenken.
Im Disput mit dem Kronanwalt verteidigt Gerard die jesuitische Lehre von
den Zweideutigkeiten (S. 159 ff.). Es werden sogar Jesusworte zur Verteidigung

des «Doppelsinnes» zitiert und dementsprechend ausgelegt: «Als er
zu seinen Aposteln sprach: Niemand kennet den Tag des Gerichts, nicht
einmal des Menschen Sohn»; ferner: «Als er sagte, er werde sich zum Fest
nicht nach Jerusalem begeben, schließlich aber doch hinaufging. Dabei
wußte er schon zu Beginn, daß er es vorhatte» (S. 161).

Gegen John Gerard, dem es gelang, aus dem Tower auszubrechen,
schrieb George Abbot seine Widerlegung der Amphibologie-Lehre. Er
wurde dafür zum Dean von Winchester, später zum Erzbischof von Canterbury

arriviert. Abbot kommt eines Tages in ein Haus, in dem sich Gerard,
als Cavalier verkleidet, aufhält. Es macht dem kartenspielenden «Weltmann»

einen richtigen Spaß, mit dem anglikanischen Theologen über moralische

Fragen (Selbstmordfall) zu disputieren und ihm Laxheit
vorzuwerfen.

Daß alle diese Praktiken ohne jeglichen Kommentar — bei sonst
Hunderten von Anmerkungen — dem katholischen Volk deutscher Zunge
geschildert werden, ist das Bedenklichste an dieser Reprise aus dem 17.

Jahrhundert, die geschichtlich ungebildete Leser ohne jeglichen inneren
Abstand übernehmen werden.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Walther Hutzli, Jeremias Gotthelf. Das kirchliche Leben im Spiegel seiner
Werke. Bern, Berchtold-Haller-Verlag, 1953. 72 S. Fr. 4.80 ; DM4.60.

Gotthelf bemerkt des öftern, daß das Leben unerschöpflich sei, wo
immer man es anfasse. Dasselbe gilt auch von seinem Werk: wo immer man
in es hineingreift, füllt sich die Hand und kommt an kein Ende. Der Berner
Pfarrer Walther Hutzli durchforscht es hier nach seinen Beobachtungen
und Belehrungen über das kirchliche Leben und fördert des Bekannten und
weniger Bekannten in Fülle zutage. Was er dem literarischen Werk
entnimmt, wird ergänzt durch Züge aus den Briefen und den Predigten. Neu
dürften für viele die Zitate aus dem Referat sein, das der Pfarrer zu Lüt-



156 Notizen und Glossen

zelflüh über die Visitationsberiehte der Pfarrämter des Kantons Bern
zuhanden der Synode von 1845 gehalten hat.

Man wird sich bei der Lektüre neu bewußt, daß Gotthelf das kirchliche

Leben als ein integrierendes Moment des Lebens überhaupt verstanden

hat; daß er wie Volk und Familie nicht ohne Kirche, so die Kirche
nicht ohne Volk und Familie denken kann. Daß er als Pfarrer einen
göttlichen Auftrag habe, daran hat er nie gezweifelt. Was dieser Auftrag im
konkreten Fall verlangte, darüber ist er sich jeweils rasch und problemlos
klar geworden. Seine Not ist die, daß sein Volk von einem Prediger, der in
göttlichem Auftrag spricht und handelt, nichts mehr wissen will. «Es gibt
heutzutage kein schwereres Amt als das eines Predigers, man mag es
betrachten von welcher Seite man will..., und es wäre kein Wunder, wenn
einem das Predigen erleiden und man weniger Zeit und Fleiß darauf
verwenden würde» (S. 22). Seine Zuversicht stützt sich wohl auch auf die
noch nicht völlig erstorbene religiöse Empfänglichkeit und Kraft seines
Volkes. Sie gründet sich aber — das kommt bei Hutzli gut heraus — mehr
und mehr darauf, daß, wo der Mensch nicht mehr zu Gott, doch Gott so oder
so zum Menschen findet. «Ich weiß diesen Augenblick nichts anderes zu
machen, als im stillen und unbemerkt Samen auszustreuen, der in einer
bessern Zeit aufgehen wird» (S. 65).

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.

Notizen nnd Glossen.
Zeitschriftenschau.

Schweiz. Judaica 13, 1 (1957) : T. F. Torrance, Israel and the Incarnation

(S. 1—18) ; L. Schaeppi, Johann Caspar Ulrich — ein großer Freund
der Juden (19—29) ; J. E. Koch, «Das große Zeichen» Offbg. Joh. 12 (29—60).
Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 113, 3: H. d'Espine, Die verschiedenen

kirchlichen Ämter und die Konsekration (34—36) ; 4:0. Cullmann, Das
Urchristentum und das ökumenische Problem, I (50—53); 5: 0. Cullmann,
Das Urchristentum..., II (66—69). Reformatio 6, 1 (1957): M. Huber,
Gedanken über christliches Ethos und internationale Beziehungen, I (3—10) ;

W. Kohlschmidt, Theologische und dichterische Aussage der Wahrheit
(11—23); 2: M. Huber, Gedanken..., II (67—76); F. M. Huggenberg, Ein
Helfer Zwingiis. Zum Jubiläum von Stein am Rhein im Frühjahr 1957

(97—102). Schweizerische Theologische Umschau 27, 1 (1957): F. Buri, Die
Menschlichkeit Gottes als Symbol des Glaubens (1—7); H. Schär, Gesundes
und krankes Seelenleben in der Religion (7—18) ; J. Amstutz, Wiederholung
des Cogito-Argumentes (18—24). Verbum Caro 11, 41 (1957) : R. Schutz,
Pour un bon œcuménisme (3—8) ; Ch. Moeller, Ce qu'apporte aux catholiques

le dialogue œcuménique (9—27) ; T. F. Torrance, Liturgie et
Apocalypse (28—40) ; W. Vischer, La réconciliation de Jacob et d'Esaü (41—51).

Belgien. Nouvelle revue théologique 79, 1 (1957) : H. Duesberg, Horoscope

du mouvement biblique (3—15) ; H. Rondet, Aux origines de la théo-


	Rezensionen

