
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 2

Artikel: Das Mysterium der Gerechtigkeit : anlässlich der Kritik Hans Kelsens
gegen Emil Brunner

Autor: Schneider, Erwin Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Mysterium der Gerechtigkeit.
Anläßlich der Kritik Hans Kelsens gegen Emil Brunner.

I.

«Mit den pathetischen Worten ,Es geht ein Schrei nach
Gerechtigkeit durch die Welt' beginnt Brunner sein Werk
[^Gerechtigkeit'], in dem er es unternimmt — im Gegensatz zu dem
gottlosen und metaphysikfeindlichen Relativismus — die
Antwort zu geben auf diesen Ruf nach der absoluten Gerechtigkeit,
die etwas anderes ist und etwas viel Höheres sein muß als das

positive Recht unserer Zeit, ,wo im Namen des Rechts Unrecht
getan, ja wo Unrecht zum System, wo der Widerspruch gegen
die Ordnung der Gerechtigkeit selbst zur Tagesordnung, zur
proklamierten Staatsordnung wurde'. Aber Brunners Werk
führt zu der These, daß nur dieses positive Recht... Geltung
hat. Und es endet damit, daß auch die Gerechtigkeit..., die
Brunner als die absolute dem positiven Recht entgegensetzt,
relativiert wird... ; daß auch die Gerechtigkeit, die die christliche

Theologie zu lehren vermag, nur einen relativen Wert
darstellt.» — So schließt H. Kelsen seine in Studia philosophica
18 (1953), S. 157—200, veröffentlichte «kritische Analyse» von
Emil Brunner, Gerechtigkeit (1943; unten abgekürzt «Ger.»);
und er meint, daß Brunner an seinen Bemühungen um die
Klarstellung der Gerechtigkeit eigentlich verzweifeln müßte.1

Indes ist Brunner keineswegs ein resignierter Skeptiker; im
Gegenteil! «Die Skepsis — ein anderes Wort für Relativismus
— ist die tiefste Krankheit, die die Menschenseele befallen kann»
(Ger., S. 308). Und noch deutlicher: «Es gibt in der Tat keinen
Menschen, der ,vor Gott gerecht' ist..., aber es gibt, Gott sei
Dank, zu jeder Zeit, in allen Völkern und Kulturen, immer den
Unterschied von solchen, auf deren Gerechtigkeitssinn man sich
verlassen kann, die sich auch gegen ihren Vorteil für das
Gerechte einsetzen...» (S. 309); und weiter: «Größer als die
Gerechtigkeit ist die Liebe die Gott selbst ist. Gerechtigkeit
kann man lehren und lernen, Liebe nicht... Wie die in Jesus

1 Vgl. H. Kelsen, Was ist Gerechtigkeit? (1953), wo der Verfasser im
Anhang seine Kritik an E. Brunner kurz zusammenfaßt.



110 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

Christus Mensch gewordene Gottesliebe die Erfüllung des
Gesetzes ist, so ist... sie auch das, was uns nicht ruhen läßt im
Kampf um die irdische Gerechtigkeit» (S. 312). — Das ist Brunners

letztes Wort zur Sache.
Kelsen liest also in Brunners Ausführungen eine Ratlosigkeit

hinein, deren sich der Autor gewiß nicht bewußt ist; ja er
möchte ihn zu einem verkappten (oder besser: verunglückten)
Rechtspositivisten stempeln, der allerdings die Begriffe nicht
klar herausarbeitet und infolgedessen der Soziologie schlechte
Dienste leistet. In der Tat wird er nicht müde zu zeigen, daß
der weltberühmte Theologe immer nur halbe Wahrheiten
darlege und sich übrigens an wichtigen Punkten selber
widerspreche.

II.

Der Staatsrechtler verfährt dabei mit erstaunlichem Scharfsinn,

und der Leser, welcher seiner Methode der Argumentik
folgt, wird ihm wohl recht geben müssen. Z. B.: «Brunner
behauptet: wenn es keine absolute Gerechtigkeit gibt, dann gibt
es kein Kriterium, das uns ermöglicht, zwischen einer gerechten
und einer ungerechten gesellschaftlichen Ordnung zu
unterscheiden. ,Mit einem sich ständig ändernden Maßstab' — d. h.
mit der Idee einer nur relativen Gerechtigkeit — ,kann man nicht
messen.' Die absolute Gerechtigkeit ist eine ,göttliche Norm',
ein ,heiliges Recht', das ,über uns allen steht', eine ,überstaatliche

Gerechtigkeit'.» Dazu bemerkt Kelsen: «Die Idee einer
absoluten Gerechtigkeit ist aber —• als das Wesen Gottes —
jenseits menschlicher Erkenntnis, daher nicht denkbar und
nicht eindeutig definierbar; und wird auch von Brunner nicht
definiert, der lediglich versichert, daß er von ihr wisse. Was er
aber von ihr zu wissen behauptet, kann er in keiner Weise als
Inhalt des absolut gerechten Willens Gottes beweisen und ist,
da im höchsten Maße widerspruchsvoll, weit davon entfernt,
ein klares Wissen dessen zu sein, was absolute Gerechtigkeit
ist» (Kelsen, S. 158 f.). Weiter: «Es gibt nach Brunner nicht
eine, sondern zwei absolute Gerechtigkeiten: die göttliche
Gerechtigkeit der Liebe, die Böses mit Gutem erwidert, und die
göttliche Gerechtigkeit des Suum cuique, die Böses mit Bösem,



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 111

Gutes mit Gutem vergilt, die Gerechtigkeit der Vergeltung. Es
ist schwer zu verstehen, warum Brunner nur die eine der beiden

göttlichen Gerechtigkeiten als ,himmlische', die andere
aber als ,irdische' bezeichnet, da doch beide in Gott und daher
im Himmel, als in einer überirdischen Welt, ihren Ursprung
haben, beide Inhalte des göttlichen und damit un- und
überirdischen Willens sind» (ebd., S. 168). Brunner sei da durchaus

nicht konsequent: zwischen den beiden Gerechtigkeiten
bestehe geradezu ein «Wesensgegensatz». «Aber andererseits sagt
Brunner von der Gerechtigkeit der Vergeltung als einer absoluten

göttlichen Gerechtigkeit, sie sei ,nichts Irdisches und
nicht Zeitliches, sondern überweltlich und ewig' (Ger., S. 55) ;

und er setzt diese göttliche Ordnung, als das christliche Naturrecht,

dem rationalen Naturrecht entgegen (Ger., S. 109). Diese
Gerechtigkeit Gottes, die als irdisch und rational der
himmlischen, irrationalen Gerechtigkeit entgegengesetzt wird, ist
aber doch wieder überirdisch und irrational» (Kelsen, S. 164 f.).

Der scharfe Logiker Kelsen bemängelt weiter (S. 166) :

«Brunner behauptet, daß aus der Herrschaft Gottes über den
Menschen die Freiheit folge. Eine Freiheit, die aus der
Gebundenheit folgt, ist ein Widerspruch in sich selbst... ein Un-
begriff. Diese Freiheit kann nicht sein, was man in menschlicher

Sprache als ,Freiheit' bezeichnet und mit dem menschlichen

Verstände als Freiheit begreift. Es ist eine mystische
Freiheit, von der es jene klar und fest gegründete Erkenntnis
nicht gehen kann, die Brunners Lehre von der Gerechtigkeit zu
sein beansprucht.»

Ähnlich harthörig erweist Kelsen sich gegen Brunners
Unterscheidung zwischen «sächlicher» Ethik (der «Ordnungen»)
und «Personethik» (der Liebe). Kelsen entgegnet: «Eine Ethik
der Ordnungen oder Institutionen ist —- wie alle Ethik —
wesentlich Personenethik, und Personenethik bedeutet Menschenethik,

da alle Ethik sich auf das Verhalten von Menschen
bezieht. Ordnungen, Institutionen, Gesetze werden von Personen,
d. h. Menschen, für Personen, d. h. Menschen, gemacht.» Der
Rechtspositivist mag also von den «ordinationes divinae» der
protestantischen Theologie ebensowenig hören wie vom «Naturrecht»

der katholischen Theologie und verweist dabei (in einer
Fußnote) gern auf K. Barths Schrift Kirchengemeinde und Bür-



112 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

gergemeinde (S. 17 f.) : «ob es nicht eine Illusion sein möchte,
mit dieser Instanz (nämlich mit der Schöpfungsordnung) zu
rechnen? ...»

Energisch verwahrt Kelsen sich auch gegen Brunners
Versuch, die Gerechtigkeit der Liebe, die Jesus im Namen Gottes
predigt, und die Gerechtigkeit der Vergeltung, die Moses im
Namen desselben Gottes befiehlt, zu vereinbaren. Brunner sagt:
«Seine Liebe treibt ihn (den Christen), solange er in der
Ordnungswelt zu tun hat, gerecht zu sein. Er muß innerhalb der
Ordnungswelt seine Liebe gleichsam umwechseln in die Valuta
der Gerechtigkeit, da nur sie in der Ordnungswelt Kurs hat»
(Ger., S. 151). Kelsen dagegen: «Wenn aber die Gerechtigkeit
der .unbegreiflichen Liebe' Gottes in der rationalen
Ordnungswelt keinen Kurs hat, kann das von Brunner empfohlene
Wechselgeschäft in dieser Welt nicht effektuiert werden. Das
Irrationale läßt sich nicht in Kationales umwechseln. Und der
für alle Theologie charakteristische Versuch einer
Rationalisierung des seinem Wesen nach Irrationalen muß in einem
Meer von Widersprüchen untergehen» (Kelsen, S. 168 f.). «Alle
die Gerechtigkeitslehre Brunners völlig entwertenden
Widersprüche gehen letztlich darauf zurück, daß er, als christlicher
Theologe an das Alte ebenso wie an das Neue Testament
gebunden, das Prinzip der Liebe wie das der Vergeltung als den
Willen Gottes anerkennen und daher zwei voneinander
verschiedene absolute Gerechtigkeiten annehmen muß. Das aber
ist unmöglich Eine absolute Gerechtigkeit bedeutet höchste
Gerechtigkeit, und neben einer höchsten Gerechtigkeit kann es
keine andere ebenso höchste Gerechtigkeit geben...» (ebd.,
S. 179).

Doch auch, wenn man von der «höheren» Gerechtigkeit der
Liebe zunächst absehen mag und sich mit Brunner vorwiegend
beschränkte auf die Gerechtigkeit in der Welt der Ordnungen,
ja wenn man mit ihm feststellte: «Jedes Naturrecht» — auch das
christliche Naturrecht von der absoluten Gerechtigkeit der
göttlichen Schöpfungsordnung — «muß durch seine Statik mit
der lebendig geschichtlichen Wirklichkeit in unheilvollen
Gegensatz geraten» (Ger., S. 114), und dann zu dem Ergebnis
käme: «Ohne Beharren keine Wahrheit, keine Treue, keine
Gerechtigkeit; aber ebenso: ohne Wandlung, ohne stetes Anders-



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 113

werden kein Leben, keine echte Wahrheit, keine echte Treue,
keine Gerechtigkeit» (ebd.), «dann», fährt Kelsen fort, «gibt
es überhaupt keine echte, d. h. absolute Gerechtigkeit... Und
in der Tat läuft Brunners Gerechtigkeitslehre in ihrem
Ergebnis auf eine fulminante Rechtfertigung des Relativismus
hinaus» (Kelsen, S. 173 f.).

Indes, «da Brunner die Existenz einer absoluten Gerechtigkeit

behauptet und diese absolute Gerechtigkeit mit der
Schöpfungsordnung identifiziert, und da er ferner behauptet, daß das

positive Recht an dieser absoluten Gerechtigkeit der göttlichen
Schöpfungsordnung orientiert sein muß, um gerecht zu sein,
muß er angeben, wie man zur Kenntnis des Inhaltes der
göttlichen Schöpfungsordnung gelangt. Die höchst erstaunliche

Feststellung, die man in dieser Hinsicht zu machen hat,
ist, daß Brunner als Quelle für seine Erkenntnis der absoluten
göttlichen Gerechtigkeit nicht die Bibel gelten läßt.» Er
rechtfertige seine Haltung damit, daß er feststelle: Gerechtigkeit in
der Bibel sei «die im versöhnenden Leiden und Sterben Jesu
Christi geoffenbarte, schenkend vergebende Liebe Gottes». Kelsen

bemerkt dazu: «Aber das Offenbarungsdokument spricht
von Gerechtigkeit keineswegs nur in diesem Sinne. In ihm ist
vielmehr als von der göttlichen Liebe von gerechtem Lohn und
insbesondere von gerechter Strafe die Rede. In der Prophezeiung

des Jüngsten Gerichtes kommt vor allem die göttliche
Strafgerechtigkeit zum Ausdruck. Und angesichts der entscheidenden

Rolle, die diese Vorstellung in der Predigt Jesu

spielt..., ist es unbegreiflich, wie Brunner behaupten kann,
daß ,Jesus selbst über diese irdische Gerechtigkeit so gut wie
nichts gelehrt' habe (Ger., S. 134). Im A.T. ist die Gerechtigkeit
Gottes überhaupt nur die Gerechtigkeit von Lohn und Strafe,
die Gerechtigkeit der Vergeltung. Und gerade das ist es, was
Brunner unter Gerechtigkeit meint» (Kelsen, S. 180). Doch
Brunner führt aus, daß die Gesellschaftsordnung, die Moses im
Namen Gottes dem jüdischen Volke gegeben habe, auf unsere
Verhältnisse übertragen verheerend und tödlich wäre (Ger.,
S. 142), weil der im A.T. geoffenbarte Gotteswille, der dem
Gottesvolk eine Theokratie vorschrieb, nur «dem damaligen
Kulturzustand dieses Volkes und seiner Lage innerhalb der heidnischen

Nachbarvölker entsprach» (Ger., S. 145). «Das ist vom

8



114 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

Standpunkt einer historischen kritischen Betrachtung des A.T.
durchaus zutreffend», meint Kelsen und fährt in seiner kritisch
positivistischen Einstellung mit Recht fort: «Aber von diesem
Standpunkt kann man unmöglich annehmen, daß die
Gesellschaftsordnung des jüdischen Volkes der Wille Gottes und das

jüdische Volk das Volk Gottes war. Ja, Brunner geht so weit,
sogar die Zehn Gebote als Offenbarung eines absolut gerechten
Willens Gottes abzulehnen. Er sagt von dem Dekalog, daß er
,als Grundlage einer wissenschaftlichen Gerechtigkeitslehre
nichts taugt'. Das trifft zu. Aber vom Standpunkt einer
wissenschaftlichen Gerechtigkeitslehre gibt es überhaupt keine absolute

Gerechtigkeit» (Kelsen, S. 182). — Brunner führt weiter
aus: «die Gottesoffenbarung im Alten Bund ist eine Vorstufe
der Offenbarung in Jesus Christus» (Ger., S. 141). Kelsen sagt
dazu: eine Vorstufe bedeute aber einen geringeren Grad an
Vollkommenheit. Doch das N.T. sei darauf bedacht, die Autorität

der Offenbarung des A.T. in keiner Weise zu schmälern.
«Ehe Himmel und Erde vergehen, wird nicht der kleinste Buchstabe

noch ein Tüttel vom Gesetz vergehen.» Es sei vergeblich,
die Gerechtigkeit in einer «Schöpfungsordnung» Gottes zu
suchen, deren Normen von den in der Bibel offenbarten Geboten
Gottes verschieden wären (Kelsen, S. 183).

Kelsen wird dann noch radikaler: «Wenn die Schöpfungsordnung

eine ,Ordnung des Seins' ist, dann muß alles, was ist,
als von Gott geschaffen betrachtet werden Das folgt aus der
Idee Gottes als des Schöpfers des Alls Dann aber hat für den
Menschen die Unterscheidung zwischen Gut und Böse, Gerecht
und Ungerecht jeden Sinn verloren; sie ist auf das tatsächliche
Geschehen nicht anwendbar. D. h., die Idee Gottes als eines
allmächtigen und zugleich allguten Schöpfers des Alls macht jede
Ethik unmöglich» (ebd., S. 184 f.).

Es soll mit diesen Proben aus dem grundsätzlichen Teile
der Kelsenschen Kritik genug sein. Überall verrät sich der
skeptische Positivist, für den eine offenbarte Urgeschichte und
eine Heilsgeschichte keinerlei Sinn hat. Denn das sind
Glaubenswahrheiten, nicht aber wissenschaftliche Feststellungen.
Er möchte am liebsten die ganze Bibel als Gesetzeskodex
interpretieren, dessen Einzelsatzungen so gültig sind wie die irgendeines

anderen historischen Gesetzbuches. Doch dürfen wir auch



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 115

nicht die profanwissenschaftliche Triftigkeit der Gedankengänge

des nüchternen Juristen und bloß beschreihenden Soziologen

übersehen! Es geht bei ihm bestenfalls um rationalistische
Erklärungen des Tatsachenbefundes.

Darum wird man (den guten Willen, seiner Argumentik zu
folgen, vorausgesetzt) auch Kelsens Einzelkritik an Brunners
Voten zu den Fragen der Ehe, der Kinderarbeit, der Sklaverei,
des Privateigentums, des Staates mit Interesse zur Kenntnis
nehmen.

«Mit der Schöpfungsordnung kann man die absolute Gerechtigkeit

der unscheidbaren Ehe nicht begründen. Man kann sie

nur damit begründen, daß sie ein Gebot Jesu ist. Die absolute
Gerechtigkeit der unscheidbaren Ehe beruht somit
ausschließlich auf einem sittlichen Gebot Gottes Der Schluß:

weil Gott den Geschlechtsunterschied geschaffen hat, muß
er auch die Ehe gestiftet haben, ist der typische Trugschluß der
Naturrechtslehre, die aus einem Sein der Natur ein Sollen der
Gerechtigkeit folgert Das tritt besonders deutlich hervor,
wenn Brunner im Namen der Gerechtigkeit erklärt: ,Es ist
nicht das Rechte, wenn in der Familie die Frau die Führung
hat, wenn der Mann die kleinen Kinder besorgt, während die
Mutter dem Verdienst nachgeht. Die Natur spricht hier, Gott
sei Dank, immer noch deutlich genug...' Aber in Wahrheit ist
es nicht die ,Natur', die hier spricht, sondern ein protestantischer

Theologe, der sein höchst subjektives Urteil über das,
was gerecht ist, der Natur in die Schuhe schiebt und die so
ausgestattete Natur als göttliche Schöpfungsordnung erklärt» (Kelsen,

S. 186 f.).
Ähnlich gehe Brunner vor, wenn er die von Marx und Engels

mißbilligte industrielle Kinderarbeit als Verstoß gegen die
Schöpfungsordnung nachzuweisen versucht. «Er sagt: So will
es der Schöpfer nicht haben. Er hat dem Kind mit seiner
kreatürlichen Eigenart auch das Gesetz, das Recht auf dieses
So-Sein gegeben. Aber die Ungerechtigkeit der industriellen
Kinderarbeit folgt aus der von gewissen Menschen
vorausgesetzten Forderung, aus einer nicht weiter begründeten Norm,
daß alle Menschen ein langes und gesundes Leben haben sollen

Daß es aber Gottes Wille ist, daß alle Menschen ein langes
und gesundes Leben haben sollen, kann man kaum angesichts



116 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

der Tatsache behaupten, daß die meisten Menschen kein solches
haben» (ebd., S. 188).

Zur Sklaverei sagt Brunner, dadurch werde «die Freiheit
des Handelns», die schöpfungsmäßig zum freien Willen gehört,
zerstört die schöpfungsmäßige Einheit von Innen und
Außen, von Seele und Leib aufgehoben». Und Gott könne nur
mit freien Wesen Gemeinschaft haben (Ger., S. 66). Überdies:
weil der Mensch frei ist, solle er kein Sklave sein; Sklaverei sei
mit der schöpfungsmäßigen Willensfreiheit unvereinbar. Kelsen
erwidert: «Dies ist ein Trugschluß Träfe das zu, müßte
Brunner zugeben, daß ein Sklave keinen freien Willen habe.»
Übrigens sei im Alten und Neuen Testament «die Sklaverei als
eine von Gott gebilligte, ja von ihm geschaffene Rechtsinstitution

anerkannt..., so daß ein Israelit sogar seine eigene Tochter

als Sklavin verkaufen durfte (Ex. 21, 2 ff.) Und im N.T.
erklärt Paulus (Eph. 6, 5—9) die Pflicht des Sklaven gegenüber
seinem Herrn als eine heilige Pflicht, deren Erfüllung auch eine
Pflicht gegen Gott sei. Wie kann Gott in einer von der Theologie
konstituierten Schöpfungsordnung das gerade Gegenteil dessen

wollen, was er als seinen Willen in der Heiligen Schrift offenbart

hat?» (Kelsen, S. 189 f.).
Noch leichter hat Kelsen es, wenn er mit Brunner über den

Kommunismus zu disputieren beginnt. Brunner betone mit
Nachdruck, daß in der Bibel überall das Privateigentum als das
Normale vorausgesetzt sei. «Er kann zwar nicht leugnen, daß

es in der jerusalemischen Urgemeinde Kommunismus
gegeben habe. Und daß Jesus, der seihst kein Eigentum hatte imd
seinen Jüngern befahl, ihr Hab und Gut aufzugeben, das
Privateigentum als gerechte Institution anerkannte, kann wohl kaum
behauptet werden Wie rechtfertigt nun Brunner dieses
natürliche' Privateigentum? Er deduziert die Gerechtigkeit des

Privateigentums aus der Tatsache, daß der Mensch seiner von
Gott geschaffenen Natur nach frei ist... ,Wer über nichts
verfügt, kann auch nicht frei handeln.' Wenn das zutrifft,
so nimmt man an, daß diese Norm (des gerechten Privateigentums)

im Willen Gottes beschlossen ist, steht aber vor der
unerklärlichen Tatsache, daß in der modernen kapitalistischen
Gesellschaft die Mehrheit der Menschen so gut wie nichts von dem

natürlichen' Eigentum hat, zu dem ein Haus und landwirt-



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 117

schaftlicher Boden gehört; daß also all diese Menschen im
Widerspruch zu ihrer Natur nicht frei sein und daher das Gehot
Gottes nicht erfüllen können.» Überdies: «Das ,natürliche', d. h.
gerechte Eigentum (Brunners) bezieht sich auf die ungerechte,
von Gott abgekehrte Natur des Menschen, auf den Menschen,
so wie er in der gegebenen Wirklichkeit ist. Könnte der Mensch
nicht in dieser zweiten Natur frei sein, könnte ihn auch kein
natürliches Eigentum frei machen Von der Schöpfungsordnung

als einer Ordnung des Seins kann Brunner jedoch nur
behaupten, daß sie die Freiheit des Willens, die metaphysische
Freiheit statuiert... Daß Gott den Menschen so wie mit
Geschlecht, so auch mit Privateigentum geschaffen, daß es also
schon im Garten Eden Privateigentum gegeben habe, daß
Privateigentum schon zu der von Gott nicht abgekehrten Natur vor
dem Sündenfall gehört, (das zu behaupten) ist einfach absurd»
(Kelsen, S. 191 f.). — Und wenn Brunner weiter ausführt: «Das
natürliche Eigentum ist das durch eigene Arbeit Erworbene
Was der Mensch seihst erworben hat, das gehört ihm, auf das
hat er ein Recht» (Ger., S. 176), so entgegnet ihm Kelsen: «Aber
die Arbeit gehört zu der von Gott abgekehrten Natur, ist von
Gott als Strafe für das Böse der Sünde verhängt, und ein Recht
auf den Ertrag der Arbeit kann daher nicht auf der Schöpfungsordnung

als der Urordnung der von Gott ursprünglich geschaffenen

ersten gottgefälligen Natur beruhen Und wenn es, wie
in der kapitalistischen Wirtschaft, auch anderes als durch
Arbeit erworbenes Eigentum gehen darf, entsteht die Frage, wie
die durch Arbeit produzierten Güter auf die Eigentümer der
Produktionsmittel (Land und Kapital) und die Arbeiter zu
verteilen sind Und das ist dann die entscheidende Frage der
Gerechtigkeit. Auf diese Frage aber gibt die Brunner'sche Formel
keine Antwort» (Kelsen, S. 192 f.). «Die gerechte Ordnung der
Wirtschaft, die Brunner aus der göttlichen Schöpfungsordnung
deduziert,... ist ein Kompromiß zwischen reinem Kapitalismus
und reinem Sozialismus, der in den nicht kommunistischen Staaten

derzeit bestehenden Wirtschaftsordnung. Als solches trägt
sie die unverkennbaren Merkmale der Ordnung einer
Übergangsperiode. Und es erscheint... mehr als paradox, gerade
eine solche Übergangsordnung mit der ewigen und unveränder-



118 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

lichen Schöpfungsordnung Gottes zu rechtfertigen» (ebd.,
S. 194).

Schließlich zur Frage des Staates: «Um den totalen Staat als
absolut ungerecht verurteilen zu können, stellt Brunner», wie
Kelsen meint, «seine Lehre von der absoluten Gerechtigkeit dem
relativistischen Positivismus entgegen. Aber auch der totale
Staat ist ein Staat, und die Rechtfertigung des Staates als einer
göttlichen Institution ist ein wesentliches Ziel wie der
rationalistischen Naturrechtslehre so auch der theologisch-christlichen
Naturrechtslehre Brunners.» Weiter: der Staat sei nicht nur
Ordnung, er sei auch Zwangsordnung; dies sei er nach
theologischer Argumentation wegen der bösen Natur des Menschen,
die als solche nicht von Gott geschaffen ist. «Alles, was lediglich
infolge des Bösen notwendig ist, gehört nicht zur Schöpfungsordnung.

Sofern nun der Staat nicht nur Gemeinschaftsform,
sondern Zwangsordnung ist, kann er nicht aus der Schöpfung

verstanden werden» (so Brunner, Ger., S. 85). Kelsen
bemerkt dagegen: «Der Staat ist seinem ganzen, ungeteilten Wesen

nach Zwangsordnung Eine Ordnung, die nicht
Zwangscharakter hat, eine anarchische Ordnung, ist kein Staat, konstituiert

keine als Staat zu bezeichnende Gemeinschaft. Also kann
als gottgewollt und gerecht nur eine zwangsfreie, auf freiwilligem

Gehorsam der Menschen beruhende, d. h. aber eine
anarchische Gemeinschaft, nicht aber der Staat angesehen werden,
so wie sie etwa der utopische Kommunismus der Marx-Engels-
schen Gesellschaftslehre in Aussicht stellt» (Kelsen, S. 194 f.).
Die theologische Staatslehre müsse also in einen unüberbrückbaren

Widerspruch geraten. «Dieser Widerspruch kann auch
nicht durch den logischen Trick vermieden werden, den Staat
als ein Doppelwesen darzustellen, als eine Gemeinschaft, die
auf einer Zwangsordnung und zugleich auf einer zwangsfreien
Ordnung beruht» (ebd., S. 196).

III.
Oh Emil Brunner sich irgendwo mit Hans Kelsens Merkerei

auseinandergesetzt hat, ist mir nicht bekannt. Wenn er seiher
seinem Kritiker im einzelnen nichts erwidert, so hat er es deshalb
nicht nötig, daß es ein anderer für ihn versuche. Das Anliegen



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 119

dieser Zeilen ist vielmehr einerseits, der skeptischen Resignation

unserer Rechtspositivisten hinsichtlich der «Gerechtigkeit»
entgegenzutreten, und andererseits, eine Ergänzung der
protestantischen «Ordnungslehre» vorzuschlagen, damit sie auch
gegen die «reine Rechtswissenschaft» hieb- und stichfest werde.
Zu diesem Zwecke will ich zunächst philosophisch und sodann
christlich-theologisch argumentieren.

1. Sowohl Brunner als auch Kelsen sehen in der Gerechtigkeit

ein Prinzip. Dieser faßt es in die Formel des Identitätssatzes:

Das in Rechtssätzen niedergelegte Recht ist auch
gerecht, nämlich relativ gerecht. Jener sagt: Gerechtigkeit ist die
«göttliche Norm» jeglichen Rechtes; ein objektiver und absoluter

Maßstab, an dem alles menschliche Tun und Lassen «sächlich»

gemessen werden soll — suum cuique, eben das Suum,
das jedem Menschen Zukommende. Brunner definiert die
Gerechtigkeit so im Unterschied zur Liebe, welche der Beziehung
zwischen Personen untereinander, nicht zwischen Personen
und Sachen, ihren tiefsten und besten Sinn aufzeigt. Kelsen
bemerkt dazu, daß in dem römischen Rechtssatz «suum cuique»
nicht das Suum, sondern der Quisque, die Person also, den
Vorrang habe, daß also auch die gemäß Brunner recht verstandene
Gerechtigkeit nicht eine sächliche Relation sei. Einig aber sind
beide darin, daß sie bei ihrem Nachdenken über die Gerechtigkeit

vor allem das Rechtsgefüge des Staates im Auge haben,
ganz ähnlich wie Plato, dessen Werk «Uber den Staat» einigermaßen

das Wesen der Gerechtigkeit untersucht.
Von Brunner wird man weiter sagen dürfen, daß er in der

Tat platonisiert. Vorweg bekennt er sich zu einem ideenhaften
Wissen um die absolute Gerechtigkeit und bemüht sich sodann,
ihr den gebührenden Platz und Rang im vergänglichen und
unzulänglichen Diesseits zu sichern. Um einen Idealstaat ist es
auch ihm zu tun, nämlich um diesseitige Verwirklichung des

jenseitigen Urbildes eines Reiches unbedingter und unwandelbarer

Gerechtigkeit. Er könnte sich auch berufen auf Piatos
Tugendlehre, die der Staatslehre des griechischen Philosophen
zugrunde liegt: die Tugend der Phronesis-Sophia regelt das

Logistikon der Menschen, die Tugend der Andreia regelt unser
Thymoeides, die Tugend der Sophrosyne unser Epithymetikon.
Die vierte und oberste Tugend der Dikaiosyne ist aber keines-



120 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

wegs richtig bezogen, wenn man sie das Verhältnis der drei
anderen Tugenden untereinander, wie gebräuchlich, in Harmonie

bringen läßt. Plato sagt, die Dikaiosyne befinde sich an
einem «dunklen, unzugänglichen und schwer erforschbaren»
Orte. Im Bereiche der menschlichen Seele ist sie demnach nicht
beheimatet. Wem fiele es auch bei, einen innerlich ausgeglichenen

Menschen deswegen als «gerecht» zu bezeichnen? Die
Gerechtigkeit ist richtig bezogen nur auf Weisheit und Walten der
Gottheit selbst; ein gerechter Mensch ist in besonderer Weise
Gott ähnlich. Dikaiosyne ist also von Haus aus Gottes Gerechtigkeit

und weiter «göttliche Norm», das «heilige Recht, das über
uns allen steht» (Ger., S. 7 f.).

Solches Platonisieren wird man Kelsen allerdings nicht
zumuten dürfen; eher schon die Haltung und Meinung des Plato-
Schülers Aristoteles. Denn diesen interessierten nicht die ewig
unveränderlichen Ideen und Ideale an sich (to auto hekaston),
sondern das für uns Erreichbare (to prakton). Wir philosophieren

nicht, damit wir wissen, was Tüchtigkeit ist, sondern damit
wir tüchtige Leute Avürden (Aristot. Eth. Nikom. II, 2, 1).
Dementsprechend versteht er die Dikaiosyne nicht als göttliches
Walten, sondern als politische Tüchtigkeit, welche die distributiven

(belohnenden) und die retributiven (strafenden) Funktionen

des Staates regelt. Gerechtigkeit werde am besten geübt
nicht in einer Monarchie oder aristokratischen Oligarchie,
sondern in der «Politia», d. h. in einer gemäßigten Demokratie.
Kelsen könnte, wenn ich ihn recht beurteile, sich damit
einverstanden erklären; denn ohne den Begriff der Gerechtigkeit
kommt ja auch er, weder als Mensch noch als nachdenkender
Jurist, aus — gemeint ist absolute Gerechtigkeit und nicht bloß
relative! Auch in der Bibel macht offensichtlich den größten
Eindruck auf ihn die «Gerechtigkeit». Er will sie aber bloß aus
dem positiven mosaischen Gesetz und aus dem nach seiner
Meinung gesetzlich zu interpretierenden Teile der Bergpredigt
herauslesen. Diese beiden «Gesetze» vermag er allerdings nicht als
Einheit zu sehen. Als Neukantianer, der er auch ist, könnte er
eine absolute Gerechtigkeit gelten lassen nur in dem Sinne, daß
sie als regulatives Prinzip einer Ethik (nicht einer juristisch
fundierten Soziologie) in Betracht komme. Als Rechtspositivist
aber — das will er ja vor allem sein — lehnt er so wie alle an-



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 121

dem metaempirischen Begriffe auch den der absoluten Gerechtigkeit

ab.
Anders Brunner. Dieser schreitet vom platonischen Ansatz

fort zur stoischen Rechtslehre der römischen Juristen, ignoriert
wohl mit den katholischen Scholastikern und den Reformatoren
den pantheistischen Hintergrund der stoischen Logostheorie
und interpretiert die Natur als Schöpfung des persönlichen Gottes

und Vaters des Vollenders der Schöpfung, Jesu Christi. Der
«Logos spermatikos» begegnet uns bei ihm wieder als der
schöpferische Logos des Johannesevangeliums. Und er hat gewiß
auch nichts gegen die Entfaltung dieses Logos im Kolosser-
briefe. In ihm ist alles Sichtbare und Unsichtbare in den Himmeln

und auf Erden erschaffen worden, seien es Throne,
Herrschaften, Fürstentümer oder Gewalten; alles ist durch ihn
erschaffen und geordnet (Kol. 1, 16). «Auch hinter der Schöpfung
steht Christus; und in ihr richtet er sein Reich auf», wie Ernst
Wolf sagt.2 So läßt sich die von Brunner vertretene Ordnungslehre

quasi-theologisch begründen: Ordnung ist das Prinzip der
erschaffenen Welt und der in ihr lebenden und aufeinander
schöpfungsmäßig angewiesenen Menschen. Ich meine aber, daß

man Brunner das beste Verständnis entgegenbringt, wenn man
seinen Begriff der Schöpfungsordnung als ein Stück Metano-
mistik deutet. Denn «Gesetz» in juristischem Sinn ist die
Schöpfungsordnung keineswegs, und er selbst betont ihren ontischen
Charakter. Schöpfungsordnung ist vielmehr, platonisch-kantisch

geredet, «Hypothesis», von der Vernunft zugrunde gelegt,
damit der Mensch als Zoon politikon (Aristoteles) verständlich
werde. Hier liegt also transzendentale Ontologie vor, doch nicht
biblische Theologie. Brunner selbst ist es ja auch, der darauf
hinweist, daß seine Gerechtigkeitslehre ihren «Ausgangspunkt
nicht im Offenbarungsdokument seihst nimmt», nämlich im
Neuen Testament (Ger., S. 130) ; denn «es ging der urchristlichen
Gemeinde um etwas Anderes, Größeres als um die Gestaltung
der weltlichen Ordnungen» (ebd., S. 139). Dieses Andere, Größere

aber ist nicht die Ordnung der gegenwärtigen faktischen
Welt, sondern die Ordnung der künftigen, erhofften, nämlich der
vollendeten Welt (kommender Aeon), welche der Menschheit

2 E.Wolf, Peregrinatio (1954), S. 236.



122 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

verheißen ist. Für eine solche bessere Welt, meine ich, müßten
und könnten auch die Positivisten einiges Verständnis haben.

2. Das ist nun der Punkt, an welchem die von der Bibel
belehrten Denker sich zu Wort melden, z. B. Heinz-Dietrich Wendland.

3 Kritisch nimmt er zunächst Bezug auf die «unglückliche
Lehre von der Schöpfungsordnung» und verweist statt dessen
auf die Kirche; allerdings nicht, insofern diese die Plattform
darstellt, von der aus der Christ die soziale Wirklichkeit visiert.4
Wendland sieht vielmehr in der Kirche seihst, so wie sie sich in
der Welt verwirklicht hat und je nach Erfordernis wandelt, die
«Vorhut des Reiches Gottes auf Erden», eine «alle Begriffe der
Soziologie sprengende, ihnen fremde Größe, ein vollständig
Neues, darum auch eigenen Rechtes, nämlich göttlichen Rechtes

Aus der Lebensmacht Christi und seiner Gegenwart im
Heiligen Geist empfängt sie die Kraft zu immer neuer geschichtlicher

Verleiblichung.» Sie muß allerdings «von dem zukünftig
gegenwärtigen Reiche Gottes her verstanden, durchleuchtet,
geglaubt werden». An die Stelle eines ontologischen Naturrechtes
und einer Lehre von den Schöpfungsordnungen setzt Wendland
also das Prinzip eines göttlichen Kirchenrechts (absolute
Gerechtigkeit). «Die Gegenwart Christi in seiner Kirche führt
aber dazu, daß die dienende Liebe in die Weltordnungen hineintritt

und hineinwirkt... Sie weiß, daß der Mensch in den Ord-

3 H.-D. Wendland, Die Kirche in der modernen Gesellschaft (1956),
8. 64 ff.

4 Vgl. G.May, Unbürgerliches Christentum: Jännerheft 1956 der
Evangelischen Akademie in Österreich: «Der Christ glaubt an Gott als den
Schöpfer und Erhalter der Welt. Darum bejaht er das Geschichtliche und
bejaht die Ordnungen des Lebens wie Ehe, Familie, Beruf, Volk, Staat.
Indem er sie selbst noch in ihrer zweifelhaften Konkretheit als Gottes
Ordnungen anerkennt, bejaht er die Gehorsamspflicht... Der christliche Glaube
prüft jede politische Haltung und Gestaltung auf ihre letzte Verwurzelung,

ihre Antriebe, Ziele und Mittel. Der Maßstab dieser Prüfung ist der
in Jesus Christus offenbarte Gotteswille nicht die Bergpredigt als
politisches Programm, sondern das Kreuz Christi als kritisches Prinzip
Niemals ist eine politische Ordnung absolut. Nie hat sie ihren letzten Zweck
in sich selbst... Der Christ weiß immer noch etwas darüber hinaus
Unser Glaube treibt uns zu ändern, was zu ändern ist, nicht in der
Meinung, Gottes Reich zu bauen, sondern in der Verpflichtung, die irdischen
Ordnungen und Lebensbedingungen menschlicher zu machen und so
unseren Aufgaben in der Welt gerecht zu werden ...»



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 123

nungen der Arbeit, der Ehe und des Staates leben muß, daß er
aber nicht allein aus und von diesen Institutionen leben kann.» 5

«Es wird..., zumal in der Krisis und Umbildung der Gesellschaft

wie heute, Situationen geben, in denen die Kirche den
kühnsten aller sozialethischen Sätze Luthers praktizieren muß,
den Satz nämlich, daß die christliche Gemeinde «neue Dekaloge»
machen kann, indem sie aus der ihr von Christus geschenkten
Freiheit heraus unerschrocken Maßstäbe für das soziale Handeln

und die Institutionen entwickelt, d. h. aus der Freiheit der
Liebe.» 6 Wer dächte hier nicht unwillkürlich an die päpstliche
Enzyklika «Rerum novarum»? Mit solchen Gedanken über
Recht, Ordnung und Gerechtigkeit rückt Wendland scheinbar
in die Nähe der thomistischen Naturrechtslehre. Doch hebt er
hervor, daß die Ordnungen oder «Mandata» (wie er im
Anschluß an Dietrich Bonhoeffer sie auch nennt) des Deus Ordi-
nator «niemals bloß zuständlich vorhanden sind, sondern immer
zugleich geschichtlicher Vorgang, werdende, sich wandelnde
und vergehende Institution, die nie als eine höhere Semsform
über den Menschen ruht».7 Das «göttliche» Recht der Kirche
möchte Wendland auch «reines Naturrecht» nennen; doch fügt
er hinzu, daß es das «nur in der eschatologischen Vollendung
des Reiches Gottes geben kann».8 Für das thomistische Naturrecht

aber ist alles Eschatologische im Wesen der Kirche
aufgehoben. — Nun ist gegen Wendland aber von der Bibel her zu
sagen, daß es im «vollendeten Reich Gottes» keinerlei «Mandata»

mehr braucht. Die Ordnung der Ehe, der Arbeit, des Staates,

ja auch die Ordnung der Kirche mitsamt ihrem «göttlichen»
Recht, werden im «Neuen Himmel» und auf der «neuen Erde»
überholt sein.

Indes: alles Prinzipdenken, sowohl das philosophische, das

juristische als auch das ekklesiologische, ist nicht evangeliumsgemäß.

Man pflegt derlei wohl aus der Bibel herauszulesen,
weil man seit der Antike im Prinzipdenken eingeübt ist; die

Heilige Schrift aber lehrt uns keine allgemeingültigen Abstraktionen

wie Allmacht, Heiligkeit, Gerechtigkeit; sie lehrt nicht
Ideen und Ideale, sondern sie verkündigt den allmächtigen, hei-

5 Wendland (Anm. 3), S. 83.
7 Ebd., S. 82.

6 Ebd., S. 87.
8 Ebd., S. 89.



124 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

ligen, gerechten, lebendigen Gott und Herrn. Und das Evangelium

samt der neutestamentlichen Epistel stellt ihn dar als den
«Meister», «Sohn» und «Herrn» Jesus Christus. Demzufolge
muß auch das theologische Nachdenken über den nicht spekulativ

erträumten, sondern sich selbst offenbarenden Gott nicht
ein Prinzipiendenken sein, sondern vielmehr ein Prinzeps-
Denken. Der absolute Ich redet in der Vielfalt biblischer Stimmen

zu dir und mir, tut uns seinen Willen kund durch Gebote
und Verheißungen mit Worten der Weisung, der Warnung,
der Strafe, des Trostes, der Vergebung, des Segens. Diese Worte
sind von Haus aus kasuistisch aktuell, und erst das priesterliche,

das philosophische und das theologische Sammeln und
Kodifizieren, ebenso das dementsprechende Interpretieren läßt
diese Worte als «Gesetze» erscheinen. Im Alten Testament an
markanten Stellen wird sogar der Dekalog naiv unwillkürlich
die « Zehn Worte» genannt. Andererseits verwandelt sich leider
auch mancher Satz des Evangeliums in der theologischen
Darbietung zum «Gesetz». — Nein; wir werden von Ihm lebendig
ergriffen, gerichtet, getötet, wieder ins Leben gerufen,
dermaßen verwandelt und lernen an Ihn glauben als an den
gerechten und dennoch vergebenden Gott. Was wir dann
vermögen, sind nicht Tugenden, Tüchtigkeiten und Künste (etwa
die Ars boni et aequi, wie die klassischen Juristen die Gerechtigkeit

umschrieben) ; ist vielmehr Kraft und Macht aus der
Fülle des lebendigen Gottes, wenn auch in der Knechtsgestalt
Jesu, d. h. in der Nachfolge Christi, ist (wie das Urchristentum
sagte) Charisma, Gabe des Heiligen Geistes.

«Gerechtigkeit» ist somit nichts Objektives, weder eine Idee,
noch ein Datum der natürlichen Struktur des menschlichen
Soseins, noch ein Substratum des Gesetzeswesens, noch auch ein
Mandatum, sondern ein Gratuitum, Gottes lebendiger Gnadenerweis,

der sich in der Nachfolge Christi verwirklicht. Also
keine Sache, keine Tatsache, keine Schöpfungs- und
Erhaltungsordnung an sich ist je gerecht, «über uns allen stehendes

heiliges Recht». Doch erweist sich das Christsein darin, daß
Menschen sich hin und wieder charismatisch bewähren, indem
sie gerecht umgehen mit Sachen, Tieren, Menschen im Rahmen-
gefüge der Institutionen, die sie sich im Laufe der Zeit erfunden
haben und die allmählich sogar brauchtumsmäßige Sozial-



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 125

Ordnungen geworden sind. Belehrt von den Autoren der Bibel,
glauben wir allerdings, daß Menschen sich solche Ordnungen
aufbauen und ausbauen konnten, weil sie zu Gottes Ebenbildern
berufen sind. Und wir glauben weiter, daß die Menschen mit
und trotz diesen Ordnungen «gerecht», d. h. auf Ihn zu leben
können, sofern es Ihm, ihrem Schöpfer und Vollender, gefällt,
sie auf eine «schwer erforschbare, unzugängliche», wohl nicht
dunkle, vielmehr lichte Weise zu ergreifen, indem Er ihnen in
Jesus Christus begegnet und sie durch ihn verwandelt, d. h. was
an ihnen sündig ist von Natur, umformt zur neuen Kreatur. Wir
dürfen sodann (nicht vorweg!) auch mit Erfolg nach einem
«Maßstab» der Gerechtigkeit fragen. Dieser ist uns in Matth.
25, 31—46 gezeigt: Kein essentiell-sächliches, sondern ein
existentiell persönliches Kriterium des Weltenrichters; kein Maßstab

freilich, der unserm vorsätzlichen Wissen und Wollen zu
Gebote stünde (so daß wir klugen Pharisäer uns vornehmen
könnten, künftig das «Gesetz Christi» zu erfüllen), sondern
der geheimnisvolle Maßstab im Herzen des Gottes und Herrn,
der Herz und Nieren prüft.

IV.

Doch diese «Kevolution der (theologischen) Denkungsart»,
die ihre Analogie in der zeitgenössischen Revolution der phy-
siko-chemischen Denkungsart zu haben scheint, ist nicht
imstande, auf sachliche Kategorien zu verzichten, ebensowenig
wie die Physiko-Chemie auf die Begriffe und Denkschemata der
klassischen Physik verzichten kann. Als begriffliches Instrument

möge also auch uns eine subsidiarische Ordnungslehre
weiter Dienste leisten (wie ja auch die Reformatoren noch vom
«Naturrecht» redeten, es aber als das Heilshandeln Gottes
verstanden und inhaltlich als «Lex charitatis» bestimmten0).

Kelsen hat wohl recht, wenn er eine Lehre von der «absoluten

Gerechtigkeit» ablehnt als Wissenschaft von etwas, was
vorhanden sei, oder dem Vorhandenen sachlich, substantiell
zugrunde liege. Sie ist aber auch nicht (wie Kelsen als Kantianer

mit einigem Zögern zugeben könnte) philosophische Lehre
9 Joh. Heckel, Lex charitatis: Abh. der Bayr. Ak. der Wiss., Phil.-hist.

KL, 33 (1953).



126 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

vom regulativen Prinzip einer idealistischen Ethik, ist nicht
metaphysische oder metanomistische Philosophie. Dennoch ist
sie «Logie», nämlich Eschatologie — und den Philosophen und
Juristen sei gesagt, daß dies nicht dasselbe ist wie Eschatoiaîie
(die es allerdings auch gibt). Sie ist esoterisch-christliche Lehre
von einem Nochnicht — Schonjetzt mysteriöser Art, welches
menschliche Gesinnung und menschliches Tun nachhaltig
bestimmt. Dafür mögen Kelsen und andere kein Verständnis haben,
obwohl es durchaus positiv aufweisbar ist, und zwar nicht nur
hei den Utopisten, Chiliasten und Social Gospel-Leuten, sondern
auch bei praktischen Marxisten. — Kelsen's Kritik an Brunner
trifft meines Erachtens wohl die katholische Naturrechtslehre
und die protestantische Lehre von einer gemeinten Schöpfungsordnung,

die nicht einmal Brunner vertritt, versagt aber schon
dort, wo derselbe Brunner die Lebendigkeit der Gerechtigkeit
hervorhebt: «ohne Wandlung, ohne stetes Anderswerden kein
Leben, keine echte Wahrheit, keine echte Treue, keine echte

Gerechtigkeit» (Ger., S. 114). In der christlichen Sicht der
Gerechtigkeit müsse auch die Dynamik der Geschichte zur
Geltung kommen. «Der Gott der Bibel ist ein Geschichtsgott, ein
Gott, der die Existenz der Menschheit und des einzelnen
geschichtlich macht» (ebd., S. 115). Also sieht Brunner «Gerechtigkeit»

nicht bloß als bereits vorhandenen Ausgangspunkt
(«Urständ» der Menschheit, welcher der Schöpfer ein Wissen
um Gerechtigkeit mit auf den Weg gegeben hat), sondern auch
als vorgehaltenen Zielpunkt unserer Bestimmung. Wohl hebt
er später noch deutlicher hervor: «In völligem Beiseiteschieben
dessen, was in weltlichen Dingen Gerechtigkeit heißt und heißen

muß, erweist sich das Evangelium als die Botschaft, die
nicht irdische Dinge regelt, sondern das Reich der Himmel
verkündet, und die Gerechtigkeit, die es verkündet, ist... die
Wesensart des neuen Aeons» (S. 1S2). Das werde klar ersichtlich

etwa in Luk. 12, 14, noch eindeutiger aber in Joh. 18, 36:
mein Reich ist nicht von dieser Welt. «Dieses Gottesreich und
seine Gerechtigkeit, die schenkende Liebe, ist der Inhalt der
neutestamentlichen Botschaft.» Damit aber sei nicht gesagt,
daß die christliche Gemeinde den irdischen Ordnungen und
ihrer Gerechtigkeit gegenüber indifferent sein könnte (S.13Sf.).
Brunner hätte noch energischer betonen sollen, daß die Mensch-



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 127

heit vom Evangelium der Gerechtigkeit lebt und daß auch die
skeptischen Positivisten an diesem Leben teilnehmen, ob sie's
nun zugehen oder nicht. Nur ist solche Gerechtigkeit rational
nicht zu begründen. Leider beschränkt Brunner seine
Erwägungen dann wieder auf die faktisch geübte Gerechtigkeit in
dieser fragwürdigen Welt, handelt von einer ontisch gegebenen
absoluten Gerechtigkeit und macht dadurch seine Argumentation

logisch anfechtbar. Es kommt aber an auf den esoterisch-
eschatologischen Ordnungsbegriff, auf welchen, wie bereits
gesagt, auch Wendland hinweist, den Begriff der Gottesordnung,
deren charakteristisches Merkmal in unserer Situation jenes
«Noch nicht — Schonjetzt» ist. Es geht hier also nicht bloß um
Historie, es geht vielmehr um «Heilsgeschichte», als deren Auftakt

wir die biblische Urgeschichte anzusprechen haben. Es
werden sich auch alle positivistischen Historiker von den christlichen

Historikern sagen lassen müssen, daß die Ereignisse der
Weltgeschichte sich keineswegs nur rational durchsichtig
abspielen, und daß deshalb der Rationalist nur einen kleinen
Ausschnitt aus der Fülle der weltgeschichtlichen Erscheinungen
wahrzunehmen und zu deuten vermag, weil in der Geschichte
immer wieder Erstaunlichkeiten, überraschende Sprünge,
gleichsam «Mutationen», die Abfolge der Ereignisse bestimmen.
Unser Aufzeigen von Sinnzusammenhängen hat da eben

notgedrungen nicht nur Ursachen und Wirkungen, nicht nur
angestrebte Ziele und Zwecke zu bedenken, sondern immer auch
die insgeheime Hoffnung, die nicht zuschanden werden läßt
(Rom. 5, 5). Paulus sagt in solchem Zusammenhang sehr
überzeugend: «Erfahrung (dokimë) bewirkt Hoffnung.» Und diese

Hoffnung ist nicht bloß ein auf empirische Ereignisse gerichtetes

wunscherregtes Erwarten und dessen empirische Bewährung

(oder auch Enttäuschung); es ist die Hoffnung, welche
Gott, dem Herrn der Geschichte, zutraut, daß er hält, was er
verspricht, nämlich, daß dereinst alle blutigen Kleider
verbrannt und mit Feuer verzeht werden, daß Er es zurichten wird
mit Gericht und Gerechtigkeit von nun an bis in Ewigkeit durch
den «Sohn», welcher der Herrscher ist, Wunderbar, Rat, Kraft,
Held, Ewig-Vater, Friedefürst Jes. 9, 4 ff.). Denn dieser Gott
hat der Menschheit einen «neuen Bund» verheißen: «Ich will
mein Gesetz in ihr Herz geben und in ihren Sinn schreiben



128 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

Sie sollen mich alle erkennen, die Kleinen und die Großen; denn
Ich will ihnen ihre Missetat vergeben ...» (Jer. 31, 33 f.). Es ist
der Gott, der das Königreich der Himmel stiftet und bereit hat
Trost für die Leidtragenden, die Erde für die Sanftmütigen, die
(absolute) Gerechtigkeit für die, welche danach hungert und
dürstet, die Gotteskindschaft für die Friedensstifter, die Seligkeit

für die, welche um der Gerechtigkeit willen verfolgt werden

(Matth. 5, 3 ff.). Derselbe Gott, der Jesus, den «Sohn», um
unserer Verfehlungen willen dahingegeben und um unserer
Rechtfertigung willen auferweckt hat, so daß wir, gerecht
geworden aus Glauben, Frieden mit Gott haben durch unsern
Herrn Jesus Christus (Rom. 4, 25 f.). «Wir warten also, nach
seiner Verheißung, eines neuen Himmels und einer neuen Erde,
in welchen Gerechtigkeit wohnt» (2. Petr. 3, 13).

Was sollen wir den Positivisten noch mehr sagen als: von
solcher Hoffnung, solchem Glauben an die göttliche Vollendung
der im Argen liegenden Welt lebt die Menschheit. Dunkel ahnt
sie das seit eh und je, deutlich ist's ihr gesagt durch die
Offenbarung in der Heiligen Schrift, besonders im N.T. Der
Weltverlauf und die Schicksale der Einzelnen finden im Inhalt
solchen hoffenden Glaubens den unentbehrlichen Sinn alles
Geschehens. Nur, daß dieses Finden durch keine «Wissenschaft»
vermittelt und begründet werden kann, durch keinerlei Zurückführen

der Erfahrung auf rationale Prinzipien, sondern bloß
durch die Besinnung auf den lebendigen Gott, der seine menschliche

Kreatur vollendet, völlig überraschend durch eine radikale

Neuschöpfung vollenden wird — wie übrigens alle
wirklichen Entscheidungen in der Geschichte sich nicht in
vorausberechenbaren allmählichen Entwicklungsprozessen, sondern
erschreckend sprunghaft vollziehen — Unheilsgeschichte,
Heilsgeschichte!

Was wir zu einer christlichen Soziologie und Gerechtigkeitslehre

brauchen, ist also zunächst eine Ergänzung und
Revision der theologischen Ordnungslehre. Ich kann sie hier nur
kurz skizzieren:

Die Lehre von der «Schöpfungsordnung» (oder den
Schöpfungsordnungen), welche in Theologenkreisen umgeht, ist nicht
völlig zu verwerfen, sondern müßte gesäubert werden von
allem, was «Naturrecht» meint. «Schöpfungsordnung» ist alles



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 129

triebhafte Hindrängen auf Gemeinschaft, wie das Spielen, die
Erotik in ihren primitiven Abwandlungen, als da sind das
sexuelle Miteinander von Mann und Weib, der Zusammenhalt
von Mutter und Kindern (wobei der Vater auch nicht
ausgeschlossen ist), Sippengemeinschaft, Blutsverwandtschaft,
nachbarschaftliche Beziehungen, Schicksalsgemeinschaft im großen
und im kleinen während guter und noch mehr während arger
Zeiten. Schöpfungsordnung ist aber auch der Kampf ums
Dasein Schulter an Schulter und nicht minder Mensch gegen
Mensch; sie kommt an den Tag sogar zwischen den Überlebenden

und den bereits Toten. Wie die Geburt des Einzelnen nur
den Anfang eines neuen Aktes im Schauspiel des Lebens der
Gemeinschaft bildet, so ist der Tod nur ein Aktschluß auf der
manifesten Bühne; das Schauspiel vollendet sich erst mit dem
«andern Tod», Off. 2,11; 20, 6 (auf diesen andern Tod, nicht auf
den sogenannten natürlichen Tod, weist hin Gen. 2, 17).

«Gesetzesordnung» (von den Theologen auch gern
«Erhaltungsordnung» genannt, ohne daß sich diese beiden Begriffe
wirklich decken) ist im Zusammenleben der Menschen alles
rechtlich Strukturierte, seien es soziale Brauchtümer, seien es

definitorische Institutionen, also sozusagen die Spiel-Beteln.
Dazu gehören vor allem die verschiedenen Ehe- und
Familienordnungen, normierte Arbeits- und Wirtschaftsbeziehungen,
Kasten, Klassen und Stände, Hierarchien in Kultus- und Staatsleben,

innerstaatliche und zwischenstaatliche Regelungen, alles
Verbands- und Vereinswesen einschließlich des internationalen
Kulturaustausches u. a. m. Gewiß dient die «Gesetzesordnung»
dem Zwecke, die Menschheit zu erhalten in Volkstümern,
Staatsverbänden und als vieldeutige Humanitas. Bloß triebhaft
funktionierend und reagierend würden die Menschen sich
zugrunde richten und gegenseitig ausrotten (was sie gelegentlich
sogar mit törichten und frevlerischen Gesetzen tun). Und wie
der Schöpfer ihnen ihre Triebe eingepflanzt hat, so hat er ihnen
auch (im Unterschied etwa zu den Bienen, Ameisen und allen
Herdentieren) den legislatorischen Verstand gegeben. Daher
mag es erlaubt sein, die Gesetzesordnung auch «göttliche
Erhaltungsordnung» zu nennen. Doch ebenso erlaubt ist es, die
Gesetzesordnungen aller Art auch bloß positivistisch zu visieren.
Wohl bleibt man bei solcher Einstellung exakt «wissenschaft-

9



130 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

lieh», man versagt sich gleichzeitig aber den Einblick in die
hintergründliche Tiefe, die besondere Bedeutsamkeit dieser
Ordnungen — wie ja auch der bloße Beobachter und Beschreiber des

triebmäßigen Verhaltens der Lebewesen, ohne Rücksicht auf
ihre Geschöpflichkeit aus Gottes Hand, an der Oberfläche der
Phänomene verharrt.

Als dritte Ordnung aber — und darauf liegt hier der Plaupt-
nachdruck — kommt die «Vollendungsordnung» in Betracht!
Sie ist das Ziel sowohl der Schöpfungsordnung als auch der
Gesetzesordnungen. Das säkulare philosophische Mißverständnis

der Vollendungsordnung ist die stoische Naturrechtslehre;
das scholastisch-katholische Mißverständnis liegt vor in der
katholischen Naturrechtslehre; das aufklärerisch-moderne
Mißverständnis pflegen die Positivisten der «reinen Rechtslehre».
Die Kategorien der Vollendungsordnung, wie wir sie meinen,
sind die absolute Gerechtigkeit, welche wirklich jedem das ihm
Zukommende gibt; die selbstlose Liebe, Caritas — Agape, welche

Schuld vergibt und sich aufopfert andern zum Leben, und der
Friede Gottes, den die Welt nicht geben kann (Joh. 14, 27), der
durch nichts bedroht und zerstört wird. Er kommt beispielsweise

zum Ausdruck in der schlichten Gelassenheit des echten
Märtyrers («Vater, ich befehle meinen Geist in deine Hände»;
«Herr Jesu, nimm meinen Geist auf, behalte ihnen diese Sünde

nicht!»). Obzwar uns bloß durch die Offenbarung Jesu Christi
bekannt und obwohl wesentlich eschatologisch, ist die
Vollendungsordnung doch echte Sozialordnung, wohl nicht von
dieser Welt, doch Ordnung des Reiches Gottes für diese Welt,
die Gott erschaffen hat, liebt und vollenden wird.

Alle drei «Ordnungen» begegnen einander in der Wirklichkeit

unseres Daseins. Die Stelle ihrer innigsten Begegnung ist,
symbolisch geredet, das Kreuz Christi. Es ist «das Symbol des

Gottes, der am Leiden der Kreatur teilhat... Symbol der Einheit

von Liebe und Macht in der Tiefe der Wirklichkeit selbst».10
Der natürlich lebendige Jesus stirbt am Kreuze; er muß sterben,

denn er wird als der Christus (Messias), als ein vermeintlich

falscher Messias, und Aufwiegler gegen die Staatsmacht
nach positivem Recht zu Recht verurteilt. Es liegt kein Justiz-

10 P. Tillich, Liebe, Macht, Gerechtigkeit (1955), S. 118.



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 131

mord vor; er wird also gerecht gerichtet. Indes vollzieht
jenseits der irdischen Gerechtigkeit an ihm das gerechte Gericht
der «Vater» dadurch, daß er ihn auferweckt von den Toten und
zu seiner Rechten erhöht, ja ihm fortab das Gericht übergibt,
damit er als der Kyrios Christos wieder komme, richte und
rette.

Auch an solch bloßer Skizze einer christlichen Soziologie
ist deutlich, daß sie nicht den Ehrgeiz hat, Lehre von
Rechtsamen zu sein. Das läßt sie auf den ersten Blick unzulänglich
erscheinen, verglichen etwa mit den Entwürfen und ausführlichen

Werken einer katholisch-theologischen Soziologie.11
Indes, wo ist die kompetente Autorität, welche verfügen könnte,
daß christliche, d. h. auf dem Evangelium gegründete, Soziologie
wesentlich Gesetzeslehre sein muß? Ist diese Autorität nicht
am Ende Jesu Christi Evangelium selbst? Und ist Christus
nicht «des Gesetzes Ende» (Rom. 10, 4) — des Gesetzes, welches
«neben hereingekommen ist» (Rom. 5, 20)? Sodann: in unserem
Konzept ist der Ontologie (Schöpfungsordnung) und der
Déontologie (Gesetzesordnung) materialiter ein sehr breiter Raum
zugestanden, formaliter allerdings ist die Eschatologie
(Vollendungsordnung) von maßgeblicher Bedeutung. Denn die Welt,
in der wir leben und wie wir sie uns eingerichtet haben, ist ein
Übergang, «vergehender Aeon», und alle, die an ihr
schuldbeladen-leidvoll tragen, sind durch den Zuspruch, den
Schicksalsweg und die göttliche Autorität des Herrn jenes «kommenden

Aeons» aufgerufen und angesprochen, in den gegebenen
Ordnungen die von Gott aufgegebene ganz andere, neue
Ordnung zu respektieren und sich ihr in Glaubensgehorsam zu
fügen, d. h. an der Menschheit Gottesdienst zu üben. Der
Weltenrichter richtet die Welt in ihrer Ordnung, er rettet sie in Gottes

Ordnung. Er tut es in Einem, tut es nach dem Maßstab der
absoluten Gerechtigkeit, welche sich als Liebe offenbart,
derselben Liebe, zu der wir alle berufen sind (Matth. 25, 31 ff.).
So will der Schöpfer und Erhalter seine Menschen führen durch
die Welt, die er ins Dasein gerufen hat und die er vollenden
wird. -— Mit diesen Andeutungen scheint mir auch deutlich
genug ein Trennungsstrich gezogen zu sein gegenüber dem

11 Siehe etwa Johannes Mehner, Das Naturrecht (1950).



132 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

«neuen, göttlichen Kirchenrecht», das H.-D. Wendland statuieren

möchte.12
Ich fasse zusammen: über uns waltet der Deus creator, ordi-

nator, judex supremus. Kraft der Vollendungsordnung löst er
die Rätsel, die er uns Menschen aufgibt mit seiner Schöpfungsordnung,

und beantwortet die Fragen der Theodizee (so
entschärft er uns beispielsweise den natürlichen Tod durch den
Hinweis auf den andern Tod). Kraft der Vollendungsordnung
rückt er uns alle menschlichen Versuche der Gesetzesordnung
(Ehe — Familie, Arbeit — Wirtschaft, Volk — Staat usw.), denen
als Zielpunkt ein Ideal der Gerechtigkeit vorschwebt, ins rechte
Licht, so daß wir dann die Relativität und Verbesserungsbedürftigkeit,

ja die bloße Vorläufigkeit und Widerrufbarkeit
solcher Erhaltungsordnungen einsehen lernen. Es korrigieren
sich damit nicht nur einerseits die den Theologen (z. B. E. Brun-
ner) von den Rechtspositivisten (z. B. H. Kelsen) nachgesagten
Fehlurteile automatisch, sondern es werden andererseits auch
Mißverständnisse Kelsen's entschleiert und erklärt. So z.B.:
weil Brunner der Schöpfungsordnung zum Teil Qualitäten der
Vollendungsordnung zuschreibt, bedeutet sie ihm wesentlich
mehr und anderes als die Gesetzbücher der Bibel, etwa das

Bundesbuch, das Deuteronomium, das Buch Leviticus, deren
Gehalt gewiß nicht zu vergleichen ist mit der «besseren Gerechtigkeit»

der Bergpredigt und dem «Ärgernis» und der «Torheit»
des Kreuzes, dem Denkmal der neuen, absoluten Gerechtigkeit
Gottes.

Köpfe à la Kelsen vermögen den Menschen nur zu sehen als
Homo sapiens — pugnans — instituens — destruens, christliche
Theologen aber, belehrt von der Offenbarung Gottes in der
Heiligen Schrift, sehen den Menschen als Imago Dei (bestimmt
durch Lebenslust und Lebensangst), als Peccator (bestimmt
durch Geltungsdrang), als per Christum justificatus, a Deo re-
natus (bestimmt durch Glaube, Hoffnung und Liebe). Diese
verschiedenen Aspekte vom Menschen sind die Ausgangspunkte,

aus denen dort die Lehre von der bloß relativen
Gerechtigkeit, hier die Lehre von der absoluten Gerechtigkeit er-

12 Vgl. oben, S. 122 f.



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 133

wächst.13 «Nicht darin besteht die Krise (der Rechtsunsicherheit),

daß das Recht an seine Grenzen stößt, sondern darin, daß

es durch keine Mitte mehr zusammengehalten wird. Diese Mitte
ist das die Rechtsgemeinschaft verbindende und diskussionslos
verpflichtende Menschenbild» ", nämlich das auf Grund der
Heiligen Schrift geglaubte Menschenbild!

V.

Das N.T. spricht vom Mysterium der Gesetzwidrigkeit (ano-
mia, 2. Thess. 2, 7). Schauderhaft geheimnisvoll, teuflisch ist
das aller Gerechtigkeit hohnsprechende, zynische, heimtückische,

brutale, zugleich scheinheilige und selbstbetrügerische
Verhalten der Menschen in dieser sündigen Welt. Mögen die
Gesetzgeber, die ausführenden Beamten, die Richter es auch
weithin gut meinen, so wird doch immer wieder aus Vernunft
Unsinn, aus Wohltat Plage; und auch der beste Advokat, wenn
bloß auf sich selbst gestellt und auf seinen Verstand angewiesen,

wird unversehens zu einem Advocatus diaboli; ganz zu
schweigen von der bloßen Rechtsmaschine, die in unserem
technischen Zeitalter auch im sozialen Wesen schier alles
macht.

In dem Roman «25 Uhr» schildert K. V. G-heorghiu die abenteuerlichen
Leiden des rumänischen Bauers Jon Moricz in den Jahren 1940 bis 1950.15

Er wird fälschlich als «Jude» verhaftet, dann von den Ungarn als Rumäne
gefoltert, dann von einem deutschen Oberst für besonders «arisch» erklärt,
zum SS-Soldaten gemacht, durch Lug und Trug in Bigamie gedrängt,
sozusagen als hochrassiger Zuchtstier, verhilft aber in seiner Gutmütigkeit
kurz vor dem Ende des zweiten Weltkrieges französischen Gefangenen zur
Flucht, wird nach Kriegsende trotzdem als «Kriegsverbrecher» verurteilt

13 Vgl. Kelsen, Was ist Gerechtigkeit? (s. Anm. 1), S. 40: «Absolute
Gerechtigkeit ist ein irrationales Ideal»; S. 20: «Daher — und dies ist
dieser Weisheit letzter Schluß — kann es keine Antwort auf die Frage
der Gerechtigkeit geben. Denn Gerechtigkeit ist ein Geheimnis, das Gott
— wenn überhaupt — so nur einigen wenigen Auserwählten anvertraut,
und das deren Geheimnis bleiben muß, weil sie es anderen nicht mitteilen
können.»

14 H. H. Walz, Gerechtigkeit und Recht: Gerechtigkeit in biblischer
Sicht (1955), S. 35.

15 K. V. Gheorghiu, «25 Uhr» (Ullstein-Bücher), S. 190 ff.



134 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

und abermals interniert — ein armes, geschundenes, entwürdigtes
Menschenopfer der verschiedenen politischen Machtapparaturen, gleichnishafter

Typ der entrechteten Individuen unserer Zeit. Schließlich appelliert
er mit einer «Eingabe» an die Herrscher : «.. und frage Sie, warum Sie
mich wie einen Verbrecher eingesperrt haben und so quälen, wie nur Jesus
Christus am Kreuz gequält worden ist... Ich bestehe nur noch aus Haut
und Knochen. Meine Seele ist vor Leid und Schmerzen ganz dunkel... Ich
habe nicht gestohlen; ich habe nicht getötet; ich habe niemanden betrogen;
ich habe nichts begangen, was das Gesetz oder die Kirche verbietet... ich
war in 14 Lagern gefangen. Ich glaube, daß die Zeit gekommen ist, Sie
zu fragen, was Sie mir vorwerfen Von heute an werde ich nicht mehr
aufhören zu schreien, bis mir Gerechtigkeit geworden ist. Sie werden mich
vielleicht in den Keller des Gefängnisses sperren, damit man mich nicht
hören kann; ich aber werde nicht aufhören zu schreien, wo immer ich
bin Ich bin ein Mensch, und niemand hat das Recht, mich einzusperren
und zu quälen, wenn ich nichts Böses getan habe In 14 Lager haben Sie
mich geschickt, wie die schlimmsten Verbrecher, die es je in der Welt gab.
Und nun will ich auch wissen, warum.» — Doch er erhält keine Antwort!

Die Stimme des Dichters Gheorghiu ist neben ungezählten anderen ein
solch verzweifelter Schrei nach Gerechtigkeit, der, wie Brunner feststellt,
durch die Welt geht.

Ein anderer Sprecher für viele, Werner Bergengruen, hat 20 Jahre
früher in seiner meisterhaften Dichtung Der Großtyrann und das Gericht
einen Renaissancefürsten gezeichnet, der sich in seinem Stadtstaat als
absoluter Richter fühlt und aufführt; denn «alle Rechts- und Staatskunst
(will sie mehr sein als handwerksmäßiges Verwalten vorgefundener
Gegenstände) wird immer von neuem den Versuch wagen, die Macht mit der
Gerechtigkeit, die Stärke der Hände mit der Reinheit der Hände zu
versöhnen». 10 Bei einem Unternehmen solcher Art bringt der Großtyrann
aber binnen weniger Tage Hochgestellte und Niedriggestelte seiner Untertanen

in ein verbrecherisches Durcheinander. Am Ende klagt ihn, im
Beisein aller Schuldiggewordenen, der Priester Don Luca an: «Du hast mit
deinem freien Willen dies widergöttliche Spiel (indem du Bürger deiner
Stadt unter schwerer Bedrohung zu Lug und Trug verführtest) angehoben,
nicht getrieben von einer Not, sondern einzig von deinen Gelüsten, in
Gleichheit Gottes die Schicksale von Menschen zu bewegen und zu
beschauen und endlich als ein Weltenrichter über sie zu befinden... So bist
Du der Urheber aller bösen Geschehnisse in deiner Stadt und einzig Du,
Herrlichkeit, hast nichts, das zu deiner Rechtfertigung dienen könnte
Dies ist die Anklage, die hier gegen Dich erhoben wird. Und nun weißt
Du, Herrlichkeit, daß Du unter dem Gerichte stehst, ob auch nicht unter
dem unseren ...» 17

Das Schlußwort freilich spricht dann der bußfertige Großtyrann selbst:
«... auch ihr sollt euch ja gegenseitig vergeben! Dann werden wir trach-

10 W. Bergengruen, Der Großtyrann und das Gericht (1935), S. 280.
17 Ebd., S. 296.



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 135

ten unser Leben weiterhin zu ertragen, ein jeder nach seiner Weise. Denn
dies wird ja von uns gefordert.» 18

Noch größer als das Mysterium der Bosheit ist das Mysterium

der Gerechtigkeit. Sie wäre kein Mysterium, wenn mit
dem Worte «Gerechtigkeit» etwas bezeichnet würde, das nur
im Bereich des Lichtes waltet, dazu niemand gelangen kann
(1. Tim. 6, 16). Sie ist aber das göttliche Licht, das in unsere
Finsternis hereinleuchtet, das Licht Jesu Christi. Die Welt
hegreift es nicht, doch wir glauben daran, hoffen darauf und sollen

in Liebe darnach handeln: «denn dies wird ja von uns
gefordert».

Wien. Erwin Eugen Schneider.

18 Ebd., S. 304.


	Das Mysterium der Gerechtigkeit : anlässlich der Kritik Hans Kelsens gegen Emil Brunner

