Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 2

Artikel: Das Mysterium der Gerechtigkeit : anlasslich der Kritik Hans Kelsens
gegen Emil Brunner

Autor: Schneider, Erwin Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878948

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Mysterium der Gerechtigkeit.
Anliflich der Kritilk Hans Kelsens gegen Emil Brunner,

I

«Mit den pathetischen Worten ,Eis geht ein Schrei nach Ge-
rechtigkeit durch die Welt’ beginnt Brunner sein Werk [,Ge-
rechtigkeit’], in dem er es unternimmt — im Gegensatz zu dem
gottlosen und metaphysikfeindlichen Relativismus — die Ant-
wort zu geben auf diesen Ruf nach der absoluten Gerechtigkeit,
die etwas anderes ist und etwas viel Hoheres sein muf} als das
positive Recht unserer Zeit, ,wo im Namen des Rechts Unrecht
getan, ja wo Unrecht zum System, wo der Widerspruch gegen
die Ordnung der Gerechtigkeit selbst zur Tagesordnung, zur
proklamierten Staatsordnung wurde’. Aber Brunners Werk
fithrt zu der These, daB nur dieses positive Recht... Geltung
hat. Und es endet damit, dal auch die Gerechtigkeit..., die
Brunner als die absolute dem positiven Recht entgegensetzt,
relativiert wird . ..; dafl auch die Gerechtigkeit, die die christ-
liche Theologie zu lehren vermag, nur einen relativen Wert
darstellt.» — So schliefit H. Kelsen seine in Studia philosophica
13 (1953), S. 157—200, veroffentlichte «kritische Analyse» von
Emil Brunner, Gerechtigkeit (1943; unten abgekiirzt «Ger.»);
und er meint, dafl Brunner an seinen Bemiihungen um die Klar-
stellung der Gerechtigkeit eigentlich verzweifeln miifite. *

Indes ist Brunner keineswegs ein resignierter Skeptiker; im
Gegenteil! «Die Skepsis — ein anderes Wort fiir Relativismus
— ist die tiefste Krankheit, die die Menschenseele befallen kann»
(Ger., S. 308). Und noch deutlicher: «Es gibt in der Tat keinen
Menschen, der ,vor Gott gerecht’ ist..., aber es gibt, Gott sei
Dank, zu jeder Zeit, in allen Vélkern und Kulturen, immer den
Unterschied von solchen, auf deren Gerechtigkeitssinn man sich
verlassen kann, die sich auch gegen ihren Vorteil fiir das
Gerechte einsetzen...» (S.309); und weiter: «GroBer als die
Gerechtigkeit ist die Liebe. . ., die Gott selbst ist. Gerechtigkeit
kann man lehren und lernen, Liebe nicht... Wie die in Jesus

1 Vgl. H. Kelgen, Was ist Gerechtigkeit? (1953), wo der Verfasser im
Anhang seine Kritik an E. Brunner kurz zusammenfafit.



110 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

Christus Mensch gewordene Gottesliebe die Erfiillung des Ge-
setzes ist, so ist... sie auch das, was uns nicht ruhen 1a8t im
Kampf um die irdische Gerechtigkeity (S. 312). — Das ist Brun-
ners letztes Wort zur Sache.

Kelsen liest also in Brunners Ausfithrungen eine Ratlosig-
keit hinein, deren sich der Autor gewill nicht bewuft ist; ja er
mochte ihn zu einem verkappten (oder besser: verungliickten)
Rechtspositivisten stempeln, der allerdings die Begriffe nicht
klar herausarbeitet und infolgedessen der Soziologie schlechte
Dienste leistet. In der Tat wird er nicht miide zu zeigen, dafl
der weltberiihmte Theologe immer nur halbe Wahrheiten dar-
lege und sich iibrigens an wichtigen Punkten selber wider-
spreche.

1L

Der Staatsrechtler verfihrt dabei mit erstaunlichem Scharf-
sinn, und der Leser, welcher seiner Methode der Argumentik
folgt, wird ihm wohl recht geben miissen. Z. B.: «Brunner be-
hauptet: wenn es keine absolute Gerechtigkeit gibt, dann gibt
es kein Kriterium, das uns erméglicht, zwischen einer gerechten
und einer ungerechten gesellschaftlichen Ordnung zu unter-
scheiden. ,Mit einem sich stindig dndernden Malstab’ — d. h.
mit der Idee einer nur relativen Gerechtigkeit— ,kann man nicht
messen.” Die absolute Gerechtigkeit ist eine ,gottliche Norm’,
ein ,heiliges Recht’, das ,iiber uns allen steht’, eine ,iiberstaat-
liche Gerechtigkeit’.» Dazu bemerkt Kelsen: «Die Idee einer
absoluten Gerechtigkeit ist aber — als das Wesen Gottes —
jenseits menschlicher Erkenntnis, daher nicht denkbar und
nicht eindeutig definierbar; und wird auch von Brunner nicht
definiert, der lediglich versichert, dall er von ihr wisse. Was er
aber von ihr zu wissen behauptet, kann er in keiner Weise als
Inhalt des absolut gerechten Willens Gottes beweisen und ist,
da im hochsten Male widerspruchsvoll, weit davon entfernt,
ein klares Wissen dessen zu sein, was absolute Gerechtigkeit
isty (Kelsen, S.158f.). Weiter: «Is gibt nach Brunner nicht
eine, sondern zwei absolute Gerechtigkeiten: die gottliche Ge-
rechtigkeit der Liebe, die Boses mit Gutem erwidert, und die
gottliche Gerechtigkeit des Suum cuique, die Boses mit Bosem,



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 111

Gutes mit Gutem vergilt, die Gerechtigkeit der Vergeltung. Es
ist schwer zu verstehen, warum Brunner nur die eine der bei-
den gottlichen Gerechtigkeiten als ,himmlische’, die andere
aber als ,irdische’ bezeichnet, da doch beide in Gott und daher
im Himmel, als in einer iiberirdischen Welt, ihren Ursprung
haben, beide Inhalte des gottlichen und damit un- und iiber-
irdischen Willens sind» (ebd., S. 163). Brunner sei da durch-
aus nicht konsequent: zwischen den beiden Gerechtigkeiten be-
stehe geradezu ein « Wesensgegensatzy. « Aber andererseits sagt
Brunner von der Gerechtigkeit der Vergeltung als einer abso-
luten gottlichen Gerechtigkeit, sie sei ,nichts Irdisches und
nicht Zeitliches, sondern iiberweltlich und ewig’ (Ger., S.55);
und er setzt diese gottliche Ordnung, als das christliche Natur-
recht, dem rationalen Naturrecht entgegen (Ger., S. 109). Diese
Gerechtigkeit Gottes, die als irdisch und rational der himm-
lischen, irrationalen Gerechtigkeit entgegengesetzt wird, ist
aber doch wieder iiberirdisch und irrationaly (Kelsen, S. 164 f.).

Der scharfe Logiker Kelsen beméngelt weiter (S.166):
«Brunner behauptet, dafl aus der Herrschaft Gottes iiber den
Menschen . .. die Freiheit folge. Eine Freiheit, die aus der Ge-
bundenheit folgt, ist ein Widerspruch in sich selbst... ein Un-
begriff. Diese I'reiheit kann nicht sein, was man in mensch-
licher Sprache als ,Freiheit’ bezeichnet und mit dem mensch-
lichen Verstande als I'reiheit begreift. Ks ist eine mystische
Freiheit, von der es jene klar und fest gegriindete Erkenntnis
nicht geben kann, die Brunners Lehre von der Gerechtigkeit zu
sein beansprucht.»

Ahnlich harthérig erweist Kelsen sich gegen Brunners Un-
terscheidung zwischen «sichlichery Ethik (der «Ordnungeny)
und «Personethiky (der Liebe). Kelsen entgegnet: «Iiine Ethik
der Ordnungen oder Institutionen ist — wie alle Ethik — we-
sentlich Personenethik, und Personenethik bedeutet Menschen-
ethik, da alle Ethik sich auf das Verhalten von Menschen be-
zieht. Ordnungen, Institutionen, Gesetze werden von Personen,
d. h. Menschen, fiir Personen, d. h. Menschen, gemacht.» Der
Rechtspositivist mag also von den «ordinationes divinae» der
protestantischen Theologie ebensowenig héren wie vom «Natur-
rechty der katholischen Theologie und verweist dabei (in einer
Fubnote) gern auf K. Barths Schrift Kirchengemeinde und Biir-



112 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

gergemeinde (S.171.): «ob es nicht eine Illusion sein mdéchte,
mit dieser Instanz (nédmlich mit der Schopfungsordnung) zu
rechnen? .. .»

Energisch verwahrt Kelsen sich auch gegen Brunners Ver-
such, die Gerechtigkeit der Liebe, die Jesus im Namen Gottes
predigt, und die Gerechtigkeit der Vergeltung, die Moses im
Namen desselben Gottes befiehlt, zu vereinbaren. Brunner sagt:
«Seine Liebe treibt ihn (den Christen), solange er in der Ord-
nungswelt zu tun hat, gerecht zu sein. Er mul} innerhalb der
Ordnungswelt seine Liebe gleichsam umwechseln in die Valuta
der Gerechtigkeit, da nur sie in der Ordnungswelt Kurs hat»
(Ger., S.151). Kelsen dagegen: «Wenn aber die Gerechtigkeit
der ,unbegreiflichen Liebe’ Gottes... in der rationalen Ord-
nungswelt keinen Kurs hat, kann das von Brunner empfohlene
Wechselgeschiift in dieser Welt nicht effektuiert werden. Das
Irrationale 1dft sich nicht in Rationales umwechseln. Und der
fiir . . . alle Theologie charakteristische Versuch einer Rationa-
lisierung des seinem Wesen nach Irrationalen muf} in einem
Meer von Widerspriichen untergeheny (Kelsen, S. 168 £.). «Alle
die Gerechtigkeitslehre Brunners véllig entwertenden Wider-
spriiche gehen letztlich darauf zuriick, dafl er, als christlicher
Theologe an das Alte ebenso wie an das Neue Testament ge-
bunden, das Prinzip der Liebe wie das der Vergeltung als den
Willen Gottes anerkennen und daher zwei voneinander ver-
schiedene absolute Gerechtigkeiten annehmen mufl. Das aber
ist unmoglich ... Eine absolute Gerechtigkeit bedeutet héchste
Gerechtigkeit, und neben einer hochsten Gerechtigkeit kann es
keine andere ebenso hochste Gerechtigkeit geben...» (ebd.,
S. 179).

Doch auch, wenn man von der «<héhereny Gerechtigkeit der
Liebe zunéchst absehen mag und sich mit Brunner vorwiegend
beschrinkte auf die Gerechtigkeit in der Welt der Ordnungen,
ja wenn man mit ihm feststellte: «Jedes Naturrechty — auch das
christliche Naturrecht von der absoluten Gerechtigkeit der
gottlichen Schépfungsordnung — «mufl durch seine Statik mit
der lebendig geschichtlichen Wirklichkeit in unheilvollen Ge-
gensatz gerateny (Ger., S.114), und dann zu dem Ergebnis
kéme: «Ohne Beharren keine Wahrheit, keine Treue, keine Ge-
rechtigkeit; aber ebenso: ohne Wandlung, ohne stetes Anders-



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 113

werden kein Leben, keine echte Wahrheit, keine echte Treue,
keine Gerechtigkeity (ebd.), «danny, fihrt Kelsen fort, «gibt
es iiberhaupt keine echte, d. h. absolute Gerechtigkeit... Und
in der Tat lduft Brunners Gerechtigkeitslehre in ihrem Er-
gebnis auf eine fulminante Rechtfertigung des Relativismus
hinaus» (Kelsen, S. 173 L.).

Indes, «da Brunner die Existenz einer absoluten Gerechtig-
keit behauptet und diese absolute Gerechtigkeit mit der Schop-
fungsordnung identifiziert, und da er ferner behauptet, dall das
positive Recht an dieser absoluten Gerechtigkeit der gottlichen
Schopfungsordnung orientiert sein muf}, um gerecht zu sein,
mufl er angeben, ... wie man zur Kenntnis des Inhaltes der
gottlichen Schipfungsordnung gelangt. Die ... hochst erstaun-
liche Feststellung, die man in dieser Hinsicht zu machen hat,
ist, daB Brunner als Quelle fiir seine rkenntnis der absoluten
gottlichen Gerechtigkeit nicht die Bibel gelten 148t.» Er recht-
fertice seine Haltung damit, dafl er feststelle: Gerechtigkeit in
der Bibel sei «die im verséhnenden Leiden und Sterben Jesu
Christi geoffenbarte, schenkend vergebende Liebe Gottes». Kel-
sen bemerkt dazu: «Aber das Offenbarungsdokument spricht
von Gerechtigkeit keineswegs nur in diesem Sinne. In ihm ist
vielmehr als von der goéttlichen Liebe von gerechtem Lohn und
insbesondere von gerechter Strafe die Rede. In der Prophe-
zeiung des Jiingsten Gerichtes kommt vor allem die gottliche
Strafgerechtigkeit zum Ausdruck. Und angesichts der entschei-
denden Rolle, die diese Vorstellung... in der Predigt Jesu
spielt..., ist es unbegreiflich, wie Brunner behaupten kann,
daB ,Jesus selbst iiber diese irdische Gerechtigkeit so gut wie
nichts gelehrt’ habe (Ger., S. 134). Im A.T. ist die Gerechtigkeit
Gottes tiberhaupt nur die Gerechtigkeit von Lohn und Strafe,
die Gerechtigkeit der Vergeltung. Und gerade das ist es, was
Brunner unter Gerechtigkeit meinty (Kelsen, S.180). Doch
Brunner fiihrt aus, dal} die Gesellschaftsordnung, die Moses im
Namen Gottes dem jiidischen Volke gegeben habe, auf unsere
Verhiltnisse iibertragen verheerend und tédlich wére (Ger.,
S. 142), weil der im A.T. geoffenbarte Gotteswille, der dem Got-
tesvolk eine Theokratie vorschrieb, nur «dem damaligen Kultur-
zustand dieses Volkes und seiner Lage innerhalb der heidni-
schen Nachbarvilker entsprachy (Ger., S.145). «Das ist vom

8



114 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

Standpunkt einer historischen kritischen Betrachtung des A.T.
durchaus zutreffendy, meint Kelsen und fihrt in seiner kritisch
positivistischen Einstellung mit Recht fort: «Aber von diesem
Standpunkt kann man unmdoglich annehmen, dal die Gesell-
schaftsordnung des jiidischen Volkes der Wille Gottes und das
jidische Volk das Volk Gottes war. Ja, Brunner geht so weit,
sogar die Zehn Gebote als Offenbarung eines absolut gerechten
Willens Gottes abzulehnen. Er sagt von dem Dekalog, daf} er
,als Grundlage einer wissenschaftlichen Gerechtigkeitslehre
nichts taugt’. Das trifft zu. Aber vom Standpunkt einer wissen-
schaftlichen Gerechtigkeitslehre gibt es iiberhaupt keine abso-
lute Gerechtigkeity (Kelsen, S.182). — Brunner fithrt weiter
aus: «die Gottesoffenbarung im Alten Bund ist eine Vorstufe
der Offenbarung in Jesus Christusy (Ger., S. 141). Kelsen sagt
dazu: eine Vorstufe bedeute aber einen geringeren Grad an
Vollkommenheit. Doch das N.T. sei darauf bedacht, die Auto-
ritit der Offenbarung des A.T. in keiner Weise zu schmilern.
«Ehe Himmel und Erde vergehen, wird nicht der kleinste Buch-
stabe noch ein Tiittel vom Gesetz vergehen.» Ks sei vergeblich,
die Gerechtigkeit in einer «Schépfungsordnungy Gottes zu su-
chen, deren Normen von den in der Bibel offenbarten Geboten
Gottes verschieden wiiren (Kelsen, S. 183).

Kelsen wird dann noch radikaler: « Wenn die Schopfungs-
ordnung eine ,Ordnung des Seins’ ist, dann mul} alles, was ist,
als von Gott geschaffen betrachtet werden ... Das folgt aus der
Idee Gottes als des Schopfers des Alls. .. Dann aber hat fiir den
Menschen die Unterscheidung zwischen Gut und Bose, Gerecht
und Ungerecht jeden Sinn verloren; sie ist auf das tatséchliche
Geschehen nicht anwendbar. D. h., die Idee Gottes als eines all-
miichtigen und zugleich allguten Schopfers des Alls macht jede
Ethik unméglichy (ebd., S. 184 f.).

s soll mit diesen Proben aus dem grundsitzlichen Teile
der Kelsenschen Kritik genug sein. Uberall verrit sich der
skeptische Positivist, fiir den eine offenbarte Urgeschichte und
eine Heilsgeschichte keinerlei Sinn hat. Denn das sind Glau-
benswahrheiten, nicht aber wissenschaftliche Feststellungen.
Er mochte am liebsten die ganze Bibel als Gesetzeskodex inter-
pretieren, dessen Einzelsatzungen so giiltig sind wie die irgend-
eines anderen historischen Gesetzbuches. Doch diirfen wir auch



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 115

nicht die profanwissenschaftliche Triftigkeit der Gedanken-
giinge des niichternen Juristen und blof} beschreibenden Sozio-
logen iibersehen! Es geht bei ihm bestenfalls um rationalistische
Erklirungen des Tatsachenbefundes.

Darum wird man (den guten Willen, seiner Argumentik zu
folgen, vorausgesetzt) auch Kelsens Einzelkritik an Brunners
Voten zu den Fragen der Ehe, der Kinderarbeit, der Sklaveret,
des Privateigentums, des Staates mit Interesse zur Kenntnis
nehmen.

«Mit der Schopfungsordnung kann man die absolute Gerech-
tigkeit der unscheidbaren KEhe nicht begriinden. Man kann sie
nur damit begriinden, daf} sie ein Gebot Jesu ... ist. Die absolute
Gerechtigkeit der unscheidbaren IEhe beruht somit ... aus-
schlieBlich auf einem sittlichen Gebot Gottes ... Der Schluf:

. weil Gott den Geschlechtsunterschied geschaffen hat, mul}
er auch die Ehe gestiftet haben, ist der typische Trugschlull der
Naturrechtslehre, die aus einem Sein der Nafur ein Sollen der
Gerechtigkeit folgert ... Das tritt besonders deutlich hervor,
wenn Brunner im Namen der Gerechtigkeit erklirt: ,Es ist
nicht das Rechte, wenn in der Familie die Frau die Fithrung
hat, wenn der Mann die kleinen Kinder besorgt, wiihrend die
Mutter dem Verdienst nachgeht. Die Natur spricht hier, Gott
sei Dank, immer noch deutlich genug...” Aber in Wahrheit ist
es nicht die ,Natur’, die hier spricht, sondern ein protestanti-
scher Theologe, der sein hochst subjektives Urteil iiber das,
was gerecht ist, der Natur in die Schuhe schiebt und die so aus-
gestattete Natur als gottliche Schopfungsordnung erkléarty (Kel-
sen, S. 186 {.).

Ahnlich gehe Brunner vor, wenn er die von Marx und Engels
miflbilligte industrielle Kinderarbeit als VerstoB gegen die
Schopfungsordnung nachzuweisen versucht., «Er sagt: So will
es der Schopfer nicht haben. Er ... hat dem Kind mit seiner
kreatiirlichen Eigenart auch das Gesetz, das Recht auf dieses
So-Sein gegeben. Aber die Ungerechtigkeit der industriellen
Kinderarbeit folgt ... aus der von gewissen Menschen voraus-
gesetzten Forderung, aus einer nicht weiter begriindeten Norm,
daB alle Menschen ein langes und gesundes Leben haben sollen
... Dall es aber Gottes Wille ist, dafl alle Menschen ein langes
und gesundes Leben haben sollen, kann man kaum angesichts



116 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

der Tatsache behaupten, dal} die meisten Menschen kein solches
habens (ebd., S. 188).

Zur Sklaverei sagt Brunner, dadurch werde «die Freiheit
des Handelnsy, die schopfungsmiflig zum freien Willen gehort,
zerstort ..., die schopfungsmilige Einheit von Innen und
AuBen, von Seele und Leib aufgehoben». Und Gott kénne nur
mit freien Wesen Gemeinschaft haben (Ger., S. 66). Uberdies:
weil der Mensch frei ist, solle er kein Sklave sein; Sklaverei sei
mit der schopfungsmifligen Willensfreiheit unvereinbar. Kelsen
erwidert: «Dies ist ein Trugschlull... Tréfe das zu, miilite
Brunner zugeben, dall ein Sklave keinen freien Willen habe.»
Ubrigens sei im Alten und Neuen Testament «die Sklaverei als
eine von Gott gebilligte, ja von ihm geschaffene Rechtsinstitu-
tion anerkannt. .., so dal} ein Israelit sogar seine eigene Toch-
ter als Sklavin verkaufen durfte (Ix. 21, 2 f.) ... Und im N.T.
erklirt Paulus (Eph. 6, 5—9) die Pflicht des Sklaven gegeniiber
seinem Herrn als eine heilige Pflicht, deren Erfiillung auch eine
Pflicht gegen Gott sei. Wie kann Gott in einer von der Theologie
konstituierten Schéopfungsordnung das gerade Gegenteil dessen
wollen, was er als seinen Willen in der Heiligen Schrift offen-
bart hat?» (Kelsen, S. 189 £.).

Noch leichter hat Kelsen es, wenn er mit Brunner iiber den
Kommunismus zu disputieren beginnt. Brunner betone mit
Nachdruck, daf} in der Bibel iiberall das Privateigentum als das
Normale vorausgesetzt sei, «Er kann zwar nicht leugnen, daf
es in der jerusalemischen Urgemeinde... Kommunismus ge-
geben habe. Und daf} Jesus, der selbst kein Kigentum hatte und
seinen Jiingern befahl, ihr Hab und Gut aufzugeben, das Privat-
eigentum als gerechte Institution anerkannte, kann wohl kaum
behauptet werden ... Wie rechtfertigt nun Brunner dieses ,na-
tiirliche’ Privateigentum? Er deduziert die Gerechtigkeit des
Privateigentums aus der Tatsache, dafl der Mensch seiner von
Gott geschaffenen Natur nach frei ist...,Wer {iber nichts ver-
fiigt, kann auch nicht frei handeln.’ ... Wenn das zutrifft, ...
so nimmt man an, daf} diese Norm (des gerechten Privateigen-
tums) im Willen Gottes beschlossen ist, steht aber vor der uner-
klarlichen Tatsache, dall in der modernen kapitalistischen Ge-
sellschaft die Mehrheit der Menschen so gut wie nichts von dem
,natiirlichen’ Figentum hat, zu dem ein Haus und landwirt-



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 117

schaftlicher Boden gehort; dal also all diese Menschen im
Widerspruch zu ihrer Natur nicht frei sein und daher das Gebot
Gottes nicht erfiillen konnen.» Uberdies: «Das ,natiirliche’, d. h.
gerechte Eigentum (Brunners) bezieht sich auf die ungerechte,
von Gott abgekehrte Natur des Menschen, auf den Menschen,
so wie er in der gegebenen Wirklichkeit ist. Kénnte der Mensch
nicht in dieser zweiten Natur frei sein, kénnte ihn auch kein
natiirliches Eigentum frei machen ... Von der Schiépfungsord-
nung als einer Ordnung des Seins kann Brunner jedoch nur
behaupten, daf} sie die Freiheit des Willens, die metaphysische
IFreiheit statuiert... Dall Gott den Menschen so wie mit Ge-
schlecht, so auch mit Privateigentum geschaffen, dafl es also
schon im Garten Eden Privateigentum gegeben habe, dafl Privat-
eigentum schon zu der von Gott nicht abgekehrten Natur vor
dem Siindenfall gehort, (das zu behaupten) ist einfach absurd»
(Kelsen, S. 191 {.). — Und wenn Brunner weiter ausfiihrt: «Das
natiirliche Eigentum ist das durch eigene Arbeit irworbene. ..
Was der Mensch selbst erworben hat, das gehort ihm, auf das
hat er ein Rechty (Ger., S. 176), so entgegnet ihm Kelsen: «Aber
die Arbeit gehort zu der von Gott abgekehrten Natur, ist von
Gott als Strafe fiir das B6se der Siinde verhéingt, und ein Recht
auf den Ertrag der Arbeit kann daher nicht auf der Schépfungs-
ordnung alsg der Urordnung der von Gott urspriinglich geschaf-
fenen ersten gottgefiilligen Natur beruhen ... Und wenn es, wie
in der kapitalistischen Wirtschaft, auch anderes als durch Ar-
beit erworbenes Kigentum geben darf, entsteht die Frage, wie
die durch Arbeit produzierten Giiter auf die Eigentiimer der
Produktionsmittel (Land und Kapital) und die Arbeiter zu ver-
teilen sind . .. Und das ist dann die entscheidende Frage der Ge-
rechtigkeit. Auf diese Frage aber gibt die Brunner’sche Formel
keine Antworty (Kelsen, S.1921f.). «Die gerechte Ordnung der
Wirtschaft, die Brunner aus der gottlichen Schépfungsordnung
deduziert, . .. ist ein Kompromil} zwischen reinem Kapitalismus
und reinem Sozialismus, der in den nicht kommunistischen Staa-
ten derzeit bestehenden Wirtschaftsordnung. Als solches tréigt
sie die unverkennbaren Merkmale der Ordnung einer Uber-
gangsperiode. Und es erscheint... mehr als paradox, gerade
eine solche Ubergangsordnung mit der ewigen und unveréinder-



118 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

lichen Schépfungsordnung Gottes zu rechtfertigeny (ebd.,
S.194).

SchlieBlich zur Frage des Staates: «Um den totalen Staat als
absolut ungerecht verurteilen zu kénnen, stellt Brunner», wie
Kelsen meint, «<seine Lehre von der absoluten Gerechtigkeit dem
relativistischen Positivismus entgegen. Aber auch der totale
Staat ist ein Staat, und die Rechtfertigung des Staates als einer
gottlichen Institution ist ein wesentliches Ziel wie der rationa-
listischen Naturrechtslehre so auch der theologisch-christlichen
Naturrechtslehre Brunners.» Weiter: der Staat sei nicht nur
Ordnung, er sei auch Zwangsordnung; dies sei er nach theo-
logischer Argumentation wegen der bésen Natur des Menschen,
die als solche nicht von Gott geschaffen ist. «Alles, was lediglich
infolge des Bésen notwendig ist, gehdrt nicht zur Schépfungs-
ordnung. Sofern nun der Staat nicht nur Gemeinschaftsform,
sondern Zwangsordnung ist, ... kann er nicht aus der Scho6p-
fung verstanden werden» (so Brunner, Ger., S. 85). Kelsen be-
merkt dagegen: «Der Staat ist seinem ganzen, ungeteilten We-
sen nach Zwangsordnung ... Eine Ordnung, die nicht Zwangs-
charakter hat, eine anarchische Ordnung, ist kein Staat, konsti-
tuiert keine als Staat zu bezeichnende Gemeinschaft. Also kann
als gottgewollt und gerecht nur eine zwangsfreie, auf freiwilli-
gem Gehorsam der Menschen beruhende, d. h. aber eine anar-
chische Gemeinschaft, nicht aber der Staat angesehen werden,
so wie sie etwa der utopische Kommunismus der Marx-Engels-
schen Gesellschaftslehre in Aussicht stellts (Kelsen, S. 194 £.).
Die theologische Staatslehre miisse also in einen uniiberbriick-
baren Widerspruch geraten. «Dieser Widerspruch kann auch
nicht durch den logischen Trick vermieden werden, den Staat
als ein Doppelwesen darzustellen, als eine Gemeinschaft, die
auf einer Zwangsordnung und zugleich auf einer zwangsfreien
Ordnung beruhts (ebd., S. 196).

I11.

Ob Emil Brunner sich irgendwo mit Hans Kelsens Merkerei
auseinandergesetzt hat, ist mir nicht bekannt. Wenn er selber
seinem Kritiker im einzelnen nichts erwidert, sohateresdeshalb
nicht notig, daBl es ein anderer fiir ihn versuche., Das Anliegen



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 119

dieser Zeilen ist vielmehr einerseits, der skeptischen Resigna-
tion unserer Rechtspositivisten hinsichtlich der «Gerechtigkeity
entgegenzutreten, und andererseits, eine Erginzung der prote-
stantischen «Ordnungslehre» vorzuschlagen, damit sie auch
gegen die «reine Rechtswissenschafty hieb- und stichfest werde.
Zu diesem Zwecke will ich zunéchst philosophisch und sodann
christlich-theologisch argumentieren.

1. Sowohl Brunner als auch Kelsen sehen in der Gerechtig-
keit ein Prinzip. Dieser falit es in die Formel des Identitéts-
satzes: Das in Rechtssitzen niedergelegte Recht ist auch ge-
recht, nimlich relativ gerecht. Jener sagt: Gerechtigkeit ist die
«gottliche Norm» jeglichen Rechtes; ein objektiver und absolu-
ter Malistab, an dem alles menschliche Tun und Lassen «séch-
lichy gemessen werden soll — suum cuique, eben das Suum,
das jedem Menschen Zukommende. Brunner definiert die Ge-
rechtigkeit so im Unterschied zur Liebe, welche der Beziehung
zwischen Personen untereinander, nicht zwischen Personen
und Sachen, ihren tiefsten und besten Sinn aufzeigt. Kelsen be-
merkt dazu, dall in dem romischen Rechtssatz «suum cuique»
nicht das Suum, sondern der Quisque, die Person also, den Vor-
rang habe, dafB also auch die gem#&f Brunner recht verstandene
Gerechtigkeit nicht eine séichliche Relation sei. Einig aber sind
beide darin, dal} sie bei ihrem Nachdenken iiber die Gerechtig-
keit vor allem das Rechtsgefiige des Staates im Auge haben,
ganz dhnlich wie Plato, dessen Werk «Uber den Staaty einiger-
mallen das Wesen der Gerechtigkeit untersucht.

Von Brunner wird man weiter sagen diirfen, daf er in der
Tat platonisiert. Vorweg bekennt er sich zu einem ideenhaften
Wissen um die absolute Gerechtigkeit und bemiiht sich sodann,
ihr den gebiihrenden Platz und Rang im vergéinglichen und un-
zuléinglichen Diesseits zu sichern. Um einen Idealstaat ist es
auch ihm zu tun, némlich um diesseitige Verwirklichung des
jenseitigen Urbildes eines Reiches unbedingter und unwandel-
barer Gerechtigkeit. Eir konnte sich auch berufen auf Platos
Tugendlehre, die der Staatslehre des griechischen Philosophen
zugrunde liegt: die Tugend der Phronesis-Sophia regelt das
Logistikon der Menschen, die Tugend der Andreia regelt unser
Thymoeides, die Tugend der Sophrosyne unser Epithymetikon.
Die vierte und oberste Tugend der Dikaiosyne ist aber keines-



120 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

wegs richtig bezogen, wenn man sie das Verhiiltnis der drei
anderen Tugenden untereinander, wie gebriduchlich, in Harmo-
nie bringen ldfit. Plato sagt, die Dikaiosyne befinde sich an
einem «dunklen, unzugéinglichen und schwer erforschbaren»
Orte. Im Bereiche der menschlichen Seele ist sie demnach nicht
beheimatet. Wem fiele es auch bei, einen innerlich ausgegliche-
nen Menschen deswegen als «gerechty zu bezeichnen? Die Ge-
rechtigkeit ist richtig bezogen nur auf Weisheit und Walten der
Gottheit selbst; ein gerechter Mensch ist in besonderer Weise
Gott &hnlich. Dikaiosyne ist also von Haus aus Gottes Gerech-
tigkeit und weiter «gottliche Normy, das «<heilige Recht, das iiber
uns allen stehty (Ger., S. 7 f.).

Solches Platonisieren wird man Kelsen allerdings nicht zu-
muten diirfen; eher schon die Haltung und Meinung des Plato-
Schiilers Aristoteles. Denn diesen interessierten nicht die ewig
unverinderlichen Ideen und Ideale an sich (to auto hekaston),
sondern das fiir uns Erreichbare (to prakton). Wir philosophie-
ren nicht, damit wir wissen, was Tiichtigkeit ist, sondern damit
wir tiichtige Leute wiirden (Aristot. Kth. Nikom. 11, 2, 1). Dem-
entsprechend versteht er die Dikaiosyne nicht als gottliches
‘Walten, sondern als politische Tiichtigkeit, welche die distribu-
tiven (belohnenden) und die retributiven (strafenden) I'unktio-
nen des Staates regelt. Gerechtigkeit werde am besten gelibt
nicht in einer Monarchie oder aristokratischen Oligarchie, son-
dern in der «Politia», d.h. in einer gemilligten Demokratie.
Kelsen konnte, wenn ich ihn recht beurteile, sich damit ein-
verstanden erkliren; denn ohne den Begriff der Gerechtigkeit
kommt ja auch er, weder als Mensch noch als nachdenkender
Jurist, aus — gemeint ist absolute Gerechtigkeit und nicht blof
relative! Auch in der Bibel macht offensichtlich den grofiten
Eindruck auf ihn die «Gerechtigkeity. Er will sie aber blof aus
dem positiven mosaischen Gesetz und aus dem nach seiner Mei-
nung gesetzlich zu interpretierenden Teile der Bergpredigt her-
auslesen. Diese beiden «Gesetzes vermag er allerdings nicht als
Einheit zu sehen. Als Neukantianer, der er auch ist, konnte er
eine absolute Gerechtigkeit gelten lassen nur in dem Sinne, dall
sie als regulatives Prinzip einer Ethik (nicht einer juristisch
fundierten Soziologie) in Betracht komme. Als Rechtspositivist
aber — das will er ja vor allem sein — lehnt er so wie alle an-



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 121

dern metaempirischen Begriffe auch den der absoluten Gerech-
tigkeit ab.

Anders Brunner. Dieser schreitet vom platonischen Ansatz
fort zur stoischen Rechtslehre der rémischen Juristen, ignoriert
wohl mit den katholischen Scholastikern und den Reformatoren
den pantheistischen Hintergrund der stoischen Logostheorie
und interpretiert die Natur als Schépfung des persénlichen Got-
tes und Vaters des Vollenders der Schopfung, Jesu Christi. Der
«Liogos spermatikosy begegnet uns bei ihm wieder als der
schiépferische Logos des Johannesevangeliums. Und er hat gewil}
auch nichts gegen die Entfaltung dieses L.ogos im Kolosser-
briefe. In ihm ist alles Sichtbare und Unsichtbare in den Him-
meln und auf Erden erschaffen worden, seien es Throne, Herr-
schaften, Fiirstentiimer oder Gewalten; alles ist durch ihn er-
schaffen und geordnet (Kol. 1, 16). « Auch hinter der Schépfung
steht Christus; und in ihr richtet er sein Reich aufy, wie Ernst
Wolf sagt. 2 So lifit sich die von Brunner vertretene Ordnungs-
lehre quasi-theologisch begriinden: Ordnung ist das Prinzip der
erschaffenen Welt und der in ihr lebenden und aufeinander
schopfungsmiilig angewiesenen Menschen. Ich meine aber, dafl
man Brunner das beste Verstidndnis entgegenbringt, wenn man
seinen Begriff der Schopfungsordnung als ein Stiick Metano-
mistik deutet. Denn «Gesetzy in juristischem Sinn ist die Scho6p-
fungsordnung keineswegs, und er selbst betont ihren ontischen
Charakter. Schipfungsordnung ist vielmehr, platonisch-kan-
tisch geredet, «Hypothesis», von der Vernunft zugrunde gelegt,
damit der Mensch als Zoon politikon (Aristoteles) verstindlich
werde. Hier liegt also transzendentale Ontologie vor, doch nicht
biblische Theologie. Brunner selbst ist es ja auch, der darauf
hinweist, daBl seine Gerechtigkeitslehre ihren « Ausgangspunkt
nicht im Offenbarungsdokument selbst nimmty, nédmlich im
Neuen Testament (Ger., S. 130) ; denn «es ging der urchristlichen
Gemeinde um etwas Anderes, Grolleres als um die Gestaltung
der weltlichen Ordnungens (ebd., S. 139). Dieses Andere, Gro-
Bere aber ist nicht die Ordnung der gegenwirtigen faktischen
Welt, sondern die Ordnung der kiinftigen, erhofften, niimlich der
vollendeten Welt (kommender Aeon), welche der Menschheit

2 E. Wolf, Peregrinatio (1954), S. 236.



122 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

verheillen ist. Fiir eine solche bessere Welt, meine ich, miiliten
und konnten auch die Positivisten einiges Verstindnis haben.

2. Das ist nun der Punkt, an welchem die von der Bibel be-
lehrten Denker sich zu Wort melden, z. B. Heinz-Dietrich Wend-
land. * Kritisch nimmt er zunéichst Bezug auf die «<ungliickliche
Lehre von der Schopfungsordnung» und verweist statt dessen
auf die Kirche; allerdings nicht, insofern diese die Plattform
darstellt, von der aus der Christ die soziale Wirklichkeit visiert.*
Wendland sieht vielmehr in der Kirche selbst, so wie sie sich in
der Welt verwirklicht hat und je nach Erfordernis wandelt, die
«Vorhut des Reiches Gottes auf Erdeny, eine «alle Begriffe der
Soziologie sprengende, ihnen fremde Groéfle, ein vollstindig
Neues, darum auch eigenen Rechtes, ndmlich go6ttlichen Rech-
tes... Aus der Lebensmacht Christi und seiner Gegenwart im
Heiligen Geist empfingt sie die Kraft zu immer neuer geschicht-
licher Verleiblichung.» Sie mul} allerdings «von dem zukiinftig
gegenwirtigen Reiche Gottes her verstanden, durchleuchtet, ge-
glaubt werdeny. An die Stelle eines ontologischen Naturrechtes
und einer Lehre von den Schopfungsordnungen setzt Wendland
also das Prinzip eines géttlichen Kirchenrechts (absolute Ge-
rechtigkeit). «Die Gegenwart Christi in seiner Kirche fiihrt
aber dazu, daf} die dienende Liebe in die Weltordnungen hinein-
tritt und hineinwirkt ... Sie weil}, dafl der Mensch in den Ord-

3 I.-D. Wendland, Die Kirche in der modernen Gesellschaft (1956),
S. 64 1f.

4+ Vgl. G. May, Unbiirgerliches Christentum: Jinnerheft 1956 der Evan-
gelischen Akademie in Osterreich: «Der Christ glaubt an Gott als den
Schiépfer und Erhalter der Welt. Darum bejaht er das Geschichtliche und
bejaht die Ordnungen des Lebens wie Ehe, Familie, Beruf, Volk, Staat.
Indem er sie selbst noch in ihrer zweifelhaften Konkretheit als Gottes Ord-
nungen anerkennt, bejaht er die Gehorsamspflicht... Der christliche Glaube
priift jede politische Haltung und Gestaltung auf ihre letzte Verwurze-
lung, ihre Antriebe, Ziele und Mittel. Der Malstab dieser Priifung ist der
in Jesus Christus offenbarte Gotteswille.. ., nicht die Bergpredigt als poli-
tisches Programm, sondern das Kreuz Christi als kritisches Prinzip ... Nie-
mals ist eine politische Ordnung absolut. Nie hat sie ihren letzten Zweck
in sich selbst... Der Christ weill immer noch etwas dariiber hinaus...
Unser Glaube treibt uns zu dndern, was zu dndern ist, nicht in der Mei-
nung, Gottes Reich zu bauen, sondern in der Verpflichtung, die irdischen
Ordnungen und Lebensbedingungen menschlicher zu machen und so un-
seren Aufgaben in der Welt gerecht zu werden...»



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 123

nungen der Arbeit, der Ehe und des Staates leben muB, daf er
aber nicht allein aus und von diesen Institutionen leben kann.» ®
«Es wird ..., zumal in der Krisis und Umbildung der Gesell-
schaft wie heute, Situationen geben, in denen die Kirche den
kiihnsten aller sozialethischen Sitze Liuthers praktizieren muf,
den Satz némlich, daf} die christliche Gemeinde «neue Dekaloge»
machen kann, indem sie aus der ihr von Christus geschenkten
Freiheit heraus unerschrocken Malfstibe fiir das soziale Han-
deln und die Institutionen entwickelt, d. h. aus der Freiheit der
Liebe.» ® Wer déchte hier nicht unwillkiirlich an die pipstliche
Enzyklika «Rerum novarum»? Mit solchen Credanken iiber
Recht, Ordnung und Gerechtigkeit riickt Wendland scheinbar
in die Néhe der thomistischen Naturrechtslehre. Doch hebt er
hervor, daB die Ordnungen oder «Mandatay (wie er im An-
schluBl an Dietrich Bonhoeffer sie auch nennt) des Deus Ordi-
nator «niemals blof zustiindlich vorhanden sind, sondern immer
zugleich geschichtlicher Vorgang, werdende, sich wandelnde
und vergehende Institution, die nie als eine hdhere Seinsform
iiber den Menschen ruht».” Das «gottliche» Recht der Kirche
mochte Wendland auch «reines Naturrechty nennen; doch fiigt
er hinzu, dall es das «nur in der eschatologischen Vollendung
des Reiches Gottes geben kann».® Fiir das thomistische Natur-
recht aber ist alles Eschatologische im Wesen der Kirche auf-
gehoben. — Nun ist gegen Wendland aber von der Bibel her zu
sagen, dal es im «vollendeten Reich Gottesy keinerlei «Man-
datay mehr braucht. Die Ordnung der Ehe, der Arbeit, des Staa-
tes, ja auch die Ordnung der Kirche mitsamt ihrem «gé&ttlichen»
Recht, werden im «Neuen Himmely und auf der «neuen Erde»
iiberholt sein.

Indes: alles Prinzipdenken, sowohl das philosophische, das
juristische als auch das ekklesiologische, ist nicht evangeliums-
gemilB. Man pflegt derlei wohl aus der Bibel herauszulesen,
weil man seit der Antike im Prinzipdenken eingeiibt ist; die
Heilige Schrift aber lehrt uns keine allgemeingiiltigen Abstrak-
tionen wie Allmacht, Heiligkeit, Gerechtigkeit; sie lehrt nicht
Ideen und Ideale, sondern sie verkiindigt den allméchtigen, hei-

5 Wendland (Anm. 3), S. 83. s Ebd., S. 87.
7 Ebd., S. 82. 8 Ebd., S. 89.



124 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

ligen, gerechten, lebendigen Gott und Herrn. Und das Evange-
lium samt der neutestamentlichen Epistel stellt ihn dar als den
«Meister», «Sohn» und «Herrn» Jesus Christus. Demzufolge
mul auch das theologische Nachdenken iiber den nicht speku-
lativ ertrdumten, sondern sich selbst offenbarenden Gott nicht
ein Prinzipiendenken sein, sondern vielmehr ein Prinzeps-
Denken. Der absolute Ich redet in der Vielfalt biblischer Stim-
men zu dir und mir, tut uns seinen Willen kund durch Gebote
und Verheiflungen mit Worten der Weisung, der Warnung,
der Strafe, des Trostes, der Vergebung, des Segens. Diese Worte
sind von Haus aus kasuistisch aktuell, und erst das priester-
liche, das philosophische und das theologische Sammeln und
Kodifizieren, ebenso das dementsprechende Interpretieren 1aft
diese Worte als «Gesetzey erscheinen. Im Alten Testament an
markanten Stellen wird sogar der Dekalog naiv unwillkiirlich
die «Zehn Worte» genannt. Andererseits verwandelt sich leider
auch mancher Satz des Evangeliums in der theologischen Dar-
bietung zum «Gesetz»>. — Nein; wir werden von Thm lebendig
ergriffen, gerichtet, getotet, wieder ins Leben gerufen, der-
mafen verwandelt und lernen an Thn glauben als an den ge-
rechten und dennoch vergebenden Gott. Was wir dann ver-
mogen, sind nicht Tugenden, Tiichtigkeiten und Kiinste (etwa
die Ars boni et aequi, wie die klassischen Juristen die Gerech-
tigkeit umschrieben); ist vielmehr Kraft und Macht aus der
Ttiille des lebendigen Gottes, wenn auch in der Knechtsgestalt
Jesu, d. h. in der Nachfolge Christi, ist (wie das Urchristentum
sagte) Charisma, Gabe des Heiligen Geistes.

«Gerechtigkeity ist somit nichts Objektives, weder eine Idee,
noch ein Datum der natiirlichen Struktur des menschlichen So-
seins, noch ein Substratum des Gesetzeswesens, noch auch ein
Mandatum, sondern ein Gratuitum, Gottes lebendiger Gnaden-
erweis, der sich in der Nachfolge Christi verwirklicht. Also
keine Sache, keine Tatsache, keine Schopfungs- und Erhal-
tungsordnung an sich ist je gerecht, «iiber uns allen stehendes
heiliges Rechty. Doch erweist sich das Christsein darin, dal
Menschen sich hin und wieder charismatisch bewihren, indem
sie gerecht umgehen mit Sachen, Tieren, Menschen im Rahmen-
gefiige der Institutionen, die sie sich im Laufe der Zeit erfunden
haben und die allméhlich sogar brauchtumsméflige Sozial-



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 125

ordnungen geworden sind. Belehrt von den Autoren der Bibel,
glauben wir allerdings, dal Menschen sich solche Ordnungen
aufbauen und ausbauen konnten, weil sie zu Gottes Ebenbildern
berufen sind. Und wir glauben weiter, dafl die Menschen mit
und trotz diesen Ordnungen «gerecht», d.h. auf Ihn zu leben
konnen, sofern es Ihm, ihrem Schopfer und Vollender, gefillt,
sie auf eine «schwer erforschbare, unzuginglichey, wohl nicht
dunkle, vielmehr lichte Weise zu ergreifen, indem Kr ihnen in
Jesus Christus begegnet und gie durch ihn verwandelt, d. h. was
an ihnen siindig ist von Natur, umformt zur neuen Kreatur. Wir
diirfen sodann (nicht vorweg!) auch mit Erfolg nach einem
«Mafistab> der Gerechtigkeit fragen. Dieser ist uns in Matth.
25, 31—46 gezeigt: Kein essentiell-séichliches, sondern ein exi-
stentiell personliches Kriterium des Weltenrichters; kein Maf-
stab freilich, der unserm vorsitzlichen Wissen und Wollen zu
Gebote stiinde (so dall wir klugen Pharisier uns vornehmen
konnten, kiinftig das «Gesetz Christi» zu erfiillen), sondern
der geheimnisvolle Malistab im Herzen des Gottes und Herrn,
der Herz und Nieren priift.

IV.

Doch diese «Revolution der (theologischen) Denkungsarty,
die ihre Analogie in der zeitgenodssischen Revolution der phy-
siko-chemischen Denkungsart zu haben scheint, ist nicht im-
stande, auf sachliche Kategorien zu verzichten, ebensowenig
wie die Physiko-Chemie auf die Begriffe und Denkschemata der
klassischen Physik verzichten kann. Als begriffliches Instru-
ment moge also auch uns eine subsidiarische Ordnungslehre
weiter Dienste leisten (wie ja auch die Reformatoren noch vom
«Naturrechty redeten, es aber als das Heilshandeln Gottes ver-
standen und inhaltlich als «Liex charitatisy bestimmten °).

Kelsen hat wohl recht, wenn er eine Lehre von der «abso-
luten Gerechtigkeity ablehnt als Wissenschaft von etwas, was
vorhanden sei, oder dem Vorhandenen sachlich, substantiell
zugrunde liege. Sie ist aber auch nicht (wie Kelsen als Kantia-
ner mit einigem Zégern zugeben kénnte) philosophische Lehre

? Joh. Heckel, Lex charitatis: Abh. der Bayr. Ak. der Wiss., Phil.-hist.
Kl1., 33 (1953).



126 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

vom regulativen Prinzip einer idealistischen Ithik, ist nicht
metaphysische oder metanomistische Philosophie. Dennoch ist
sie «Liogiey, nimlich Kschatologie — und den Philosophen und
Juristen sei gesagt, daf dies nicht dasselbe ist wie Eschatolalie
(die es allerdings auch gibt). Sie ist esoterisch-christliche Liehre
von einem Nochnicht — Schonjetzt mysterioser Art, welches
menschliche Gesinnung und menschliches Tun nachhaltig be-
stimmt. Dafiir m6gen Kelsen und andere kein Verstindnis haben,
obwohl es durchaus positiv aufweisbar ist, und zwar nicht nur
bei den Utopisten, Chiliasten und Social Gospel-Leuten, sondern
auch bei praktischen Marxisten. — Kelsen’s Kritik an Brunner
trifft meines Erachtens wohl die katholische Naturrechtslehre
und die protestantische Liehre von einer gemeinten Schiépfungs-
ordnung, die nicht einmal Brunner vertritt, versagt aber schon
dort, wo derselbe Brunner die Lebendigkeit der Gerechtigkeit
hervorhebt: <ohne Wandlung, ohne stetes Anderswerden kein
Leben, keine echte Wahrheit, keine echte Treue, keine echte
Gerechtigkeity (Ger., S.114). In der christlichen Sicht der Ge-
rechtigkeit miisse auch die Dynamik der Geschichte zur Gel-
tung kommen. «Der Gott der Bibel ist ein Geschichtsgott, ein
Gott, der die Existenz der Menschheit und des einzelnen ge-
schichtlich machty (ebd., S.115). Also sieht Brunner «Gerech-
tigkeits nicht bloB als bereits vorhandenen Ausgangspunkt
(«Urstand» der Menschheit, welcher der Schopfer ein Wissen
um Gerechtigkeit mit auf den Weg gegeben hat), sondern auch
als vorgehaltenen Zielpunkt unserer Bestimmung. Wohl hebt
er spiter noch deutlicher hervor: «In villigem Beiseiteschieben
dessen, was in weltlichen Dingen Gerechtigkeit heillt und hei-
Ben mub, erweist sich das Evangelium als die Botschaft, die
nicht irdische Dinge regelt, sondern das Reich der Himmel ver-
kiindet, und die Gerechtigkeit, die es verkiindet, ist... die
Wesensart des neuen Aeons» (S.132). Das werde klar ersicht-
lich etwa in Luk. 12, 14, noch eindeutiger aber in Joh. 18, 36:
mein Reich ist nicht von dieser Welt. «Dieses Gottesreich und
seine Gerechtigkeit, die schenkende Liebe, ist der Inhalt der
neutestamentlichen Botschaft.y Damit aber sei nicht gesagt,
dall die christliche Gemeinde den irdischen Ordnungen und
ihrer Gerechtigkeit gegentiiber indifferent sein konnte (S.1331£.).
Brunner hétte noch energischer betonen sollen, daf} die Mensch-



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 127

heit vom Evangelium der Gerechtigkeit lebt und dall auch die
skeptischen Positivisten an diesem Leben teilnehmen, ob sie’s
nun zugeben oder nicht. Nur ist solche Gerechtigkeit rational
nicht zu begriinden. Leider beschrinkt Brunner seine Erwi-
gungen dann wieder auf die faktisch geiibte Gerechtigkeit in
dieser fragwiirdigen Welt, handelt von einer ontisch gegebenen
absoluten Gerechtigkeit und macht dadurch seine Argumenta-
tion logisch anfechtbar. s kommt aber an auf den esoterisch-
eschatologischen Ordnungsbegriff, auf welchen, wie bereits ge-
sagt, auch Wendland hinweist, den Begriff der Gottesordnung,
deren charakteristisches Merkmal in unserer Situation jenes
«Nochnicht — Schonjetzty ist. Es geht hier also nicht bloff um
Historie, es geht vielmehr um «Heilsgeschichtey, als deren Auf-
takt wir die biblische Urgeschichte anzusprechen haben. Es
werden sich auch alle positivistischen Historiker von den christ-
lichen Historikern sagen lassen miissen, daf} die Ereignisse der
Weltgeschichte sich keineswegs nur rational durchsichtig ab-
spielen, und daf} deshalb der Rationalist nur einen kleinen Aus-
schnitt aus der Fiille der weltgeschichtlichen Erscheinungen
wahrzunehmen und zu deuten vermag, weil in der Geschichte
immer wieder FErstaunlichkeiten, iiberraschende Spriinge,
gleichsam «Mutationen», die Abfolge der Ereignisse bestimmen.
Unser Aufzeigen von Sinnzusammenhingen hat da eben not-
gedrungen nicht nur Ursachen und Wirkungen, nicht nur an-
gestrebte Ziele und Zwecke zu bedenken, sondern immer auch
die insgeheime Hoffnung, die nicht zuschanden werden 4Bt
(R6m. 5, 5). Paulus sagt in solchem Zusammenhang sehr iiber-
zeugend: «Krfahrung (dokime) bewirkt Hoffnung.» Und diese
Hoffnung ist nicht blof ein auf empirische Ereignisse gerichte-
tes wunscherregtes Krwarten und dessen empirische Bewiih-
rung (oder auch Enttiuschung); es ist die Hoffnung, welche
Gott, dem Herrn der Geschichte, zutraut, dall er hélt, was er
verspricht, néimlich, dalR dereinst alle blutigen Kleider ver-
brannt und mit Feuer verzeht werden, dafl Er es zurichten wird
mit Gericht und Gerechtigkeit von nun an bis in Ewigkeit durch
den ¢«Sohny, welcher der Herrscher ist, Wunderbar, Rat, Kraft,
Held, Ewig-Vater, Friedefiirst (Jes. 9, 4 ff.). Denn dieser Gott
hat der Menschheit einen «neuen Bundy verheiflen: «Ich will
mein Gesetz in ihr Herz geben und in ihren Sinn schreiben. ..



128 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

Sie sollen mich alle erkennen, die Kleinen und die Groflen; denn
Ich will ihnen ihre Missetat vergeben ...» (Jer. 31, 33 {.). Es ist
der Gott, der das Konigreich der Himmel stiftet und bereit hat
Trost fiir die Leidtragenden, die IErde fiir die Sanftmiitigen, die
(absolute) Gerechtigkeit fiir die, welche danach hungert und
diirstet, die Gotteskindschaft fiir die Friedensstifter, die Selig-
keit fiir die, welche um der Gerechtigkeit willen verfolgt wer-
den (Matth. 5, 3 {f.). Derselbe Gott, der Jesus, den «Sohn», um
unserer Verfehlungen willen dahingegeben und um unserer
Rechtfertigung willen auferweckt hat, so dall wir, gerecht ge-
worden aus Glauben, Frieden mit Gott haben durch unsern
Herrn Jesus Christus (Rom. 4, 25£.). «Wir warten also, nach
seiner Verheilung, eines neuen Himmels und einer neuen Erde,
in welchen Gerechtigkeit wohnty (2. Petr. 3, 13).

Was sollen wir den Positivisten noch mehr sagen als: von
solcher Hoffnung, solchem Glauben an die gittliche Vollendung
der im Argen liegenden Welt lebt die Menschheit. Dunkel ahnt
sie das seit eh und je, deutlich ist’s ihr gesagt durch die Offen-
barung in der Heiligen Schrift, besonders im N.T. Der Welt-
verlauf und die Schicksale der Einzelnen finden im Inhalt sol-
chen hoffenden Glaubens den unentbehrlichen Sinn alles Ge-
schehens. Nur, dafl dieses Finden durch keine « Wissenschafty
vermittelt und begriindet werden kann, durch keinerlei Zurtick-
fiihren der Erfahrung auf rationale Prinzipien, sondern blof}
durch die Besinnung auf den lebendigen Gott, der seine mensch-
liche Kreatur vollendet, villig iiberraschend durch eine radi-
kale Neuschépfung vollenden wird — wie iibrigens alle wirk-
lichen Entscheidungen in der Geschichte sich nicht in voraus-
berechenbaren allméhlichen Entwicklungsprozessen, sondern
erschreckend sprunghaft vollziehen — Unheilsgeschichte, Heils-
geschichte!

Was wir zu einer christlichen Soziologie und Gerechtig-
keitslehre brauchen, ist also zunéchst eine Ergéinzung und Re-
vision der theologischen Ordnungslehre. Ich kann sie hier nur
kurz skizzieren:

Die Lehre von der «Schépfungsordnungy (oder den Schop-
fungsordnungen), welche in Theologenkreisen umgeht, ist nicht
vollig zu verwerfen, sondern miilite gesdubert werden von
allem, was «Naturrechty meint. «Schépfungsordnungy ist alles



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 129

triebhafte Hindringen auf Gemeinschaft, wie das Spielen, die
Erotik in ihren primitiven Abwandlungen, als da sind das
sexuelle Miteinander von Mann und Weib, der Zusammenhalt
von Mutter und Kindern (wobei der Vater auch nicht ausge-
schlossen ist), Sippengemeinschaft, Blutsverwandtschaft, nach-
barschaftliche Beziehungen, Schicksalsgemeinschaft im grofien
und im kleinen wéhrend guter und noch mehr wihrend arger
Zeiten, Schopfungsordnung ist aber auch der Kampf ums Da.-
sein Schulter an Schulter und nicht minder Mensch gegen
Mensch; sie kommt an den Tag sogar zwischen den Uberleben-
den und den bereits Toten. Wie die Geburt des Einzelnen nur
den Anfang eines neuen Aktes im Schauspiel des Lebens der
Gemeinschaft bildet, so ist der Tod nur ein Aktschlull auf der
manifesten Biihne; das Schauspiel vollendet sich erst mit dem
«andern Tody, Off. 2, 11; 20, 6 (auf diesen andern Tod, nicht auf
den sogenannten natiirlichen Tod, weist hin Gen. 2, 17).
«Gesetzesordnungy (von den Theologen auch gern «KErhal-
tungsordnung» genannt, ohne dal} sich diese beiden Begriffe
wirklich decken) ist im Zusammenleben der Menschen alles
rechtlich Strukturierte, seien es soziale Brauchtiimer, seien es
definitorische Institutionen, also sozusagen die Spiel-Regeln.
Dazu gehoren vor allem die verschiedenen Ehe- und Familien-
ordnungen, normierte Arbeits- und Wirtschaftsbeziehungen,
Kasten, Klassen und Stinde, Hierarchien in Kultus- und Staats-
leben, innerstaatliche und zwischenstaatliche Regelungen, alles
Verbands- und Vereinswesen einschlielilich des internationalen
Kulturaustausches u. a. m. Gewil} dient die «Gesetzesordnung>»
dem Zwecke, die Menschheit zu erhalten in Volkstiimern,
Staatsverbidnden und als vieldeutige Humanitas. Blof triebhaft
funktionierend und reagierend wiirden die Menschen sich zu-
grunde richten und gegenseitig ausrotten (was sie gelegentlich
sogar mit torichten und frevlerischen Gesetzen tun). Und wie
der Schopfer ihnen ihre Triebe eingepflanzt hat, so hat er ihnen
auch (im Unterschied etwa zu den Bienen, Ameisen und allen
Herdentieren) den legislatorischen Verstand gegeben. Daher
mag es erlaubt sein, die Gesetzesordnung auch «gottliche Er-
haltungsordnung» zu nennen. Doch ebenso erlaubtistes, die Ge-
setzesordnungen aller Art auch bloB positivistisch zu visieren.
‘Wohl bleibt man bei solcher Einstellung exakt «wissenschaft-

9



130 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

lich», man versagt sich gleichzeitig aber den Einblick in die
hintergriindliche Tiefe, die besondere Bedeutsamkeit dieser Ord-
nungen — wie ja auch der blofe Beobachter und Beschreiber des
triebméBigen Verhaltens der Liebewesen, ohne Riicksicht auf
ihre Geschopflichkeit aus Gottes Hand, an der Oberfldche der
Phénomene verharrt.

Als dritte Ordnung aber — und darauf liegt hier der Haupt-
nachdruck — kommt die «Vollendungsordnung» in Betracht!
Sie ist das Ziel sowohl der Schopfungsordnung als auch der
Gesetzesordnungen. Das sdkulare philosophische Millverstind-
nis der Vollendungsordnung ist die stoische Naturrechtslehre;
das scholastisch-katholische Millverstindnis liegt vor in der
katholischen Naturrechtslehre; das aufklirerisch-moderne Mil}-
verstindnis pflegen die Positivisten der «reinen Rechtslehres.
Die Kategorien der Vollendungsordnung, wie wir sie meinen,
sind die absolute Gerechtigkeit, welche wirklich jedem das ihm
Zukommende gibt; die selbstlose Liebe, Caritas — Agape, wel-
che Schuld vergibt und sich aufopfertandern zum Lieben, und der
Friede Gottes, den die Welt nicht geben kann (Joh. 14, 27), der
durch nichts bedroht und zerstort wird. Er kommt beispiels-
weise zum Ausdruck in der schlichten Gelassenheit des echten
Mirtyrers («Vater, ich befehle meinen Geist in deine Hénde»;
«Herr Jesu, nimm meinen Geist auf, behalte ihnen diese Siinde
nicht!y). Obzwar uns blofl durch die Offenbarung Jesu Christi
bekannt und obwohl wesentlich eschatologisch, ist die Voll-
endungsordnung doch echte Sozialordnung, wohl nicht von
dieser Welt, doch Ordnung des Reiches Gottes fuir diese Welt,
die Gott erschaffen hat, liebt und vollenden wird.

Alle drei «Ordnungen» begegnen einander in der Wirklich-
keit unseres Daseins. Die Stelle ihrer innigsten Begegnung ist,
symbolisch geredet, das Kreuz Christi. s ist «das Symbol des
Gottes, der am Leiden der Kreatur teilhat... Symbol der Ein-
heit von Liebe und Macht in der Tiefe der Wirklichkeit selbst».*®
Der natiirlich lebendige Jesus stirbt am Kreuze; er mull ster-
ben, denn er wird als der Christus (Messias), als ein vermeint-
lich falscher Messias, und Aufwiegler gegen die Staatsmacht
nach pogitivem Recht zu Recht verurteilt. Iis liegt kein Justiz-

10 P, Tillich, Liebe, Macht, Gerechtigkeit (1955), S. 118.



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 131

mord vor; er wird also gerecht gerichtet. Indes vollzieht jen-
seits der irdischen Gerechtigkeit an ihm das gerechte Gericht
der «Vatery dadurch, dal} er ihn auferweckt von den Toten und
zu seiner Rechten erhdht, ja ihm fortab das Gericht iibergibt,
damit er als der Kyrios Christos wieder komme, richte und
rette.

Auch an solch bloBer Skizze einer christlichen Soziologie
ist deutlich, dall sie nicht den KEhrgeiz hat, Lehre von Recht-
samen zu sein. Das lift sie auf den ersten Blick unzulinglich
erscheinen, verglichen etwa mit den Entwiirfen und ausfiihr-
lichen Werken einer katholisch-theologischen Soziologie. ** In-
des, wo ist die kompetente Autoritéit, welche verfiigen konnte,
daf christliche, d. h. auf dem Evangelium gegriindete, Soziologie
wesentlich Gesetzeslehre sein mull? Ist diese Autoritit nicht
am Ende Jesu Christi Evangelium selbst? Und ist Christus
nicht «des Gesetzes Endey (Rom. 10, 4) — des Gesetzes, welches
«neben hereingekommen isty (Rém. 5, 20)? Sodann: in unserem
Konzept ist der Ontologie (Schopfungsordnung) und der Deon-
tologie (Gesetzesordnung) materialiter ein sehr breiter Raum
zugestanden, formaliter allerdings ist die KEschatologie (Voll-
endungsordnung) von mafigeblicher Bedeutung. Denn die Welt,
in der wir leben und wie wir sie uns eingerichtet haben, ist ein
Ubergang, «vergehender Aeon», und alle, die an ihr schuld-
beladen-leidvoll tragen, sind durch den Zuspruch, den Schick-
salsweg und die gottliche Autoritéit des Herrn jenes «kommen-
den Aeons» aufgerufen und angesprochen, in den gegebenen
Ordnungen die von Gott aufgegebene ganz andere, neue Ord-
nung zu respektieren und sich ihr in Glaubensgehorsam zu
fiigen, d. h. an der Menschheit Gottesdienst zu iiben. Der Wel-
tenrichter richtet die Welt in ¢hrer Ordnung, er rettet sie in Got-
tes Ordnung. Er tut es in Einem, tut es nach dem Malstab der
absoluten Gerechtigkeit, welche sich als Liebe offenbart, der-
selben Liebe, zu der wir alle berufen sind (Matth. 25, 31 ff.).
So will der Schépfer und Erhalter seine Menschen fiihren durch
die Welt, die er ing Dasein gerufen hat und die er vollenden
wird. — Mit diesen Andeutungen scheint mir auch deutlich
genug ein Trennungsstrich gezogen zu sein gegeniiber dem

11 Siehe etwa Johannes Mefiner, Das Naturrecht (1950).



132 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

«neuen, gottlichen Kirchenrechty, das H.-D. Wendland statuie-
ren mochte. **

Ich fasse zusammen: iiber uns waltet der Deus creator, ordi-
nator, judex supremus. Kraft der Vollendungsordnung 16st er
die Ratsel, die er uns Menschen aufgibt mit seiner Schépfungs-
ordnung, und beantwortet die Fragen der Theodizee (so ent-
schirft er uns beispielsweise den natiirlichen Tod durch den
Hinweis auf den andern Tod). Kraft der Vollendungsordnung
riickt er uns alle menschlichen Versuche der Gesetzesordnung
(Ehe — Familie, Arbeit — Wirtschaft, Volk — Staat usw.), denen
als Zielpunkt ein Ideal der Gerechtigkeit vorschwebt, ins rechte
Licht, so daB wir dann die Relativitit und Verbesserungsbe-
diirftigkeit, ja die bloBe Vorldufigkeit und Widerrufbarkeit
solcher Erhaltungsordnungen einsehen lernen. s korrigieren
sich damit nicht nur einerseits die den Theologen (z. B. E. Brun-
ner) von den Rechtspositivisten (z. B. H. Kelsen) nachgesagten
Fehlurteile automatisch, sondern es werden andererseits auch
Milverstindnisse Kelsen’s entschleiert und erklirt. So z. B.:
weil Brunner der Schépfungsordnung zum Teil Qualititen der
Vollendungsordnung zuschreibt, bedeutet sie ihm wesentlich
mehr und anderes als die Gesetzbiicher der Bibel, etwa das
Bundesbuch, das Deuteronomium, das Buch Leviticus, deren
Gehalt gewill nicht zu vergleichen ist mit der «besseren Gerech-
tigkeity der Bergpredigt und dem «Argernisy und der «Torheit»
des Kreuzes, dem Denkmal der neuen, absoluten Gerechtigkeit
Gottes.

Kopfe a la Kelsen vermogen den Menschen nur zu sehen als
Homo sapiens — pugnans — instituens — destruens, christliche
Theologen aber, belehrt von der Offenbarung Gottes in der
Heiligen Schrift, sehen den Menschen als Imago Dei (bestimmt
durch Lebenslust und Lebensangst), als Peccator (bestimmt
durch Geltungsdrang), als per Christum justificatus, a Deo re-
natus (bestimmt durch Glaube, Hoffnung und Liebe). Diese
verschiedenen Aspekte vom Menschen sind die Ausgangs-
punkte, aus denen dort die Lehre von der blof relativen Ge-
rechtigkeit, hier die Lehre von der absoluten Gerechtigkeit er-

12 Vgl. oben, S. 122 {.




E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 133

wichst. ©* «Nicht darin besteht die Krise (der Rechtsunsicher-
heit), dafl das Recht an seine Grenzen stéfit, sondern darin, dafl
es durch keine Mitte mehr zusammengehalten wird. Diese Mitte
ist das die Rechtsgemeinschaft verbindende und diskussionslos
verpflichtende Menschenbild» **, néimlich das auf Grund der
Heiligen Schrift geglaubte Menschenbild!

V.

Das N.T. spricht vom Mysterium der Gesetzwidriglkeit (ano-
mia, 2. Thess. 2, 7). Schauderhaft geheimnisvoll, teuflisch ist
das aller Gerechtigkeit hohnsprechende, zynische, heimtiicki-
sche, brutale, zugleich scheinheilige und selbstbetriigerische
Verhalten der Menschen in dieser siindigen Welt. Mogen die
Gesetzgeber, die ausfithrenden Beamten, die Richter es auch
weithin gut meinen, so wird doch immer wieder aus Vernunft
Unsinn, aus Wohltat Plage; und auch der beste Advokat, wenn
blof auf sich selbst gestellt und auf seinen Verstand angewie-
sen, wird unversehens zu einem Advocatus diaboli; ganz zu
schweigen von der bloBen Rechtsmaschine, die in unserem
technischen Zeitalter auch im sozialen Wesen schier alles
macht.

In dem Roman «25 Uhry schildert K. V. Gheorghiu die abenteuerlichen
Leiden des ruminischen Bauers Jon Moricz in den Jahren 1940 bis 1950. 15
Er wird filschlich als «Jude» verhaftet, dann von den Ungarn als Rumiine
gefoltert, dann von einem deutschen Oberst fiir besonders «arischy erkliirt,
zum SS-Soldaten gemacht, durch Lug und Trug in Bigamie gedringt, sozu-
sagen als hochrassiger Zuchtstier, verhilft aber in seiner Gutmiitigkeit
kurz vor dem Ende des zweiten Weltkrieges franzosischen Gefangenen zur
Flucht, wird nach Kriegsende trotzdem als «Kriegsverbrecher» verurteilt

13 Vgl. Kelsen, Was ist Gerechtigkeit? (s. Anm.1), S.40: «Absolute
Gerechtigkeit ist ein irrationales Ideal»; S.20: ¢«Daher — und dies ist
dieser Weisheit letzter Schlul — kann es keine Antwort auf die Frage
der Gerechtigkeit geben. Denn Gerechtigkeit ist ein Geheimnis, das Gott
— wenn iiberhaupt — so nur einigen wenigen Auserwihlten anvertraut,
und das deren Geheimnis bleiben mul}, weil sie es anderen nicht mitteilen
konnen.»

14 H. H. Walz, Gerechtigkeit und Recht: Gerechtigkeit in biblischer
Sicht (1955), S. 35.

15 K. V. Gheorghiu, «25 Uhr» (Ullstein-Biicher), S. 190 ff.



134 E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit

und abermals interniert — ein armes, geschundenes, entwiirdigtes Men-
schenopfer der verschiedenen politischen Machtapparaturen, gleichnishaf-
ter Typ der entrechteten Individuen unserer Zeit. SchlieBlich appelliert
er mit einer «Eingabe» an die Herrscher: «...und frage Sie, warum Sie
mich wie einen Verbrecher eingesperrt haben und so quiilen, wie nur Jesus
Christus am Kreuz gequilt worden ist... Ich bestehe nur noch aus Haut
und Knochen. Meine Seele ist vor Leid und Schmerzen ganz dunkel... Ich
habe nicht gestohlen; ich habe nicht getitet; ich habe niemanden betrogen;
ich habe nichts begangen, was das Gesetz oder die Kirche verbietet... ich
war in 14 Lagern gefangen. Ich glaube, dafl die Zeit gekommen ist, Sie
zu fragen, was Sie mir vorwerfen... Von heute an werde ich nicht mehr
aufhoéren zu schreien, bis mir Gerechtigkeit geworden ist. Sie werden mich
vielleicht in den Keller des Gefingnisses sperren, damit man mich nicht
horen kann; ich aber werde nicht aufhéren zu schreien, wo immer ich
bin... Ich bin ein Mensch, und niemand hat das Recht, mich einzusperren
und zu quilen, wenn ich nichts Boses getan habe... In 14 Lager haben Sie
mich geschickt, wie die schlimmsten Verbrecher, die es je in der Welt gab.
Und nun will ich auch wissen, warum.» — Doch er erhilt keine Antwort!

Die Stimme des Dichters Gheorghiu ist neben ungeziihlten anderen ein
solch verzweifelter Schrei nach Gerechtigkeit, der, wie Brunner feststellt,
durch die Welt geht.

Ein anderer Sprecher fiir viele, Werner Bergengruen, hat 20 Jahre
frither in seiner meisterhaften Dichtung Der Groftyrann und das Gericht
einen Renaissancefiirsten gezeichnet, der sich in seinem Stadtstaat als
absoluter Richter fiihlt und auffiihrt; denn <alle Rechts- und Staatskunst
(will sie mehr sein als handwerksmiilliges Verwalten vorgefundener Ge-
genstinde) wird immer von neuem den Versuch wagen, die Macht mit der
Gerechtigkeit, die Stdrke der Hinde mit der Reinheit der Hinde zu ver-
sohnen».1® Bei einem Unternehmen solcher Art bringt der Grolityrann
aber binnen weniger Tage Hochgestellte und Niedriggestelte seiner Unter-
tanen in ein verbrecherisches Durcheinander. Am Ende klagt ihn, im Bei-
sein aller Schuldiggewordenen, der Priester Don Luca an: «Du hast mit
deinem freien Willen dies widergdttliche Spiel (indem du Biirger deiner
Stadt unter schwerer Bedrohung zu Lug und Trug verfiithrtest) angehoben,
nicht getrieben von einer Not, sondern einzig von deinen Geliisten, in
Gleichheit Gottes die Schicksale von Menschen zu bewegen und zu be-
schauen und endlich als ein Weltenrichter iiber sie zu befinden ... So bist
Du der Urheber aller bosen Geschehnisse in deiner Stadt und einzig Du,
Herrlichkeit, hast nichts, das zu deiner Rechtfertigung dienen konnte...
Dies ist die Anklage, die hier gegen Dich erhoben wird. Und nun weilit
Du, Herrlichkeit, dall Du unter dem Gerichte stehst, ob auch nicht unter
dem unseren...» 17

Das SchluBwort freilich spricht dann der bullfertige Grofityrann selbst:
«...auch ihr sollt euch ja gegenseitig vergeben! ... Dann werden wir trach-

16 W. Bergengruen, Der Groftyrann und das Gericht (1935), S. 280.
17 Ebd., S. 296.



E. E. Schneider, Das Mysterium der Gerechtigkeit 135

ten unser Leben weiterhin zu ertragen, ein jeder nach seiner Weise. Denn
dies wird ja von uns gefordert.» 18

Noch grofler als das Mysterium der Bosheit ist das Myste-
rium der Gerechlighkeil. Sie wire kein Mysterium, wenn mit
dem Worte «Gerechtigkeity etwas bezeichnet wiirde, das nur
im Bereich des Lichtes waltet, dazu niemand gelangen kann
(1. Tim. 6, 16). Sie ist aber das goéttliche Licht, das in unsere
Finsternis hereinleuchtet, das Licht Jesu Christi. Die Welt be-
greift es nicht, doch wir glauben daran, hoffen darauf und sol-
len in Liebe darnach handeln: «denn dies wird ja von uns ge-
fordert».

Wien. Erwin Eugen Schneider.

18 Ebd., S. 304.



	Das Mysterium der Gerechtigkeit : anlässlich der Kritik Hans Kelsens gegen Emil Brunner

