
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

G. R. Driver, Canaanite Myths and Legends. Old Testament Studies, No. 3.

Edinburgh, T. & T. Clark, 1956. XIV + 169 S. 25 sh.

Der Oxforder Semitist, von dem 1948 eine Geschichte der semitischen
Schrift, 1952/55 mit einem Rechtshistoriker zusammen als Fortsetzung der
«Assyrian Laws» von 1935 eine zweibändige Ausgabe des Hammurabikodex
und der übrigen babylonischen Gesetze, 1954 die Ausgabe ägyptisch-aramäischer

Urkunden erschienen sind, hat uns nun auch noch ein praktisches
Handbuch der Mythen und Epen Ugarits geschenkt. Es bietet eine
Bibliographie, eine Analyse der Texte, Umschrift und Übersetzung derselben,
einen grammatischen Abriß und ein leider etwas unpraktisch angelegtes
Glossar. Diese handliche und erschwingliche Ausgabe der sprachlich wie
inhaltlich für das Alte Testament so wichtigen Texte macht dem Scharfsinn

und den weiten Kenntnissen des Verfassers wieder alle Ehre.
Vergleicht man sein Buch mit C. H. Gordons «Ugaritic Manual» (1955) und
seine separat erschienene Übersetzung «Ugaritic Literature» (1949), so
stehen wissenschaftlich beide Werke auf gleicher Höhe. Gordon hat neben
etwas üppigerer Ausstattung vor allem den Vorzug der Vollständigkeit,
indem er alle publizierten Texte, auch Briefe, Listen, Urkunden usw.
bietet; entsprechend ist auch sein Glossar reichhaltiger. Aber dafür ist er
fast fünfmal teurer. Wem es auf Vollständigkeit ankommt, der greife zu
Gordon. Wer sich näher mit den Texten befassen will, muß unbedingt
auch Driver heranziehen, um zu sehen, wie weit die beiden zusammengehen
und wo nicht; denn bei einer so jungen Wissenschaft wieder Ugaritologie ist
natürlich noch vieles ungeklärt und im Fluß. Man kann sich nur freuen,
jetzt zwei solche gediegenen Handbücher zu haben. Im Textverständnis
schließt sich Driver übrigens mehrfach an T. H. Gaster («Thespis», 1950) an.

Störende Fehler sind selten. S. 955 lies Mishna, S. 124 Z. 23 und S. 138b

firnqm statt hrqnm und S. 14026 Baumgartner statt Köhler; S. 129 sind
entweder die §§ 5 und 6 oder die Anmerkungen 1 und 2 umzustellen.

Basel. Walter Baumgartner.

C. F. D. Moule, An Idiom-Book of New Testament Greek. Cambridge,
University Press, 1953. X + 241 S. 25 sh.

Laut Vorwort will der Verfasser nicht eine systematische Grammatik
darbieten, sondern «a syntactical companion to the interpretation of the

N.T.»; er bezeichnet sein Werk als «an amateur's collection of specimens»
(S. VII). So ist Kap. VI überschrieben: «Some Observations on the Cases»;

Kap. XXI: «Some Uses of pr) and où» usw. Welche Fülle von Stoff trotzdem
verarbeitet ist, zeigt das stattliche Stellenregister. Er wird in pädagogisch
ausgezeichneter Weise für die Lektüre des griechischen Textes zurechtgelegt.

Immer wieder werden die Regeln und instruktive Ausnahmen
durchgesprochen; der Besprechung von Semitismen sind 20 Seiten gewidmet, der

Präposition èv über sieben.



Rezensionen 65

Wenn man es erlebt, daß Theologiestudenten im Examen Indikativ und
Konjunktiv, Aktivum und Medium des Präsens von naibeûu) nicht unterscheiden

können und nicht imstande sind, eine Partizipialkonstruktion aufzulösen,

geschweige denn in einen deutschen Satz umzusetzen, so wünscht
man sich ein ähnliches Buch auch im Deutschen. Dem trefflichen «Debrun-
ner» würde dadurch kein Eintrag geschehen, da ein Buch wie das
vorliegende eine ausführliche Grammatik nicht ersetzt; es kann aber gerade
zum Studium einer solchen anregen. Natürlich kann es sich nicht darum
handeln, das englische Werk einfach zu übersetzen; denn es illustriert die
griechischen Spracheigentümlichkeiten auf der Basis des Englischen und
gewinnt eben dadurch seine Anschaulichkeit.

Es ist hier natürlich nicht möglich, auf das Detail einzugehen. Nur
einige beliebig herausgegriffene Fragen seien vermerkt. Das griechische
Wortregister wünscht man ausführlicher. Gelegentlich leidet die Logik des
Aufbaus unter dem pädagogischen Anliegen. So stehen S. 16 Beispiele für
den Aoristgebrauch unter «Plusquamperfekt», nämlich Fälle, in denen der
griechische Aor. durch englisches Plusquampf. wiederzugeben ist. Die
Beispiele gehören auf S. 11. Ob man Fragen der Satzfügung in Stellen wie
Matth. 12, 36; Joh. 7, 38; 2. Kor. 9, 11. 13 in der Kasuslehre (unter «Nominativ»)

behandeln soll? S. 39 ff.: in der Behandlung des gen. subj. und obj.
dürfte der Gebrauch bei eùciyt^Mov und biKCuooùvr] nicht fehlen; vgl. De-
brunner, § 163. Präpositionen : dirö und éK werden zusammen behandelt,
«since euro is in process of absorbing 4k» (S. 71). Diese Feststellung ist an
sich richtig, gibt aber so, wie sie dasteht, dem Leser einen schiefen
Eindruck von der tatsächlichen Häufigkeit von iLk ; vgl. Debrunner, § 209. S. 84 :

daß èvibmov als Präposition( nicht vor LXX belegt sei, trifft nicht zu;
vgl. Liddell-Scott, s. v. S. 155: die Art, wie für den Gebrauch von où und pirj

auf das lateinische non und ne verwiesen wird, scheint mir mehr verwirrend

als klärend. Im Blick auf das Ganze wünschte man, daß der Vergleich
zwischen klassischer Sprache und Koine konsequenter durchgeführt würde.
Am wenigsten befriedigt Kap. XXVII («Miscellaneous Notes on Style») ;

es müßte ausgebaut werden.
Trotz solcher Desideranda erfüllt das Buch in schöner Weise, was sein

Titel verspricht.

Pfaffhausen bei Zürich. Hans Conzelmann.

Vincent Taylor, The Life and Ministry of Jesus. London, Macmillan, 1954.

236 S.

«Die neutestamentliche Forschung hat jetzt einen Punkt erreicht wo
man den Versuch wagen muß, ein Gesamtbild vom Sinn des Evangeliums
zu geben.» So hat neulich Anders Nygren in seiner Studie «Christus und
seine Kirche» festgestellt. Um einen solchen wagenden Versuch handelt es

sich bei Taylors Buch. In sehr vorsichtiger und alle Lösungsmögliehkeiten
abwägender Untersuchung der zur Verfügung stehenden Quellen versucht
Taylor ein Bild des Lebens Jesu zu zeichnen, das auf historische
Zuverlässigkeit Anspruch erheben darf.

a



66 Rezensionen

Taylor beginnt sein Werk mit einer kurzen kritischen Durchsieht der
neueren Forschungen über die Möglichkeit einer Leben-Jesu-Darstellung,
setzt sich in Kürze mit den Theorien über die Entstehung der Evangelien
auseinander und untersucht den historischen Wert der in den Evangelien
zusammengetragenen Traditionen. Trotzdem Taylor natürlich um die ganze
Problematik seines Unternehmens weiß, hält er mit guten Gründen am
hohen Wert der Evangelien als Quellen der Geschichte Jesu fest und folgt
im großen und ganzen dem Aufriß des Lebens Jesu, wie er uns vom
Markusevangelium geboten wird, von dem Taylor glaubt, daß es die ältesten
Uberlieferungen am treuesten bewahrt hat und uns am nächsten an das
historische Geschehen heranbringen kann.

Der Verfasser ist immer bemüht, den Standpunkt des vorurteilsfreien,
modernen Betrachters des Lebens Jesu einzunehmen, ohne daß er aber
verleugnet, selbst in der Reihe derer zu stehen, die im historischen Jesus den
Christus des eigenen Glaubens sehen.

Ein erster Teil der Untersuchung ist der Periode des Lebens Jesu
vor seinem öffentlichen Hervortreten in Galiläa gewidmet, die für den
Historiker am schwersten faßbar ist. Hier versucht Taylor besonders ein
klares Bild von Johannes dem Täufer aus den Quellen zu erheben. Johannes
ist der große Bußtäufer und Prophet, der das Kommen der Endzeit
ankündigt. Daß sich Jesus von ihm taufen ließ, ist eine der sichersten
Tatsachen der Tradition. Die Motive, die Jesus dabei geleitet haben, sind noch
erkennbar: Jesus tritt in seiner Taufe in Gemeinschaft mit dem sündigen
Volk. Welche Erlebnisse und Erfahrungen für Jesus im weiteren mit der
Taufe verbunden waren, ist uns völlig verborgen. Taylor legt in diesem
Zusammenhang Wert auf die methodisch bedeutsame Tatsache, daß es
für uns überhaupt unmöglich ist, in die psychische Verfassung Jesu
einzudringen — so gut wie für die Jünger und Evangelisten —, sofern er nicht
nur ein messianisches Selbstbewußtsein hatte, sondern der Messias im Sinne
der Evangelien war. An diesem Punkte wird sich immer die Betrachtungsweise

des gläubigen von der des ungläubigen Historikers unterscheiden.
Taylor ist nicht abgeneigt, ein kurzes vorbereitendes Wirken Jesu

im engsten Kreise vor seinem öffentlichen Auftreten anzunehmen, und
glaubt in diese Zeit die Bekanntschaft mit einzelnen seiner späteren Jünger
setzen zu müssen.

Im zweiten Teil seines Buches behandelt Taylor die galiläische
Wirksamkeit Jesu. In der Mitte dieser Periode steht die Verkündigung der
Königsherrschaft Gottes, die Jesus — im Gegensatz zur Gerichtspredigt des
Täufers — nun anzeigt. Jesus hat das «Reich Gottes> von Anfang an weder
rein futurisch noch in seiner eigenen Wirksamkeit völlig realisiert
gedacht, sondern beide Betrachtungsweisen verbunden.

Mit dieser Konzeption des eschatologischen Bildes hängt Jesu
Messiasverständnis zusammen. Er nimmt für sich in Anspruch, der Menschensohn
zu sein, und deutet den jüdisch-apokalyptischen Begriff also persönlich.
Kollektive und persönliche Deutung aber treffen sich darin, daß der
Menschensohn undenkbar ist ohne sein Volk. Der Gottesreichs- wie auch der
Messiasbegriff Jesu zeigen, daß Jesus von Anfang an an die Gründung



Rezensionen 67

seiner Gemeinde gedacht hat, obschon der Gemeindebegriff erst in dem

umstrittenen Wort Matth. 16,18 auftaucht. Die Sache ist vor dem Namen
auf dem Plan.

Zum galiläischen Dienst Jesu gehört nicht nur die Verkündigung,
sondern auch die Heilung von Kranken und Exorcismen (Mark. 1, 21—31). Die
Stellung Taylors diesen Berichten gegenüber ist nicht ganz eindeutig.
Offenbart die Haltung Jesu in diesen Dingen ein vorwissenschaftliches
Stadium seines Denkens oder hat sich ein gewisses modernes Denken hier
von Jesus zurechtweisen zu lassen? Daß sich außerordentliche Eingriffe
in zerstörtes Menschenleben durch die Begegnung mit Jesus ereignet haben,
ist Taylor nicht zweifelhaft, aber sie bereiten ihm eher eine gewisse
Verlegenheit und werden durch den Hinweis darauf, daß Jesu Botschaft vom
Königreich Gottes ungleich wichtiger sei als die Heilungen, beiseite
geschoben. Es wäre an diesem Punkt eine klarere Auseinandersetzung mit
den historischen und theologischen Problemen wünschenswert.

Interessant ist die Behandlung der in der Forschung häufig diskutierten

«Theorie» des Messiasgeheimnisses im Mark. Taylor glaubt, daß Jesus
selbst seine Messianität immer wieder verborgen habe, um «messianische»
Demonstrationen abzuwehren, die seine Sache in Gefahr gebracht hätten,
und um falsche populäre politische und apokalyptische Messiasvorstellungen

von sich fernzuhalten. Eine große Zahl der Konflikte Jesu mit
jüdischen Führern geht ja auf das allem Jüdischen fremde Messiasbild Jesu
zurück. Man kann sich allerdings fragen, ob mit dieser Erklärung schon
die tiefsten Intentionen Jesu erfaßt sind.

Die oft verhandelte Frage, ob im Denken Jesu eine Entwicklung
feststellbar sei, nimmt im Buche Taylors einen großen Raum ein. Tatsächlich
nimmt Taylor eine Entwicklung in der Sicht der messianischen Aufgabe
bei Jesus an. Veranlaßt sieht er sie durch bestimmte geschichtliche
Ereignisse: Jesus erkennt, daß seine und seiner Jünger Verkündigung keine
echten Früchte hervorbringen konnte. Die Mission der Jünger hat die
Hoffnungen Jesu nicht erfüllt (Matth. 10, 23). Die Niederlage war jedoch
fruchtbar, Jesus hat daraus gelernt. Nicht, daß er seine Hoffnung auf das
kommende Reich aufgegeben hätte, wohl aber wird er zu einer Vertiefung
in der Auffassung seiner messianischen Aufgabe veranlaßt: Jesus erkennt
seine Aufgabe als der leidende Gottesknecht in neuer Klarheit und Tiefe.
Das ist das Geheimnis der verschiedenen Rückzüge Jesu in die Einsamkeit
nach der Aussendung seiner Jünger. Jes. 53 erhält immer deutlichere
Gestalt in den Überlegungen Jesu. Hier erhebt sich die Frage, ob und wie
weit sich Jesus mit den Ebed-Jahve-Liedern beschäftigt hat und in ihnen
das Leitbild seiner Lebensaufgabe erkannt hat. Merkwürdig ist ja bekanntlich

die Tatsache, daß Jes. 53 im Neuen Testament nicht öfters erwähnt
und zitiert wird. Taylor sieht aber das Prophetenwort hinter der
Messiasauffassung Jesu ganz allgemein wirksam, hinter allen Worten vom Leiden
und von der Stellvertretung des Messias für das Volk.

Taylor nimmt daher auch die Todeserwartung und ihre Vorhersage
durch Jesus als historische Tatsachen ernst und zeigt, daß wir die ganze
Haltung Jesu in seinem Prozeß und Sterben nicht verstehen können, ohne



68 Rezensionen

anzunehmen, daß Jesus ganz klare Einsichten in den Sinn seines Sterbens
hatte. Die Berichte über das letzte Mahl Jesu mit seinen Jüngern geben
wohl Einblick in das, was Jesus am Ausgang seines Lebens beschäftigt hat.

Aber nicht nur sein Todesschicksal ist Jesus gewiß, sondern auch
seine Auferstehung und seine Parusie. Das Gottesreich, das für Jesus in
beiden Perioden seines Lebens, in Galiläa und in Jerusalem, gegenwärtige
und zukünftige Wirklichkeit war, wird vollendet beim Kommen des
Menschensohnes. Jesus hat sich zweifellos mit dem kommenden Menschensohn
identifiziert, seit er diesen Begriff in seine Verkündigung aufgenommen.
Seine Parusie erwartet Jesus allerdings in naher Zukunft, nach Mark. 14, 62

noch zu Lebzeiten seiner Richter.
Mit seinem feinen Empfinden für das geschichtlich Mögliche und

Wahrscheinliche hat Taylor ein lebendiges Bild des Lebens Jesu zu zeichnen
vermocht, das für die Theologie und die praktische Arbeit der kirchlichen
Verkündigung bedeutsam bleiben wird.

Hauptwil, Kt. Thurgau. Matthias Rissi.

Krister Stendahl, The School of St. Matthew and its Use of the Old Testament.
Acta Seminarii Neotestamentici Upsaliensis, 20. Lund, C. W. K. Gleerup,

1954. 249 S. Skr. 18.—.

Krister Stendahl hat mit seiner Dissertation über die Schule des
Matthäus und ihre Bearbeitung des Alten Testaments eine für die Geschichte
der Entstehung der Evangelien, aber auch des urchristlichen Gemeindelebens

sehr wertvolle Arbeit geleistet. Zur Debatte steht der Ort der
Sammlung und Formung des Evangelienmaterials, besonders in bezug auf
das Matthäusevangelium.

Im ersten Hauptteil seines Buches setzt sich der Verfasser mit den
verschiedenen Theorien über den Sitz im Leben des Evangelienmaterials
auseinander, besonders mit der These von Kilpatrick, nach welcher der
liturgische Gebrauch des Evangelienstoffes dessen Formung bestimmte.
Stendahl versucht nun zu zeigen, daß das Matthäusevangelium das Werk
einer eigentlichen Schule sei, die es als Handbuch für Lehrer, Prediger
und Leiter der Gemeinden ausgearbeitet habe. Seine These wird besonders
interessant durch den Vergleich mit den Qumran-Texten, vor allem der
Sektenregel (DSD).

Wenn wir auch in Stendahls Untersuchung nur wenig über die konkrete
Gestalt dieser christlichen Schriftgelehrtenschule erfahren, gibt der zweite
Ilaupabschnitt des Buches doch Einblick in die Arbeitsweise der Schule.
Hier werden die alttestamentlichen Zitate des Matthäusevangeliums und
seine Handhabung der Schrift in einer außerordentlich gründlichen und
das Arbeitsmaterial in souveräner Weise beherrschenden Untersuchung
durchforscht. Ausgehend von den Fragestellungen der alten Kirche werden
alle Möglichkeiten eines Verständnisses des schwierigen Problems der
Textquellen des Matth, und des ganzen N. T. durchexerziert. Woher stammen die
den neutestamentlichen Zitaten zugrundeliegenden Textformen? Die
Probleme sind sehr kompliziert und machen ein genaues Studium der griechi-



Rezensionen 69

sehen Übersetzungen der alttestamentliehen Schriften, besonders der LXX,
nötig. Stendahl stellt fest, daß eine palästinensische Rezension der LXX
die Bibel der synoptischen Tradition ist. Die Varianten des Matth, zu den
bekannten LXX-Texten lassen sich nicht befriedigend erklären durch die
Kenntnis des hebräischen Wortlauts und die Angleichung an ihn, noch
durch die Beeinflussung durch Targume, durch ungenaue Zitation aus dem
Gedächtnis oder durch Übernahme der Schriftstellen aus Testimonien-
büchern, sondern (zum Teil) durch die Übernahme von Lesarten aus
Übersetzungen, die als Vorstadien der uns bekannten LXX-Versionen zu
verstehen sind, und (zum Teil) durch eine besondere «Technik» der Zitation,
die auch in apokalyptischen Werken sonst zu beobachten und ganz klar
im Habakukmidrasch von Qumran zu Tage getreten ist. Es lassen sich in
diesen Texten gewisse typische Formen der Zitationsweise erkennen, die
beweisen, daß in schriftgelehrten, apokalyptisch orientierten Kreisen des

Judentums ein intensives textkritisches Studium der verschiedenen
Lesarten der Schrift dazu geführt hat, für ihre prophetische Auslegung eine
bestimmte Textlesart zu präparieren, die der prophetischen Aussage dienstbar

gemacht werden kann. Dabei sind sich diese Kreise bewußt, daß sie
den eigentlichen Willen des Textes nicht verfälschen dürfen noch wollen,
sondern ihn im Gegenteil erst recht in seiner ursprünglichen Kraft
aufleuchten lassen.

Das im Matthäusevangelium wirksame Motiv ist die messianische Deutung

des Textes. Lehrreich für das Verständnis des N. T. ist, daß Stendahl
am Beispiel der Qumranliteratur zeigen kann, wie stark der Einfluß der
historischen Ereignisse, die durch die alttestamentliehen Worte gedeutet
werden sollen, auf den Text der Schrift ist und wie wenig die
Geschichtsdarstellung durch die deutende Schrift beeinflußt wird. Stendahl sieht dieses

Gesetz auch in den Evangelien am Werk — ohne zu leugnen, daß natürlich

einzelne Schriftworte Details der Berichterstattung gefärbt haben
können.

Die mit großer Sachkenntnis geschriebene, mannigfache Anregungen
gebende Studie verschafft uns Einblick in viele Einzelprobleme der
Zitationsweise des N. T. und stellt — auch wenn man manche Fragen anders
beantworten möchte — das Werden des Matthäusevangeliums in neues Licht.

Hauptwil, Kt. Thurgau. Matthias Rissi.

Ragnar Bring, Das Verhältnis von Glauben und Werken in der lutherischen
Theologie. (Schwedische Originalfassung: Förhällandet mellan tro och

gärningar inom lutersk teologi, Helsinki 1933.) Deutsche Übersetzung
von Karl-Heinz Becker. Forschungen zur Geschichte und Lehre des

Protestantismus, 10, 7. München, Chr. Kaiser Verlag, 1955. 231 S. Fr. 20.30.

Daß das Verhältnis von «Glauben und Werken», also wie sich die
rechte Gottesbeziehung des Christen und sein ethisch gutes Handeln in der
Welt zueinander verhalten, für die traditionelle lutherische Theologie eine
theologische Crux mit vielen Aporien ist, ist bekannt. Meist werden in
Verkündigung, Seelsorge und Theologie fast alle Energien derart von der reli-



70 Rezensionen

giösen Frage «Wie kriege ich einen gnädigen Gott?» in Anspruch genommen,

daß die ethische Frage «Wie handle ich gut gegen meinen Nächsten
in der Welt?» ziemlich heimatlos danebensteht und es allerlei gekünstelter
Reflexionen bedarf, um die Verbindung zwischen beiden herzustellen, die
doch nicht wirklich überzeugend sind und die auch keine wirkliche Dynamik

entbinden und keine eigentlichen Normen hergeben für das Handeln
des Christen in der Welt. Die religiöse und die ethische Frage werden
gewissermaßen als Konkurrenten auf gleicher Ebene betrachtet, die einander
den Boden streitig machen: Gibt man dem Ethischen zu starkes theologisches

Gewicht, dann erscheint die Rechtfertigung allein aus Gnaden
bedroht, legt man aber alle theologische Schwere auf diese, dann scheint für
das Ethische kein rechter Platz mehr zu bleiben. Die praktischen Folgen
aus dieser theologischen Verklemmung sind offenbar: Der Glaube verkümmert

leicht zu reiner Innerlichkeit und gibt weder kraftvolle Impulse noch
inhaltliche Weisungen für das Handeln in der Welt.

Das vorliegende Buch des bekannten Lunder Dogmatikers und
Lutherforschers versucht diese Problematik auf eine Weise zu entkrampfen, die
ernsteste Beachtung verdient. Er deutet sie als eine theologische
Scheinproblematik, die nur dadurch entstehen konnte, daß man hier mit den
Begriffen sowohl des «Glaubens» als auch der «guten Werke» wie mit zwei
festen und neutralen Kategorien (im Sinne des «Religiösen» und des
«Sittlichen») operierte, während sie doch in Wirklichkeit immer schon von je
einer bestimmten Struktur des Gottesverhältnisses und Heilsverständnisses

her tendenzmäßig bestimmt sind, sei es der «egozentrischen», wo
grundsätzlich vom Menschen aus auf Gott hin gedacht wird, sei es der
«theozentrischen», wo Gottes schöpferische Gnade die Initiative hat und
bleibend Subjekt ist. Die erstere ist die scholastische, innerhalb deren der
Glaube und die guten Werke als zwei Möglichkeiten des Menschen auf
Gott hin ins Verhältnis zueinander gebracht werden müssen; die letztere
ist die Luthers, in der sowohl der Glaube als auch die guten Werke
Ausdruck des gleichen schöpferischen Handelns Gottes am Menschen und durch
den Menschen sind. Beide Strukturen sind einander diametral entgegengesetzt

und schließen sich aus. Man muß also bei dem Umgang mit den

Begriffen «Glauben» und «gute Werke» darauf achten, welchen Strukturen
sie entsprechen. So muß man z. B. zwischen «Werken» und «Werken»
unterscheiden: ob sie Ausdruck einer «egozentrischen» religiösen Haltung im
Sinne der Selbstbestimmung des Menschen in seinem Gottesverhältnis oder
ob sie Auswirkung des theonom bestimmten Gottesverhältnisses sind. Wenn
Luther einerseits im Namen des Rechtfertigungsglaubens gegen «gute
Werke» polemisiert: der Mensch wird vor Gott nicht durch gute Werke,
sondern durch Glauben gerecht — dann schließt er damit nicht die Werke
als solche aus dem Gottesverhältnis aus, vielmehr nur solche Werke, die
der Mensch aus sich selbst Gott darbringen möchte, um sein Heil bei ihm
zu erwirken, also «Werke» als Ausdruck eines «egozentrischen»
Gottesverhältnisses. Anderereits betont Luther die «guten Werke» durchaus
positiv, sofern sie nämlich als neues Ethos kraft des schöpferischen
Heilshandelns Gottes am Menschen spontan und vollkräftig aus diesem hervor-



Rezensionen 71

gehen, also unmittelbare Auswirkung der theozentrisch und dynamisch-
christologisch aufgefaßten Rechtfertigung sind; und in dieser Struktur
aufgefaßt bedürfen die «guten Werke» eben gerade nicht noch einer eigenen
Motivation und besonderen Begründung neben der Rechtfertigung.

Diese systematischen Grundgedanken arbeitet Bring nun auf
dogmengeschichtlichem Wege heraus, indem er feststellt, daß Luthers originalem
Ansatz gegenüber bereits bei Melanchthon diejenige entscheidende
Verschiebung stattfand, in der dann Luthers Rechtfertigungslehre samt dem
Verhältnis der guten Werke zu ihr in der Folgezeit (und weithin bis heute)
«Geschichte machte». Diese Verschiebung bestand darin, daß Melanchthon
die Rechtfertigungslehre Luthers, die doch nur vom theozentrischen Ansatz
aus gilt, in der überherrschenden Perspektive der anthropozentrischen
Fragestellung des Trostes der angefochtenen Gewissen und des Bedürfnisses

nach Sündenvergebung, Frieden und persönlicher Heilsgewißheit usw.
pädagogisch, apologetisch und dogmatisch ausformte. Dadurch fallen jetzt
Rechtfertigung und Gerechtmachung, die bei Luther eine lebendige Einheit
bildeten, innerlich auseinander; dann ist auch die Rolle, die Christus bei
der Rechtfertigung spielt, grundsätzlich nur noch die der «satisfactio vi-
caria»; dann gerät vor allem der Begriff des Glaubens in eine Luther
fremde Isolierung vom Geschehen der Werke und zugleich selbst in die
Beleuchtung einer vom Menschen zu erbringenden psychologischen
Leistung, mit der er sich das «Verdienst» Christi zu eigen macht; der Glaube
steht nun strukturell an dem gleichen Ort, an dem in der Scholastik die
moralisch guten Werke stehen. Bei dieser exklusiv forensisch verstandenen
Rechtfertigung sind die wahren guten Werke in diesem Rahmen heimatlos
geworden und müssen nun noch extra begründet, sozusagen äußerlich
«angeklebt» werden, wie etwa durch das Motiv der Pflicht der Dankbarkeit
o. a. Motive.

Aus dieser Verschiebung, daß man die nur «theozentrisch» richtig zu
verstehende Rechtfertigungsauffassung Luthers gleichwohl unter
anthropozentrischer Fragestellung festzuhalten suchte, damit aber ihren einzelnen

Elementen wieder die Struktur der scholastischen Rechtfertigungsauffassung

unterschob, resultiert nach Bring letzten Endes die anfangs
skizzierte ausweglose Problematik der späteren lutherischen Theologie in den

Fragen des Verhältnisses von Glauben und guten Werken. Melanchthon
habe eben im Grunde die Ebene des theologischen Denkens von menschlichen

Bedingungen her nie verlassen, und deswegen machten die luther-
schen Begriffe «Glaube» und «gute Werke» in einer ihrem Mutterboden
gegenüber verzerrten Gestalt Geschichte und führten darum da, wo man
zwar Luthers Intentionen aufrechterhalten wollte, dies aber mit solcherart
verzerrten Kategorien tat, unweigerlich zu jener ausweglosen Problematik.

Bring sucht dies an den für diese Fragen exemplarischen Auseinandersetzungen

zwischen «Gnesiolutheranern» und «Philippisten» im
synergistischen Streit und in dem Streit um die Notwendigkeit der guten Werke
aufzuzeigen. Die so leidenschaftlich den «Philippismus» bekämpfenden
«Gnesiolutheraner» empfanden nach Bring durchaus richtig jene melanch-
thonische Verschiebung im Motiv und suchten ihr gegenüber mit echtem



72 Rezensionen

Instinkt die Anliegen der originalen Rechtfertigungslehre Luthers und das
wahre Verhältnis der guten Werke dazu zu behaupten. Da sie jedoch dabei
selbst schon ganz mit den melanchthonischen, und d. h. im Grunde den in
der scholastischen Struktur beheimateten theologischen Kategorien
operierten, konnten sie gegen den «Philippismus» nicht mehr durchschlagend
und überzeugend aufkommen, sondern mußten sich ihrerseits in lauter
quälend schiefen und unfruchtbaren Fragen, unechten Alternativen und
abstrakten Bestimmungen festfahren. Dadurch wurde dieser Komplex für
die ganze Folgezeit so verkrampft und steril.

Eine Entkrampfung und fruchtbare Befreiung zu vollkräftigem
positivem theologischem Denken in bezug auf diese Fragen ist nach Bring nur
durch entschlossene Rückkehr zu und volles Ernstmaehen mit Luthers
ursprünglichem grundlegend und durchgehend theozentrischem Denken in
diesen Fragen möglich, wonach der Glaube nicht nur ein Teilstück innerhalb

des ganzen Komplexes ist, das noch durch ein anderes ergänzt werden
muß, sondern der volle Ausdruck für die Heilsaktivität Gottes an und mit
dem Menschen, so daß Rechtfertigung und Gerechtmachung, Glaube und
gute Werke zwei Seiten dieser gleichen dynamischen Aktivität sind, die
den Menschen schöpferisch in sich hineinnimmt und durch ihn hindurch zu
den Nächsten drängt. Hier muß das christliche Ethos nicht noch eigens
daneben begründet und motiviert werden, sondern es geht unmittelbar aus
dem Glauben als Gotteswerk selber hervor.

Ich habe mich in der Besprechung nur auf die Grund- und Hauptgedanken

des Bringschen Werkes konzentriert. Was hier nur in dürren
Strichen skizziert wurde, beruht dort auf einer reichen Fülle einzelner
Durchforschungen und Durchdenkungen. Das kann hier nicht im einzelnen
diskutiert, es möchte jedoch dringlich darauf hingewiesen werden. Für die
Beurteilung und Auswertung der Hauptgedanken kommt alles auf die Fragen

der Entgegensetzung von «theozentrischer» und «egozentrischer» Struktur

in der Heilsauffassung und der dementsprechenden Kategorien und
Motive an. Stehen diese wirklich so alternativ zueinander, wie Bring es

dartut? Diese Frage ist zunächst historisch in bezug auf das Verhältnis
von Luther und Melanchthon zu stellen. Bring sagt des öfteren ja selbst,
daß sich einerseits auch bei Luther in seelsorgerlicher und pädagogischer
Abzweckung «anthropologische» Motivationen finden — kann man davon die
systematisch-theologischen so schroff abheben? —, und daß sich andererseits

auch bei Melanchthon die theozentrischen und die dynamisch-christo-
logischen Argumentationen zugleich mit seinen anthropozentrischen finden
— kann man die letzteren so herausdestillieren? Kann man auch die
einzelnen Positionen der Späteren so stark systematisieren, wie Bring es

manchmal allzu sehr tut? Vor allem aber ist grundsätzlich zu fragen, ob

sich die Entgegensetzung der theozentrischen und anthropozentrischen
Struktur so konsequent auf das Ganze hin durchführen läßt, wie sich dies
etwa auch bei Anders Nygren mit «Agape» und «Eros» findet. Daß ihre
Unterscheidung heuristisch und akzentmäßig unentbehrlich und unaufgebbar sein
wird, dies eingeschärft zu haben ist ein großes Verdienst des Bringschen
Buches und ein bleibender starker Eindruck von ihm, dem sich keiner wird



Rezensionen 73

entziehen können. Die theozentrische Struktur muß das Primäre sein und
das Beherrschende bleiben. Die Frage aber ist, ob nicht «unterfaßt» von
ihr auch die andere ihre Berechtigung und Notwendigkeit hat, wie dies
etwa jüngst Karl Barth in dem Bande IV/2 seiner Kirchlichen Dogmatik
eindrucksvoll gezeigt hat. Dann aber wird es für die Problematik, von der
wir ausgingen, nicht einfach eine puristische «theozentrische» Patentlösung
geben können, sondern dann liegen die Dinge doch differenzierter und
komplizierter.

Unbestritten aber, ja dankbar anerkannt bleibt dabei, daß durch die
die theozentrische Perspektive für unsere Fragen so eindrucksvoll
großmachenden Untersuchungen und Durchdenkungen Brings das ganze
theologische Denken und Argumentieren hierin ungemein entkrampft, zu
Positivem befreit, belebt, befruchtet und in eine verheißungsvolle Bewegung
gebracht wird. Das Buch von Bring ist ein wertvolles Dokument dafür,
wie aus echter elementarer Lutherforschung heraus die theologische Arbeit
an den aktuellen sozialethischen Fragen und Aufgaben unmittelbar
befruchtet werden kann. Im Unterschiede zu der früheren deutschen
besteht hierin ja eines der Hauptverdienste der neueren schwedischen
Lutherforschung. Darum begrüßen wir Deutschen dieses klassische Zeugnis von
ihr besonders dankbar, weil wir das brauchen, und wir hoffen, daß es zu
fruchtbarer Auswirkung gründlich genutzt wird.

Münster. Ernst Kinder.

Ake Andren, Högmässa och nattvardsgàng i reformationstidens svcnskci kgr-
koliv. Acta Historico-Ecclesiastica Suecana 32. Mit einer deutschen
Zusammenfassung. Stockholm, Svenska Kyrkans Diakonistyrelses Bok-
förlag, 1954. XXXVI + 343 S. Skr. 30.—.

Der Verf. hat in einer früheren Untersuchung die Vorbereitung des

Einzelchristen zum heiligen Abendmahl behandelt. Die Arbeit umfaßte
dieselbe Zeit, die auch in dieser Untersuchung über Hochmesse und
Abendmahlsfeier geschildert wird. Es handelt sich auch hier um die Zeit der
schwedischen Reformation, die zwar in den großen Linien der
gesamteuropäischen Entwicklung folgt, aber in ihren Einzelzügen ihr eigenes
Gesicht hat. Aus der Tatsache, daß die Reformation in Schweden eine
Erneuerung der Gesamtkirche geworden ist, sind wichtige liturgische
Besonderheiten für die Kirche in Schweden entstanden, so z. B. eine engere
Anlehnung des Gottesdienstes an das mittelalterliche Erbe als in übrigen
Ländern außerhalb Skandinaviens. Eine Folge dieser Entwicklung, die
auch ganz im Geiste Luthers das Ideal der Reformation gewesen war, ist
auch die Tatsache, daß ein liturgischer Verfall, wie z. B. in späteren
Jahrhunderten in Deutschland, niemals in Schweden stattfand.

Von dem reichen liturgischen Erbe der schwedischen Kirche bietet der
Verfasser ein eindrucksvolles Bild. Er faßt nicht den Einzelchristen,
sondern die Gemeinde ins Auge und untersucht, in welcher Weise die
Lehrentscheidungen des Reformationszeitalters auch für die Abendmahlsfeier
der Gemeinde Folgen gehabt haben. So entfaltet das Buch die These, daß



74 Rezensionen

die Lehre vom Abendmahl auch die Feier in ihrer liturgischen Gestaltung
und in ihrem Gebrauch in der Gemeinde entscheidend beeinflußt hat.

Andren verfolgt dabei die Verschiebungen der liturgischen Entwicklung

an der Auffassung über die Konsekration. Er weist hin auf Erscheinungen

wie die Änderungen des Kirchenjahres, die Einschränkungen der
Feiertage mit Abendmahlsfeier, den Übergang von Privatmesse zur
Kommunionsmesse, von Pflicht- und Zwangskommunion zum freien Gebrauch
usw. Hierbei wird auch die Diskussion über die Stellung und Deutung der
Elevation, der Einsetzungsworte (besonders auch auf die Frage der
Nachkonsekration!), das Umgehen mit Geräten und Elementen (Spülung des
Kelches, Waschung der Hände usw.) berücksichtigt. Der Verfasser zeigt
so, in welchem Ausmaß die katholisierenden Tendenzen des Königs Johan
III. auf katholische Traditionen zurückgriffen, bevor durch energische
Bemühungen des Herzogs Karl die Synode nach Uppsala einberufen wurde,
wodurch man die Reformation im Geiste der beiden lutherischen Reformatoren,

der Brüder Olaus und Laurentius Petri, bestätigte. Ein besonderes
Interesse bekundet Andrén weiter für die Frage nach der Frequenz der
Abendmahlsfeier. Anhand von Untersuchungen über den Einkauf von Wein
und Oblaten in den verschiedenen Gemeinden zeigt er, wie und wo die
Feier des Abendmahls häufiger oder seltener war, und wie die Spannung
zwischen Freiheit und Notwendigkeit des Sakramentgebrauches auch diese
Frequenz beeinflußte. Durch statistische Einzeluntersuchungen werden die
Thesen gründlich unterbaut.

Die Arbeit bringt überhaupt einen guten Einblick in die Stellung des
Abendmahls in der Zeit der Entwicklung der schwedischen Kirche von
Reformation zu Orthodoxie.

Genf. Vilmos Vajta.

Karl Jaspers, Schelling. Größe und Verhängnis. München, Piper, 1955. 346 S.

DM 22,—.

Dieser Monographie liegt der Vortrag zugrunde, den Jaspers auf dem

Philosophenkongreß am Grabe Schellings in Bad Ragaz (Ostschweiz) im
Sommer 1954 gehalten hat. Hat damals, wie aus den in den Studia philo-
sophica 14 (1954) veröffentlichten Protokollen hervorgeht, dieser Vortrag
bei vielen anwesenden Schelling-Forschern lebhafte Enttäuschung, ja
Mißfallen, hervorgerufen, so wird das jedem Liebhaber Schellings mit dem

gesamten Buch ebenso ergehen. Denn während sonst im allgemeinen jeder
Autor seinem Helden, dessen Leben und Denken er beschreibt, zumindest
sympathisch gegenübersteht, ist das bei Jaspers nicht der Fall, er nimmt
den Standpunkt eines scharfen Kritikers ein.

Jaspers ist der Meinung, Schellings Philosophie sei eigentlich Theologie

(S. 13.185). Man wird Jaspers dabei zustimmen können, da es aber
nach Jaspers keine christliche Philosophie geben kann (S. 103), so wird
Schelling vorgeworfen, daß seine Lebensarbeit weder Theologie noch
Philosophie sei, sondern Theosophie und Gnosis. Diese theosophischen Gedanken
— die m. E. unbestreitbar sind und das Wesen der Schellingschen Spekula-



Rezensionen 75

tionen ausmachen — untersucht Jaspers nicht näher. Schon die Nennung
theosophischer und gnostischer Gedankengänge involviert bei Jaspers
deren glatte Ablehnung.

Jaspers verwirft m. E. ebenfalls mit Recht die früher übliche
Behauptung, daß Schelling ein ewig sich wandelnder Proteus gewesen sei.
Er betont, daß das Schellingsche Denken viel kontinuierlicher sei, als
man gemeinhin annehme, und führt so Gedanken von Horst Fuhrmans weiter,

die bestimmt richtig sind. Aber nun geht Jaspers sogleich zum anderen
Extrem über, indem er behauptet, es gebe bei Schelling auch keine Heimkehr

ins Christliche, keine Bekehrung. Er habe sich nie vom Christlichen
entfernt. Er will nur mit Friedrieh Schlegel von gelegentlichen «irreligiösen

Anfällen» sprechen. Trotzdem hat doch der Entschluß Schellings, nicht
ins geistliche Amt einzutreten, religiöse Gründe. Er dürfte sich hier sehr
stark mit der radikalen Tendenz berühren, die in den theologischen
Jugendschriften seines Stubengenossen Hegel sichtbar ist. Eigenartig ist es auch,
wenn Jaspers Schelling vorwirft, die Wirklichkeit der Religion gehe ihm
ab (S. HO). Denn auf der anderen Seite wirft er ihm vor, er sei zu
vorschnellen Objektivierungen des Religiösen gelangt, d. h. doch Schellings
religiöse Aussagen überschreiten das weit, was Jaspers als religiöse
Chiffre gelten lassen will. So ist zum Beispiel die Frage der Gottesbeweise
bei Schelling viel verwickelter, als es Jaspers (S. 146. 189) wahrhaben will,
es gibt mehrere Äußerungen Schellings, wo er sich durchaus zum ontologi-
schen Gottesbeweis bekennt — wie Hegel.

So legt Jaspers den Maßstab seiner Religionsphilosophie an die
Schellingsche an. Das Ergebnis kann man sich denken. Jaspers definiert z. B.
Persönlichkeit als «ein Wesen, das nicht für sich allein es selbst sein
kann». Dann kann von einer Persönlichkeit Gottes nicht gesprochen werden:

«Gott als Persönlichkeit zu denken, das heißt ihn herabziehen in
menschliche Bereiche» (S. 184). Schelling glaubt aber an den persönlichen
Gott, hier kann Jaspers nur Nein sagen. Ebenso verübelt er ihm die Kritik
an Spinoza und an Kant. Schelling habe solche Kritik aus dem Übermut
eines angeblichen Besserwissens geübt. Man muß fragen, ob dies Urteil
sich nicht gegen Jaspers selber kehrt. Wohl jedem religiösen Menschen,
der das Jasperssche Werk liest, wird es so gehen, daß sich die Kritik an
Schelling verwandelt in die Kritik an der Position von Jaspers.

Freiburg i.Br. Wilhelm August Schulze.

Heinz Zwicker, Seelisches Leiden und schöpferische Leistung. Bern und
Stuttgart, Verlag Paul Haupt, 1954. 68 S.

Die Thematik der vorgelegten Arbeit ist angesichts der Gegenwartssituation

des heutigen geistigen Menschen wie der Theologie von brennender

Aktualität. An ausgewählten Beispielen schöpferischer Persönlichkeiten
der Neuzeit: Annette von Droste-Hülshoff, Adalbert Stifter, Sören

Kierkegaard und Anton Bruckner, wird das Wesen leidend-schöpferischer
Menschen an Hand der gewonnenen Einzelerkenntnisse in seinen gemeinsamen
Merkmalen aufgezeigt. Bewußt wurden neben Kierkegaard, dem größten



76 Rezensionen

religiösen Denker des Nordens, Künstlerpersönlichkeiten der verschiedensten

Schaffensgebiete und nicht nur theologisch bedeutsame Gestalten
gewählt, denn: «Kunst, Wissenschaft, außerchristliches Glaubensleben und
echtes sittliches Streben stehen zum Gottesreich in enger Beziehung. Die
endgültige Vollendung des Reiches wird, so glauben wir zuversichtlich,
auch alle wahrhaft schöpferischen Kräfte innerhalb und außerhalb der
christlichen Überlieferung in sich aufnehmen.»

Die psychologische und geistesgeschichtliche Fachliteratur wurde
gewissenhaft herangezogen, wobei sich der Verf. im Anschluß an G. Revész,
«Talent und Genie», der Grenzen der Seelenforschung bewußt bleibt.
Hierdurch wird erst der Raum für die Interpretation des Genies vom christlichen

Glauben aus sachlich gesichert.
Unter Beachtung der Einmaligkeit und Inkommensurabilität des

schöpferischen Menschen wie des Wesens des Geistes überhaupt wird im zweiten
Teil der Arbeit eine Gesamtcharakteristik der schöpferischen Persönlichkeit

versucht in ihrem leidvollen Ringen mit den vier großen
Aufgabenbereichen: Broterwerb und Berufung, Liebe und Ehe, Sammlung und Stille,
Gesundheit und Krankheit. Dabei wird vor allem vor der einseitigen
Herleitung des Genies aus der Krankheit gewarnt, einer Tendenz, die seit der
dogmatischen Überschätzung der Psychoanalyse allmählich auf jede
Beurteilung auch des durchschnittliehen Seelenlebens übergegriffen hat. Nur
der Wille zur Gesundheit, Ordnung, Fleiß, Maß und Lebenstüchtigkeit
bedingen den Sieg des schöpferischen Menschen über die dämonischen
Nachtseiten seines Daseins. Eben dies schmerzvolle Ringen des Hochbegabten

mit dem Dämonischen in sich läßt ihn nicht der Tragik seiner
Ausnahmeexistenz völlig erliegen, sondern seine wesensmäßigen Anlagen zum
Negativen zu Möglichkeiten des Konstruktiven verwandeln nach dem
Vorbilde Rilkes oder Goethes: «Je höher ein Mensch steht, desto mehr steht er
unter dem Einfluß der Dämonen, und er muß immer aufpassen, daß sein
leitender Wille nicht auf Abwege gerate.» Und hiermit kommt der Verf.
zu den Wesenszusammenhängen von Bestimmung, Berufung und Uroffen-
barung. Die wirklich göttliche Berufung als Bewußtsein der Bestimmung
von innen her und zuchtvolles Leben im Gehorsam gegen diese göttliche
Stimme macht den leidenden Begabten zur schöpferischen Persönlichkeit.
Damit ist die Beziehung zur theologischen Fragestellung der Uroffenba-
rung gegeben, nicht im Sinne des Geniekults, den schon Kierkegaard
«Schwindel» genannt hat, sondern im Sinne Bovets: «Genie ist immer
Offenbarung, diese kommt aber nicht von Menschen, sondern von Gott.»

Die in ihrer selbstkritischen Bescheidenheit und der gewissenhaften
Abwägung aller Faktoren sympathische Untersuchung leistet einen wichtigen

Beitrag zur gegenwärtigen theologischen Situation, indem sie aller
Festgefahrenheit in dogmatischer Unduldsamkeit die stillen, schlichten
Feststellungen entgegenhält: «Die Botschaft Jesu und seiner Sendboten,
unter Einschluß ihrer Vorgeschichte im alten Bunde, wird ja als entscheidende

Heilsoffenbarung immer den ersten Platz in unsern Grundüberzeugungen

einnehmen. Außer dieser, auch von uns voll anerkannten
biblischen Welt, dürfen und sollen wir jedoch alles Echte, Tiefe und Wahre in



Notizen und Glossen 77

Kunst, Wissenschaft und außerchristlichem Glaubensleben mit Althaus als
revelatio generalis des Schöpfergottes verehren und, in bewußtem, klarem
Gegensatz zur Barthschen Theologie, voller Vertrauen an die Uroffen-
barung glauben. Wie wir innerhalb der Schrift nicht in der Lage sind, ein
für alle Mal eindeutig festzulegen, wo Offenbarung sei und wo nicht, so
fehlen uns zwar auch außerhalb derselben fertige, allgemein anerkannte
Maßstäbe. Aber in irgendeiner Weise tritt uns doch überall — hier
vielleicht nur schattenhaft, verschwommen oder gar verzeichnet, dort jedoch
klar und rein — derselbe große Gott entgegen.»

Bei der Gewichtigkeit dieser Konsequenzen möchte man von Herzen
einen weiteren Ausbau solcher sehr notwendigen theologisch-geistesgeschichtlichen

Untersuchungen auf noch breiterer Basis in Methodik und
Themenstellung begrüßen.

Berlin. Liselotte Richter.

Notizen nnd Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 3, 4 (1956) :

W. Gremper, Der Traktat «De substantia» der Praedikamentparaphrase
Alberts d. Großen, I (S. 369—387) ; M. S, Morard, De la connaissance (388
bis 406) ; T. Kreider, Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder
(I Kor. 12, 27) (407—417) ; A. Hoffmann, Der Mysterienbegriff bei Johannes
Chrysostomus und die Mysterientheologie Odo Casels (418—422). Judaica
12, 4 (1956) : Das Selbstverständnis des Judentums in der rabbinischen
Theologie (193—247) ; S. Ben-Chorin, Das Evangelium in jüdischer und
griechischer Sicht (247—252). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 113,
1 (1957) : W. Bieder, Lukas der Wandergefährte. Bemerkungen zur Diskussion

um die Apostelgeschichte (2—4). Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft

12, 4 (1956) : P. Placid, The Syro-Malabarians, their Life and their
Activities (241—256) ; M. Kowalsky, Stand der katholischen Missionen um
das Jahr 1765, V (257—266) ; A. M. Hoffmann, Die Vollmachten der Missionsbischöfe

über Ordensmissionare auf dem Vatikanischen Konzil (267—275);
J. Beckmann, Missionskatechese in Geschichte und Gegenwart (276—287) ;

P. Lefebvre, L'influence de Gustav Warneck sur la théologie missionnaire
catholique (288—294) ; W. Bühlmann, A la conquête de l'âme bantu
(296—304). Reformatio 5, U/12 (1956): P. Zinsli, Düstere Botschaft aus
Ungarn vor 400 Jahren (642—649). Schweizerische Theologische Umschau
26, 4 (1956) : F. Buri, Glaube und Geschichte. Eine Literatur- und
Problemübersicht (73—96); 5/6: M. Huber, Christliche Theologie zwischen Parme-
nides und Heraklit (97—108) ; U. Neuenschwander, Zu Buris «Dogmatik
als Selbstverständnis des christlichen Glaubens» (108—119) ; G. Hauff, Der
Gott der Subjektivität (119—133). Schweizerische Zeitschrift für Geschichte


	Rezensionen

