Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 13 (1957)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

G. R. Driver, Canaanite Myths and Legends. Old Testament Studies, No. 3.
Edinburgh, T. & T. Clark, 1956. XIV + 169 S. 25 sh.

Der Oxforder Semitist, von dem 1948 eine Geschichte der semitischen
Schrift, 1952/565 mit einem Rechtshistoriker zusammen als Fortsetzung der
«Assyrian Laws» von 1935 eine zweibiéindige Ausgabe des Hammurabikodex
und der iibrigen babylonischen Gesetze, 1954 die Ausgabe igyptisch-ara-
miischer Urkunden erschienen sind, hat uns nun auch noch ein praktisches
Handbuch der Mythen und Epen Ugarits geschenkt. Iis bietet eine Biblio-
graphie, eine Analyse der Texte, Umschrift und Ubersetzung derselben,
einen grammatischen Abriff und ein leider etwas unpraktisch angelegtes
Glossar. Diese handliche und erschwingliche Ausgabe der sprachlich wie
inhaltlich fiir das Alte Testament so wichtigen Texte macht dem Scharf-
sinn und den weiten Kenntnissen des Verfassers wieder alle Ehre. Ver-
gleicht man sein Buch mit C.H. Gordons «Ugaritic Manualy (1955) und
seine separat erschienene Ubersetzung <«Ugaritic Literature» (1949), so
stehen wissenschaftlich beide Werke auf gleicher Hohe. Gordon hat neben
etwas iippigerer Ausstattung vor allem den Vorzug der Vollstindigkeit,
indem er alle publizierten Texte, auch Briefe, Listen, Urkunden usw.
bietet; entsprechend ist auch sein Glossar reichhaltiger. Aber dafiir ist er
fast fiinfmal teurer. Wem es auf Vollstindigkeit ankommt, der greife zu
Gordon. Wer sich niiher mit den Texten befassen will, muBl unbedingt
auch Driver heranziehen, um zu sehen, wie weit die beiden zusammengehen
und wo nicht; denn bei einer so jungen Wissenschaft wie der Ugaritologie ist
natiirlich noch vieles ungeklirt und im FluB. Man kann sich nur freuen,
jetzt zwei solche gediegenen Handbiicher zu haben. Im Textverstindnis
schliefit sich Driver iibrigens mehrfach an T. H. Gaster («Thespis», 1950) an.

Storende Fehler sind selten. S. 955 lies Mishna, S. 124 Z. 23 und S. 138b
hrngm statt hrgnm und S. 140%® Baumgartner statt Kéhler; S.129 sind ent-
weder die §§ 5 und 6 oder die Anmerkungen 1 und 2 umzustellen.

Basel. Walter Baumgartner.

C. F. D. Moule, An Idiom-Book of New Testament Greek. Cambridge, Uni-
versity Press, 1953. X + 241 S. 25 sh.

Laut Vorwort will der Verfasser nicht eine systematische Grammatik
darbieten, sondern «a syntactical companion to the interpretation of the
N.T.»; er bezeichnet sein Werk als <an amateur’s collection of specimens»
(S. VII). So ist Kap. VI iiberschrieben: <Some Observations on the Cases»;
Kap. XXI: «<Some Uses of un and od» usw. Welche Fiille von Stoff trotzdem
verarbeitet ist, zeigt das stattliche Stellenregister. Iir wird in pddagogisch
ausgezeichneter Weise fiir die Lektiire des griechischen Textes zurecht-
gelegt. Immer wieder werden die Regeln und instruktive Ausnahmen durch-
gesprochen; der Besprechung von Semitismen sind 20 Seiten gewidmet, der
Priposition év iiber sieben.



Rezensionen 65

Wenn man es erlebt, dall Theologiestudenten im Examen Indikativ und
Konjunktiv, Aktivum und Medium des Présens von mwoidedw nicht unterschei-
den koénnen und nicht imstande sind, eine Partizipialkonstruktion aufzu-
l6sen, geschweige denn in einen deutschen Satz umzusetzen, so wiinscht
man sich ein dhnliches Buch auch im Deutschen. Dem trefflichen «Debrun-
nery» wiirde dadurch kein Eintrag geschehen, da ein Buch wie das vor-
liegende eine ausfiihrliche Grammatik nicht ersetzt; es kann aber gerade
zum Studium einer solchen anregen. Natiirlich kann es sich nicht darum
handeln, das englische Werk einfach zu iibersetzen; denn es illustriert die
griechischen Spracheigentiimlichkeiten auf der Basis des Englischen und
gewinnt eben dadurch seine Anschaulichkeit.

Es ist hier natiirlich nicht moglich, auf das Detail einzugehen. Nur
einige beliebig herausgegriffene Fragen seien vermerkt. Das griechische
Wortregister wiinscht man ausfithrlicher. Gelegentlich leidet die Logik des
Aufbaus unter dem piadagogischen Anliegen. So stehen S.16 Beispiele fiir
den Aoristgebrauch unter «Plusquamperfekt», ndmlich Féalle, in denen der
griechische Aor. durch englisches Plusquampf. wiederzugeben ist. Die Bei-
spiele gehoren auf S.11. Ob man Fragen der Satzfiigung in Stellen wie
Matth. 12, 36; Joh. 7, 38; 2. Kor. 9, 11. 13 in der Kasuslehre (unter «¢Nomina-
tivy) behandeln soll? S.39 ff.: in der Behandlung des gen. subj. und obj.
diirfte der Gebrauch bei eboyyéhov und dikaoolvn nicht fehlen; vgl. De-
brunner, §163. Prépositionen: dmé und éx werden zusammen behandelt,
«since &md is in process of absorbing ék» (S.71). Diese Feststellung ist an
sich richtig, gibt aber so, wie sie dasteht, dem Leser einen schiefen Ein-
druck von der tatsichlichen Hiaufigkeit von éx; vgl. Debrunner, § 209. S. 84:
daBR évmov als Priposition(!) nicht vor LXX belegt sei, trifft nicht zu;
vgl. Liddell-Scott, s. v. S. 155: die Art, wie fiir den Gebrauch von o0 und un
auf das lateinische non und ne verwiesen wird, scheint mir mehr verwir-
rend als kldrend. Im Blick auf das Ganze wiinschte man, dall der Vergleich
zwischen klassischer Sprache und Koine konsequenter durchgefiihrt wiirde.
Am wenigsten befriedigt Kap. XXVII («Miscellaneous Notes on Style»);
es miilite ausgebaut werden.

Trotz solcher Desideranda erfiillt das Buch in schoner Weise, was sein
Titel verspricht.

Pfaffhausen bei Ziirich. Hans Conzelmann.

Vincent Taylor, The Life and Ministry of Jesus. London, Macmillan, 1954.
236 S.

¢Die neutestamentliche Forschung hat jetzt einen Punkt erreicht wo
man den Versuch wagen mul}, ein Gesamtbild vom Sinn des Evangeliums
zu geben.y» So hat neulich Anders Nygren in seiner Studie «Christus und
seine Kirche» festgestellt. Um einen solchen wagenden Versuch handelt es
sich bei Taylors Buch. In sehr vorsichtiger und alle Liésungsmoglichkeiten
abwiigender Untersuchung der zur Verfiigung stehenden Quellen versucht
Taylor ein Bild des Lebens Jesu zu zeichnen, das auf historische Zuver-
lissigkeit Anspruch erheben darf.



66 Rezensionen

Taylor beginnt sein Werk mit einer kurzen kritischen Durchsicht der
neueren Forschungen iiber die Moglichkeit einer Leben-Jesu-Darstellung,
setzt sich in Kiirze mit den Theorien iiber die Entstehung der Evangelien
auseinander und untersucht den historischen Wert der in den Fvangelien
zusammengetragenen Traditionen. Trotzdem Taylor natiirlich um die ganze
Problematik seines Unternehmens weil}, hilt er mit guten Griinden am
hohen Wert der Evangelien als Quellen der Geschichte Jesu fest und folgt
im groflen und ganzen dem Aufril} des Lebens Jesu, wie er uns vom Mar-
kusevangelium geboten wird, von dem Taylor glaubt, dall es die dltesten
Uberlieferungen am treuesten bewahrt hat und uns am néichsten an das
historische Geschehen heranbringen kann.

Der Verfasser ist immer bemiiht, den Standpunkt des vorurteilsfreien,
modernen Betrachters des Lebens Jesu einzunehmen, ohne dafl er aber ver-
leugnet, selbst in der Reihe derer zu stehen, die im historischen Jesus den
Christus des eigenen Glaubens sehen.

Ein erster Teil der Untersuchung ist der Periode des Lebens Jesu
vor seinem &ffentlichen Hervortreten in Galilii gewidmet, die fiir den
Historiker am schwersten fafibar ist. Hier versucht Taylor besonders ein
klares Bild von Johannes dem Tédufer aus den Quellen zu erheben. Johannes
ist der grofle BulBitiufer und Prophet, der das Kommen der Endzeit an-
kiindigt. Dall sich Jesus von ihm taufen liel}, ist eine der sichersten Tat-
sachen der Tradition. Die Motive, die Jesus dabei geleitet haben, sind noch
erkennbar: Jesus tritt in seiner Taufe in Gemeinschaft mit dem siindigen
Volk. Welche Erlebnisse und Erfahrungen fiir Jesus im weiteren mit der
Taufe verbunden waren, ist uns vollig verborgen. Taylor legt in diesem
Zusammenhang Wert auf die methodisch bedeutsame Tatsache, dall es
fiir uns iberhaupt unméglich ist, in die psychische Verfassung Jesu ein-
zudringen — so gut wie fiir die Jiinger und Evangelisten —, sofern er nicht
nur ein messianisches Selbstbewultsein hatte, sondern der Messias im Sinne
der Evangelien war. An diesem Punkte wird sich immer die Betrachtungs-
weise des glidubigen von der des ungldubigen Historikers unterscheiden.

Taylor ist nicht abgeneigt, ein kurzes vorbereitendes Wirken Jesu
im engsten Kreise vor seinem 6ffentlichen Auftreten anzunehmen, und
glaubt in diese Zeit die Bekanntschaft mit einzelnen seiner spiiteren Jiinger
setzen zu miissen.

Im zweiten Teil seines Buches behandelt Taylor die galildische Wirk-
samkeit Jesu. In der Mitte dieser Periode steht die Verkiindigung der Ko-
nigsherrschaft Gottes, die Jesus — im Gegensatz zur Gerichtspredigt des
Téaufers — nun anzeigt. Jesus hat das «Reich Gottes» von Anfang an weder
rein futurisch noch in seiner eigenen Wirksamkeit vollig realisiert ge-
dacht, sondern beide Betrachtungsweisen verbunden.

Mit dieser Konzeption des eschatologischen Bildes hingt Jesu Messias-
verstindnis zusammen. Er nimmt fiir sich in Anspruch, der Menschensohn
zu sein, und deutet den judisch-apokalyptischen Begriff also personlich.
Kollektive und persénliche Deutung aber treffen sich darin, dal der Men-
schensohn undenkbar ist ohne sein Volk. Der Gottesreichs- wie auch der
Messiasbegriff Jesu zeigen, dal Jesus von Anfang an an die Griindung



- Rezensionen 67

seiner Gemeinde gedacht hat, obschon der Gemeindebegriff erst in dem
umstrittenen Wort Matth. 16, 18 auftaucht. Die Sache ist vor dem Namen
auf dem Plan.

Zum galildischen Dienst Jesu gehort nicht nur die Verkiindigung, son-
dern auch die Heilung von Kranken und Exorcismen (Mark. 1, 21—31). Die
Stellung Taylors diesen Berichten gegeniiber ist nicht ganz eindeutig.
Offenbart die Haltung Jesu in diesen Dingen ein vorwissenschaftliches
Stadium seines Denkens oder hat sich ein gewisses modernes Denken hier
von Jesus zurechtweisen zu lassen? Dafl sich aullerordentliche Eingriffe
in zerstortes Menschenleben durch die Begegnung mit Jesus ereignet haben,
ist Taylor nicht zweifelhaft, aber sie bereiten ihm eher eine gewisse Ver-
legenheit und werden durch den Hinweis darauf, dal Jesu Botschaft vom
Konigreich Gottes ungleich wichtiger sei als die Heilungen, beiseite ge-
schoben. Es wire an diesem Punkt eine klarere Auseinandersetzung mit
den historischen und theologischen Problemen wiinschenswert.

Interessant ist die Behandlung der in der Forschung hiaufig diskutier-
ten «Theorie> des Messiasgeheimnisses im Mark. Taylor glaubt, dall Jesus
selbst seine Messianitit immer wieder verborgen habe, um «messianische»
Demonstrationen abzuwehren, die seine Sache in Gefahr gebracht hiitten,
und um falsche populdre politische und apokalyptische Messiasvorstellun-
gen von sich fernzuhalten. Eine grofie Zahl der Konflikte Jesu mit jiidi-
schen Fiihrern geht ja auf das allem Jiidischen fremde Messiasbild Jesu
zuriick. Man kann sich allerdings fragen, ob mit dieser Erklirung schon
die tiefsten Intentionen Jesu erfallt sind.

Die oft verhandelte Frage, ob im Denken Jesu eine Entwicklung fest-
stellbar sei, nimmt im Buche Taylors einen grolen Raum ein. Tatsiachlich
nimmt Taylor eine Entwicklung in der Sicht der messianischen Aufgabe
bei Jesus an. VeranlaBt sieht er sie durch bestimmte geschichtliche KEr-
eignisse: Jesus erkennt, dafl seine und seiner Jiinger Verkiindigung keine
echten Friichte hervorbringen konnte. Die Mission der Jiinger hat die
Hoffnungen Jesu nicht erfiillt (Matth. 10, 23). Die Niederlage war jedoch
fruchtbar, Jesus hat daraus gelernt. Nicht, dall er seine Hoffnung auf das
kommende Reich aufgegeben hétte, wohl aber wird er zu einer Vertiefung
in der Auffassung seiner messianischen Aufgabe veranlallt: Jesus erkennt
seine Aufgabe als der leidende Gottesknecht in neuer Klarheit und Tiefe.
Das ist das Geheimnis der verschiedenen Riickziige Jesu in die Einsamkeit
nach der Aussendung seiner Jiinger. Jes. 53 erhilt immer deutlichere Ge-
stalt in den Uberlegungen Jesu. Hier erhebt sich die Frage, ob und wie
weit sich Jesus mit den Ebed-Jahve-Liedern beschéftigt hat und in ihnen
das Leitbild seiner Lebensaufgabe erkannt hat. Merkwiirdig ist ja bekannt-
lich die Tatsache, daBl Jes.b3 im Neuen Testament nicht 6fters erwéhnt
und zitiert wird. Taylor sieht aber das Prophetenwort hinter der Messias-
auffassung Jesu ganz allgemein wirksam, hinter allen Worten vom Leiden
und von der Stellvertretung des Messias fiir das Volk.

Taylor nimmt daher auch die Todeserwartung und ihre Vorhersage
durch Jesus als historische Tatsachen ernst und zeigt, daB wir die ganze
Haltung Jesu in seinem Prozefl und Sterben nicht verstehen konnen, ohne



68 Rezensionen

anzunehmen, dafl Jesus ganz klare Einsichten in den Sinn seines Sterbens
hatte. Die Berichte iiber das letzte Mahl Jesu mit seinen Jiingern geben
wohl Kinblick in das, was Jesus am Ausgang seines Lebens beschiftigt hat.

Aber nicht nur sein Todesschicksal ist Jesus gewil, sondern auch
seine Auferstehung und seine Parusie. Das Gottesreich, das fiir Jesus in
beiden Perioden seines Lebens, in Galilda und in Jerusalem, gegenwirtige
und zukiinftige Wirklichkeit war, wird vollendet beim Kommen des Men-
schensohnes., Jesus hat sich zweifellos mit dem kommenden Menschensohn
identifiziert, seit er diesen Begriff in seine Verkiindigung aufgenommen.
Seine Parusie erwartet Jesus allerdings in naher Zukunft, nach Mark. 14, 62
noch zu Lebzeiten seiner Richter.

Mit seinem feinen Empfinden fiir das geschichtlich Mégliche und Wahr-
scheinliche hat Taylor ein lebendiges Bild des Lebens Jesu zu zeichnen
vermocht, das fiir die Theologie und die praktische Arbeit der kirchlichen
Verkiindigung bedeutsam bleiben wird.

Hauptwil, Kt. Thurgau. Matthias Rissi.

Krister Stendahl, The School of St. Matthew and its Use of the Old Testament.
= Acta Seminarii Neotestamentici Upsaliensis, 20. Lund, C. W. K. Gleerup,
1954. 249 S. Skr. 18.—.

Krister Stendahl hat mit seiner Dissertation iiber die Schule des Mat-
thius und ihre Bearbeitung des Alten Testaments eine fiir die Geschichte
der Entstehung der Evangelien, aber auch des urchristlichen Gemeinde-
lebens sehr wertvolle Arbeit geleistet. Zur Debatte steht der Ort der
Sammlung und Formung des Evangelienmaterials, besonders in bezug auf
das Matthiusevangelium.

Im ersten Hauptteil seines Buches setzt sich der Verfasser mit den
verschiedenen Theorien iiber den Sitz im Leben des IEvangelienmaterials
auseinander, besonders mit der These von Kilpatrick, nach welcher der
liturgische Gebrauch des Evangelienstoffes dessen Formung bestimmte.
Stendahl versucht nun zu zeigen, dall das Matthdusevangelium das Werk
einer eigentlichen Schule sei, die es als Handbuch fiir Lehrer, Prediger
und Leiter der Gemeinden ausgearbeitet habe. Seine These wird besonders
interessant durch den Vergleich mit den Qumran-Texten, vor allem der
Sektenregel (DSD).

Wenn wir auch in Stendahls Untersuchung nur wenig iiber die konkrete
Gestalt dieser christlichen Schriftgelehrtenschule erfahren, gibt der zweite
Haupabschnitt des Buches doch Einblick in die Arbeitsweise der Schule.
Hier werden die alttestamentlichen Zitate des Matthidusevangeliums und
seine Handhabung der Schrift in einer auBerordentlich griindlichen und
das Arbeitsmaterial in souveréiner Weise beherrschenden Untersuchung
durchforscht. Ausgehend von den Fragestellungen der alten Kirche werden
alle Moglichkeiten eines Verstindnisses des schwierigen Problems der Text-
quellen des Matth. und des ganzen N. T. durchexerziert. Woher stammen die
den neutestamentlichen Zitaten zugrundeliegenden Textformen? Die Pro-
bleme sind sehr kompliziert und machen ein genaues Studium der griechi-



Rezensionen 69

schen Ubersetzungen der alttestamentlichen Schriften, besonders der LXX,
notig. Stendahl stellt fest, daB eine paldstinensische Rezension der LXX
die Bibel der synoptischen Tradition ist. Die Varianten des Matth. zu den
bekannten LXX-Texten lassen sich nicht befriedigend erkldren durch die
Kenntnis des hebriischen Wortlauts und die Angleichung an ihn, noch
durch die Beeinflussung durch Targume, durch ungenaue Zitation aus dem
Gedichtnis oder durch Ubernahme der Schriftstellen aus Testimonien-
biichern, sondern (zum Teil) durch die Ubernahme von Lesarten aus Uber-
setzungen, die als Vorstadien der uns bekannten LLXX-Versionen zu ver-
stehen sind, und (zum Teil) durch eine besondere <Technik» der Zitation,
die auch in apokalyptischen Werken sonst zu beobachten und ganz klar
im Habakukmidrasch von Qumran zu Tage getreten ist. Es lassen sich in
diesen Texten gewisse typische Formen der Zitationsweise erkennen, die
beweisen, dall in schriftgelehrten, apokalyptisch orientierten Kreisen des
Judentums ein intensives textkritisches Studium der verschiedenen Les-
arten der Schrift dazu gefiihrt hat, fiir ihre prophetische Auslegung eine
bestimmte Textlesart zu priiparieren, die der prophetischen Aussage dienst-
bar gemacht werden kann. Dabei sind sich diese Kreise bewufit, daf} sie
den eigentlichen Willen des Textes nicht verfidlschen diirfen noch wollen,
sondern ihn im Gegenteil erst recht in seiner urspriinglichen Kraft auf-
leuchten lassen.

Das im Matthiausevangelium wirksame Motiv ist die messianische Deu-
tung des Textes. Lehrreich fiir das Verstindnis des N. T. ist, dafl Stendahl
am Beispiel der Qumranliteratur zeigen kann, wie stark der Einfluf} der
historischen Ereignisse, die durch die alttestamentlichen Worte gedeutet
werden sollen, auf den Text der Schrift ist und wie wenig die Geschichts-
darstellung durch die deutende Schrift beeinfluit wird. Stendahl sieht die-
ses Gesetz auch in den Evangelien am Werk — ohne zu leugnen, daf} natiir-
lich einzelne Schriftworte Details der Berichterstattung gefirbt haben
konnen.

Die mit grofler Sachkenntnis geschriebene, mannigfache Anregungen
gebende Studie verschafft uns Einblick in viele Einzelprobleme der Zita-
tionsweise des N.T. und stellt — auch wenn man manche Fragen anders
beantworten mochte — das Werden des Matthdusevangeliums in neues Licht.

Hauptwil, Kt. Thurgau. Matthias Rissi.

Ragnar Bring, Das Verhdltnis von Glauben und Werken in der lutherischen
Theologie. (Schwedische Originalfassung: Foérhdllandet mellan tro och
girningar inom lutersk teologi, Helsinki 1933.) Deutsche Ubersetzung
von Karl-Heinz Becker. = Forschungen zur Geschichte und Lehre des
Protestantismus, 10, 7. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1955. 231 S. I'r. 20.30.

Dall das Verhiltnis von ¢«Glauben und Werken», also wie sich die
rechte Gottesbeziehung des Christen und sein ethisch gutes Handeln in der
Welt zueinander verhalten, fiir die traditionelle Iutherische Theologie eine
theologische Crux mit vielen Aporien ist, ist bekannt. Meist werden in Ver-
kiindigung, Seelsorge und Theologie fast alle Energien derart von der reli-



70 Rezensionen

giosen Frage «Wie kriege ich einen gnidigen Gott?» in Anspruch genom-
men, dall die ethische Frage «Wie handle ich gut gegen meinen Nichsten
in der Welt?» ziemlich heimatlos danebensteht und es allerlei gekiinstelter
Reflexionen bedarf, um die Verbindung zwischen beiden herzustellen, die
doch nicht wirklich iiberzeugend sind und die auch keine wirkliche Dyna-
mik entbinden und keine eigentlichen Normen hergeben fiir das Handeln
des Christen in der Welt. Die religitse und die ethische Frage werden ge-
wissermallen als Konkurrenten auf gleicher Ebene betrachtet, die einander
den Boden streitig machen: Gibt man dem Ethischen zu starkes theologi-
sches Gewicht, dann erscheint die Rechtfertigung allein aus Gnaden be-
droht, legt man aber alle theologische Schwere auf diese, dann scheint fiir
das Ethische kein rechter Platz mehr zu bleiben. Die praktischen Folgen
aus dieser theologischen Verklemmung sind offenbar: Der Glaube verkiim-
mert leicht zu reiner Innerlichkeit und gibt weder kraftvolle Impulse noch
inhaltliche Weisungen fiir das Handeln in der Welt.

Das vorliegende Buch des bekannten Lunder Dogmatikers und Luther-
forschers versucht diese Problematik auf eine Weise zu entkrampfen, die
ernsteste Beachtung verdient. Er deutet sie als eine theologische Schein-
problematik, die nur dadurch entstehen konnte, dal man hier mit den Be-
griffen sowohl des <«Glaubensy als auch der «guten Werke» wie mit zwei
festen und neutralen Kategorien (im Sinne des «Religitsen» und des «Sitt-
lichen») operierte, wihrend sie doch in Wirklichkeit immer schon von je
einer bestimmten Struktur des Gottesverhiltnisses und Heilsverstind-
nisses her tendenzmiflig bestimmt sind, sei es der <egozentrischen», wo
grundsétzlich vom Menschen aus auf Gott hin gedacht wird, sei es der
¢theozentrischen», wo Gottes schopferische Gnade die Initiative hat und
bleibend Subjekt ist. Die erstere ist die scholastische, innerhalb deren der
Glaube und die guten Werke als zwei Méglichkeiten des Menschen auf
Gott hin ins Verhiltnis zueinander gebracht werden miissen; die letztere
ist die Luthers, in der sowohl der Glaube als auch die guten Werke Aus-
druck des gleichen schipferischen Handelns Gottes am Menschen und durch
den Menschen sind. Beide Strukturen sind einander diametral entgegen-
gesetzt und schliefen sich aus. Man muf} also bei dem Umgang mit den
Begriffen «Glauben» und ¢«gute Werke» darauf achten, welchen Strukturen
sie entsprechen. So mull man z. B. zwischen «Werken» und «Werken» unter-
scheiden: ob sie Ausdruck einer «egozentrischen» religiosen Haltung im
Sinne der Selbstbestimmung des Menschen in seinem Gottesverhiltnis oder
ob sie Auswirkung des theonom bestimmten Gottesverhiltnisses sind. Wenn
Luther einerseits im Namen des Rechtfertigungsglaubens gegen «gute
Werke» polemisiert: der Mensch wird vor Gott nicht durch gute Werke,
sondern durch Glauben gerecht — dann schlieft er damit nicht die Werke
als solche aus dem Gottesverhiltnis aus, vielmehr nur solche Werke, die
der Mensch aus sich selbst Gott darbringen mochte, um sein Heil bei ihm
zu erwirken, also «Werkes als Ausdruck eines <egozentrischen» Gottes-
verhiltnisses. Anderereits betont Luther die «guten Werke» durchaus
positiv, sofern sie nédmlich als neues Ethos kraft des schopferischen Heils-
handelns Gottes am Menschen spontan und vollkriiftig aus diesem hervor-



Rezensionen 71

gehen, also unmittelbare Auswirkung der theozentrisch und dynamisch-
christologisch aufgefafiten Rechtfertigung sind; und in dieser Struktur
aufgefallt bediirfen die «guten Werke» eben gerade nicht noch einer eigenen
Motivation und besonderen Begriindung neben der Rechtfertigung.

Diese systematischen Grundgedanken arbeitet Bring nun auf dogmen-
geschichtlichem Wege heraus, indem er feststellt, dafl Luthers originalem
Ansatz gegeniiber bereits bei Melanchthon diejenige entscheidende Ver-
schiebung stattfand, in der dann Luthers Rechtfertigungslehre samt dem
Verhiiltnis der guten Werke zu ihr in der Folgezeit (und weithin bis heute)
«Geschichte machte». Diese Verschiebung bestand darin, daf Melanchthon
die Rechtfertigungslehre Luthers, die doch nur vom theozentrischen Ansatz
aus gilt, in der iiberherrschenden Perspektive der anthropozentrischen
Fragestellung des Trostes der angefochtenen Gewissen und des Bediirf-
nisses nach Siindenvergebung, Frieden und persénlicher HeilsgewiBlheit usw.
pédagogisch, apologetisch und dogmatisch ausformte. Dadurch fallen jetzt
Rechtfertigung und Gerechtmachung, die bei Luther eine lebendige Einheit
bildeten, innerlich auseinander; dann ist auch die Rolle, die Christus bei
der Rechtfertigung spielt, grundsétzlich nur noch die der «satisfactio vi-
caria»; dann gerit vor allem der Begriff des Glaubens in eine Luther
fremde Isolierung vom Geschehen der Werke und zugleich selbst in die
Beleuchtung einer vom Menschen zu erbringenden psychologischen Lei-
stung, mit der er sich das «Verdiensty Christi zu eigen macht; der Glaube
steht nun strukturell an dem gleichen Ort, an dem in der Scholastik die
moralisch guten Werke stehen. Bei dieser exklusiv forensisch verstandenen
Rechtfertigung sind die wahren guten Werke in diesem Rahmen heimatlos
geworden und miissen nun noch extra begriindet, sozusagen #HuBerlich
«angeklebty werden, wie etwa durch das Motiv der Pflicht der Dankbarkeit
o. a. Motive.

Aus dieser Verschiebung, dafl man die nur «theozentrisch» richtig zu
verstehende Rechtfertigungsauffassung Luthers gleichwohl unter anthro-
pozentrischer Fragestellung festzuhalten suchte, damit aber ihren einzel-
nen Elementen wieder die Struktur der scholastischen Rechtfertigungsauf-
fassung unterschob, resultiert nach Bring letzten Endes die anfangs skiz-
zierte ausweglose Problematik der spiteren lutherischen Theologie in den
Fragen des Verhiltnisses von Glauben und guten Werken. Melanchthon
habe eben im Grunde die Ebene des theologischen Denkens von mensch-
lichen Bedingungen her nie verlassen, und deswegen machten die luther-
schen Begriffe «Glaubes und «gute Werke» in einer ihrem Mutterboden
gegeniiber verzerrten Gestalt Geschichte und fithrten darum da, wo man
zwar Luthers Intentionen aufrechterhalten wollte, dies aber mit solcherart
verzerrten Kategorien tat, unweigerlich zu jener ausweglosen Problematik.

Bring sucht dies an den fiir diese I'ragen exemplarischen Auseinander-
setzungen zwischen <«Gnesiolutheranern» und «Philippisten> im syner-
gistischen Streit und in dem Streit um die Notwendigkeit der guten Werke
aufzuzeigen. Die so leidenschaftlich den «Philippismus» bekdmpfenden
«Gmnesiolutheraner» empfanden nach Bring durchaus richtig jene melanch-
thonische Verschiebung im Motiv und suchten ihr gegeniiber mit echtem



72 Rezensionen

Instinkt die Anliegen der originalen Rechtfertigungslehre Luthers und das
wahre Verhiltnis der guten Werke dazu zu behaupten. Da sie jedoch dabei
selbst schon ganz mit den melanchthonischen, und d.h. im Grunde den in
der scholastischen Struktur beheimateten theologischen Kategorien ope-
rierten, konnten sie gegen den <«Philippismusy nicht mehr durchschlagend
und iiberzeugend aufkommen, sondern mufiten sich ihrerseits in lauter
quilend schiefen und unfruchtbaren Iragen, unechten Alternativen und
abstrakten Bestimmungen festfahren. Dadurch wurde dieser Komplex fiir
die ganze IFolgezeit so verkrampft und steril.

Eine Entkrampfung und fruchtbare Befreiung zu vollkriftigem posi-
tivem theologischem Denken in bezug auf diese F'ragen ist nach Bring nur
durch entschlossene Riickkehr zu und volles Ernstmachen mit Luthers ur-
spriinglichem grundlegend und durchgehend theozentrischem Denken in
diesen Fragen moglich, wonach der Glaube nicht nur ein Teilstiick inner-
halb des ganzen Komplexes ist, das noch durch ein anderes erginzt werden
mull, sondern der volle Ausdruck fiir die Heilsaktivitit Gottes an und mit
dem Menschen, so dall Rechtfertigung und Gerechtmachung, Glaube und
gute Werke zwei Seiten dieser gleichen dynamischen Aktivitit sind, die
den Menschen schopferisch in sich hineinnimmt und durch ihn hindurch zu
den Nichsten dringt. Hier mull das christliche Ethos nicht noch eigens
daneben begriindet und motiviert werden, sondern es geht unmittelbar aus
dem Glauben als Gotteswerk selber hervor.

Ich habe mich in der Besprechung nur auf die Grund- und Hauptge-
danken des Bringschen Werkes konzentriert. Was hier nur in diirren
Strichen skizziert wurde, beruht dort auf einer reichen Fiille einzelner
Durchforschungen und Durchdenkungen. Das kann hier nicht im einzelnen
diskutiert, es mochte jedoch dringlich darauf hingewiesen werden. I'iir die
Beurteilung und Auswertung der Hauptgedanken kommt alles auf die Fra-
gen der Entgegensetzung von <theozentrischer» und «egozentrischer» Struk-
tur in der Heilsauffassung und der dementsprechenden Kategorien und
Motive an. Stehen diese wirklich so alternativ zueinander, wie Bring es
dartut? Diese Frage ist zunéchst historisch in bezug auf das Verhiltnis
von Luther und Melanchthon zu stellen. Bring sagt des &fteren ja selbst,
daB sich einerseits auch bei Luther in seelsorgerlicher und p#idagogischer
Abzweckung «anthropologische» Motivationen finden — kann man davon die
systematisch-theologischen so schroff abheben? —, und dal sich anderer-
seits auch bei Melanchthon die theozentrischen und die dynamisch-christo-
logischen Argumentationen zugleich mit seinen anthropozentrischen finden
— kann man die letzteren so herausdestillieren? Kann man auch die ein-
zelnen Positionen der Spiteren so stark systematisieren, wie Bring es
manchmal allzu sehr tut? Vor allem aber ist grundsitzlich zu fragen, ob
sich die Entgegensetzung der theozentrischen und anthropozentrischen
Struktur so konsequent auf das Ganze hin durchfiihren lif}t, wie sich dies
etwa auch bei Anders Nygren mit <Agape» und «Eros» findet. Dal} ihre Unter-
scheidung heuristisch und akzentmdfig unentbehrlich und unaufgebbar sein
wird, dies eingeschirft zu haben ist ein grolles Verdienst des Bringschen
Buches und ein bleibender starker Eindruck von ihm, dem sich keiner wird



Rezensionen 73

entziehen kénnen. Die theozentrische Struktur mull das Priméire sein und
das Beherrschende bleiben. Die Frage aber ist, ob nicht <unterfafit> von
ihr auch die andere ihre Berechtigung und Notwendigkeit hat, wie dies
etwa jiingst Karl Barth in dem Bande IV/2 seiner Kirchlichen Dogmatik
eindrucksvoll gezeigt hat. Dann aber wird es fiir die Problematik, von der
wir ausgingen, nicht einfach eine puristische «theozentrische> Patentlosung
geben konnen, sondern dann liegen die Dinge doch differenzierter und
komplizierter.

Unbestritten aber, ja dankbar anerkannt bleibt dabei, daf durch die
die theozentrische Perspektive fiir unsere Fragen so eindrucksvoll grofl-
machenden Untersuchungen und Durchdenkungen Brings das ganze theo-
logische Denken und Argumentieren hierin ungemein entkrampft, zu Posi-
tivem befreit, belebt, befruchtet und in eine verheilungsvolle Bewegung
gebracht wird. Das Buch von Bring ist ein wertvolles Dokument dafiir,
wie aus echter elementarer Lutherforschung heraus die theologische Arbeit
an den aktuellen sozialethischen Fragen und Aufgaben unmittelbar be-
fruchtet werden kann. Im Unterschiede zu der fritheren deutschen be-
steht hierin ja eines der Hauptverdienste der neueren schwedischen Luther-
forschung. Darum begriilen wir Deutschen dieses klassische Zeugnis von
ihr besonders dankbar, weil wir das brauchen, und wir hoffen, dall es zu
fruchtbarer Auswirkung griindlich genutzt wird.

Miinster. Ernst Kinder.

Ake Andrén, Hogmdssa och nattvardsgdng i reformationstidens svenska kyr-
koliv. = Acta Historico-Ecclesiastica Suecana 32. Mit einer deutschen
Zusammenfassung. Stockholm, Svenska Kyrkans Diakonistyrelses Bok-
forlag, 1954. XXXVI + 343 S. Skr. 30.—.

Der Verf. hat in einer fritheren Untersuchung die Vorbereitung des
Einzelchristen zum heiligen Abendmahl behandelt. Die Arbeit umfaite die-
selbe Zeit, die auch in dieser Untersuchung iiber Hochmesse und Abend-
mahlsfeier geschildert wird. Es handelt sich auch hier um die Zeit der
schwedischen Reformation, die zwar in den groBlen Linien der gesamt-
europdischen Entwicklung folgt, aber in ihren Kinzelziigen ihr eigenes
Gesicht hat. Aus der Tatsache, dafl die Reformation in Schweden eine Er-
neuerung der Gesamtkirche geworden ist, sind wichtige liturgische Be-
sonderheiten fiir die Kirche in Schweden entstanden, so z. B. eine engere
Anlehnung des Gottesdienstes an das mittelalterliche Erbe als in iibrigen
Lindern auBlerhalb Skandinaviens. Eine Folge dieser Entwicklung, die
auch ganz im Geiste Luthers das Ideal der Reformation gewesen war, ist
auch die Tatsache, daf} ein liturgischer Verfall, wie z. B. in spéteren Jahr-
hunderten in Deutschland, niemals in Schweden stattfand.

Von dem reichen liturgischen Erbe der schwedischen Kirche bietet der
Verfasser ein eindrucksvolles Bild. Er fallit nicht den Einzelchristen, son-
dern die Gemeinde ins Auge und untersucht, in welcher Weise die Lehr-
entscheidungen des Reformationszeitalters auch fiir die Abendmahlsfeier
der Gemeinde Folgen gehabt haben. So entfaltet das Buch die These, dafl



74 Rezensionen

die Lehre vom Abendmahl auch die Feier in ihrer liturgischen Gestaltung
und in ihrem Gebrauch in der Gemeinde entscheidend beeinfluflt hat.

Andrén verfolgt dabei die Verschiebungen der liturgischen Entwick-
lung an der Auffassung iiber die Konsekration. Er weist hin auf Erschei-
nungen wie die Anderungen des Kirchenjahres, die Einschrinkungen der
Feiertage mit Abendmahlsfeier, den Ubergang von Privatmesse zur Kom-
munionsmesse, von Pflicht- und Zwangskommunion zum freien Gebrauch
usw. Hierbei wird auch die Diskussion iiber die Stellung und Deutung der
Elevation, der Einsetzungsworte (besonders auch auf die Frage der Nach-
konsekration!), das Umgehen mit Gerdten und Elementen (Spiillung des
Kelches, Waschung der Hinde usw.) beriicksichtigt. Der Verfasser zeigt
so, in welchem Ausmalf} die katholisierenden Tendenzen des Konigs Johan
ITI. auf katholische Traditionen zuriickgriffen, bevor durch energische Be-
mithungen des Herzogs Karl die Synode nach Uppsala einberufen wurde,
wodurch man die Reformation im Geiste der beiden lutherischen Reforma-
toren, der Briider Olaus und Laurentius Petri, bestitigte. Ein besonderes
Interesse bekundet Andrén weiter fiir die Frage nach der Frequenz der
Abendmahlsfeier. Anhand von Untersuchungen iiber den Einkauf von Wein
und Oblaten in den verschiedenen Gemeinden zeigt er, wie und wo die
Feier des Abendmahls hiufiger oder seltener war, und wie die Spannung
zwischen Freiheit und Notwendigkeit des Sakramentgebrauches auch diese
Frequenz beeinfluBte. Durch statistische Einzeluntersuchungen werden die
Thesen griindlich unterbaut.

Die Arbeit bringt iiberhaupt einen guten Einblick in die Stellung des
Abendmahls in der Zeit der Entwicklung der schwedischen Kirche von
Reformation zu Orthodoxie.

Genf. Vilmos Vajta.

Karl Jaspers, Schelling. Gréfe und Verhdngnis. Miinchen, Piper, 1955. 346 S.
DM 22.—.

Dieser Monographie liegt der Vortrag zugrunde, den Jaspers auf dem
Philosophenkongrel am Grabe Schellings in Bad Ragaz (Ostschweiz) im
Sommer 1954 gehalten hat. Hat damals, wie aus den in den Studia philo-
sophica 14 (1954) verdffentlichten Protokollen hervorgeht, dieser Vortrag
bei vielen anwesenden Schelling-Forschern lebhafte Enttduschung, ja Mill-
fallen, hervorgerufen, so wird das jedem Liebhaber Schellings mit dem
gesamten Buch ebenso ergehen. Denn wihrend sonst im allgemeinen jeder
Autor seinem Helden, dessen Leben und Denken er beschreibt, zumindest
sympathisch gegeniibersteht, ist das bei Jaspers nicht der I'all, er nimmt
den Standpunkt eines scharfen Kritikers ein.

Jaspers ist der Meinung, Schellings Philosophie sei eigentlich Theo-
logie (S.13.185). Man wird Jaspers dabei zustimmen koénnen, da es aber
nach Jaspers keine christliche Philosophie geben kann (8S.103), so wird
Schelling vorgeworfen, daB} seine Lebensarbeit weder Theologie noch Philo-
sophie sei, sondern Theosophie und Gnosis. Diese theosophischen Gedanken
— die m. E. unbestreitbar sind und das Wesen der Schellingschen Spekula-



Rezensionen 75

tionen ausmachen — untersucht Jaspers nicht niher. Schon die Nennung
theosophischer und gnostischer Gedankenginge involviert bei Jaspers
deren glatte Ablehnung.

Jaspers verwirft m. E. ebenfalls mit Recht die friiher iibliche Be-
hauptung, dafl Schelling ein ewig sich wandelnder Proteus gewesen sei.
Er betont, dall das Schellingsche Denken viel kontinuierlicher sei, als
man gemeinhin annehme, und fithrt so Gedanken von Horst Fuhrmans wei-
ter, die bestimmt richtig sind. Aber nun geht Jaspers sogleich zum anderen
Extrem iiber, indem er behauptet, es gebe bei Schelling auch keine Heim-
kehr ins Christliche, keine Bekehrung. Er habe sich nie vom Christlichen
entfernt. r will nur mit Friedrich Schlegel von gelegentlichen «irreligis-
sen Anfilleny sprechen. Trotzdem hat doch der Entschlufl Schellings, nicht
ins geistliche Amt einzutreten, religitvse Griinde. Er diirfte sich hier sehr
stark mit der radikalen Tendenz beriihren, die in den theologischen Jugend-
schriften seines Stubengenossen Hegel sichtbar ist. Eigenartig ist es auch,
wenn Jaspers Schelling vorwirft, die Wirklichkeit der Religion gehe ihm
ab (8.110). Denn auf der anderen Seite wirft er ihm vor, er sei zu vor-
schnellen Objektivierungen des Religiosen gelangt, d.h. doch Schellings
religiose Aussagen iiberschreiten das weit, was Jaspers als religitse
Chiffre gelten lassen will. So ist zum Beispiel die Frage der Gottesheweise
bei Schelling viel verwickelter, als es Jaspers (S. 146. 189) wahrhaben will,
es gibt mehrere Aullerungen Schellings, wo er sich durchaus zum ontologi-
schen Gottesbeweis bekennt — wie Hegel.

So legt Jaspers den Malistab seiner Religionsphilosophie an die Schel-
lingsche an. Das Ergebnis kann man sich denken. Jaspers definiert z. B.
Persénlichkeit als «ein Wesen, das nicht fiir sich allein es selbst sein
kanny. Dann kann von einer Persénlichkeit Gottes nicht gesprochen wer-
den: <Gott als Personlichkeit zu denken, das heiflt ihn herabziehen in
menschliche Bereichey (S.184). Schelling glaubt aber an den persoénlichen
Gott, hier kann Jaspers nur Nein sagen. Ebenso veriibelt er ihm die Kritik
an Spinoza und an Kant. Schelling habe solche Kritik aus dem Ubermut
eines angeblichen Besserwissens geiibt. Man mull fragen, ob dies Urteil
sich nicht gegen Jaspers selber kehrt. Wohl jedem religiosen Menschen,
der das Jasperssche Werk liest, wird es so gehen, dal sich die Kritik an
Schelling verwandelt in die Kritik an der Position von Jaspers.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Heinz Zwicker, Seelisches Leiden und schopferische Leistung. Bern und
Stuttgart, Verlag Paul Haupt, 1954. 68 S.

Die Thematik der vorgelegten Arbeit ist angesichts der Gegenwarts-
situation des heutigen geistigen Menschen wie der Theologie von brennen-
der Aktualitit. An ausgewihlten Beispielen schopferischer Personlichkei-
ten der Neuzeit: Annette von Droste-Hiilshoff, Adalbert Stifter, Séren
Kierkegaard und Anton Bruckner, wird das Wesen leidend-schipferischer
Menschen an Hand der gewonnenen Einzelerkenntnisse in seinen gemeinsamen
Merkmalen aufgezeigt. Bewult wurden neben Kierkegaard, dem gréfiten



76 Rezensionen

religiosen Denker des Nordens, Kiinstlerpersonlichkeiten der verschieden-
sten Schaffensgebiete und nicht nur theologisch bedeutsame Gestalten ge-
wiihlt, denn: <«Kunst, Wissenschaft, aullerchristliches Glaubensleben und
echtes sittliches Streben stehen zum Gottesreich in enger Beziehung. Die
endgiiltige Vollendung des Reiches wird, so glauben wir zuversichtlich,
auch alle wahrhaft schopferischen Kréfte innerhalb und auBerhalb der
christlichen Uberlieferung in sich aufnehmen.»

Die psychologische und geistesgeschichtliche Fachliteratur wurde ge-
wissenhaft herangezogen, wobei sich der Verf. im Anschlull an G. Revész,
«Talent und Genie», der Grenzen der Seelenforschung bewuft bleibt. Hier-
durch wird erst der Raum fiir die Interpretation des Genies vom christ-
lichen Glauben aus sachlich gesichert.

Unter Beachtung der Einmaligkeit und Inkommensurabilitit des schiop-
ferischen Menschen wie des Wesens des Geistes iiberhaupt wird im zweiten
Teil der Arbeit eine Gesamtcharakteristik der schopferischen Persénlich-
keit versucht in ihrem leidvollen Ringen mit den vier groflen Aufgaben-
bereichen: Broterwerb und Berufung, Liebe und Ehe, Sammlung und Stille,
Gesundheit und Krankheit. Dabei wird vor allem vor der einseitigen Her-
leitung des Genies aus der Krankheit gewarnt, einer Tendenz, die seit der
dogmatischen Uberschiitzung der Psychoanalyse allmiihlich auf jede Be-
urteilung auch des durchschnittlichen Seelenlebens iibergegriffen hat. Nur
der Wille zur Gesundheit, Ordnung, I'leif, Maf und Lebenstiichtigkeit
bedingen den Sieg des schiopferischen Menschen iiber die dimonischen
Nachtseiten seines Daseins. Eben dies schmerzvolle Ringen des Hochbe-
gabten mit dem Dédmonischen in sich laflt ihn nicht der Tragik seiner Aus-
nahmeexistenz villig erliegen, sondern seine wesensmiafligen Anlagen zum
Negativen zu Moglichkeiten des Konstruktiven verwandeln nach dem Vor-
bilde Rilkes oder Goethes: «Je hoher ein Mensch steht, desto mehr steht er
unter dem Einflufl der Didmonen, und er mull immer aufpassen, daB sein
leitender Wille nicht auf Abwege gerate.» Und hiermit kommt der Verf.
zu den Wesenszusammenhéngen von Bestimmung, Berufung und Uroffen-
barung. Die wirklich gottliche Berufung als BewuBtsein der Bestimmung
von innen her und zuchtvolles Leben im Gehorsam gegen diese gottliche
Stimme macht den leidenden Begabten zur schiopferischen Personlichkeit.
Damit ist die Beziehung zur theologischen Fragestellung der Uroffenba-
rung gegeben, nicht im Sinne des Geniekults, den schon Kierkegaard
«Schwindel» genannt hat, sondern im Sinne Bovets: «Genie ist immer
Offenbarung, diese kommt aber nicht von Menschen, sondern von Gott.»

Die in ihrer selbstkritischen Bescheidenheit und der gewissenhaften
Abwiigung aller Faktoren sympathische Untersuchung leistet einen wich-
tigen Beitrag zur gegenwirtigen theologischen Situation, indem sie aller
Festgefahrenheit in dogmatischer Unduldsamkeit die stillen, schlichten
Feststellungen entgegenhilt: «Die Botschaft Jesu und seiner Sendboten,
unter Einschluf} ihrer Vorgeschichte im alten Bunde, wird ja als entschei-
dende Heilsoffenbarung immer den ersten Platz in unsern Grundiiber-
zeugungen einnehmen. Aufler dieser, auch von uns voll anerkannten bibli-
schen Welt, diirfen und sollen wir jedoch alles Echte, Tiefe und Wahre in



Notizen und Glossen 77

Kunst, Wissenschaft und aullerchristlichem Glaubensleben mit Althaus als
revelatio generalis des Schipfergottes verehren und, in bewulitem, klarem
Gegensatz zur Barthschen Theologie, voller Vertrauen an die Uroffen-
barung glauben. Wie wir innerhalb der Schrift nicht in der Lage sind, ein
fiir alle Mal eindeutig festzulegen, wo Offenbarung sei und wo nicht, so
fehlen uns zwar auch aufBlerhalb derselben fertige, allgemein anerkannte
Malstébe. Aber in irgendeiner Weise tritt uns doch iiberall — hier viel-
leicht nur schattenhaft, verschwommen oder gar verzeichnet, dort jedoch
klar und rein — derselbe grofle Gott entgegen.»

Bei der Gewichtigkeit dieser Konsequenzen mochte man von Herzen
einen weiteren Ausbau solcher sehr notwendigen theologisch-geistesge-
schichtlichen Untersuchungen auf noch breiterer Basis in Methodik und
Themenstellung begriillen.

Berlin. Liselotte Richter.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 3, 4 (1956) :
W. Gremper, Der Traktat «De substantia» der Praedikamentparaphrase
Alberts d. GroBBen, I (8S.369—387); M. S. Morard, De la connaissance (388
bis 406) ; T. Kreider, Ihr seid der Leib Christi, einzeln aber dessen Glieder
(I Kor. 12, 27) (407—417); A. Hoffmann, Der Mysterienbegriff bei Johannes
Chrysostomus und die Mysterientheologie Odo Casels (418—422). Judaica
12, 4 (1956): Das Selbstverstindnis des Judentums in der rabbinischen
Theologie (193—247); S.Ben-Chorin, Das Evangelium in jiidischer und
griechischer Sicht (247—252). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 113,
1 (1957) : W. Bieder, Lukas der Wandergefihrte. Bemerkungen zur Diskus-
sion um die Apostelgeschichte (2—4). Neue Zeitschrift fiir Missionswissen-
schaft 12, 4 (1956): P. Placid, The Syro-Malabarians, their Life and their
Activities (241—256); M. Kowalsky, Stand der katholischen Missionen um
das Jahr 1765, V (257—266) ; A. M. Hoffmann, Die Vollmachten der Missions-
bischife iiber Ordensmissionare auf dem Vatikanischen Konzil (267—275);
J. Beckmann, Missionskatechese in Geschichte und Gegenwart (276—287);
P. Lefebvre, L'influence de Gustav Warneck sur la théologie missionnaire
catholique (288—294); W. Biihlmann, A la conquéte de I’ame bantu
(296—304). Reformatio 5, 11/12 (1956): P. Zinsli, Diistere Botschaft aus
Ungarn vor 400 Jahren (642—649). Schweizerische Theologische Umschau
26, 4 (1956): F. Buri, Glaube und Geschichte. Eine Literatur- und Problem-
iibersicht (73—96); 5/6: M. Huber, Christliche Theologie zwischen Parme-
nides und Heraklit (97—108); U. Neuenschwander, Zu Buris «Dogmatik
als Selbstverstéindnis des christlichen Glaubens» (108—119); G. Hauff, Der
Gott der Subjektivitit (119—133). Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte



	Rezensionen

