
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 1

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle.

Kant und das Gebet.

Joachim Kopper-Saarbrücken spricht in den Kant-Studien 1956 S. 85

von einer «tiefen Auffassung des Gebets» bei Kant. Kant verwerfe zwar
«das egoistische Bitten, aber er bewahre es als demütiges Sichwissen aus
Gott». Diese Worte sind gegen meine Darstellung in der Theologischen
Zeitschrift Basel gerichtet h wo ich auf Grund der Äußerungen Kants im
4. Stück von «Religion innerhalb» wie im Opus postumum ausgeführt hatte,
daß Kant keinerlei Verständnis für das Gebet habe. Ich könnte nun
verweisen auf Kants Beschwerden über das laute Choralsingen der im nahen
Königsberger Schlosse untergebrachten Zuchthäusler 2 oder auf das Urteil
von Heinrich Vogel, der bei Kant von einer «Eskamotierung des Gebets
wie der Gnade spricht3 — beides hängt sicher in beiden Fällen miteinander
zusammen —, aber ich möchte es mir nicht so leicht machen und in
mittelalterlich-scholastischer Weise gegnerische Einwände durch Hinweise auf
Autoritäten zu erledigen und abzuweisen suchen, sondern Kant soll selbst
zu dem Problem Stellung nehmen.

Außer an den beiden angeführten Stellen hat sich Kant noch zweimal
geäußert zu diesem Thema, und zwar in § 15 der Metaphysik der Sitten
(1797) in einem einzigen Satz in Parenthese und sodann in einem Aufsatz,
der wie die sieben anderen kleinen Aufsätze, mit denen zusammen er
veröffentlicht wurde, aus Diskussionen mit Prof. Kiesewetter in Königsberg
1788/9 und 1791 erwachsen ist.

Nehmen wir den zeitlich später entstandenen Einzelsatz zuerst! Er
lautet: «Gebet ist auch nur ein innerlich vor einem Herzenskündiger
deklarierter Wunsch.» Doch ist natürlich der Kontext für das Verständnis dieses
Parenthese-Satzes wichtig. Zuerst wendet sich Kant gegen «die schwärmerische

Verachtung seiner selbst». Er denkt sicher an eine pietistische
Haltung. Mit Recht wird Kants Ablehnung des Gottesdienstes und des Gebetes
aus einem antipietistischen Affekt erklärt, der aus der Häufigkeit von
Andachtsübungen in Kants Jugend und seinem Widerwillen dagegen herkommen

dürfte. Kant meint, eine solche Selbstanklage sei für einen Einzelnen
sehr wohl am Platze, nicht aber für die Menschheit selber, denn es befinde
sich ja in uns eine herrliche Anlage zum Guten. Hier liegen Ansatzpunkte

für den Lobpreis der gottähnlichen Menschennatur, der dann für
den Hochidealismus typisch ist und der nun seinerseits den grimmigen
Spott eines Kierkegaard in seiner boshaften «Gänsepredigt» herausgefordert

hat (Tagebücher E.P. IX, 345). Anderseits verbiete diese
Selbsteinschätzung, bloße Wünsche, auch wenn sie mit noch so großer Sehnsucht

1 Der Gottesgedanke in Kants Opus postumum: Theol. Zeitschr. 11

(1955), S. 435 f.
2 K.Barth, Die prot. Theologie im 19. Jahrhundert (1952), S. 267, im

Anschluß an Vorländer, Kants Leben, S. 138.
3 Ev. Theol. 14 (1954), S. 411.



62 Miszelle

erfolgten, für Beweise eines guten Herzens zu halten. Sie seien nämlich an
sieh tatleer und blieben es. Und nun folgt der Parenthesensatz vom Gebet.
Uber den negativen Charakter dieses Satzes kann vom Kontext her kein
Zweifel sein, auch wenn die Frage, ob mit dem «Herzenskündiger» ein
supramentaler Gott gemeint ist oder nicht, noch in der Schwebe bleiben
sollte.

Im Aufsatz über das Gebet ist die ganz negative Bewertung desselben
noch deutlicher. «Dem Gebete andere, als natürliche Folgen beizulegen, ist
töricht und bedarf keiner ausführlichen Widerlegung.» Kant stellt dann
die Frage, ob man das Gebet nicht gerade wegen dieser natürlichen Folgen
beibehalten müsse. Zu diesen natürlichen Folgen zählt Kant auch die innere
Stille usw., die das Gebet zur Folge haben kann, also die meditative
Wirkung des Gebets. Kant meint, nur demjenigen sei das Gebet mit dieser
meditativen Abzweckung zu empfehlen, «welcher die vom Gebet gerühmten
Wirkungen» nicht anderweitig erreichen kann.

Auch eine psychologische Wirkung des Gebetes erkennt Kant an, die
nämlich, daß dem Betenden ein vorher unklarer Gedanke klar wird. Es

liegt auf der Hand, daß der Denker Kant eine solche Gebetspraxis erst
recht entbehrlich findet. Der Denker jedenfalls hat sie nicht nötig. Kant
wird noch deutlicher. Das Gebet, ob es laut gesprochen wird oder nur innerlich,

ist ihm Heuchelei. Denn in jedem Falle stelle sich der Beter Gott als
den Sinnen gegeben vor. Eine solche Vorstellung aber ist mit der Kritik
der reinen Vernunft unverträglich. Zudem könne Gott nicht bewiesen,
sondern nur postuliert werden. Kant weist also das Gebet nicht dem
Glaubensbereich zu, zu dem er doch Platz lassen wollte, sondern durchaus dem
Wissensbereich. Das Gebet wird durchaus der Kritik unterworfen.

Auch das Gebet, «als ob es einen Wert hätte», verwirft Kant als
Heuchelei. Jene Haltung, die sagt: «Wenn ich zu Gott bete, so kann mir
dies auf keinen Fall schaden, denn ist er nicht, nun gut, so habe ich des
Guten zuviel getan, ist er aber, so wird es mir nützen.» Wir werden alle
Kant durchaus recht geben, wenn er sagt: «Beim Gebet muß vorausgesetzt
werden, daß derjenige, der es verrichtet, gewiß überzeugt ist, daß Gott
existiert.»

Kant kommt zum Schluß, daß der moralische Mensch, den er fordert,
das Gebet aufgibt: «Daher kommt es auch, daß derjenige, welcher schon
große Fortschritte im Guten gemacht hat, aufhört zu beten, denn Redlichkeit

gehört zu seinen ersten Maximen.»
Die Scham des Frommen, beim Zwiegespräch mit seinem Gott von

Dritten belauscht zu werden, der Jesus mit der Forderung nach dem Gebet
im Kämmerlein Rechnung trägt, wird von Kant mit Hilfe der «Heuchelei»
gedeutet. Weil Beten Heuchelei ist, darum schämen sich nach Kant
diejenigen, welche man beten findet. Eine ärgere Mißdeutung der Keuschheit
des Gebetes ist wohl kaum denkbar!

In der aufklärerischen Ansicht: «Dem Volk muß die Religion erhalten
werden!» verlangt Kant allerdings die Beibehaltung des öffentlichen
Gebetes für das Volk: «In den öffentlichen Vorträgen an das Volk kann und
muß das Gebet beibehalten werden, weil es wirklich rhetorisch von großer



Miszelle 63

Wirkung sein und einen großen Eindruck machen kann, und man überdies
in den Vorträgen an das Volk zu ihrer Sinnlichkeit sprechen und sich zu
ihnen soviel wie möglich herablassen muß» (vgl. ed. Vorländer, Band VIII,
S. 169/170).

Karl Heim interpretiert diese Stelle nicht ganz richtig, wenn er sagt:
«Schon Kant empfand das Gebet als das Selbstgespräch eines Irrsinnigen,
bei dem man sich schämt, ertappt zu werden.» 4 Kant redet ja von einem
Heuchler und nicht von einen Irrsinnigen. Aber darin hat Heim recht,
wenn er zu dem Ergebnis kommt: «Im Idealismus stirbt das Gebet.» 5

Gewiß hat Kant in seinem an König Friedrich Wilhelm II. von Preußen
gerichteten Verantwortungsschreiben wegen des Druckes von «Religion
innerhalb» (veröffentlicht in der Vorrede zum Streit der Fakultäten, ed.

Reelam Nr. 1438, S. 23 ff.) von einem «Weltrichter als Herzenskündiger»
gesprochen, vor dem er, Kant, als Siebziger, bald werde Rechenschaft geben
müssen. Sonst aber ist der Sprachgebrauch von «Herzenskündiger» bei
Kant so schillernd wie bei anderen biblischen Begriffen ebenfalls, so daß

man annehmen muß, auch im obigen Satz aus der Metaphysik der Sitten
(ed. Vorländer, Bd. III, S. 294) sei «Herzenskündiger» rein intramental zu
verstehen, so wie Kant ja ganz bewußt die Begriffe der traditionellen
christlichen Dogmatik umgedeutet hat.6

Zudem ist Kants Theorie vom Gottesdienst, wie sie im Gebetsaufsatz
am Schluß zum Ausdruck kommt, die reinste Hypokrisie. Was soll ein
öffentliche Gebet, hinter dem kein privates steht? Das ist ja eine
verlogene Schaustellung! Daß Kant einen so vorgestellten Gottesdienst nicht
besuchte und bei akademischen Veranstaltungen vor der Kirche aus den
Festzügen ausscherte und nach Hause ging, ist bei einer solchen
Anschauung vom Gottesdienst nur zu verständlich!

Wenn Kant sich in «Religion innerhalb» (ed. Reclam, S. 212) auf den
«Geist des Gebetes ohne Unterlaß» zurückzieht, so geschieht das nur, um
«sich unter Berufung auf die Notwendigkeit ewiger Anbetung des Gebetes

überhaupt zu enthalten».7
So wird es doch trotz aller Verehrung für Kant als Persönlichkeit und

für sein Lebenswerk dabei bleiben müssen, daß er für das Gebet kein
Verständnis hatte.

Freiburg i. Br. Wilhem August Schulze.

4 Leben aus dem Glauben (1934), S. 140.
5 Ibid.
6 Vgl. das Thema des Anm. 3 zitierten Aufsatzes von Vogel: «Die Um-

deutung der Christologie in der Religionsphilosophie Kants», und auch die
Nachweise Barths, a. a. 0.

7 K.Barth, Die kirchliche Dogmatik III, 4 (1961), S. 97.


	Miszelle

