Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 13 (1957)
Heft: 1
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle.

Kant und das Gebet.

Joachim Kopper-Saarbriicken spricht in den Kant-Studien 1956 S. 85
von einer <tiefen Auffassung des Gebetsy bei Kant. Kant verwerfe zwar
«das egoistische Bitten, aber er bewahre es als demiitiges Sichwissen aus
Gott». Diese Worte sind gegen meine Darstellung in der Theologischen
Zeitschrift Basel gerichtet!, wo ich auf Grund der AuBlerungen Kants im
4. Stiick von «Religion innerhalbs wie im Opus postumum ausgefiihrt hatte,
dall Kant keinerlei Verstindnis fiir das Gebet habe. Ich kiénnte nun ver-
weisen auf Kants Beschwerden iiber das laute Choralsingen der im nahen
Konigsberger Schlosse untergebrachten Zuchthiusler 2 oder auf das Urteil
von Heinrich Vogel, der bei Kant von einer <Eskamotierung des Gebets
wie der Gnade spricht® — beides hingt sicher in beiden Fillen miteinander
zusammen —, aber ich mochte es mir nicht so leicht machen und in mittel-
alterlich-scholastischer Weise gegnerische Einwinde durch Hinweise auf
Autoritidten zu erledigen und abzuweisen suchen, sondern Kant soll selbst
zu dem Problem Stellung nehmen.

Auller an den beiden angefiihrten Stellen hat sich Kant noch zweimal
gedullert zu diesem Thema, und zwar in § 15 der Metaphysik der Sitten
(1797) in einem einzigen Satz in Parenthese und sodann in einem Aufsatz,
der wie die sieben anderen kleinen Aufsitze, mit denen zusammen er ver-
offentlicht wurde, aus Diskussionen mit Prof. Kiesewetter in Konigsberg
1788/9 und 1791 erwachsen ist.

Nehmen wir den zeitlich spiter entstandenen Einzelsatz zuerst! Er
lautet: «Gebet ist auch nur ein innerlich vor einem Herzenskiindiger dekla-
rierter Wunsch.» Doch ist natiirlich der Kontext fiir das Verstindnis dieses
Parenthese-Satzes wichtig. Zuerst wendet sich Kant gegen «die schwiirme-
rische Verachtung seiner selbsty. Er denkt sicher an eine pietistische Hal-
tung. Mit Recht wird Kants Ablehnung des Gottesdienstes und des Gebetes
aus einem antipietistischen Affekt erklirt, der aus der Hiufigkeit von An-
dachtsiibungen in Kants Jugend und seinem Widerwillen dagegen herkom-
men diirfte. Kant meint, eine solche Selbstanklage sei fiir einen Einzelnen
sehr wohl am Platze, nicht aber fiir die Menschheit selber, denn es befinde
sich ja in uns eine herrliche (!) Anlage zum Guten. Hier liegen Ansatz-
punkte fiir den Lobpreis der gottihnlichen Menschennatur, der dann fiir
den Hochidealismus typisch ist und der nun seinerseits den grimmigen
Spott eines Kierkegaard in seiner bhoshaften «Giinsepredigt» herausgefor-
dert hat (Tagebiicher E.P.IX, 345). Anderseits verbiete diese Selbstein-
schitzung, blofe Wiinsche, auch wenn sie mit noch so grofler Sehnsucht

! Der Gottesgedanke in Kants Opus postumum: Theol. Zeitschr. 11
(1955), S.435 1.

2 K. Barth, Die prot. Theologie im 19. Jahrhundert (1952), S.267, im
AnschluBl an Vorlinder, Kants Leben, S. 138.

3 Iov. Theol. 14 (1954), S. 411.



62 Miszelle

erfolgten, fiir Beweise eines guten Herzens zu halten. Sie seien néimlich an
sich tatleer und blieben es. Und nun folgt der Parenthesensatz vom Gebet.
Uber den negativen Charakter dieses Satzes kann vom Kontext her kein
Zweifel sein, auch wenn die Frage, ob mit dem «Herzenskiindiger» ein
supramentaler Gott gemeint ist oder nicht, noch in der Schwebe bleiben
sollte.

Im Aufsatz iiber das Gebet ist die ganz negative Bewertung desselben
noch deutlicher. «Dem Gebete andere, als natiirliche Iolgen heizulegen, ist
toricht und bedarf keiner ausfiihrlichen Widerlegung.» Kant stellt dann
die Frage, ob man das Gebet nicht gerade wegen dieser natiirlichen Folgen
beibehalten miisse. Zu diesen natiirlichen Folgen ziihlt Kant auch die innere
Stille usw., die das Gebet zur Folge haben kann, also die meditative Wir-
kung des Gebets. Kant meint, nur demjenigen sei das Gebet mit dieser me-
ditativen Abzweckung zu empfehlen, «welcher die vom Gebet gerithmten
Wirkungen» nicht anderweitig erreichen kann.

Auch eine psychologische Wirkung des Gebetes erkennt Kant an, die
nidmlich, dal dem Betenden ein vorher umnklarer Gedanke klar wird. Es
liegt auf der Hand, dall der Denker Kant eine solche Gebetspraxis erst
recht entbehrlich findet. Der Denker jedenfalls hat sie nicht nétig. Kant
wird noch deutlicher. Das Gebet, ob es laut gesprochen wird oder nur inner-
lich, ist ihm Heuchelei. Denn in jedem Falle stelle sich der Beter Gott als
den Sinnen gegeben vor. KEine solche Vorstellung aber ist mit der Kritik
der reinen Vernunft unvertriglich. Zudem koénne Gott nicht bewiesen,
sondern nur postuliert werden. Kant weist also das Gebet nicht dem Glau-
benshereich zu, zu dem er doch Platz lassen wollte, sondern durchaus dem
‘Wissensbereich. Das Gebet wird durchaus der Kritik unterworfen.

Auch das Gebet, «als ob es einen Wert hittey, verwirft Kant als
Heuchelei. Jene Haltung, die sagt: «Wenn ich zu Gott bete, so kann mir
dies auf keinen Fall schaden, denn ist er nicht, nun gut, so habe ich des
Guten zuviel getan, ist er aber, so wird es mir niitzen.» Wir werden alle
Kant durchaus recht geben, wenn er sagt: «Beim Gebet mull vorausgesetzt
werden, dall derjenige, der es verrichtet, gewill iiberzeugt ist, daBl Gott
existiert.»

Kant kommt zum Schlufl, dal der moralische Mensch, den er fordert,
das Gebet aufgibt: «Daher kommt es auch, dafll derjenige, welcher schon
grolle Fortschritte im Guten gemacht hat, aufhort zu beten, denn Redlich-
keit gehort zu seinen ersten Maximen.»

Die Scham des Frommen, beim Zwiegesprich mit seinem Gott von
Dritten belauscht zu werden, der Jesus mit der Forderung nach dem Gebet
im Kémmerlein Rechnung trigt, wird von Kant mit Hilfe der «Heuchelei»
gedeutet. Weil Beten Heuchelei ist, darum schémen sich nach Kant die-
jenigen, welche man beten findet. Fine drgere Mildeutung der Keuschheit
des Gebetes ist wohl kaum denkbar!

In der aufklirerischen Ansicht: «Dem Volk mul} die Religion erhalten
werden!y verlangt Kant allerdings die Beibehaltung des offentlichen Ge-
betes fiir das Volk: «In den 6ffentlichen Vortrigen an das Volk kann und
mull das Gebet beibehalten werden, weil es wirklich rhetorisch von grofler



Miszelle 63

Wirkung sein und einen groflen Kindruck machen kann, und man iiberdies
in den Vortrigen an das Volk zu ihrer Sinnlichkeit sprechen und sich zu
ihnen soviel wie moglich herablassen muf}» (vgl. ed. Vorlinder, Band VIII,
S. 169/170).

Karl Heim interpretiert diese Stelle nicht ganz richtig, wenn er sagt:
«Schon Kant empfand das Gebet als das Selbstgesprich eines Irrsinnigen,
bei dem man sich schimt, ertappt zu werden.» 4 Kant redet ja von einem
Heuchler und nicht von einen Irrsinnigen. Aber darin hat Heim recht,
wenn er zu dem Ergebnis kommt: «Im Idealismus stirbt das Gebet.»

Gewil hat Kant in seinem an Konig Friedrich Wilhelm II. von Preuflen
gerichteten Verantwortungsschreiben wegen des Druckes von «Religion
innerhalb» (veroffentlicht in der Vorrede zum Streit der Fakultiten, ed.
Reclam Nr. 1438, S.23 ff.) von einem «Weltrichter als Herzenskiindiger»
gesprochen, vor dem er, Kant, als Siebziger, bald werde Rechenschaft geben
miissen. Sonst aber ist der Sprachgebrauch von «Herzenskiindigers bei
Kant so schillernd wie bei anderen biblischen Begriffen ebenfalls, so daf}
man annehmen mufl, auch im obigen Satz aus der Metaphysik der Sitten
(ed. Vorlinder, Bd. ITI, S.294) sei «Herzenskiindiger» rein intramental zu
verstehen, so wie Kant ja ganz bewult die Begriffe der traditionellen
christlichen Dogmatik umgedeutet hat. ¢

Zudem ist Kants Theorie vom Gottesdienst, wie sie im Gebetsaufsatz
am Schluf zum Ausdruck kommt, die reinste Hypokrisie. Was soll ein
offentliche Gebet, hinter dem kein privates steht? Das ist ja eine ver-
logene Schaustellung! Dafl Kant einen so vorgestellten Gottesdienst nicht
besuchte und bei akademischen Veranstaltungen vor der Kirche aus den
Festziigen ausscherte und nach Hause ging, ist bei einer solchen An-
schauung vom Gottesdienst nur zu verstindlich!

Wenn Kant sich in «Religion innerhalbs (ed. Reclam, S.212) auf den
«Geist des Gebetes ohne Unterlally zuriickzieht, so geschieht das nur, um
«sich unter Berufung auf die Notwendigkeit ewiger Anbetung des Gebetes
itberhaupt zu enthalten».?

So wird es doch trotz aller Verehrung fiir Kant als Personlichkeit und
fiir sein Lebenswerk dabei bleiben miissen, daf} er fiir das Gebet kein
Versténdnis hatte.

Freiburg i. Br. Wilhem August Schulze.

4 Leben aus dem Glauben (1934), S. 140.

5 Ibid.

¢ Vgl. das Thema des Anm. 3 zitierten Aufsatzes von Vogel: «Die Um-
deutung der Christologie in der Religionsphilosophie Kants», und auch die
Nachweise Barths, a. a. O.

7 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik III, 4 (1951), S.97.



	Miszelle

