
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 1

Artikel: Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch

Autor: Rüsch, Ernst Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch.

Im Jahre 1907 hat Ricarda Huch ein Bändchen «Neue
Gedichte» herausgegeben, das später unter dem Titel
«Liebesgedichte» zum bekanntesten Erzeugnis ihrer Lyrik wurde.
Es ist heute in weit über hunderttausend Exemplaren verbreitet.

Wir greifen das in der Ausgabe der Insel-Bücherei an zweiter

Stelle (S. 4) stehende Gedicht heraus.1

Ich werde nicht an deinem Herzen satt,
Nicht satt an deiner Küsse Glutergießen.
Ich will dich, wie der Christ den Heiland hat:
Er darf als Mahl den Leib des Herrn genießen.
So will ich dich, o meine Gottheit, haben,
In meinem Blut dein Fleisch und Blut begraben.
So will ich deinen süßen Leib empfangen,
Bis du in mir und ich in dir vergangen.

Wie die meisten Liebesgedichte des Bändchens trägt auch
dieses keine Überschrift. Es gehört zu den sprachlich schön
gerundeten und vollendeten, was nicht von allen Versen Ricarda

Huchs gesagt werden kann. Die folgenden Ausführungen
haben nicht die Absicht, das Gedicht vom literarischen oder
ästhetischen Standpunkt aus erschöpfend zu interpretieren,
sondern sie wollen nur einige Gedanken zum theologischen
Gehalt dieser acht Zeilen äußern.

Die ersten Worte führen mitten in ein Liebeserlebnis hinein.

Es hat eine Stufe erreicht, die schon einen Rückblick auf
Formen der Begegnung von Ich und Du erlaubt, welche dem

Liehesverlangen nicht mehr genügen. Was am Anfang einer
Beziehung von Liebenden als Ziel der Wünsche und Hoffnungen

gelten darf, daß eines am Herzen des andern ruhe, daß sie
ungezählte Küsse tauschen, das ist hier bereits zum herrlichen
Besitz geworden. Der Kuß ist nicht mehr eine besondere,
außerordentliche Berührung; er ist als einzelner gar nicht mehr
faßbar, denn er ist eingegangen wie die Welle in den Strom, wie
ein glühender Tropfen in das Feuer flüssigen Metalles: «... deiner

Küsse Glutergießen.» Die beiden ersten Zeilen drücken
1 Ricarda Huch, Liebesgedichte. Insel-Bücherei Nr. 22 (1952). Die

Gedichte werden nach der Seitenzahl dieser Ausgabe zitiert.



E. G. Räsch, Uber ein Liebesgedicht von Ricarda Huch 43

keine Ubersättigung aus, sondern im Gegenteil ein gesteigertes
Verlangen, ein Begehren nach einer Vereinigung mit dem
Geliebten, welche die bisherigen Formen überbietet, ohne sie
aufzuheben oder abzuwerten. Denn die echte Liebe begnügt sich
nicht mit der Wiederholung gleicher Berührung — dies könnte
zur schalen Gewohnheit werden. Sie weitet sich immer mehr
aus, das Vergangene und Genossene in sich schließend und
darüber hinaus in neue, unendlich mannigfaltige Gestaltungen
greifend, die den Urwunsch, die Begegnung mit dem Geliebten,
noch stärker, noch tiefer erfüllen.

Die dritte Zeile spricht von diesem Willen, über das Erlebte
hinauszugehen. Der kräftige Einsatz «Ich will dich ...», der
kein Verbum als Objekt hat (z. B.: ich will dich umarmen,
herzen usw.), sondern den Geliebten als ganze Persönlichkeit
umfaßt, offenbart den unbedingten Wunsch, nach dem Höchsten
zu greifen. In der gewöhnlichen Vorstellungswelt der
erotischen Sphäre kann dieses Höchste und Letzte nicht mehr in
Worte gefaßt werden. So findet die Dichterin einen Vergleich
aus einer andern menschlichen Erlebniswelt: Ich will dich,
wie der Christ den Heiland hat. Das Naturhaft-Leibliche wird
für einen Augenblick verlassen. Ein religiöser Ton klingt auf,
ein Inhalt des Glaubens erscheint: die Beziehung zwischen dem
Christen und seinem Heiland. Von den ersten Zeilen aus
gesehen, bringt der Vergleich zunächst eine unerwartete
Überhöhung aller Wünsche, eine gewaltige Ausweitung der
Erlebniswelt. Das Liebesverhältnis zwischen einem menschlichen
Ich und einem menschlichen Du will alle Schranken des
Irdischen sprengen, es will das Jenseits umfassen, und darum wird
ein Vergleich aus jener Welt beigezogen, die von der Beziehung
zwischen dem irdischen Ich und der jenseitigen Gottheit
beherrscht wird. Er ruft eine innige Gemeinschaftsform auf, die
in allen, welche das Gedicht vernehmen, im Unbewußten
schlummert. Im abendländischen Kulturkreis weiß jeder, was
ein Christ ist; die meisten fühlen sich irgendwie als solche. Der
Leser wird in einer ihm unmittelbar zugänglichen Gefühlswelt
angesprochen, in seiner eigenen, bewußten oder unbewußten
Religiosität berührt. So greift der Vergleich tiefer, als wenn er
nur lautete: «... wie der Mensch die Gottheit hat.» Außerdem
ist die persönliche Vereinigung von Gott und Christ mit dem



44 E. G. Riisch, Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch

Wort «Heiland» ausgezeichnet getroffen, da dieses Wort in der
neuzeitlichen religiösen Sprache seit dem Pietismus besonders
stark gemüt- und personbezogen ist.

Nun bilden die beiden Worte Christ und Heiland und ihre
Gefühlsinhalte nur den Rahmen des Vergleichs. In der vierten
Zeile tritt er deutlicher hervor, damit kein Zweifel bestehe über
die gemeinte Art und Weise der Verbindung: «Er darf als
Mahl den Leib des Herrn genießen.» Die Kreise werden enger
gezogen: von der allgemeinen Beziehung der Gottheit zur
Menschenwelt über die erlebnismäßig näherstehenden christlichen
Begriffe bis zur klar bezeichneten heiligen Handlung, zum
Abendmahl. Gleichwie dieses Mahl die denkbar engste Gemeinschaft

zwischen dem Schöpfer und dem Geschöpf stiftet, so soll
die Liebesgemeinschaft vollendet werden, Küssen und Herzen
weit hinter sich lassend.

Um diesen gewagten Vergleich richtig zu verstehen, müssen
wir wissen, wie Ricarda Huch das Abendmahl aufgefaßt hat.
Hinter diesen Zeilen steht die lutherische Abendmahlslehre,
die der Dichterin von Jugend auf vertraut gewesen ist und die
sie später bewußt und überzeugt verfochten hat. Dem Vergleich
würde die Spitze abgebrochen, wenn das Abendmahl in zwing-
lisch-calvinischer Weise verstanden würde. Zwinglisches Denken,

das keine reale Gegenwart des Leibes und Blutes Christi
in Brot und Wein des Abendmahles kennt, würde den Vergleich
gar nicht zulassen. Aber auch das calvinische Denken, das die
Gegenwart Christi in der Wirklichkeit des Heiligen Geistes
stärker betont, erschiene zu spiritualistisch und zuwenig
realistisch, nm den Vergleich tragen zu können. Nun erfahren wir
aus dem wenige Jahre nach den «Liebesgedichten» erschienenen

Buch von Ricarda Huch: «Luthers Glaube», daß sie
Luthers Abendmahlslehre voll und ganz gebilligt hat. Sie nennt
dort die Gründe, die Zwingli, Oekolampad und Karlstadt gegen
Luthers Abendmahlslehre vorbrachten, «so kindisch, daß ein
Kind sie widerlegen könnte».2 In einem sehr temperamentvollen

Abschnitt über die Abendmahlslehre, in dem Zwingli
schlecht wegkommt, sagt sie: «Zwingli hatte vom Wesen des
Abendmahles keine Ahnung... Eines der hauptsächlichsten
Argumente Zwingiis gegen Luthers Auffassung, Christi

2 Luthers Glaube (1916), S. 97.



E. G. Rüsch, Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch 45

Fleisch und Blut sei im Brot und Wein, war, daß Christus zur
rechten Hand Gottes sitze, also nicht im Brot und Wein sein
könne. Man sollte meinen, eine so grobe Unfähigkeit, das Göttliche

zu erfassen, springe jedem in die Augen. Sie veranlaßte
Luther zu einer hinreißenden Schrift über die Allgegenwärtigkeit

Gottes, die, von göttlichem Geist durchdrungen, dem milden
Tadel der lutherischen Theologen nie entgeht.» Luther macht
klar, daß Gott «an allen Orten bereits da ist, also auch im Brot
und Wein».3 Die Realpräsenz von Leih und Blut Christi im
Abendmahl stand für Ricarda Huch nicht nur von einer
traditionellen lutherischen Denkweise her fest. Die Worte, die sie in
der Verteidigung Luthers verwendet, zeigen, daß sie ihr selbst
ein lebendiges Glauhensanliegen war. Sie hat diese Lehre
sowenig wie Luther im Sinne der katholischen Transsubstantiation

verstanden. «Für Luther, der wußte, daß Gott lauter
Aktivität und Produktivität ist, war die Vorstellung, daß er mit
den Zähnen könnte zerbissen werden, etwas Ungeheuerliches.» *

Das Abendmahl ist eine geistig-leibliche Wirklichkeit, es handelt

sich «um das letzte Geheimnis, daß in der Seele, im Ich, der
Stoff zugleich Geist ist».5 Gerade dieses wunderbare Ineinander
der Daseinssphären war ihr wichtig. «Das Abendmahl ist
deshalb der Mittelpunkt der wahren, der einzigen Religion, weil es

uns den Menschen als Dreieinigkeit darstellt aus Geist, Seele

und Leih. Nur wenn diese drei in uns eins werden, sind wir
ganz.» 6 Gewiß hat Ricarda Huch Luthers Abendmahlslehre
stark pantheistisch aufgefaßt, und sie suchte sich durch allerlei
Spekulationen über das Wesen von Geist und Stoff die Sache

zurechtzulegen.7 Aber das ist für unsern Zusammenhang nicht
wesentlich. Wir halten fest, daß ihre Ahendmahlsauffassung
den schlichten Glauben an die wirkliche Gegenwart von Leib
und Blut Christi in Brot und Wein voraussetzt.

Wenn nun auch die bewußte Bejahung und Verteidigung
der lutherischen Abendmahlslehre in spätere Zeit fällt, so liegt

3 Luthers Glaube, S. 152/153. Über Zwingli hat die Dichterin später
mehrfach milder geurteilt, z. B. Das Zeitalter der Glaubensspaltung (1937),
8. 227.

4 Luthers Glaube, S. 154.
6 Luthers Glaube, S. 151.
6 Der Sinn der Heiligen Schrift (1919), S. 326.
7 Luthers Glaube, S. 150 ff.



46 E. G. Büsch, Uber ein Liebesgedicht von Ricarda Huch

sie doch ohne Zweifel schon der vierten Zeile unseres Gedichtes
zugrunde. Sie legt der Dichterin den Vergleich zwischen dem
Mahl des Herrn und der innigsten Verbindung mit dem
Geliebten nahe. «Genießen — haben — empfangen», alle diese
Ausdrücke bezeichnen die «manducatio oralis», das «nicht
allein geistlich, sondern auch mündlich Empfangen» der
lutherischen Abendmahlslehre.8 Im Vordergrund steht das reale,
wunderbare, geheimnisvolle geistig-leihliche Genießen und
Essen des Leibes Christi, das als Vergleichspunkt für das Haben
und Empfangen des Geliebten dient, für eine Seligkeit der
Gemeinschaft, von der das Herzen und das Küssen noch nichts
wissen.

So führt die fünfte Zeile aus dem Vergleich zurück in die
Ich-Du-Beziehung, ins Liebeserlebnis. iWir wissen nun, was
«So will ich dich haben» bedeutet: ich will dich so vollständig
nach Geist, Seele und Leib in mich aufnehmen, wie der Christ
im Abendmahl Fleisch und Blut des Herrn genießt. Der
Vergleich mit dem Mahl des Herrn muß auch in den folgenden
Zeilen immer mit gehört werden. Sonst könnten wir versucht
sein, sie zu äußerlich zu verstehen. Es läge dann nahe, nur an
die geschlechtliche Vereinigung zu denken, die freilich sehr viel
Höheres gewährt als das Herzen und Küssen. Sicher schließt
das Gedicht auch sie ein, denn die Symbolik der sechsten und
siebenten Zeile ist in dieser Hinsicht ganz klar. Aber mit dieser
Erklärung allein bliebe man zu sehr im Gebiet des Leiblichen.
Das ganze Gedicht würde dann doch nicht mehr aussagen als
eine höhere Stufe innerhalb der gleichen Erlebniswelt, zu
welcher Umarmung und Kuß als Anfang gehören. Der Vergleich
mit dem Abendmahl hebt uns aber, wie wir sahen, in eine
andere, ans Jenseitige streifende Welt empor. Das Abendmahl
dient nicht nur als Sinnbild für das höchste und letzte Liebes-

8 Vgl. die Worte der lutherischen Konkordienformel von 1577: «Wir
glauben, lehren und bekennen, daß der Leib und Blut Christi nicht allein
geistlich durch den Glauben, sondern auch mündlich, doch nicht auf kaper-
naitische (als wenn man sein Fleisch mit Zähnen zerreißet und wie andere
Speise verdauet), sondern übernatürliche, himmlische Weise um der
sakramentlichen Vereinigung willen mit dem Brot und Wein empfangen werde,
wie solches die Worte Christi klärlich ausweisen, da Christus heißet
nehmen, essen und trinken.» Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen

Kirche, 2 (1930), S. 799 und 803.



E. G. Riisch, Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch 47

erlebnis; es schließt auch das Geistige, Seelische und Leibliche
zu einer Einheit zusammen, so daß eine einseitige Auslegung
in der Richtung auf das nur Sexuelle dem Gedicht nicht
gerecht würde. Ebendas ist das Geheimnis und Wunder des

Abendmahles, daß Leibliches und Geistiges in unlösbarer
Durchdringung miteinander verbunden sind.

Darum schließt das Gedicht mit Worten, die vom rein
Leiblichen her nicht verständlich wären: «Bis du in mir und ich in
dir vergangen.» Weit über die Steigerung von Lust und
Empfindung in der geschlechtlichen Vereinigung hinaus erstrebt
der Liebeswunsch ein völliges Ineinanderaufgehen, ein
Zerfließen aller Grenzen der Persönlichkeit. Die letzte Zeile des
Gedichts ruft wieder Vorstellungen aus der Welt des Glaubens
auf. «Du in mir und ich in dir, ich in ihnen und sie in mir» —
es sind Worte, mit denen das Evangelium nach Johannes die
Einheit Gottes des Vaters und des Sohnes, des Sohnes und
seiner Jünger ausspricht. Der Anklang darf aber den Unterschied
nicht verwischen. Das letzte Wort «vergangen» deutet auf ein
restloses Verschwinden des eigenen Ich hin, auf ein Untergehen

der Einzelpersönlichkeit im allgemeinen Sein. So weit
geht das Johannesevangelium nicht. Bei aller Betonung der
innigen Gemeinschaft hält es sowohl in der innergöttlichen
Beziehung von Vater und Sohn als noch viel mehr in der
Beziehung von Sohn und Jünger die feinen, unüberschreitbaren
Grenzen der Person fest. Das Liebesgedicht steht den mystischen

Anschauungen näher, nach denen Ich und Du wie Tropfen

im all-einen Meer der Gottheit verschmelzen und
untergehen. In den Versen des «Cherubinischen Wandersmannes»
von Angelus Silesius, diesem klassischen Zeugnis einer nicht
mehr neutestamentlichen, sondern neuplatonischen Mystik,
finden wir ähnliche Gedanken:

Gott ist mein letztes End': wenn ich sein Anfang bin,
So weset Er aus mir, und ich vergeh in Ihn.

Setzen wir diese religiöse Formel ins Erotische um, so
stehen wir bei der Aussage des Liebesgedichtes. Auch die
umgekehrte Parallele gilt: die Identitätsmystik aller Zeiten hat das

Eingehen des Menschen in die Gottheit stets mit Bildern aus
der Erotik umschrieben. So erweist sich das Gedicht als klei-



48 E. G. Riisch, Über ein Liebesgedicht von Ricarda Hueh

ner goldener Ring in der großen Kette der Überlieferung von
mystisch-erotischem Gedankengut.

Wir kehren zum Vergleich mit dem Abendmahl zurück.
Außer der lutherischen Lehre liegt eine weitere
geistesgeschichtliche Beziehung vor, die das Ganze erneut durchleuchtet.
Ricarda Huch ist in ihrem Denken und Empfinden stark von
der Romantik her geprägt.9 Einige Jahre vor den «Liebesgedichten»

sind die beiden Bücher über die Romantik erschienen,
mit denen sie der zeitgenössischen neuromantischen Richtung
eine kritische Wegweisung geben wollte.10 Wir beschreiten
daher keinen Abweg, wenn wir zum weitern Verständnis des
Gedichtes an Vorstellungen erinnern, die sich bei Novalis finden.
Vor allem drängt sich ein Hinweis auf die «Hymne» auf, in
welcher Novalis von «des Abendmahles göttlicher Bedeutung»
kündet.11

Aber wer jemals
Von heißen, geliebten Lippen
Athem des Lebens sog,
Wem heilige Glut
In zitternde Wellen das Herz schmolz,
Wem das Auge aufging,
Daß er des Himmels
Unergründliche Tiefe maß,
Wird essen von seinem Leibe
Und trinken von seinem Blute
Ewiglich.

Auch hier steht «der Küsse Glutergießen» im engsten
Zusammenhang mit dem Abendmahl, wenn auch nicht wie im
Gedicht von Ricarda Huch als Vorstufe, über die sich das
Liebeserlebnis hinausschwingen soll, sondern unmittelbar mit dem
Genießen des heiligen Mahles verglichen. In den folgenden Ver-

0 Fritz Strich, Ricarda Iiuch und die Romantik, in : Ricarda Huch.
Persönlichkeit und Werk in Darstellungen ihrer Freunde (1934).

10 Blütezeit der Romantik (1899). — Ausbreitung und Verfall der
Romantik (1902).

11 Novalis, Sämtliche Werke, herausg. v. Carl Meißner, 1 (1898),
S. 134—136. Ricarda Huch stellt die Hymne an den Schluß des Abschnittes
«Die neue Religion» in der «Blütezeit der Romantik» und nennt sie «die
heidnisch-christliche Abendmahlshymne».



E. G. Rüsch, Uber ein Liebesgedicht von Ricarda Huch 49

sen löst Novalis in romantischer Weise die Grenzen von Leib
und Blut, von irdisch faßbaren Wirklichkeiten auf und läßt alles
im Überirdisch-Pantheistischen zerfließen:

Wer hat des irdischen Leibes
Hohen Sinn errathen?
Wer kann sagen,
Daß er das Blut versteht?
Einst ist alles Leib,
Ein Leib,
In himmlischem Blute
Schwimmt das selige Paar. —
0! daß das Weltmeer
Schon erröthete,
Und in duftiges Fleisch
Aufquölle der Fels!
Nie endet das süße Mahl,
Nie sättigt die Liebe sich;
Nicht innig, nicht eigen genug
Kann sie haben den Geliebten.
Von immer zärteren Lippen
Verwandelt wird das Genossene
Inniglicher und näher.
Heißere Wollust
Durchhebt die Seele,

Durstiger und hungriger
Wird das Herz;
Und so währet der Liebe Genuß
Von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Beinahe der ganze Wortschatz des Liebesgedichtes ist in
der «Hymne» enthalten. Der Grund liegt nicht nur in der
Ähnlichkeit des Vergleiches mit dem Abendmahl, sondern es handelt

sich hier wie dort um die gleiche mystische, vom Leiblichen
ins Geistig-Seelische hinüberspielende, alle Grenzen und
Schranken sprengende Anschauung. Im Unterschied zu
Novalis faßt Ricarda Huch den Vergleich des erotischen Erlebnisses

mit dem Abendmahl klarer, knapper, schärfer, während
Novalis das Abendmahl als kosmisches Alleinheitserlebnis
besingt. Aber die Grundform des Fühlens bleibt sich gleich.

4



50 E. G. Rüsch, Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch

Nun findet sich sowohl bei Novalis als bei Ricarda Huch
die Vorstellung vom Essen des geliebten Menschen auch ohne
Bezug auf das Abendmahl. Vernehmen wir weitere Verse aus
den «Liebesgedichten» (S. 34) :

Du warst, o Hand, die Taube, die mich nährte
Mit Milch und Honig, Brot und Wein.
Du gabst, was Rausch und Nüchternheit gewährte
Und jene Zauber, die zur Liebe weihn.
Du hast mir Todesglut ins Herz gegossen,
Doch deine Schwinge war der Nacht Geleit;
Das Fleisch, das du gespeist, das dich genossen,
Betaust du drüben mit Unsterblichkeit.

In «Brot und Wein», im «Fleisch, das du gespeist, das dich
genossen», sind wohl noch Anklänge ans Abendmahl deutlich,
wie auch sonst biblische Vorstellungen nicht fehlen, so «die
Taube» (Höh. Lied 5, 2; wohl verbunden mit 1. Kön. 17, 4: die
Raben, die Elia nährten), «Milch und Honig» (2. Mos. 3, 8).
Aber der Gedanke vom gegenseitigen Essen und Genießen der
Geliebten ist ins Allgemeine gewendet. In andern Liebesgedichten

kommt die krasse Wendung vom «Saugen des Blutes» vor
(S. 18, 42). Zu all diesen Ausdrücken bietet nun Novalis die
beste Erklärung in einem seiner Fragmente: 12 «Das
gemeinschaftliche Essen ist eine sinnbildliche Handlung der Vereinigung.

Alle Vereinigungen außer der Ehe sind bestimmt
gerichtete, durch ein Objekt bestimmte und gegenseitig dasselbe
bestimmende Handlungen. Die Ehe hingegen ist eine unabhängige

Totalvereinigung. Alles Genießen, Zueignen und Assimilieren

ist Essen, oder Essen ist vielmehr nichts als eine
Zueignung. Alles geistige Genießen kann daher durch Essen
ausgedrückt werden. In der Freundschaft ißt man in der Tat von
seinem Freunde oder lebt von ihm. Es ist eine echte Trope, den

Körper für den Geist zu substituieren und bei einem
Gedächtnismahle eines Freundes in jedem Bissen mit kühner übersinnlicher

Einbildungskraft sein Fleisch und in jedem Trünke sein
Blut zu genießen Ließe sich nicht denken, daß unser Freund
jetzt ein Wesen wäre, dessen Fleisch Brot und dessen Blut
Wein sein könnte? — So genießen wir den Genius der Natur

12 Novalis, Werke, 3 (1898), S. 215/216.



E. G. Rüsch, Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch 51

alle Tage und so wird jedes Mahl zum Gedächtnismahl, zum
seelennährenden wie zum körperhaltenden Mahl — zum
geheimnisvollen Mittel einer Verklärung und Vergötterung auf
Erden — eines belebenden Umgangs mit dem absolut
Lebendigen.»

Novalis stand mit solchen Gedanken nicht allein. Am Schluß
des Kapitels über die romantische Liebe im Buch «Blütezeit der
Romantik» weist Ricarda Huch auf Franz von Baader hin.13
Dieser «erregte bei manchen Anstoß damit, daß er beständig die
geistigsten religiös-philosophischen Vorgänge durch
Herbeiziehung erotischer Bilder erläuterte; denn nicht jeder konnte
die Lauterkeit und Unbefangenheit dieser Konquistadoren der
Wahrheit begreifen». Unter den Aufsätzen Baaders, auf die
hier angespielt wird, findet sich nun einer mit dem seltsamen
Titel: «Alle Menschen sind im seelischen, guten oder schlimmen
Sinn unter sich Anthropophagen.» Wir entnehmen aus ihm die
folgenden Sätze: 14 «Der Mensch, nämlich als Herz oder, wie
die Schrift sagt, als innerer Mensch, im Gegensatze des äußeren,
lebt nicht von äußerer Nahrung oder vom leiblichen Brot,
sondern er lebt, und zwar nicht im metaphorischen, sondern im
reellsten Sinne nur von andern innern Menschen, Herzen oder
persönlichen Wesen als ihn Speisenden und von ihrem Wort
als Speise... Was ich darum als Speise oder Aliment in mich
ziehe, das hebe ich auf, oder das hebt sich mir zulieb auf, damit
ich in ihm als Raum und Leib mich ausbreiten oder offenbar
werden kann Hiemit aber wird der Essende hinwieder
gebend dem ihn Speisenden, indem er, die Entwicklung der Speise
bewirkend, dem Speisenden Frucht bringt, wie denn Gott selber
sagt, daß ihm sein Wort nicht leer wieder zurückkommen,
sondern Frucht bringen soll. — In diesem Sinne sagt Novalis, daß
Liebende voneinander essend sich wechselseitig verklären, und
in demselben Sinne sagt Christus, daß Er den Vater, der Vater
ihn, beide der Geist, sie beide den Geist offenbaren, verklären,
verherrlichen. So macht die Seele den Geist offenbar, der Geist
die Seele, beide den Leib, der Leib beide ...»

Dieser romantischen Naturphilosophie wußte sich Ricarda
Huch zutiefst verpflichtet. Sie gab ihr die Möglichkeit, Luthers

13 Blütezeit der Romantik (Ausgabe 1920), S. 275.
14 Franz von Baader, Sämtliche Werke, 4 (1853), S. 223—230.



52 E. G. Rüsch, Uber ein Liebesgedicht von Ricarda Much

Abendmahlslehre aufzunehmen und zu verteidigen. Wie die
entsprechenden Abschnitte in «Luthers Glaube» zeigen, hat sie
Luther nicht von den theologischen Voraussetzungen der Ke-
formation her, sondern aus ihren naturphilosophisch-mystischen

und romantischen Anschauungen heraus verstanden. In
diese Welt liegt das Liebesgedicht eingebettet. Versuchen wir
den Vergleich zwischen Abendmahl und Genuß des Geliebten
in diesem Zusammenhang zu sehen, so verliert er auch das
schier Blasphemische, das ihm auf den ersten Blick anzuhaften
scheint. Abendmahl und Liebesgemeinschaft sind nach
romantischem Denken nur zwei Ausprägungen der allumfassenden
Vereinigung aller Wesen mit der Weltseele, nur zwei Augenblicke

derselben «mystischen Hochzeit», in der das Dasein im
all-einen Sein auf- und untergeht.15

Der Inhalt des Gedichtes ist damit noch nicht ausgeschöpft.
Wir richten unser Augenmerk auf einen Ausdruck in der fünften

Zeile. Der Geliebte wird als Gottheit angeredet. Blieb es in
der dritten und vierten Zeile nur beim Vergleich («wie der
Christ... so will ich»), ging es zunächst nur um die Art und
Weise einer erstrebten, alles Erreichte in den Schatten stellenden

Vereinigung mit dem Geliebten, so tritt nun ein neues
Element auf, das den Vergleich sprengt. Abendmahl und
Liebesvereinigung bleiben nicht bloß Parallelen. Vielmehr werden,
über das Wie der möglichen Vereinigung hinaus, der Heiland
und der Geliebte in eins gesetzt. Der Geliebte tritt als Gottheit

15 «... ein Heiland, der wie ein echter Genius unter den Menschen
einheimisch, nur geglaubt, nicht gesehen werden kann, doch unter zahllosen
Gestalten den Gläubigen sichtbar, als Brot und Wein verzehrt, als
Geliebte umarmt, als Luft geatmet, als Wort und Gesang vernommen und
mit himmlischer Wollust als Tod unter den höchsten Schmerzen der Liebe
in das Innre des verbrausenden Leibes aufgenommen wird.» Novalis, Die
Christenheit oder Europa, Werke, 3, S. 357. — Außer auf die romantische
Naturphilosophie könnte man auch auf die neueren Forschungen über die
magischen Vorstellungen vom Essen der Gottheit in den Kulten der Primitiven

verweisen, oder man könnte die Symbolik des Gedichtes mit Leichtigkeit

psychoanalytisch und tiefenpsychologisch ausdeuten. Aber die
Beziehung auf die romantische Naturphilosophie liegt bei Ricarda Huch
literarisch wie sachlich am nächsten. Auch enthält die romantische
Betrachtungsweise in ihrer umfassenden Schau der Dinge bereits längst schon alles
Wesentliche jener modernen Theorien, ohne in ihre Einseitigkeiten zu
verfallen.



E. G. Rüsch, Uber ein Liebesgedicht von Ricarda Huch 53

an die Stelle des Heilandes. Trotz aller Nähe zum mystisch-
naturphilosophisch aufgefaßten Abendmahl fällt in der Formulierung

«wie der Christ den Heiland hat: er darf...» ein
spürbarer Abstand zum christlichen Abendmahlserlebnis auf. Die
Dichterin scheint sich nicht ohne weiteres seihst als diesen
Christen zu fühlen. Sie kennt und billigt zwar seinen
Abendmahlsglauben, aber sie lebt jetzt in einer Wirklichkeit, für die
das Abendmahl nicht nur Vergleich ist, sondern die jene
Wirklichkeit der Vereinigung mit dem Heiland geradezu ersetzt. Das
Liebeserlebnis hat das Gotteserlebnis verdrängt, denn der
Geliebte ist die Gottheit. Es wäre falsch, solche Ausdrücke nur
als eine dichterische Überschwenglichkeit zu werten. Zu viele
Aussagen der «Liebesgedichte» weisen in dieselbe Richtung,
als daß wir annehmen dürften, die Dichterin habe sich eine
poetische Unwahrheit erlaubt, ganz abgesehen davon, daß ihre
Lyrik das Siegel völliger Echtheit der Empfindung trägt. Der
Geliebte ist ihr das «verehrte Bild», das Götterangesicht, das
sie «in des Tempels letzter Zelle» erbebend schaut (S. 19), er ist
der «Abgott» (S. 23), sein Wink vergleichbar «der Allmacht
Gebärde, wie wenn Gott winkt» (S. 24), ein Gott des Lichts
(S. 27), ein Gott, «in Element gewandet» (S. 54), ihm gebührt in
hymnischer Anrufung der biblische Würdetitel «Herr» (S. 38,

43), er ist der Himmel, und «weil du der Himmel bist, gibt's
keinen dort!» (S. 5).16 Auch die Haltung der Geliebten gegenüber
dieser Gottheit wird durchaus in religiösen Begriffen geschildert:

sie ist sein Geschöpf, «für dich aus dir geboren» (S. 32),
von ihm begnadet (S. 36), sie betet ihn an (S. 40), nimmt von
seiner Güte ihr Schicksal an und segnet Glück und Weh, das er
verhängt (S. 52), sie läßt sich ganz von ihm führen und geht
getrost,

den Blick an dich gekettet,
Die Hände gläubig auf der Brust gefaltet,
Durch Flut und Dunkel an dein strahlend Herz.

Novalis sagt einmal: «Machen wir die Geliebte zu einem
solchen Gott, so ist dies angewandte Religion.» Aber er meint

16 «... die großen Bilder einer Vergottung des Geliebten, die letztlich
eine Vergöttlichung der Liebe selbst ist.» Ina Seidel, Die Lyrikerin Ricarda
Huch, in: Persönlichkeit und Werk, S. 120.



54 E. G. Rüsch, Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch

das in dem Sinne, daß die Geliebte eine Wegweiserin zu Gott
sein solle, daß die Empfindungen und Neigungen ihr gegenüber

ein Teil, eine Stufe der Religion seien, denn «alle einzelnen

Neigungen vereinigen sich in Eine, deren wunderbares
Objekt ein höheres Wesen, eine Gottheit ist, daher echte Gottesfurcht

alle Empfindungen und Neigungen umfaßt.» 17 Ricarda
Huch geht einen Schritt weiter. Für sie ist der Geliebte selbst
die Gottheit. Eros und Religion fallen zusammen, das Erotische
hat das Religiöse in sich aufgesogen. Die Feier der Liebesvereinigung

ist das Sakrament, das Abendmahl dieser Religion.
Hier liegt, vom biblisch-christlichen Denken aus gesehen, der
kritische Punkt, der «Sündenfall», denn hier ist ein Geschöpf an
die Stelle des Schöpfers gesetzt worden.

Ist der Dichterin das alles nie bewußt geworden? Oder weist
vielleicht der Ausdruck «mein Abgott, meine Schlange» (S. 23)
auf eine ahnungsvolle Unsicherheit in diesem vollendeten
Erosglauben hin? Ein Blick in die Lebensgeschichte von Ricarda
Huch vermag uns eine klare Antwort zu geben. Die
«Liebesgedichte» sind erwachsen aus der Beziehung zu ihrem Vetter
und Schwager Richard Huch. Am Ende ihres zweiten
Lebensjahrzehntes war sie von einer großen Leidenschaft zu ihm
ergriffen worden. Da sie unerfüllbar blieb, entfloh Ricarda Huch
der tragischen Situation und siedelte 1887 nach Zürich über,
um sich dem Studium der Geschichte zu widmen. Doch alle
folgenden Jahre der Ausbildung und des Schaffens ließen die
große Liebe nicht abklingen. Wohl heiratete sie einen andern
Mann. Aber als diese Ehe aufgelöst wurde und sie Richard
Huch erneut begegnete, brannte die Flamme der Leidenschaft
heller auf als je, bis ihr im Jahre 1907 die Vereinigung mit dem
Geliebten zuteil wurde. Die «Liebesgedichte» sind das ergreifende,

wundervoll geformte Zeugnis dieser Sehnsucht und ihrer
Erfüllung. Aber nun erkannte Ricarda Huch im Verlaufe
weniger Jahre, daß ihre «Gottheit» weder «Sonder Makel, sonder
Gleichen» war, noch daß er allen, die ihm nahten, erkennbar
machte «Vollendung, deren Widerhall die Liebe» (S. 47). Diese
Enttäuschung erschütterte die leidenschaftlich fühlende Frau
bis ins Innerste. Als sie sich von Richard Huch trennte, machte
sie ihre tiefste Lebenskrise durch. Der Himmel, außer dem es

17 Novalis, Werke, 3, S. 299.



E. G. Rüsch, Über ein Liebesgedicht von Ricarda Hach 55

keinen zu geben schien, war geborsten und lag in Trümmern
da. Daß sie die Vergottung des Geliebten wahrhaft ernst
gemeint hatte, zeigte sich an den ebenso ernsten, aufwühlenden
Folgen der Erkenntnis, daß ihr «Abgott» ein gewöhnlicher
Mensch sei.

Und nun läßt sich in ihrem Leben wie in ihrem Werk
handgreiflich verfolgen, wie an die Stelle des Abgottes der wahre,
der lebendige Gott tritt. In der Verzweiflung wendet sie sich
vom falschen Gott zum wahren Herrn und ruft ihn an: 18

Herrgott, ich bin allein zu schwach,
Hilf mir in diesem Streite,
Sei Du durch dieses Ungemach
Des schwanken Schritts Geleite.
Die Hände Dein sind voller Gut,
Voll eitel Kraft und Leben.
Mein Herz erstirbt; gib neuen Mut,
Der Hölle zu entschweben.

Hier lacht kein Freundesangesicht,
Der Sterblichen Gebete

Vergingen wie ein qualmend Licht,
Wenn nicht Dein Hauch hier wehte.
Herrgott, mein töricht Wunsch und Wahn
Weiß nicht, was Nutz und Schade;
Was mir von Dir wird angetan,
Sieg oder Tod, das nehm ich an,
Das fließt vom Quell der Gnade.

Der Glaube, der ihr zwar von Jugend auf nicht fremd war,
aber doch am Rande ihres Lebensgefühles und ihres Schaffens
gestanden hatte, wird nun zum Mittelpunkt. In den nächsten
Jahren vertieft sie sich in Luther, in Gotthelf, in die Bibel. In
ihr glüht der Glaube an den dreieinigen Gott, dem sie sich nach
der großen Enttäuschung mit den Menschen um so tiefer hingibt.
Sie kann diesen Glauben nicht für sich behalten. Durch ihre
Erfahrung wird sie zur Prophetin, die in einer Reihe von rasch
aufeinanderfolgenden Büchern zur Religionsphilosophie ver-

18 Marie Baum, Leuchtende Spur. Das Leben Ricarda Huchs (1950),
S. 167, verlegt das folgende Gedicht in die kritische Zeit um 1911.



56 E. G. Rüsch, Uber ein Liebesgedicht von Ricarda Huch

kündend, beschwörend, mit Vollmacht deutend und aufrufend
auf die Mitmenschen einwirken will.19 Schon allein das ist ein
unbestreitbares Zeugnis einer echten, an die Wurzeln greifenden

Umwandlung. Gewiß bleibt sie dabei innerhalb der Bahnen
ihrer bisherigen romantischen Denkweise. Sie interpretiert
Luther und die Bibel im Sinne ihrer romantischen Naturphilosophie,

und sie behält ihre sehr originellen, eigenwilligen Ansichten,

die man nicht an den Begriffen einer zunftmäßigen,
«säubern» Theologie messen darf. Die Wandlung vollzieht sich eben
nicht außerhalb, sondern innerhalb ihrer scharf gezeichneten
Persönlichkeit, innerhalb ihrer schöpfungsmäßigen Anlagen.
Aber diese Tatsache darf nicht gegen die Radikalität der neuen
Orientierung ins Feld geführt werden. Sie selbst empfand sie
als wirkliche Umkehr, als Wiedergeburt.20 Sie fühlte sich nicht
nur auf den andern Pol ihrer Doppelnatur, vom Bewußten aufs
Unbewußte ihres Wesens oder umgekehrt verwiesen, sie hat
nicht einfach eine «religiöse Komponente» in sich aufgenommen,

sie hat nicht bloß einen tiefenpsychologischen Individua-
tionsprozeß oder eine Begleiterscheinung der in jene Jahre
fallenden biologischen Lebenskrise durchgemacht, sie hat nicht
nur ihr bisheriges Denken durch etwas Metaphysisches ergänzt
— dies alles würde ihren eigenen Aussagen längst nicht
gerecht. 21 Wir müssen sie hier wie überall beim Wort nehmen:
sie empfand die neue Lebenswirklichkeit als Gnade der
Begegnung mit dem lebendigen Gott. So spricht sie es in einem
«Gebet» aus: 22

19 Natur und Geist (1914) ; Luthers Glaube (1916) ; Jeremias Gotthelfs
Weltanschauung (1917); Der Sinn der Heiligen Schrift (1919); Entpersönlichung

(1921).
20 «Als Wiedergeburt, als Neugeborenwerden, Erneuerung, Bekehrung

empfand sie die Verwandlung, die mit ihr vor sich gegangen war, welche
Ausdrücke in den Werken nach 1914 unaufhörlich wiederkehren.» Else
Hoppe, Ricarda Huch (1951), S. 597.

21 Die eingehende Würdigung, die Else Hoppe (Anm. 20), S. 595 ff., der
«Wendung zur Philosophie und Religion» zuteil werden läßt, rechnet
zuwenig damit, daß Ricarda Huch die Wendung als Sache des Glaubens, des

lebendigen Gottes, empfand. Ihre Interpretation sagt Wesentliches, aber
nicht das Entscheidende.

22 Das folgende, bei E.Hoppe (Anm. 20), S. 601, zitierte «Gebet», wie
auch das oben zitierte andere Gedicht aus der kritischen Zeit, klingt
inhaltlich und formal an Zwingiis «Pestlied» an, das in einer ähnlichen, wenn



E. G. Büsch, Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch 57

Laß, Herr des Lebens, deine Boten
Mich anglühn!
Ich weine ja und bete,
Unsterblicher, verjünge mich!
Mit deinen Schöpferhänden knete
Den Ton, der bricht.
Du bist kein Gott der Toten,
Ewige Glut, durchdringe mich mit Licht!
Nichts, was ich selbst erkor,
Nicht meinen Willen, deinen Hauch, dich, dich!
Mein Herz versinkt — Flügel zu dir empor!

Ihr neuer Standort erweist sich darin als wahrhaft christlich,

evangelisch frei und überlegen, daß sie die frühere Lebensstufe

nicht preisgibt. Im Lichte der geschehenen Wandlung
erkennt die Dichterin das Vergangene als notwendigen Teil der
Entwicklung. Sie spricht ihre eigene Erfahrung aus, wenn sie
sagt: «Nicht die Negativität, das Fürsichsein und Fürsichwollen

ist verderblich, es ist vielmehr erforderlich; nur dann ist es
absolut zu verdammen, wenn es das Göttliche verdrängt, und
dahin gerade strebt es mit Notwendigkeit. Es liegt im Wesen
des Menschen, der Person, alles für sich zu wollen, also Gott
sein zu wollen; im Augenblick, wo er alles erreicht zu haben
glaubt, hat er alles verloren.» 23 Hier offenbart sich die Denkform

des echten Glaubens, der die unheimliche Gefahr des

«Fürsichwollens» erkennt, ohne deshalb die Notwendigkeit des

menschlichen Personseins zu leugnen. So hat die Dichterin
ihre «Liebesgedichte» nie verleugnet. Das wäre die üble
Manier einer «Bekehrten» gewesen, die leider in der Literaturgeschichte

nicht fehlt. Davon war sie frei. Das erotische Erlebnis,
das sie aufs höchste gefeiert hatte, wird nun zwar aus der
Vergottung herausgehoben, aber es erhält die Stelle im Ganzen der
Empfindungen und Neigungen, die es im erwähnten Fragment
von Novalis inne hat. Die Liebe erscheint als eine innerhalb des

Glaubens mögliche und notwendige Gabe des Schöpfers. Sie
steht nicht mehr an der Stelle des Glaubens, aber auch nicht

auch anders begründeten Lebenskrise entstanden ist; vgl. 0. Farner, Der
Reformator Ulrich Zwingli (1949), S. 35 f.

23 Luthers Glaube, S. 104.



58 E. G. Rüsch, Uber ein Liebesgedicht von Ricarda Hueh

beziehungslos neben ihm. Sie gewinnt den Zusammenhang mit
ihm und damit den wahren Gleichnischarakter zurück. «Sinnliche

Liebe ist nicht göttliche Liebe; aber nur durch sinnliche
Liebe kann sich göttliche Liebe offenbaren, wenn auch die sinnliche

Liebe sich nicht notwendig als solche äußern muß. Es
läßt sich denken, daß sich die sinnliche Liebe, noch bevor sie
sich als solche geäußert hat, in göttliche Liebe umsetzt, wie
das bei Christus der Fall war; aber es läßt sich nicht denken,
daß ein Mensch, dem die Kraft der natürlichen Liebe fehlt, göttlich

lieben könne.» 24 Die neue Erkenntnis gestaltet sich in der
Gegenüberstellung von Eva und Maria: «Eva ist die Ungehorsame,

die eben deshalb durch die Liebe an den Mann gebunden
ist; Maria ist die Gehorsame, die unter Gott steht... Aus
Gehorsam gegen Gott wird sie auch ihrem Manne gehorsam sein
und ihn treuer lieben als die Verliebte, eben weil sie nicht vom
Manne abhängt, sondern innerlich frei ist.» 25 War Ricarda
Huch in den «Liebesgedichten» in gewissem Sinn Eva, so will
sie nun Maria, die zuerst an Gott und nur durch ihn an die
Menschen Gebundene sein. Sie hat das rechte Verhältnis der
irdischen zur göttlichen Liebe mit steigender Klarheit erkannt.
Ihr letztes Wort darüber hat sie im abschließenden
religionsphilosophischen Vermächtnis, im Buch über die «Urphäno-
mene» niedergelegt. Das Kapitel über die Liebe ist ein einziger
Lobgesang auf die göttliche Liebe, und die irdische Liebe
zwischen Mann und Frau erscheint ganz in den Glauben aufgenommen.

26

In solchen Zusammenhängen gewinnt auch das Abendmahl
eine neue Bedeutung. Die naturphilosophisch-mystische
Auffassung wird zwar nicht aufgegeben. Aber das Mahl des Herrn
ist nicht mehr ein Sinnbild der erotischen Vereinigung, es ist
nicht mehr nur ein aus der religiösen Vorstellungsweit entnommenes

Symbol für ein im Grunde viel wichtigeres Erlebnis in
einer andern Lebenssphäre. Es erhält seinen eigenen Wert. Die
christliche Gemeinde als Bruderschaft tritt ins Blickfeld. Der
gläubige Mitmensch wird in seiner Wirklichkeit ernst genommen.

Nicht mehr «in ihm vergehen» ist das Ziel des Wunsches,
24 Der Sinn der Heiligen Schrift, S. 57.
25 Der Sinn der Heiligen Schrift, S. 158.
24 Urphänomene (1946), S. 151—158.



E. G. Riisch, Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch 59

sondern mit ihm verbunden zu sein im gemeinsamen Glauben
an Gott. «Absonderung von den Menschen wäre zugleich
Absonderung von Gott, also wäre das Abendmahl von einem
einzelnen genommen ein Widerspruch in sich seihst und eigentlich
ungöttlich Als gemeinsames Mahl macht es die durch den

Körper Getrennten im Geiste eins.»27 «Wenn die göttliche
Weisheit das Abendmahl als kultliche Handlung einsetzte, so
geschah es, weil diese Verbindung des einzelnen mit Gott-
Natur und zugleich mit der gläubigen Gemeinde nicht vom
Zufall abhängig sein soll, und weil sie gerade den einzelnen mit
seiner Gemeinde, nämlich mit seinen Nächsten, verbinden
soll.» 28 Die neue Erkenntnis greift bis in die sprachliche
Umgestaltung der Sinnbilder hinein. Nicht ohne Erstaunen hören
wir, herkommend von den «Liebesgedichten», die folgenden
Worte: «Es ist der ärgste Irrtum, anzunehmen, der Mensch
wäre von Natur gut; das Herz ist selbstsüchtig, es will beständig,

und sein Wollen ist Habenwollen und Besitzenwollen, um
zu wachsen und Mehrer seines Reiches zu sein. Auch die natürliche

Liebe ist ein Sicheinverleibenwollen; ihre Verwandtschaft
mit dem Ernährungstriebe zeigt sich in dem verbreiteten
Ausdruck, jemand vor Liebe fressen wollen.» 29 Klingt das nicht wie
eine überlegene Kritik der Dichterin an ihrer eigenen früheren
Symbolik vom Essen und Genießen des Geliebten?

Doch auch auf der hohen Ebene dieser geläuterten Erkenntnis

behalten die Sinnbilder vom Essen ihren Wert. Sie gelten
nicht mehr absolut, sie wollen nicht mehr das Göttliche verdrängen.

Sie sind lebendig eingeordnet in die Beziehung des
Menschen zu Gott und zu den Mitmenschen, und damit ist die Höhe
der Anschauung Baaders erreicht, der in jener oben angeführten

Abhandlung sagt: «Wenn die seelische Zentralalimentation
und eigentliche Substantiation jedes Menschenherzens nur vom
Zentralherzen (dem Gottmenschen) selber ausgeht, die
geistleibliche von ihm als Haupt des Leibes, so leben, nähren und
substanzieren sich doch die Menschen als Glieder eines und
desselben Leibes unter sich und kommunizieren sich gleichfalls
innerlich oder seelisch auf dieselbe Weise, durch die Gaben und

27 Luthers Glaube, 8.152.
28 Der Sinn der Heiligen Schrift, S. 326.
29 Der Sinn der Heiligen Schrift, S. 115.



60 E. G. Rusch, Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch

Spendungen ihrer Herzen untereinander, und in diesem Sinne
gilt also unsere Behauptung, daß sie (seelisch) alle voneinander
leben und essen oder Anthropophagen sind.» Baader
unterscheidet dann eine «Triplizität dieser Kommunion»: der mein
Herz Speisende nährt es wahrhaft, weil seine Speise vom Worte
der Allernährerin, der göttlichen Liehe kommt — oder der
Mensch, von dem ich Nahrung erwarte, läßt mein Herz leer —
oder endlich «nähern sich uns Menschen, welche nicht nur nicht
unser Herz durch das ihre ernähren, sondern welche uns mit
ihrer eigenen, inneren, kalten Herzensfieberglut infizieren,
nachdem sie als selber blutlos gewordene Geister, gleich den
blutlosen oder kaltblütigen Insekten, unser warmes Herzblut
uns entzogen haben Alle Menschen kann man darum in dieser

Hinsicht unter Herznährende, Herzleerende und Herzzehrende

klassifizieren.» 30

Ricarda Huch hat die furchtbare Erfahrung der dritten, der
herzzehrenden Kommunion gemacht. Sie wollte die geliebte
Gottheit als Speise in sich aufnehmen, sie ließ sich als «Fleisch»
von ihr genießen — und dabei wurde ihr Herz verzehrt bis zur
Bedrohung des leiblichen Daseins. Aber ihr war auch die Seligkeit

der ersten, der herznährenden Kommunion beschieden. In
der göttlichen wie in der wahren irdischen Liebe erfuhr sie,
daß der «in mich sprechende Mensch etwas vom Mensch
gewordenen Wort in seinem Herzen offen und ausquillend hat»
(Baader).

Das Liebesgedicht, von dem wir ausgegangen sind, erklingt
als heiliges Lied bei der glutvoll-mystischen Feier der dritten
Kommunion; es schimmert im gefährlichen Glänze des Eros, der
den Geliebten zum Gott macht und ihn für sich genießen will.
Aber wir sollen es emporheben in die lichten Höhen, in welchen
die Dichterin nach ihrer Wandlung lebte; da leuchtet es im
verklärten Glänze der echten Liebe, die nach der innigsten Vereinigung

mit dem Geliebten, nach der herznährenden Kommunion
strebt.

Denn in der Liebe bleibt das Herrliche mit dem Gefährlichen
verbunden.

Schiers, Kanton Graubünden. Ernst Gerhard Rüsch.

30 Franz von Baader (Anm. 14), S. 236 f.


	Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch

