
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 1

Artikel: Beten im Geist : eine religionsgeschichtliche Parallele aus den Hodajot
zum paulinischen Gebet im Geist

Autor: Dietzel, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beten im Geist.
Eine religionsgeschichtliche Parallele aus den Hodajot

zum paulmischen Gebet im Geist.1

Die Texte der Gemeinde vom Toten Meer zeigen in mancher
Beziehung eine große Nähe zur urchristlichen Literatur. Dies
sei hier am Beispiel vom Gebet im Geist in den Hodajot
dargelegt. Zum Verständnis ihrer Aussagen vom Gebet ist es nötig,
erst die über die Stellung des Menschen vor Gott überhaupt ins
Auge zu fassen. Der vorliegende Aufsatz behandelt darum in
seinem ersten Teil zunächst die dort zum Ausdruck gebrachte
Überzeugung, daß der Mensch völlig der Sünde verfallen sei,
im zweiten die dort geglaubte Wirklichkeit von der Gerecht-
machung des Sünders allein aus Gnaden und den vom heiligen
Geist ermöglichten neuen Wandel, im dritten die dort entwik-
kelte Auffassung vom Gehet im Geist. Im vierten und letzten
werden die Aussagen der Hod. den ähnlichen bei Paulus
gegenübergestellt und die Konsequenzen für das religionsgeschichtliche

Verständnis des paulinischen Gebetes im Geist erwogen.

I.

Die der Gemeinde vom Toten Meer eigenen Texte wissen von
einer Nichtigkeit und völligen Verfallenheit des Menschen unter
die Sünde, wobei ihre Aussagen über die ähnlichen des A.T.
hinausgehen. Das Bewußtsein, nur Staub und Erde zu sein,
ein Gebilde von Lehm, ein Haufen Staub, wie es schon im alt-

1 Der Aufsatz ist eine auf Grund der vollständigen Textausgabe der
Hodajot, E. L. Sukenik, Osar hammëgillot haggënuzot (1954), S. 35—58,
erfolgte Weiterarbeit im Interessenkreis der Dissertation des Verfassers:
Die Gründe der Erhörungsgewißheit nach den Schriften des Neuen
Testamentes (Mainz 1955). Wichtige Anregungen und Hinweise verdanke ich,
zum Gesamtgegenstand des Aufsatzes, den Herren Professoren G. Stählin
(Mainz) und E. Lohse (Kiel), zu Einzelfragen den Herren Professoren
H. Braun u. E. L. Rapp (Mainz). Für die bisher in Übersetzung erschienenen

Stücke aus Kol. 1—4 u. 10 ist bes. die Übersetzung von Hans Bardtke,
Die Handschriftenfunde am Toten Meer (2. Aufl. 1953), S. 151—159, und in
Theol. Lit.zeit. 81 (1956), Sp. 149—154, dankbar benutzt. Die sonstigen
Zitate aus Hod. werden in Übers, des Verfs. gegeben. Lakunen im Text
sind durch (L) gekennzeichnet, cj. bezeichnet eine Konjektur des Verfs.



A. Dietzel, Beten im Geist 13

testamentlichen Bereich lebendig ist2, tritt in den Hod. sehr
häufig zu Tage.3 So bekennt der Beter z. B. in Hod. 1, 21 ff.:
«Aber ich bin ein Gebilde von Lehm und ein Gemachte von
Wasser.» Aber dann läßt er das Maß des alttestamentlichen
Sündenbewußtseins 4 noch hinter sich zurück: ebd.: «(22) Rat
der Sünde und Quelle der Verunreinigung, Schmelzofen der
Sünde, Aufbau der Verfehlung, Geist der Wirrnis und des
Verstörten ohne (23) Erkenntnis ..» Nichts Gutes bleibt mehr an
ihm, 4, 29 ff.: «(29) und was ist das Gebilde von Lehm, daß es

Wunder rühmt? Ja, es ist in Sünde (30) vom Mutterleib bis zum
Greisenalter in der Schuld des Treubruchs; und ich habe
erkannt, daß der Mensch keine Gerechtigkeit hat und das
Menschenkind keinen vollkommenen (31) Wandel.» Auch im
Manual (Man.) ist dieses Bewußtsein um die eigene Sündigkeit
lebendig.5

Von sich aus ist es dem Menschen völlig unmöglich, etwas
Gutes, was vor Gott bestehen kann, zu tun. Hod. 1, 27: «Aber
den Menschenkindern (eignen) Dienste der Sünde und Taten
des Truges»; 12,19: «und nicht gibt es einen Gerechten vor dir»
(L); 16, 11: «und ich habe erkannt, daß ein Mensch nicht
gerecht ist ohne dich»; Fr. 1, 4 f.: «Aber ich bin ein Mann der
Sünde und wälze mich (L, Raum für 3—4 Wörter) Schuld der
Bosheit...»

Darum weiß der Fromme, daß er vor Gottes Gericht nicht
bestehen kann: Fr. 4, 10: «(L) Und wer wird rein dastehen in
deinem Gericht?» Hod. 10, 10 f.: «Und wer behält bei allen
deinen großen Wundertaten die Kraft, sich vor deine Majestät
hinzustellen?» Weiter führt 9, 14 f.: «Denn nicht wird jeder
gerecht sein in deinem Gericht.» Es gibt offenbar eine Möglichkeit
der Rettung. Diese zeigt 7, 28 ff.: «(28) und wer ist wie deine
Wahrheit, und wer ist gerecht vor dir bei seinem Gerichtet-

2 Cf. z.B.: Gen. 2, 7; Jes. 40, 6 f.; Hi. 10, 9; 33, 6; 34, 15; Qoh. 3, 20;
12, 7; Ps. 22, 16 u. a.

3 «Gebilde von Lehm»: Hod. 1, 21; 3, 23 f.; 4, 29; 12, 32; 18, 25 (letztes
Wort erg.); Fr. Fragm. a. d. Hod.) 1, 8.

«Haufen von Erde» o. ä. : Hod. 10, 5 f. ; 12, 24; 13, 15; 18, 31; Fr. 3, 6.

«Vom Staub genommen» o. ä. : Hod. 12, 25; 18, 31; Fr. 2, 4.
4 Cf. z. B. Ps. 51, 5—7.
3 Cf. Man. 11, 9 f.



14 A. Dietzel, Beten im Geist

werden? Ja, es ist nicht möglich, (29) zu deiner Unterweisung
jeden Geist zurückzubringen, und nicht kann jeder vor deinem
Zorn bestehen; aber alle Söhne (30) deiner Wahrheit wirst du
vor dich bringen in Vergehung (pl.) ...» Auf das Letztere wird
noch eingegangen werden.

Ohne Gottes Vergebung bleibt ihm nur die Angst vor dem

Gericht, Fr. 4, 14: «(L) und mein Herz zerschmilzt wie Wachs
oh des Frevels und der Sünde» (15 L). Ähnlich schon Hod. 4,
33 f.: «(33) und es zerschmolz mein Herz wie Wachs vor dem

Feuer, und es gingen meine Kniee (34) wie Wasser, die am
Abhang stürzen; denn ich habe an meine Verschuldungen
gedacht samt dem Treubruch meiner Väter ...» Keine Leistungen
bieten hier Schutz, 7, 17: «(L) nicht gibt es Taten der Gerechtigkeit

(mpnx), um sich zu retten vo(r dir).» Der Mensch ist
ganz auf Gott angewiesen.

II.

Obwohl der Imperativ des Gesetzes, dessen Erfüllung
überhaupt nur auf dem Boden der Einung als möglich angesehen
wird, in ihr eine wichtige Rolle spielt6, ist es dem Frommen,
insbesondere dem der Hod., doch völlig klar, daß Gerechtigkeit
nur auf Seiten Gottes ist und infolgedessen nur von ihm kommen

kann: «Der allerhöchste Gott (allein) hat alle Werke der
Gerechtigkeit», Hod. 4, 31. Der Mensch sieht sich verloren,
wenn nicht Gott in seinem Erbarmen ihn rettet und ihm dann
zu einem neuen Wandel verhilft.

Auch das übrige Judentum jener Zeit kennt die völlige Hoffnung auf
Gottes Erbarmen: Yon Dan. 9, 18 f. über das Gebet des Esra (4. Esra 8,

20—36) und die Psalmen Salomos (cf. 5, 8—15; 6, 9; 7, 4—9) führt eine
Linie der Hoffnung auf Gottes Erbarmen bis zu den altjüdischen
liturgischen Gebeten. 7 Daneben ist aber immer auch die Meinung lebendig, sich
durch eigene Taten Gottes Wohlgefallen gleichsam wie einen Lohn
verdienen zu können. 8

6 Herbert Braun, Beobachtungen zur Tora-Verschärfung im häretischen

Spätjudentum: Theol. Lit.zeit. 79 (1954), Sp. 347—52.
7 Cf. die 15. Ben. des Sëmone esre (pal. Rez.) und die Ben. 25. 26. 32—35

des Abinu malkenu.
8 Ein Beispiel: Midr. Sifré (3. Jh. p.) 35 a: «Warum hat uns Gott das

Gebot gegeben? Nicht dazu, daß wir es tun und Lohn empfangen?» (Ausg.



A. Dietzel, Beten im Geist 15

In den Hod. ist die Hoffnung auf Gottes Erbarmen radikali-
siert. Für einen Verdienstgedanken bleibt kein Raum mehr.0

Für den Frommen der Einung ist die Hoffnung auf die
Gnade Gottes eine neue Erkenntnis: «und ich habe erkannt, daß
eine Hoffnung vorhanden ist durch deine Gnadenerweisungen»,
Hod. 9, 14. Bei den im folgenden angeführten Belegen aus
Kol. 4. 7 und 9 handelt es sich wahrscheinlich um Worte des
Lehrers der Gerechtigkeit, des Begründers der Sekte, selbst10,
nämlich 4, 35 ff.: «(35) Doch als ich dachte an die Stärke deiner
Hand samt (36) der Fülle deiner Barmherzigkeit, habe ich mich
aufgerichtet und erhoben, und mein Geist hielt fest am Standort
angesichts der Plage, denn ich habe mich gestützt (37) auf deine
Gnadenerweisungen und die Fülle deiner Barmherzigkeit, denn
du sühnst Sünde, rei(nigst) von Schuld (den Men)schen durch
deine Gerechtigkeit»; 7,18: «(L) Vergebung; und ich habe mich
gestützt auf (L, cj. die Menge deiner Güte und die Fülle)
deiner Gnade.» Ähnliche Aussagen über die unverdiente
Barmherzigkeit Gottes lassen sich in den Hod. noch viele nennen.11

Das Erfahren der Gnade Gottes hat seinen Grund nicht in
einem Tun des Menschen, auch nicht in einem weit in der
Geschichte zurückliegenden Tun Gottes, sondern in der
gegenwärtig erfahrenen Erwählung Gottes, die dem Erwählten von
Anfang an gilt, 9, 291: «(29) Denn du hast mich vor meinem
Vater (30) erkannt und aus dem Mutterleib (L, cj. hast du mich
geholt; die Liebe) meiner Mutter hast du an mich gewandt und
von den Brüsten meiner Säugerin an (erg.: begleitet mich) dein
Erbarmen.» 12

Die Erwählung aber wird sichtbar in der Zugehörigkeit
zum Bund Gottes, worunter im Gegensatz zur Auffassung der
Kriegsrolle nicht der Bund mit den Vätern und also mit Gest.

Friedmann: Sifré debé Rab, T. 1, 1864). Weiteres bei Wilhelm Pesch:
Der Lohngedanke in der Lehre Jesu verglichen mit der religiösen Lohnlehre

des Spätjudentums (1955), S 98—103.
9 Belege zum Letzteren s. unten II b.
10 Folgende Stellen sprechen dafür: Hod. 2, 11—14. 16. 21 f.; 4, 8 f.

23—25. 27 f.; 7, 19 f.; 9, 29 f.; cf. auch H. Bardtke (Anm. 1), S. 164, und
Georg Molin, Die Söhne des Lichts (1954), S. 103 f.

" Hod. 1, 31 f.; 2, 25; 5, 2; 7, 27; 9, 7 f. 13 f. 29 f. 33 ff.; 10, 14. 16. 21 ff.;
11, 29 f. 32; 15, 15; 16, 9; Fr. 11, 4.

12 Weitere Belege für das Erwählungsbewußtsein unter II d.



16 A. Dietzel, Beten im Geist

samtisrael13, sondern ein neuer Bund mit wenigen Auserwählten

verstanden wird 14, den der Hab.-Kom. (2, 3. 4. 6) 15

ausdrücklich mit dem «Ende der Tage» in Beziehung setzt (2, 5. 6)
und den auch die Damaskusschrift (A 1: 8, 15 u. 9, 28; B: 9, 28)
als den Neuen bezeichnet und als den der Endzeit versteht, wie
Jeremia ihn geweissagt hat. Durch Zugehörigkeit zu diesem
Bund, der sich im Jahad, der Einung, sichtbar zeigt, weiß sich
der Fromme gerettet, Hod. 2, 28 b: «Aber ich (erg.: war) beim
Schmelzen meines Herzens wie Wasser, da machtest du meine
Seele stark in deinem Bund.» Die Erleuchtung für den Bund ist
Gottes Tat, 4, 5, aber doch ist der Mensch daran schuld, wenn er
davon abweicht, 4, 19. Im Bund Gottes aber ist der Lehrer der
Gerechtigkeit16 gleichsam Übermittler der göttlichen Gnade,
7, 19 f.: «(19) (L, cj. durch) deine Gerechtigkeit hast du mich
aufgestellt (20) für deinen Bund, und ich habe festgehalten an
deiner Wahrheit, (L) und du hast mich gesetzt zu einem Vater
für die Kinder der Gnade.» Wenn nun der Fromme des Bundes
gedenkt, rühmt er Gottes Gnade, 15, 15: «und aus Barmherzigkeit

hast du ihn (den Frommen) aufgerichtet zum Zeugnis des

Wohlgefallens, daß er bewahrt werde in deinem Bund und
wandle in allem» (erg.: was dir gefällt) .; 18, 24 f.: «(24) und
du hast das Herz des Staubes enthüllt, damit es bewahrt werde
(25) (L, erg. gem. 15, 15: in deinem Bund vor den
Fangnetzen des Gerichts gemäß deiner Barmherzigkeit...» Ein
Zeilenrest spricht vom «Erkennen des Bundes der Gnade», Fr. 7, 7.

Wer zur Einung gehört, der hat im Unterschied zu seinen
irdischen Eltern, die ihn verlassen müssen, in Gott den wirklichen
Vater gefunden: «Denn du bist Vater für den ganzen (Jaha)d

13 So z. B. trägt nach K. 3,13 f. das Feldzeichen an der Spitze der
Schlachtordnung die Namen der zwölf Stämme Israels. Zu dieser für die
Einung unspezifischen Fassung des Jahad-Begriffs in der Kriegsrolle cf.
Leonhard Rost, Theol. Lit.zeit. 80 (1955), Sp. 206.

14 Cf. Man. 2, Iff.; 6, 13b ff.; Hab.-Kom. 5, 4; 9, 12; 10, 13.
15 Cf. Karl Elliger, Studien zum Habakuk-Kommentar vom Toten Meer

(1953), S. 266. 283 f.
16 Diese Selbstbezeichnung kommt in den Ilod. nicht vor ; sie findet sich

u. a. im Hab.-Kom. für den Begründer der Sekte (z. B. 2, 2 ff.). Sehr
wahrscheinlich ist er der Verf. dieses Psalms. Dies nimmt auch George S. Glanz-
man, Sectarian Psalms from the Dead Sea: Theol. Studies 13 (1952),
S. 490, an.



A. Dietzel, Beten im Geist 17

deiner Wahrheit», 9, 35. Der Jahad tvird darum gleichfalls zum
Gegenstand des Lohpreisens, ist doch mit der Zugehörigkeit zu
ihm das eschatologische Heil verbunden.17 Gott bewahrt den
Seinen ihr Erbe (cf. 7, 34). Aber nur den Erwählten gilt seine
Barmherzigkeit; dem übrigen Israel wie den Völkern gehört
sein Fluch.18

Nach den Vorschriften des Man. wird jährlich am Bundeserneuerungsfest
nach dem priesterlichen Segen über das Volk von den Leviten der

Fluch über die andern ausgesprochen, der die Nichterhörung ihres Gebetes
ausdrücklich einschließt: «Nicht sei dir Gott gnädig bei deinem Rufen und
nicht vergebe er dir, deine Sünden zu sühnen», Man. 2, 8b.

Wie sich aber der Fromme aus der Hand seiner Bedränger
gerettet19 und er sein Gehet erhört weiß 20, so weiß er sich von
Gott auch für das Eschaton errettet. Er preist ihn, daß er seine
Seele ins Bündlein der Lebendigen gelegt hat, 2, 20, und er im
Bund gestärkt ist, 2, 28; m. a. W., 3,19 f.: «Ich preise dich, Herr,
daß du meine Seele aus der Grube erlöst hast und aus der Hölle
des Verderbens mich heraufgeführt21 zur Höhe der (erg.:
kommenden) Welt.» Von derselben Gewißheit reden weitere Stellen.

22 Der Fromme vertraut darauf, daß er durch Gottes
Barmherzigkeit in seinem Heilsstand bewahrt wird.23

17 Cf. Hod. 3, 20—22 (22: «und um zu kommen in den Jahad des Volkes,
die Versammlung der Himmelskinder, und es ist gefallen dem Mann das
Los der Ewigkeit...»); 6, 13. 15 ff. (die «Pflanzung der Ewigkeit» ist Bild
für den Jahad); 11, 14; auch Fr. 10, 6.

18 Hod. 4, 17—19: «(17) Denn sie haben auf dein Wort nicht gehört,
sondern gesagt (18) zur Schau der Erkenntnis: Nicht richtig! Und zum
Weg nach deinem Herzen: Das ist er nicht! Doch du, Gott, wirst ihnen
antworten, sie zu richten (19) in deiner Kraft... die von deinem Bund
gewichen sind»; 4, 26 f. : «(26) Wundertaten wirst du tun über deinem Volk
(d.i. die Einung!); aber Zerschmetterung an allen Völkern der Länder,
um im Gericht auszurotten alle (27) Übertreter deines Mundes.» Ferner
3, 35 (von der esch. Vernichtung). Weitere Belege in Anm. 56, zu Hod.

19 Hod. 2, 31 f. 34 f.; 5, 6. 10 f. 13 f. 20. 32 f.; Fr. 15, 6.

20 Hod. 5, 12: «Deine Hilfe ist mir zuteil, denn in der Not meiner Seele
hast du mich nicht verlassen und mein Rufen hast du gehört in den bitteren
Erfahrungen meiner Seele.»

21 Cf. Ps. 30, 4.
22 Hod. 2, 20; 4, 5; 15, 15. Darum hofft der Gläubige auf das

eschatologische Heil: Hod. 3, 20 ff.; 4, 25 f.; 6, 29; 7, 25; 10, 30 f.; 13, 5; Fr. 1, 7; 4, 18.
23 Cf. Hod. 2, 7 f. 22 f.; 7, 25; Fr. 3, 7: «Und er hat ihn auserwählt nach

den Geheimnissen seines Wohlgefallens, denn er weiß (L).» Zum Letzteren

vgl. die ähnlichen Gedanken in Eph. 1, 9 u. 3, 9.

2



18 A. Dietzel, Beten im Geist

In ihrem neuen Stand wissen die Glieder der Einung um die
Vergebung (a) und Reinigung von ihren Sünden (b), die auf
Grund des heilschaffenden Urteils Gottes (c) erfolgt sind, allein
durch seine Barmherzigkeit.

a) Vergebung der Sünden ist in den Hod. der Quellort aller
Frömmigkeit. Der Dank des Frommen geschieht für die
Gnadenerweisungen und Vergebungen Gottes, cf. 7, 35. Denn sie
allein gehen ihm Trost, 9, 13: «Durch die Vergehungen will ich
mich vergnügt wissen und erfahre Trost auf Sünde»; 11, 8 f.:
«Durch deinen Zorn (geschehen) alle Gerichte der Heimsuchung,

aber durch deine Güte (kommt) die Menge der
Vergebungen ...» Seine Hoffnung konzentriert sich darauf, daß Gott
ihm als Glied des Bundes auch weiter vergeben wird. Es sei an
7, 29 f. erinnert: «Aber alle Söhne deiner Wahrheit wirst du
vor dich bringen in Vergebung»; oder an 10, 21 f.: «Und auf
deine Vergebungen will ich hoffen...» (ähnlich 11, 31). So

rühmt der Fromme Gottes Vergeben, 14, 24: «(L) der vergibt
der Gefangenschaft der Sünde; der aber heimsucht die Sünde
der Bösen (L)».

b) Der Beter blickt zurück auf die Reinigung von Sünden,
Hod. 3, 21: «und den verkehrten Geist hast du gereinigt von
zahlreicher Sünde ...» Und er wartet auf die endgültige Reinigung

durch Gott, 7, 30 f.: «(30) du (reinigst) sie von ihren Sünden

durch die Menge deiner Güte und die Fülle deiner Bar(m)-
herzigkeit, (31) um sie vor dich hinzustellen für die Zeiten der
Ewigkeit.» In 11, 10 ist als Ursache für Gottes Tat der Reinigung

deutlich vorweg gesagt: «um deiner Herrlichkeit willen
...».24 Weil sich der Beter durch Gott gereinigt und darum in
seiner Gemeinschaft und seinem Dienst weiß, kann er sich
seinen Knecht25 nennen, 17, 11: «(L cj.) Vor (dem Ri)chten und
Gericht zit(tere) ich([*n]nN); (aber du reinigst) deinen Knecht

24 Ähnlich Fr. 4, 16 : «... und dies ist deinem Knecht widerfahren um
deinetwillen ...»

25 Zur Bezeichnung des Beters als Knecht Gottes cf. auch Hod. 11, 33;
13, 18; 14, 25; 16, 10f. 14. 18; 17, 23. 25 f.; 18, 6. 10; Fr. 4, 16. Der Knechtsbegriff

der Hod. ist alttestamentlich geprägt. Er drückt die Zugehörigkeit
zum Bunde Gottes aus und hat nicht Teil am Gegensatz, den das N. T. (cf.
Rom. 8, 15) zwischen Knecht und Sohn sieht.



A. Dietzel, Beten im Geist 19

von allen seinen Sünden (L)»; 11, 30 f.: «Und du26 wirst mich
reinigen durch deine Gerechtigkeit, wie ich gewartet habe auf
deine Güte ...»

Diese Reinigung von Sünden geschieht — und das ist
bedeutsam — durch den heiligen Geist Gottes, 16, 12: «um mich
zu reinigen durch deinen heiligen Geist und um mich nahe zu
bringen durch dein Wohlgefallen ...» Dasselbe kann mittels
einer zuverlässigen Ergänzung 27 auch aus Fr. 2, 13 ersehen
werden. Im Man. ist gleichfalls davon die Rede, 4, 20 ff.: «(20)
Dann wird Gott reinigen durch seine Wahrheit alle Mannestaten
und für sich läutern (einige) aus den Menschenkindern, um zu
vertilgen jeglichen Geist der Verderbtheit aus seiner Mitte (21)
seines 2R Fleisches, und um ihn zu reinigen durch den heiligen
Geist von allen Taten der Bosheit; und er sprengt auf ihn den
Geist der Wahrheit wie Wasser der Reinigung von allen Greueln

der Lüge (22) damit er die Rechtschaffenen Einsicht
gewinnen lasse in die Erkenntnis des Höchsten und die Weisheit

der Himmelssöhne ...» Der Wortlaut der letzten Stelle
macht es besonders deutlich, daß hier die Erfüllung von Ez. 36,
2-5 ff. in greifbarer Nähe gesehen wird. Der Geist als Gabe der
Endzeit ist dort verheißen und hier — das besagen die Hod. —
wenigstens anbruchsweise da. Der durch den Geist entsündigte
Beter hat eine eschatologische Gabe empfangen, deren Besitz
Heil und Seligkeit bedeutet.29

Von der Gabe des Geistes selbst wird unter d) die Rede sein.

c) Bezüglich der Gerechtigkeit des Menschen vor Gott haben
wir oben (I) die aus den Hod. zu ersehende Überzeugung des
Frommen in negativer Sicht dargelegt: Gerechtigkeit hat er von
sich aus nicht, und durch keine Leistungen kann er sie
erwerben.

Hier soll in positiver Sicht gezeigt werden, was Vergebung
und Reinigung von den Sünden im Hinblick auf das Gericht
bedeuten. Das göttliche Gericht (öDüa) nimmt im Denken der Beter

28 Cj. statt mnül gem. den Suff. 2. p. sing, in Z. 30 u. 31: ümflüi.
27 Gemäß Hod. 7, 7 ; 17, 26 u. Fr. 2, 9 ist hier nmDün ilDïnflj? nTl]zu

ergänzen; zur Übers, der Stelle s. unten.
28 Es stehen nach beiden Wörtern die entsprechenden Suffixe.
29 Cf. auch Fr. 65. 3. 4.



20 A. Dietzel, Beten im Geist

der Hod. eine zentrale Stellung ein.30 In vielen Fällen bezeichnet

es die innerzeitlichen Gerichte Gottes.31 BD»aist aber ebenso
Terminus technicus für das Endgericht32, das für die Verächter
des Jahad Austilgung (cf. Hod. 14, 16), «den Tag der Tötung»
(Hod. 15, 17) bedeutet.33 Gottes BD»» erstreckt sich auch auf
den Jahad; aber sowohl die innerzeitlichen Gerichte als auch
das eschatologische Urteil über den Frommen bringen für ihn
nicht Verurteilung und Tod, sondern Gerechtigkeit und Heil;
darum ist an den betr. Stellen BD»n (bzw. Bö») entsprechend
einem schon in der Kriegsrolle und noch im Man. vorfindlichen
Sprachgebrauch im Sinne von «Gottes heilschaffendes Urteil»
zu übersetzen.

In Hod. 5, 5 f. bahnt sich dieser Sprachgebrauch vorsichtig
an: «(5) Ich will dich preisen, Herr, denn du hast mich nicht
verlassen unter den jungen Löwen im Volk; (L) gemäß meiner
Schuld (6) hast du mich gerichtet; aber du hast mich nicht
verlassen in den Schandtaten meines Sinnes und hast meinem
Leben vom Verderben geholfen ...» Hod. 7, 35 führt ganz in
seine Nähe: «(unies.) für deine Gnadenerweisungen und
Vergebung (en L) und durch die Fülle deiner Barmherzigkeit bei
allen meinen Gerichten» (36 L). In 9, 33 f. liegt er vor: «und
mit meinem Schritt ist die Menge der Vergebungen und die Fülle
der (Barm)herzigkeit bei deinem Urteil34 über mich.» Mit
Bezug auf alle Glieder des Jahad und mit eschatologischer Tragweite

findet sich der Gedanke in 6, 8—10: «(8) Denn alle (9)
ihre Taten sind in deiner Wahrheit, und durch deine Gnaden-

30 BD»Ü kommt in den Hod. 45mal vor, ein weiteres Mal wohl zu
ergänzen; das Verb BD» 5mal, dazu 2mal als Partizipialform. Als Synonyma
dienen hauptsächlich flTlpS und S733 (»''IG).

31 So Hod. 1, 6. 16. 23. 26. 33; 8, 37; 9, 9. 10; 11, 8 (17, 10. 11) ; Fr. 3, 16;
Fr. 4, 9. 10. 11; Fr. 6, 2 (Fr. 14, 3; cj. Fr. 21, 4).

32 So Hod. 1, 9; 3, 27; 4, 20. 26; 6, 29; 7, 12 (9, 15) ; 10, 34. 36 (17, 13) ;

18, 25; Fr. 57, 3; Fr. 58, 5. BD» in dieser Bedeutung Hod. 7, 28; Fr. 46, 3.
33 Hinzuweisen ist auf die dramatische Schilderung des Endgerichts

über «Gesamt-Belial» in Hod. 3, 27—36.
34 In n»»D»m (von Sukenik richtig transkribiert) vermute ich —

bestärkt durch das Vorkommen offensichtlicher Mängel in der Handschrift
der <1. Hand», deren sich ein Korrektor angenommen hat (z. B. 2, 23. 29) —
ein Schreibversehen und lese n»BD»D2, da der inf. ni. hier keinen Sinn
ergäbe.



A. Dietzel, Beten im Geist 21

erweisungen wirst du über sie urteilen (üöStPn) durch die Fülle
der Barmherzigkeit und die Menge der Vergebung und gemäß
deinem Mund sie zu belehren (10) und, wie deine Wahrheit
untadelig ist, sie hinzustellen in deinen Bat zu deiner Herrlichkeit

...» Von da aus lassen sich auch die beiden folgenden
Stellen im gleichen Licht verstehen, 5, 4: «gemäß deinem
Wohlgefallen und durch deine Ha(nd) (kommt heilschaffendes) Urteil

für sie alle»; Fr. 13, 4: « (Vergeh) ungen und durch deine
Hand (kommt heilschaffendes) Urteil von ihnen allen» (5 L).35

Diese Übersetzung und Interpretation wird bestätigt durch
die zahlreichen sachlichen Parallelen aus den Hod., die uns
im Zusammenhang mit der Vergebung und Beinigung von den
Sünden begegnet sind, und ihre Möglichkeit wird an die Hand
gegeben durch das Vorkommen desselben Sprachgebrauches in
der Kriegsrolle und vor allem im Man.36

Schon in der Kriegsrolle weist ÜStPÖ neben der hauptsächlichen
Bedeutung als eschatologisches Gericht Gottes (s. Anm. 36) einmal, 14, 5 f.,
die des heilschaffenden Urteils auf: «und um aufzurichten im Gericht das
zerflossene Herz ...»

Die betreffenden Stellen aus dem Man. lauten: 11, 2: «Denn mein Urteil
steht Gott zu, und in seiner Hand liegt die Vollkommenheit meines Wandels

samt der Rechtschaffenheit meines Herzens, und durch seine Gerechtigkeit

(pl.) wird meine Sünde ausgetilgt. ..»; 11, 10 f. : «Gott steht das Urteil
zu und aus seiner Hand kommt die Vollkommenheit des Wandels...»; 11,
12—15: «(12) Und wenn ich in der Sünde des Fleisches strauchle, so besteht
mein Urteil in der Gerechtigkeit Gottes für immer, (13) und wenn sich
meine Not auftut, dann errettet er mein Leben aus dem Verderben und
macht meine Schritte für den Weg fest. Durch seine Barmherzigkeit hat
er mich nahe gebracht und durch seine GnadenerWeisungen wird (14) mein
Urteil kommen. In der Gerechtigkeit seiner Wahrheit hat er mich ge-

36 Wahrscheinlich liegt auch in Hod. 4, 25 dieselbe Bedeutung vor.
36 Sonst bezeichnet im Man. das in der Sekte geltende Recht und

Gottes Gericht überhaupt, meist das der endzeitlichen Strafe. Im Hab.-
Kom. hat UÖtPD immer Strafcharakter, meist von der eschatologischen Strafe
Gottes gebraucht. In der Dam. tritt die Bedeutung «Rechtssatzungen» stark
in den Vordergrund. (Diese Aussagen sind mir ermöglicht durch die von
Herrn Prof. D. II. Braun freundlichst gewährte Einsicht in seine noch
ungedruckte Monographie über spätjüdischen und urchristlichen Radikalismus,

wo sich auch die Belege dafür finden.) In der Kriegsrolle ist ÜStPÖ

hauptsächlich Bezeichnung für das Endgericht, das Gott in der eschatologischen

Schlacht über die Kinder der Finsternis vollzieht (cf. 4, 6; 6, 3. 5

in Feldzeichenaufschriften; 11, 14; 12, 5. 10; 19, 2 im Kontext). In 17, 2

weist das Wort auf ein früheres Gottesgericht hin.



22 A. Dietzel, Beten im Geist

richtet, und in der Fülle seiner Güte wird er alle meine Sünden entsühnen;
und in seiner Gerechtigkeit wird er mich von der Unreinheit(15) des
Menschen und von der Sünde der Menschenkinder rein machen, damit ich Gott
seine Gerechtigkeit bekenne und dem Höchsten seine Ehre.» 37

Es verhält sich mit der Gerechtigkeit des Menschen vor Gott
auch hinsichtlich des letzten Gerichtes so, wie Hod. 13, 16 f.
eindeutig bekennt: «Nur (pl) durch deine Güte wird der Mensch
gerecht sein und durch die Fülle (deiner) Barm(herzigkeit)»;
vgl. 15, 14 f.: «Nur (pl) du hast (cj.: weise gemacht, nnfrDl&n])
den Gerechten, und aus Barmherzigkeit hast du ihn
aufgerichtet zum Zeugnis des Wohlgefallens.» Diese Ausschließlichkeit

der Gnade Gottes ist selbst nach den gesetzlichen Partien
des Man. noch spürbar, 10, 11 f.: «Und zu Gott will ich sagen:
Meine Gerechtigkeit! und zum Höchsten: Erbauer dessen, was
für mich gut ist...!»

d) Als eine von Gott auserwählte Gemeinde von Menschen,
denen vergeben ist, die von ihren Sünden gereinigt und denen
von Gott im Gericht Gerechtigkeit und Heil geschenkt ist, hält
sich die Gruppe für das wahre, verborgene Volk Gottes.38 Der
Beter weiß sich als «Sohn der Wahrheit», Hod. 16, 18, die
Einung als Gottes «Volk», 14, 1, «Männer der Wahrheit», 14, 2,

37 H. W. Brownlee, BASOR 121 (1951), S. 12, u. ebd. Suppl. Studies
10—12 (1951), S. 42. 44; Bardtke (Anm. 1), S. 107. 109; Molin (Anm. 10),
S. 33 f., haben die Stellen in Man. 11 mit «my justification», «meine
Rechtfertigung» («mein Recht») übersetzt. Obwohl diese Übersetzung in der
Sache begründet liegt, scheint sie mir aus folgenden Gründen unratsam:
1. ÜDttfD in der Bedeutung von Rechtfertigung ist im A. T. nicht zu belegen.
Auch aus der rabbinischen Literatur ist kein Beispiel nachgewiesen. 2. Der
Begriff Rechtfertigung ist für uns von der paulinischen Rechtfertigungslehre

her bestimmt. Dasselbe wie Paulus will der Sektenfromme aber
offenbar nicht sagen, sonst hätte er sich des alttestamentlichen Terminus, hi.
von plS, bedient, der in den Hod. 3mal in anderem Zusammenhang
vorkommt: in 9, 9 erklärt der Beter die Gerichte Gottes für gerecht (dasselbe
ohne diesen Terminus in Hod. 1, 6. 26 f.) ; in 12, 32 und Fr. 2, 16 findet sich
die Partizipialform pITSD, die an erstgenannter Stelle sicher und an der
zweiten wahrscheinlich (Textverlust) einen bezeichnet, der sich seihst für
gerecht erklärt. Der Sektenfromme kennt das im Gericht geschenkte Heil,
verliehene Gerechtigkeit, aber nicht die förmliche Gerechterklärung. Dieser

Ausdruck würde m. E. zu große Kühnheit bedeutet haben.
38 Cf. Hod. 8, 10—15, wo das diesbezügliche Bild von der «verborgenen

Pflanzung der Wahrheit» ausgeführt wird.



A. Dietzel, Beten im Geist 23

«Männer deiner Schauung», 14, 7. Sie wissen sich von Gott
erwählt, 15, 23: «und ich habe erkannt, daß du sie (die Glieder
der Einung) erwählt hast von allen»; 11, 9: «und deine
Barmherzigkeit allen Söhnen deines Wohlgefallens».39a In Man. 8, 6

werden sie «Erwählte des (göttlichen) Wohlgefallens»
genannt 39b.

Wie ihre Erwählung und ihre Gerechtigkeit von Gott
gekommen sind, so kann nun der neue Wandel auch nur von Gott
gegeben sein. Die Hod. wissen geradezu von einer Heiligung zu
reden, 11, 10 f.: «Und um deiner Heiligkeit willen hast du den
Menschen von Sünde gereinigt, damit er sich heilige für
dich ...» 40

Der neue Wandel — das ist für uns bedeutsam — geschieht
aber eben durch dieselbe Gabe, durch welche die Reinigung von
der Sünde erfolgt ist, durch den heiligen Geist Gottes, Hod. 4,
31: «Aber des Menschen Wandel ist nicht beständig; es sei denn,
daß Gott es ihm durch den Geist anerschaffen hat, (seinen)
Wandel unsträflich zu machen unter den Menschenkindern ...»;
9, 31 f.: «(31) Und die Kindheit hast du mir hell gemacht durch
die Weisheit deines Rechtes, (32) und durch die beständige
Wahrheit hast du mich gestützt und durch den Geist deiner
Heiligkeit hast du mir geholfen und bis zu (diesem) Tage (L).»
Hod. 16, 7 spricht von einem «Sieh-Festmachen durch den Geist
der Hei(ligkeit)». Auf 7, 6 f., wo gleichfalls von der
Unterstützung durch den Geist die Rede ist, muß noch eingegangen
werden.

Wie ist in den Hod. dieser Beistand des Geistes gedacht?
Verschiedene Stellen sprechen deutlich von einer Geistbegabung.

Sie wird ausgedrückt mit dem unmißverständlichen fna41,

12, 11 f.: «Aber ich ...42 habe dich erkannt, mein Gott, durch
den Geist, den du in mich gegeben hast...»; 13,18 f.: «Aber ich,
dein Knecht, habe erkannt durch den Geist, den du in mich

s»a + b Zum Ausdruck cf. Luk. 2, 14.
40 Weitere Belege für den von Gott gegebenen neuen Wandel: Hod.

7, 14: «Und durch deine Wahrheit werden dem Gerechten Schritte für die
Pfade der Gerechtigkeit (erg.: gegeben), um zu wandeln vor dir .> Ferner
16, 17; 17, 14. 24.

41 Zum Ausdruck cf. Luk. 11, 13, bibövcu Ttveöua äyiov.
42 Falls maSkil zu conj.: pt. hi.



24 A. Dietzel, Beten im Geist

gegeben hast (L)>; Fr. 3, 14: «(L, cj. Daß ich) Staub (bin),
habe ich erkannt durch den Geist, den du in mich gegeben hast
(L).»

An vier weiteren Stellen findet sieh in den Hod. folgende Wendung:
Oa) nmsun mump nm. Das hi. von T3 wird in Ps. 68,18 vom Fallenlassen
des Regens und in Sir. 43, 17 von dem des Schnees gebraucht. Wir
übersetzen demgemäß: «Und deinen heiligen Geist hast du (auf mich) fallen,
bzw. kommen lassen.»

Diese Bedeutung bewährt sich: Hod. 7, 6 f.: « (6) Ich will dich preisen,
Herr, denn du hast mich gestützt durch deine Kraft, und den Geist (7)
deiner Heiligkeit43 hast du auf mich fallen lassen, damit ich nicht wanke,
und du hast mich fest gemacht vor den Kriegen der Bosheit...»; 17, 26:

<(L) du hast fallen lassen den Geist (deiner) Heiligk(eit) auf deinen
Knecht (L)>; Fr. 2, 9: «(L) und auf den Staub hast du kommen lassen den
Geist» (10 L) ; Fr. 2, 13: «(L, cj. Den Geist) deiner (Hei)ligkeit hast du
kommen lassen, um Schuld zu sühnen» (14 L).

Die sachliche Richtigkeit der Übersetzung wird durch einen Vergleich
von Hod. 17, 26 mit 14, 25b bestätigt, wo es heißt: «Aber ich bin dein
Knecht, du hast mich mit dem Geist der Erkenntnis umlagert» 44 (L).

Inhaltlich besagen diese Stellen in Übereinstimmung mit
den oben genannten, daß die von Gott geschenkte Anwesenheit
des heiligen Geistes 1. die Schuld des Beters weggenommen hat;
2. ihn als einen Knecht Gottes auszeichnet; 3. ihn vor Anfechtung

von außen und innen bewahrt. Zusammengefaßt: der Geist
ist das von Gott geschenkte Mittel zum Vollzüge des neuen
Wandels.

III.
In bezug auf das Gebet hat sich in der Einung angesichts

der völligen Heilsunfähigkeit des auf sich allein gestellten
Menschen einerseits und des zum neuen Wandel notwendigen
Beistandes durch den Geist andrerseits die Auffassung vom Gebet
im Geist herausgebildet.

1. Die Hod. kennen das von Gott eingegebene Gebet, 9. 10 f.:
«(10) Denn ich habe auf deine Gnadenerweisungen gewartet,
und du hast (11) Flehen (mnri) in den Mund deines Knechtes
gegeben.» Dasselbe geht aus 11, 4 f. hervor: «(4) Und du hast

43 Diese lineare Übersetzung sei hier gestattet, um den Eindruck des

hebräischen Wortbildes zu erhalten.
44 Statt UJTtfn (so Sukenik) lese ich unU!"!.



A. Dietzel, Beten im Geist 25

mich weise gemacht durch deine Wundertaten, und hast in meinen

Mund Lobpreis gegeben und auf meine Zunge (5) n (—).» 45

Soviel ist klar: Flehen und Lohpreis sind hier als direkte
Wirkungen Gottes verstanden.

Dabei verdient es Beachtung, daß diese Wirkung sich in
einem Menschen vollzieht, der sich als Gottes «Knecht», 9, 11,
bzw. als durch Gottes Wundertaten «weise gemacht» versteht.
Ganz zu Gott gehörig beurteilt der Fromme sein Bitt- und
Lobgehet nicht als sein eigenes Werk, sondern als von diesem selbst
ausgehend.46

Es führt uns weiter, wenn wir die Fortsetzung der
erstangeführten Stelle ansehen, 9, 11 f.: «(11) Und nicht hast du
mein Leben gescholten und meinen Frieden nicht verstoßen und
nicht (12) meine Hoffnung verlassen, und vor der Plage hast
du meinen Geist fest hingestellt.» Die Annahme, daß hier der
Beter das Widerfahren der gnädigen Bewahrung in der
Anfechtung als Hilfe Gottes auf sein Gebet hin, d. h. als eine
Erhörung seines Flehens ansieht47, ist m. E. keine Überinterpretation.

Zwischen Bitte und Bewahrung besteht ein innerer
Zusammenhang, der für den Beter die Logik einer in Gott
begründeten Kausalität hat: Das Gehet kam von Gott; darum hat
er es auch erhört.

2. Wie hat nach Auffassung der Hod. diese Eingebung des
Gebetes sich vollzogen? Wie die Reinigung von Sünde und
Schuld und die Kraftverleihung zu neuem Wandel, so geschieht
auch die Eingehung des Gebetes durch den Geist, 17, 17: «(L)
von den Geistern, die du in mich hineingegeben hast, will ich
Antwort der Zunge hervorbringen 48, um deine Gerechtigkeitserweisungen

zu erzählen ...» Hier ist der dem Beter verliehene
Geist (pl.) Träger des Lobpreises Gottes.49 Als grammatisches
Subjekt bleibt die Person des Beters stehen. Aber ihr Tun geht

45 Für das letzte, nicht erkennbare Wort ist wahrscheinlich ns?l*in
vielleicht min, möglicherweise auch nbsn oder HMin zu ergänzen.

46 Ähnlich wie bei Paulus die Danksagung als eine Wirkung des
erhöhten Herrn verstanden wird: Rom. 1, 8; 7, 25; 16, 27; Kol. 3, 17.

47 Zu erfahrener Gebetserhörung bekennt sich eindeutig Hod. 5, 12

(s. Anm. 20).
48 Cj. nN[TSl]X.
49 Der erste Satzteil muß sich auf das Folgende beziehen, weil die

vorausgehende Zeile frei ist und davor Zeile 15 einen Abschluß bildet.



26 A. Dietzel, Beten im Geist

von den verliehenen Geistern Gottes aus; sie sind das logische
Subjekt.

Eine andere Stelle ordnet die beiden Subjekte nebeneinander,
Hod. 3, 221: «(22) Es ist gefallen dem Mann das Los der
(zukünftigen) Welt, mit den Geistern (23) der Erkenntnis deinen
Namen zu loben in der Einung des Jubels 50, zu erzählen deine
Wundertaten vor allen deinen Werken.» In der Vollendung
bringen der Mensch und die Geister Gottes ihm gemeinsam
ihren Lobpreis dar.51

3. Die deutlichste Aussage über das Gebet im Geist, welche
die Auslegung der obigen Stellen legitimiert, ist die aus Hod.
16, 11: (cj. •'s) nnm rrm *|UD nVm«, «Und ich besänftige62
dein Angesicht durch den Geist, den du (in mich) gegeben hast.»
Wie geschieht dieses Besänftigen? Durch gute Werke? Durch
Opfer? Oder durch Gebet? Wir müssen uns über den biblischen
Sprachgehrauch von nVn im pi. unterrichten:

Während in Ps. 45, 13; Pr. 19, 6 und Hi. 11, 19 durch diesen
Stamm das Gnädig-Stimmen eines Menschen ausgedrückt wird,
bezeichnet derselbe in der überwiegenden Mehrzahl der Stellen
das Gnädig-Stimmen Gottes durch einen Menschen. Das Ver-
bum ist auch für die Begütigung durch Opfer gebraucht, so in
1. Sam. 13, 12; Sach. 7, 2; 8, 21 f.; wahrscheinlich ist auch in
Mal. 1, 9 und Dan. 9, 13 mehr das Opfer als das Gebet gemeint.
Daß aber die Verbindung DUS nbn zum Terminus technicus für
das brünstige Gebet geworden ist, das Gott von seinem Zorn
zum Erbarmen umstimmt, geht aus Ex. 32, 11; 1. Kön. 13, 6;
2. Kön. 13, 4; Jer. 26, 19; 2. Chr. 33, 12 und Ps. 119, 58 hervor.
An allen diesen Stellen — nur für die letztgenannte gilt eine
gewisse Einschränkung — ist auch die auf das Gebet folgende
Erhörung ausdrücklich berichtet.

nus nVn bezeichnet auch nach Hod. 16, 11 das im Gehet
erfolgende Umstimmen Gottes von seinem Zorn zum Erbarmen.53

60 Cj. n[3]l.
51 Cf. fürs N. T. das Zusammenwirken der himmlischen und irdischen

Beter in Off. 5, 8. 13 f.; 7, 9—12; 19, 1—8.
52 Die präsentische Übersetzung ist durch den Zusammenhang

bestimmt, der in die Gegenwart weist.
53 An das Mittel des Opfers ist auch wegen des Fernbleibens der Einung

vom Opferkult in Jerusalem (cf. Dam. A 2, 14, 1—3) nicht zu denken.



A. Dietzel, Beten im Geist 27

Von sich aus vermöchte das der Beter nichtä4, aber er vermag
es durch den Geist, den Gott ihm gegeben hat. Die Überzeugung,
daß sein Gebet im Geist oder durch den Geist Gottes geschieht,
schließt die Gewißheit der Erhörung ein; denn es hat nicht nur
seinen Ursprung in Gott, es ist auch in seinem Vollzuge Gebet
des gerechtgemachten Sünders.55 In dieser geistgewirkten Er-
hörungsgewißheit liegt ein neues Motiv der Hoffnung auf
Erhörung vor.56 Es ist wie der Geist, durch den sie zustande
kommt, gekennzeichnet durch das eschatologische Selbstverständnis

der Gemeinde.

54 Der angeführten Stelle geht unmittelbar voraus : «Und ich erkenne,
daß ein Mensch nicht gerecht sein kann ohne dich.»

55 Das Gebet im Geist steht mit der Gerechtmachung aus Gnaden auch
in unmittelbarem Textzusammenhang : der Erwähnung des Gebetes mit den
Geistern der Erkenntnis in Hod. 3, 22 f. geht in Z. 19 ff. der Lobpreis für
den Anteil an der zukünftigen Welt voraus; in 9, 10 f. folgt auf die Notiz
vom eingegebenen Gebet Z. 11: «Und nicht hast du mein Leben gescholten
und meinen Frieden nicht verstoßen ...»; dem passus vom Gebet im Geist
in 16, 11 geht der Lobpreis für Gottes Barmherzigkeit, Z. 9a, und
Gerechtigkeit, Z. 9b, sowie das Bekenntnis des Mangels an Gerechtigkeit ohne
Gott, Z. 11, voraus, während in Z. 12 dann von der Reinigung des Beters
durch den heiligen Geist die Rede ist.

56 Dieses Motiv überbietet und verdrängt alle früheren Motive.
Im A. T. beobachten wir eine Fülle von Glaubensmotiven, die sich

hauptsächlich aus den Erwählungstraditionen ergeben. In vorexilischer Zeit
vertraut der Fromme auf Gottes Barmherzigkeit auf Grund der Geschichte
Gottes mit seinem Volk (Herausführung aus Ägypten, Bund Gottes am Sinai,
auch die Erzväterverheißungen) ; darum weiß er Gott als den Gott Israels,
den Vater des Volkes, der seine Ehre vor den Heiden erweisen wird. In
nachexilischer Zeit treten zu diesen Motiven hinzu das Vertrauen auf
Gottes Allmacht, der zugleich Schöpfer und Erlöser ist, und besonders die
Gebetserfahrungen der einzelnen Frommen. Belege bei Dietzel (Anm. 1),
S. 33—41.

Im Spätjudentum kommt zu diesen Motiven vornehmlich das Vertrauen
auf Gottes Walten als König und das Vertrauen auf seine Barmherzigkeit
als Helfer der Unterdrückten hinzu; s. ebd., S. 47—54.

In der Kriegsrolle sind diese Motive genau so lebendig: Das Vertrauen
auf den Bund Gottes mit den Vätern: 12, 3; 13, 7 f.; 14, 4 ff.; 18, 7; die
Gewißheit, Gottes Erbe zu sein: 12, 12; 19, 4b; Erwartung des Gerichts für
die Völker und der Hilfe für Israel: 16, lb; Vertrauen auf Grund der Taten
Gottes in der Geschichte: 11, 1 f. 3; Gott als Helfer der Armen: 11, 13;
13, 14; Vertrauen auf den allmächtigen Schöpfergott: 10, 12—15. Darum
wird Erhörung erwartet: 10, 17.

In den Hod. sind diese Motive durch den auf die Einung beschränkten



28 A. Dietzel, Beten im Geist

IV.

Auch in der urchristlichen Gemeinde wird das Gebet als
Wirkung des Geistes Gottes verstanden. In Gal. 4, 6 spricht
Paulus 57 vom Beten des Geistes, das den Gläubigen durch den
Ruf «Abba, Vater» ihre Kindesstellung zu Gott offenbart, was
in Rom. 8,16 durch das ouppap-rupeiv des Geistes ausgedrückt ist.
Rom. 8,15 redet vom Beten der Christen «im Geist», wobei ihnen
dieselben Gebetsworte wie beim Beten des Geistes nach dem
Gal. auf die Lippen kommen. In Rom. 8, 26 f. spricht der Apostel
außerdem von dem Sich-Annehmen des Geistes um die Gläubigen,

die noch im Stande der Schwachheit lebend nicht gottgemäß
zu beten vermögen. Dieses Sich-Annehmen geschieht durch das
fürsprechende Eintreten des Geistes, der das menschlich
fehlsame Gebet vor Gott so macht, wie es sein muß. Der Geist
vollzieht dasselbe rechtfertigende Eintreten, wie es in Rom. 8, 34

vom erhöhten Herrn ausgesagt ist. Wenn Paulus in Phil. 1, 19

von «der Unterstützung des Geistes Jesu Christi» spricht, dann
meint er auch hier, daß durch den Geist sein Gebet als das
eines gerechtfertigten Sünders gerechtfertigt vor Gott kommt
und darum gottgemäß und erhör lieh ist.58

Gottesvolkbegriff umgeprägt. Die Zugehörigkeit zum eschatologisch
bestimmten Bund, nicht die zum natürlichen Israel trägt die Erhörungshoff-
nung: 2, 28b; 4, 5. 39; 7, 19 f.; 15, 15; Fr. 7, 7; nur für die Glieder der
Einung ist Gott Vater: 9, 34 f.; nur ihr gilt das Heil: 4, 26; 13, 5; ihr
gehört das Erbteil Gottes: 7, 34; 14, 19; aber über Israel wie über den Völkern
stehen Gottes Fluch und Gericht: 3, 35 f.; 4, 18 f. 26 f.; 6, 30—33; 7, 22 f.;
Fr. 14, 3. — Im Man. gilt dieselbe Beschränkung, cf. 5, 22b: «die sich willig
erweisen, sich zu deinem Bund zu bekehren». Sie haben Hoffnung auf
Erhörung, während die übrigen davon ausgeschlossen sind, 2, 8b; cf. Dietzel
(Anm. 1), S. 81 f. (die Sonderstellung der Kriegsrolle war hier noch nicht
erkannt, da nur geringe Teile des Textes bekannt waren).

57 Das nach Eph. 6, 18 von den Gläubigen erwartete Beten im Geist
stimmt mit den Aussagen der unumstrittenen Paulinen überein. Paulus
steht mit seiner Auffassung auch nicht allein. In Jud. 20 f. wird den
Gläubigen das Beten im Geist zur Bewahrung in der Liebe Gottes und Erwartung

des eschatologischen Heils nahegelegt; in Off. 22, 17 beten der Geist
und die Gemeinde zusammen um das Kommen des Herrn.

58 "Werner Bieder, Gebetswirklichkeit und Gebetsmöglichkeit bei Paulus.

Das Beten des Geistes und das Beten im Geist: Theol. Zeitschr. 4

(1948), S. 33 ff. ; Julius Schniewind, Das Seufzen des Geistes nach Römer
8, 26. 27: Nachgel. Reden und Aufsätze (1952), S. 92—96.



A. Dietzel, Beten im Geist 29

G. Harder hat in seiner Monographie «Paulus und das Gebete 59 die
Meinung vertreten, daß dieses Gehet im Geist bei Paulus «irgendwie
ekstatisches Gebete 60 sei, das — abgesehen von einer geringen Ausnahme 61 —
wie die Glossolalie unter Ausschaltung des voûç vor sich gehe, wobei der
Geist allein das Subjekt des Gebetes, der Mensch aber nur dessen Instrument

wäre.
Diese Meinung hat W. Bieder 62 vom Zusammenhang der paulinischen

Texte her so sorgfältig widerlegt, daß wir davon nichts weiter als das

Ergebnis zu wiederholen brauchen: «Das Beten des Pneuma streicht den
Menschen in seinem Beten nicht durch, erniedrigt ihn auch nicht zu einem
bloßen Kanal, sondern erhöht ihn zur Würde des verantwortlichen Beters,
der durch das eintretende Werk des Pneuma gerechtfertigt ist.» 63

Unsre Frage ist hier die nach dem religionsgeschichtlichen Zusammenhang,

in den das urchristliche Beten im Geist hineingehört. Die
Beantwortung dieser Frage wird allerdings, wie auch die Untersuchung Härders

deutlich erkennen läßt, die Interpretation mitbestimmen. Harder hat
eine Verbindungslinie zum ekstatischen Gebet der hellenistischen Zauberpapyri

gezogen. 64 Die wesentlich näher liegenden Erscheinungen eines
Gebetes im Geist in Jub. 25, 10—23 und Hen. 71, 11 f.85 hat er als vermeintlich
hellenistischen Einfluß der Spätzeit beiseite gestellt. 88 In der Hen.-Stelle
ist wahrscheinlich prophetische Rede gemeint. 67 Jub. 25 aber schildert ein
Gebet im Geist, und dieses kann nicht als ekstatisches angesehen werden,
denn in V. 14 wird das Herabkommen des «Geistes der Wahrheit» in den
Mund der Rebekka beschrieben, mittels dessen sie dann ihren Sohn Jakob
mit völlig verständlichen Worten, die keineswegs in ekstatischem Zustand
gesprochen sind, segnet, V. 15—22.

Harder verneint nicht nur die Nähe dieser Vorstellung vom Gebet im
Geist zum paulinischen, er sucht für die Geistvorstellung bei Paulus über-

59 Günther Harder, Paulus und das Gebet. Neutest. Forschungen R. 1,

II. 10 (1936), bes. S, 163—72.
89 Ebd., S. 171.
61 Harder nimmt die «geistlichen Lieder», Kol. 1, 3. 16, aus, S. 171, 3.
82 Bieder (Anm. 58), S, 22—40.
83 Ebd., S. 40. Es wäre höchstens darauf hinzuweisen, daß das zeitliche

und kausale Nacheinander, in das Bieder das Beten des Geistes und das
Beten im Geist anordnet, S. 27, nicht so sehr betont werden darf, da es sich
dabei um die notwendig gleichzeitig erfolgenden Seiten ein und derselben
Sache handelt, wenngleich theologisch unangefochten feststeht, daß das
Handeln Gottes dem des Menschen vorausgeht. Cf. Dietzel (Anm. 1), S. 255 f.

64 Harder (Anm. 59), S. 164, 1.

85 Die Nähe beider Schriften zur Sekte ist längst erkannt; vgl. z. B.
Kurt Schubert, Zwei Messiasse ...: Judaica 11 (1955), S. 226, 40.

86 Harder (Anm. 59), S. 165, 3.

67 Hans Lietzmann, An die Korinther (4. Aufl. 1949), S. 70, führt die
Stelle als Beispiel dafür an; desgleichen Hen. 91, 1 ff. In Sus. 45. 46 (Theo-
dotion) ist das Pneuma hagion Führer zu gerechtem Urteil.



30 A. Dietzel, Beten im Geist

haupt einen anderen als den alttestamentlichen Grund. Für den Geist als
eine Gabe, die nicht nur den Propheten und wenigen Auserwählten,
sondern allen Gläubigen zuteil werden soll, nimmt er an, daß erst von der
Sap. Sal. dafür die Denkmöglichkeit, d. h. die religionsgeschichtlichen
Voraussetzungen geschaffen wurden. 68 Dies trifft aber nicht zu.

Der stärkste Quellort für die paulinische Geistvorstellung
ist das A.T. mit seinen Verheißungen vom Geist als der Gabe
der Endzeit.60 Darum ist für Paulus die Geistverleihung an alle
Gläubigen Gabe der angebrochenen Endzeit.70 Seine Wirksamkeit

in der Gemeinde zeigt die eschatologische Gegenwart Gottes
in seinem Volk an.71

Auch das Judentum bat für die Endzeit die Gabe des Geistes
erwartet.72 Aber im Gegensatz zur Gemeinde vom Toten Meer
hielt es weder die Endzeit für angebrochen, noch ihre Gaben
für gegenwärtig.73

In der Theologie der Einung (repräsentiert durch die Hod.)
und in der urchristlichen (repräsentiert durch Paulus) liegen
eine Reihe religionsgeschichtlich gesehen formal gleicher Züge
vor: Beide lehren die völlige Verlorenheit des auf sich allein
gestellten Menschen.74 Beide glauben an die Vergebung der und
Reinigung von den Sünden, welches durch die eschatologische
Gabe des Geistes geschieht.75 Diese Heilszueignung und
Gerechtmachung geschieht für beide allein aus Gnaden 76

; das Mit-
68 Harder (Anm. 59), S. 167 f.
89 Cf. Jes. 32, 15—18; Ez. 36, 26 f.; 37, 5 ff.; 39, 29; Jes. 44, 2—5; Joel

3, Iff.; Sach. 12, 10.
70 Die Bezeichnung des Geistes als ditapxf|, Rom. 8, 23, und dppaßibv,

2. Kor. 1, 22; 5, 5, weisen ihn als eschatologische Gabe aus. Ebenso u. a.
Rom. 8, 6b: «Das Sinnen des Geistes ist Leben und Friede.» Beides sind
Güter der Endzeit. Ebenso deutlich ist auch in der Apg., 2, 16 ff. 33, der
Geist als die Gabe der angebrochenen Endzeit verstanden.

71 Cf. 1. Kor. 12, 6—11; 14, 25.
72 An den folgenden Stellen ist entweder von der Geistbegabung des

Messias oder des Volkes Gottes in der Endzeit die Rede: Ps. Sal. 17, 41 f.;
18, 7 f.; Hen. 49, 3; 61, 7. 11; 62, 2; Test. Juda 24, 2 //.; Test. Levi 18, 5. 7. 11.

73 Daß aus der späteren rabbinischen Literatur keine Stelle bekannt
ist, «in der der heilige Geist mit dem Beten eines Israeliten in Verbindung
gebracht wird» : P. Billerbeck, Kommentar, 3 (1926), S. 243, erklärt sich
eben daraus.

74 Rom. 7, 14—24; der Mensch ohne Christus: Rom. 1, 18—2, 24; 3, 9—18.
75 Cf. 1. Kor. 6,11; Rom. 8, 13; auch Tit. 3, 5 f.
70 Gal. 5, 5; Rom. 4, 5; 11, 6. Auf wichtige Unterschiede macht Anm. 37

aufmerksam.



A. Dietzel, Beten im Geist 31

wirken irgendwelcher Werke ist ausgeschlossen.77 Von beiden
wird die Zugehörigkeit zum wahren Gottesvolk proklamiert.78
Der Gott wohlgefällige Wandel wird nach Auffassung heider
durch die Gabe des Geistes ermöglicht79; und das Gebet im
Geist, das beiderorts in echtem theologischem Zusammenhang
mit der Gerechtmachung des Sünders aus Gnaden steht80, ist
hier wie dort die gottgeschenkte Möglichkeit zu erhörlichem
Beten. So weit reicht die Parallelität der Vorstellungen, daß die
Hod. wie dann auch Paulus ein Beten des Geistes im
Menschen und das des Menschen im Geist kennen. Dieses Gebet im
Geist ist in den Hod. kein ekstatisches.

Aus dieser religionsgeschichtliehen Parallelität ist nicht ohne weiteres
eine Abhängigkeit des Paulus von der Theologie der Einung zu folgern. 81

Wie überhaupt, bestehen auch zwischen dem Beten im Geist bei Paulus und
dem in der Einung ganz wesentliche Unterschiede: Einen die Gotteskindschaft
des Beters proklamierenden Charakter wie bei Paulus hat das geistgewirkte
Gebet in der Einung nicht. Dort ist zwar mit der Geistbegabung das Bewußtsein,

Knecht Gottes zu sein, verbunden. Aber die dort vorhandene Vorstellung
von Gott als Vater aller Glieder des Jahad entspricht der alttestament-
lichen von Gott als Vater aller Glieder des Volkes. Das Abba, Vater des

urchristlichen Gebetes ist etwas Neuartiges: Abba entstammt dem
Sprachgebrauch des Kindes in der Familie.82 Hier ist Gott Vater, der nicht erst

" Gal. 2, 16. 21; Rom. 3, 20. 28; 11, 6.
78 Gal. 6, 16; Rom. 9, 25 f. (cf. 1. Petr. 2, 9 f.).
"> Gal. 3, 2. 5. 14; 4, 6; 5, 13—6, 10, bes. 5, 25; Rom. 5, 5; 6, 1—23; 7, 6;

8, 1—27, bes. V. 14.
80 In bezug auf die paulinischen Stellen hat dies Schniewind (Anm. 58),

S. 91—96, eingehend dargestellt.
81 J. L. Teicher, Journ. of Jew. Stud. 3 (1952), S. Ill—118. 139—150;

4 (1953), S. 1—13. 49—58. 93—103 — nur vol. 3 lag dem Verf. vor -—,
versuchte den Nachweis zu führen, daß in den Texten der Einung die Lehre
einer vorpaulinischen christlichen Kirche (lokalisiert in Jerusalem) zu
erkennen sei. Aber die in der Einung und bei Paulus vorkommenden
verwandten Theologumena der Erbsünde, Vorherbestimmung und Erwählung,
die Lehre vom heiligen Geist, besonders die vom Geist in der eschatolo-
gischen Periode, und die eschatologische Konzeption als solche — Teicher
hat dies herausgestellt, noch ohne den größeren Teil der Hod. gekannt zu
haben — sind noch keine «incontrovertible evidence» (vol. 3, S. 150) für
den christlichen Inhalt der Texte. Die Frage, inwieweit Paulus die Theologie

der Einung gekannt hat, ist wohl nur durch umfassende
Begriffsuntersuchungen, nicht schon durch das Feststellen einiger Parallelitäten
und Anklänge zu klären.

82 Joachim Jeremias, Abba: Theol. Lit.zeit. 79 (1954), Sp. 213 f.; cf. auch



32 A. Dietzel, Beten im Geist

zum Erbarmen umgestimmt zu werden braucht.83 Der wesentlichste Unterschied

ist aber der, daß in der Urchristenheit der Geist von Christus her
bestimmt ist, wie auch aus dem Zusammenhang des geistgewirkten Betens
ersichtlich wird.84

Der echten Parallelität der Vorstellungen entnehmen wir
soviel: In der Einung ist man wie später im Urchristentum von
der religionsgeschichtlich gesehen gleichen Voraussetzung aus,
nämlich dem Glauben an die im Anbruch der Endzeit bereits
verliehene Gabe des Geistes, zu einer äußerlich ganz ähnlichen
Auffassung vom Gebet im Geist gekommen. Darum sind für das
Verständnis des Gebetes im Geist auf religionsgeschichtlicher
Ebene in erster Linie nicht die ekstatischen Gebete der
hellenistischen Zauherpapyri, wo die genannten biblischen
Zusammenhänge völlig fehlen, sondern die formal gleichen Vorstellungen

im Spätjudentum heranzuziehen.

Erlangen. Armin Dietzel.

schon Gerh. Kittel, Die Religionsgeschichte und das Urchristentum (1932),
S. 92—95, und ders, in Theol. Wort., 1 (1933), S. 4—6 (dßßä).

83 Gott ist für die Gläubigen: Rom. 8, 15 ff. 31 ff. Bezeichnend ist auch
der Umstand, daß in Hod. 10, 14; 11, 29 von dem «Gott der Barmherzigkeiten»

die Rede ist, während Paulus die Wendung «Vater der Barmherzigkeiten»

gebraucht, 2. Kor. 1, 3.
84 Weil der Sohn Gottes die Menschen zur Sohnschaft befreit hat, Gal.

4, 4 f., konnte Gott den Geist seines Sohnes in die Herzen der Gläubigen
senden, 4, 6, damit sein Zeugnis sie ihrer Sohnschaft gewiß mache, Rom.
8, 16, und sie wie der Sohn selbst (cf. Mc. 14, 36) durch die Wirkung des
Geistes «Abba, Vater» rufen, Gal. 4, 6; Rom. 8, 15.


	Beten im Geist : eine religionsgeschichtliche Parallele aus den Hodajot zum paulinischen Gebet im Geist

