
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 1

Nachruf: Karl Ludwig Schmidt 1891-1956

Autor: Cullmann, Oscar

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prof. Dr. Karl Ludwig Schmidt
Gründer der Theologischen Zeitschrift

gestorben am 10. Januar 1956



Theologische Zeitschrift
Jahrgang 12 Heft 1 Januar-Februar 1956

Karl Ludwig Schmidt
1891-1956.

Ansprache, gehalten heim Begräbnis in Basel
am 13. Januar 1956.

Seit mehr als drei Jahren hat Karl Ludwig Schmidt zwar
keine Vorlesungen mehr halten können, und seither ist auch
keine Veröffentlichung mehr aus seiner rührigen Feder erschienen.

Trotzdem hat die Nachricht von seinem Tode, die uns vor
einigen Tagen erreicht hat, auf die Kollegen unserer Universität

und alle Fachgelehrten in der Welt nicht etwa bloß wie eine
Bestätigung der schon vollendeten Tatsache seines Abtretens
aus unserm Arbeitsbereich gewirkt, als hätten wir uns mit ihr
schon abgefunden, sondern wir empfanden seinen Tod doch als
einen harten Schlag für die Universität und die Theologie.
Denn die Epoche der neutestamentlichen Wissenschaft, die er
so kraftvoll vertreten hat, schien uns so lange nicht vergangen,
als er immerhin noch als Lebender unter uns weilte, wenn
auch in einer Weise am Schaffen behindert, die uns um so mehr
schmerzte, als sie zu dem so vitalen, tätigen Manne so gar nicht
zu passen schien. Wir glauben und hoffen auch jetzt, daß diese
Epoche der neutestamentlichen Forschung nicht einfach
entschwunden ist. Und doch ist uns heute, wo wir K. L. Schmidts
sterbliche Reste zum Grabe geleiten, als werde sie mit dem
Tode eines ihrer Hauptvertreter schon fast zur Vergangenheit.

Für diese so stark von K. L. Schmidt geprägte Epoche ist
kennzeichnend, daß, die ihr angehören, einerseits in der Blütezeit

der historisch-kritischen Bibelwissenschaft aufgewachsen
sind, mit Begeisterung ihre positiven Errungenschaften für
immer aufgenommen haben und von dorther ein für allemal
alle literarischen, historischen und religionsgeschichtlichen
Forschungsmethoden ohne Kompromiß auf die Erklärung des

i



2 O. Cullmann, Karl Ludwig Schmidt

Neuen Testaments angewandt wissen wollen; anderseits jedoch
lehnen sie ebenso entschieden die gleichzeitig in jener Blütezeit
vorherrschende Beurteilung der neutestamentlichen Texte mittels

vorgefaßter philosophischer und dem neutestamentlichen
Denken fremder Voraussetzungen ab, insofern diese die
Exegese durch die im voraus feststehende, damals beliebte
Weltanschauung beeinflußten. Nicht irgendeine Philosophie,
sondern nur der Glaube der ersten Christen kann als Voraussetzung

dessen in Betracht kommen, was diese in ihren Schriften
ausdrücken wollten.

Wie ernst es K. L. Schmidt mit der kompromißlosen Anwendung

der historisch-kritischen Methode war, zeigt sein Eros
für die rein philologische Arbeitsweise, den er von seinen eigenen

Lehrern übernommen hat, obwohl er nun zu andern
theologischen Ergebnissen als sie gelangte; ferner der lebendige
Kontakt, den er überall und besonders an unserer Basler
Universität mit den Kollegen der philosophischen Fakultät gesucht
und gepflegt hat. Gern hat er sich bei ihnen Kat geholt, und
anderseits wußte er selbst durch seine philologischen Beiträge
ihre Achtung zu gewinnen. An Schülern, die aus völligem
Mißverständnis dessen, was er erstrebte, naiverweise ihm damit zu
imponieren meinten, daß sie die philologischen Methoden der
älteren Generation glaubten verachten zu können, hat er nie
Freude gehabt, und er wußte sie sehr bestimmt eines Bessern
zu belehren.

Aber auf der andern Seite fand er auch keinen Gefallen an
den neuesten Entwicklungen der neutestamentlichen Wissenschaft

der letzten Jahre, deren Vertreter, obwohl in der Mehrzahl

nicht mehr in der klassischen Zeit der Bibelkritik
aufgewachsen, sich zwar um die Anwendung ihrer Prinzipien
bemühen, aber nun das andere Anliegen der mit dem Namen K. L.
Schmidts verbundenen Epoche mißachten, indem sie die
Exegese doch wiederum mit philosophischen Voraussetzungen
belasten, die zwar von jenen des klassischen Liberalismus
verschieden sind, dafür den heute herrschenden philosophischen
Modeströmungen entgegenkommen, aber dem urchristlichen
Denken ebenso fremd sind, wie es jene waren.

Die beiden entgegengesetzten wissenschaftlichen Haltungen,
Mißachtung der philologischen Methode einerseits, Belastung



O. Cullmann, Karl Ludwig Schmidt 3

der Exegese mit philosophischen Urteilen andrerseits,
widersprachen gleichermaßen K. L. Schmidts Absicht.

Das doppelte Anliegen, philologisch-historische Behandlung
der Texte und Erschließung ihres theologischen Gehalts unter
Absehung von allen von außen an den Text herangetragenen
Vorurteilen, ist ja das, was ihn zu einem der eminentesten
Begründer der sogenannten formgeschichtlichen Erforschung der
Evangelien gemacht hat. Die Arbeit, die in dieser Hinsicht
schulebildend gewirkt hat, ist seine 1919 erschienene
Habilitationsschrift über den «Rahmen der Geschichte Jesu». Sie ist
aus Übungen hervorgegangen, die er als ganz junger Assistent
am neutestamentlichen Seminar seines Lehrers Adolf Deiß-
mann in Berlin vor 1914 gehalten hatte. Er sucht hier
aufzuzeigen, daß der äußere geographische und chronologische Rahmen

der Geschichte Jesu, abgesehen von der Leidensgeschichte,
nicht auf älterer mündlicher Überlieferung beruht, da diese,
wie alle mündliche Tradition, nur Einzelstücke weitergegeben
hat, in diesem Falle Einzelszenen aus dem Leben Jesu und
einzelne Worte, während erst die Evangelisten, ein jeder auf
seine Weise, die oft nur lose Verbindung zwischen ihnen
geschaffen haben. Damit war der Weg frei zu einer
Betrachtungsweise der Evangelien, die an Hand der synoptischen Ver-
gleichung über die geschriebenen Evangelien hinausgeht und
in einer Weise, die in der Gunkelschen alttestamentlichen
Gattungsforschung eine Parallele hat, die mündliche Tradition
über das Leben Jesu, vor allem die theologischen und urkirchlichen

Motive untersucht, die zur Fixierung dieser
Evangelienüberlieferung geführt haben. Von hier aus erscheinen die
Evangelien nicht mehr als historisch-biographische Schriften,
sondern sie gehören gattungsgeschichtlich in die sogenannte
Kleinliteratur, deren eigentliche Verfasser Kollektivitäten sind
— in unserm Falle die ganze Urgemeinde —, während die
Evangelisten nur noch als Sammler einer weitgehend fixierten
mündlichen Tradition in Betracht kommen. Dies hat K. L.
Schmidt weiter in seinem vielbeachteten Aufsatz über «Die
Stellung der Evangelien in der allgemeinen Literaturgeschichte»
(Gunkel-Festschrift 1923, II), ferner in seinem Jesus-Artikel
in der 2. Auflage der R. G. G., 1925, klar aufgezeigt.

Die Evangelien sind nicht Biographien, sondern Glaubens-



4 O. Cullmann, Karl Ludwig Schmidt

Zeugnisse und können daher nur dann richtig verstanden
werden, wenn sie von diesem Glauben der Urgemeinde aus
erklärt werden. Mit dieser Erkenntnis wurde zugleich Albert
Schweitzers negatives Urteil über die sogenannte Leben-Jesu-
Forschung bestätigt, aber über Schweitzer hinaus am Wesen
der Evangelien gezeigt, warum alle jene Versuche damit enden
mußten, daß jede Zeit gewaltsam ihre eigene Anschauung in
das Jesusbild der Evangelien einlegte, solange man sich nicht
ernstlich darum bemühte, auf den urgemeindlichen Christusglauben

als den eigentlichen Schöpfer der Evangelientradition
zurückzugehen und diesen nicht nur negativ als Anlaß zur
Entstellung der historischen Wirklichkeit anzusehen, sondern
positiv zur Erschließung dieser Wirklichkeit zu erfassen.

Damit trat K. L. Schmidt in eine Front mit Martin Dihelius
und Rudolf Bultmann, von denen heute nur noch der Letztgenannte

am Leben ist. Daß er damals mit R. Bultmann zusammen
eine Schule bildete, könnte einen von der spätem Entwicklung
des Bultmannschen Denkens aus wundernehmen. Denn diese,
die in den letzten Jahren so viel hat von sich reden machen,
hat K. L. Schmidt ja ganz und gar abgelehnt. Das ursprüngliche

Zusammengehen erklärt sich aber daraus, daß Bultmanns
eigene Position damals, als er seine Geschichte der synoptischen

Tradition schrieb, zwar bereits Keime ihrer Weiterbildung

enthielt, aber derjenigen K. L. Schmidts insofern noch
nahe kam, als er den urgemeindlichen Glauben, den er wie K. L.
Schmidt hinter der Evangelientradition zu ergründen suchte,
noch nicht von der modernen Existenzphilosophie aus deutete.

In der Formgeschichte haben sich ja überhaupt recht
verschiedene Strömungen zusammengefunden. K. L. Schmidt kam
es in der Folgezeit hauptsächlich auf die positive Aufgabe an,
jenen Glauben der Urgemeinde auf Grund philologischer
Forschung wirklich nur aus dem Neuen Testament heraus
darzustellen, vor allem aber dem Problem der Kirche im Neuen
Testament nachzugehen. Neben kleineren Einzelstudien über
«Amt und Ämter» (Revue d'Histoire et de Philos, rel. 1937) ist
hier besonders sein Aufsatz über die «Kirche des Urchristentums»

in der Festgabe für A. Deißmann (1927) zu nennen.
Leider ist er nie dazu gekommen, eine zusammenhängende
neutestamentliche Theologie zu schreiben. Die hervorragenden



O. Cullmann, Karl Ludwig Schmidt 5

Artikel, die er im Kitteischen «Theologischen Wörterbuch zum
Neuen Testament», vor allem über ßacnXeia toO üeoü und èadricria
verfaßt hat, zeigen zugleich seine analytische Gründlichkeit und
seine freilich immer etwas zurückhaltende Befähigung zur
Synthese. Die Mitarbeit an dem großen Unternehmen dieses
heute noch nicht abgeschlossenen Wörterbuchs lag ihm besonders

am Herzen. Denn dessen Eigenart entspricht ganz und gar
K. L. Schmidts doppeltem Interesse für streng philologische
Kleinarbeit und ebenso streng theologische Zielsetzung. Daher
traf es ihn ganz besonders hart, als der Verlag auf
nationalsozialistischen Druck hin und unter Bruch des bestehenden
Vertrags ihm, der nach seiner Vertreibung aus Deutschland
inzwischen Lehrstuhlinhaber unserer Basler Universität
geworden und 1939 aus dem deutschen Staatsverhand ausgebürgert

worden war, die weitere Mitarbeit untersagte.
Der von ihm für dieses Werk bereits vorbereitete Artikel

über den Begriff der «Polis» konnte dann für das
Rektoratsprogramm unserer Universität von 1939 unter dem Titel «Polis
in Kirche und Welt» Verwendung finden.

Wohl hat K.L.Schmidts eigenes Lebensschicksal sein
besonderes Interesse immer wieder auf den Problemkreis Ur-
kirche und Staat gelenkt. Ihm hatte auch schon die an unserer
Universität 1936 gehaltene Antrittsvorlesung über «das Gegenüber

von Kirche und Staat in der Gemeinde des Neuen
Testaments» gegolten (Theol. Blätter 1937). Aber immer hat er sich
bemüht, auch in der Behandlung aktueller Fragen streng
philologisch nur das wiederzugeben, was er als die neutestament-
liche Auffassung erkannt hatte, nach der die ersten Christen
sich als «Fremdlinge und Beisassen auf Erden» ansahen und
von da aus die Beziehung zum irdischen Staat suchten.

Ein anderes aktuelles Problem behandelte er in der gleichen
Weise in seiner Arbeit über «Die Judenfrage im Lichte der
Kap. 9—11 des Römerbriefs» (1943).

Ohne den ständigen Kontakt mit dem Leben, dem Leben der
Kirche, der Universität, der Welt, läßt sich K. L. Schmidts
Arbeit am Neuen Testament nicht denken. Vor dem zweiten Weltkrieg

hat er, der an mehreren deutschen Universitäten doziert
hatte, 1918 als P. D. in Berlin, 1921 als Ordinarius in Gießen,
1925 in Jena, 1929 in Bonn, wo er schon mit seinen späteren



6 0. Cullmann, Karl Ludwig Schmidt

Basler Kollegen Karl Barth und Fritz Lieb zusammenarbeitete,
das theologische Lehen in Deutschland und weit über Deutschlands

Grenzen hinaus beeinflußt, vor allem als Schriftleiter der
«Theologischen Blätter», die er seit ihrer Gründung im Jahre
1922 bis 1937 redigierte. Er war der geborene wissenschaftliche
Redaktor, nicht nur wegen seiner organisatorischen Gründlichkeit,

die er in Selhstironie Freunden gegenüber wohl als
Pedanterie bezeichnete (wie konnte er sich etwa über Druckfehler
ärgern!), sondern vor allem auch wegen seiner Aufgeschlossenheit

und seiner Fähigkeit, überallhin Beziehungen
anzuknüpfen, nicht zuletzt wegen seines Mutes, Unpassendes
zurückzuweisen. Es soll nicht verschwiegen werden, daß er an
der Polemik als solcher Freude hatte. Er war eine Kampfesnatur.

Mochte es uns als seinen Freunden auch manchmal
scheinen, daß er dabei auch Dingen, denen wir nicht die gleiche
Wichtigkeit wie er beimessen konnten, eine übertriebene
Aufmerksamkeit zuwandte, so werden wir darüber hinwegsehen,
wenn wir bedenken, daß er, wie kaum einer, den Mut zur
Polemik dort aufbrachte, wo vom Evangelium her gerade für
einen Neutestamentier Pflicht zur Polemik bestand, als er dem
nationalsozialistischen Ansinnen Widerstand leistete und für
diejenige Wertung des Staates eintrat, die allein mit dem Neuen
Testament vereinbar ist, und dies in einer Zeit, wo Opferbereitschaft

dazu gehörte. Das wollen wir nicht vergessen, wenn wir
von seiner Kampfesnatur sprechen, und wir werden ihm stets
dafür dankbar sein, daß er im Einklang mit seiner Arbeit am
Neuen Testament auch ein lebendiges Bekenntnis abgelegt hat.

Nach seiner Vertreibung im Jahre 1933 fand er in der
Schweiz eine Zuflucht, die für ihn zugleich zur zweiten Heimat
wurde, und 1935 fand er in Basel an unserer Universität als
Nachfolger von Karl Goetz auf dem Lehrstuhl für neutesta-
mentliche Wissenschaft ein Wirkungsfeld, das ganz seinem
ökumenisch ausgerichteten Wesen entsprach. Hier fand er
nicht nur eine humanistische Tradition vor, die seinen
philologischen Bestrebungen entgegenkam, sondern hier konnte er
mit seinen früheren Bonner und seinen neuen Kollegen und in
enger Verbindung mit der Schweizerischen Reformierten Kirche

in den entscheidenden Jahren vor, während und nach dem
zweiten Weltkrieg in einem theologischen Zentrum in einer



O. Cullmann, Karl Ludwig Schmidt 7

Weise arbeiten, die in dieser Zeit für die kirchliche und
theologische Welt etwas zu bedeuten hatte.

Die Beziehungen, die er bereits früh zum Ausland gepflegt
hatte — zu denken ist neben anderm an seine Kopenhagener
Vorträge, die dann auf französisch in der «Revue d'Histoire et
de Philosophie religieuses» 1938 unter dem Titel «Le problème
du christianisme primitif» erschienen sind —, konnte er von
hier aus weiter ausbauen.

Der Rahmen unserer Basler Universität sagte ihm so zu,
daß er nie auch nur den geringsten Zweifel daran aufkommen
ließ, daß er an keine andere Universität mehr übersiedeln
würde. Als mehrmaliger Dekan unserer Fakultät und
Mitglied verschiedener akademischer Körperschaften hat er seine
hohen organisatorischen Fähigkeiten in den Dienst unserer
Universität gestellt. Mit besonderer Liebe hat er sein Interesse
unseren Volkshochschulkursen geschenkt, und da sei besonders
an seine Vorlesungen über die Johannesapokalypse erinnert,
aus denen dann auch Radiovorträge hervorgingen, die 1944 im
Druck erschienen sind. Seine große Leutseligkeit, die
Beziehungen zu nicht akademisch gebildeten, einfachen Leuten aus
dem Volk, die er geradezu aufsuchte, kamen ihm hier zugute.
Um zu verstehen, daß ihm diese Tätigkeit ein Bedürfnis war,
muß man ihn etwa im Riehener Tram gesehen haben, wenn er
zur Universität fuhr, wie er da stets Bekannte fand und
gesellig mit ihnen plauderte.

Ich habe schon erwähnt, wie er mit den Kollegen anderer
Fakultäten ins Gespräch zu kommen suchte. Den Basler
Kollegen aller Fakultäten, die zur gleichen Stunde wie er zu lesen
hatten, wird das Bild unvergeßlich bleiben, wie er auf dem Sofa
unseres Dozentenzimmers am Petersplatz zwischen den
Vorlesungen meistens den Mittelpunkt einer Gesprächsgruppe
bildete und in seiner lebendigen, humorvollen Art Anekdoten mit
wissenschaftlichen Fragen zu verbinden wußte.

Im gleichen Zusammenhang seiner Beziehungen zu Nicht-
theologen ist auch seine Zugehörigkeit zu dem regelmäßig
in Ascona um C. G. Jung versammelten Eranos-Kreis zu
erwähnen. Es lag ihm viel daran. Im Eranos-Jahrbuch der Jahre
1946/50 finden sich K. L. Schmidts Beiträge über das «Pneuma
hagion als Person und als Charisma» (1946), über «Homo



8 O. Cullmann, Karl Ludwig Schmidt

imago Dei im Alten und Neuen Testament» (1948), über «Jerusalem

als Urbild und Abbild» (1950). Hier weiß K. L. Schmidt
zu Akademikern, die nicht Theologen sind, zu reden, ohne die
Theologie durch unsachgemäße Anpassung zu verraten. Das
gleiche gilt auch von seinen Basler «Akademischen Vorträgen»,
aus denen spätere Veröffentlichungen hervorgegangen sind,
diejenige über «Die kanonischen und apokryphen Evangelien
und Apostelgeschichten» (1944) und diejenige über «Luzifer»
(1951).

Aber er wußte nicht nur als einer, der als Theologe zur
Kirche gehört, zu Außenstehenden zu sprechen. Anderseits hat
er es auch als seine Aufgabe angesehen, als akademischer
Lehrer bei kirchlichen Anlässen zur Kirche zu reden.

Ein besonderes Verdienst um die theologische Forschung
und das internationale Ansehen unserer Theologischen
Fakultät hat er sich nach Beendigung des letzten Krieges als
Hauptredaktor der von der Fakultät seit 1945 herausgegebenen
«Theologischen Zeitschrift» erworben. Seiner mit großer
Hingabe und Liebe verrichteten Tätigkeit ist es zu verdanken,
wenn sie sich rasch in allen Teilen der Welt verbreitet hat und
heute wegen ihrer Vielseitigkeit überall geschätzt wird und
Mitarbeiter aus den verschiedensten Ländern gruppiert. Es
war ein besonderes Glück, daß K. L. Schmidt so seine schon
erwähnten großen Fähigkeiten auch auf dem Gebiet der Schriftleitung

in den Dienst unserer Universität stellen konnte.
18 Jahre lang hat er an der Basler Universität gewirkt, bis

er 1953 krankheitshalber zurücktreten mußte, ohne in seiner
vitalen Art die Hoffnung aufzugeben, vielleicht doch noch
einmal seine Vorlesungen aufnehmen zu können. Mitten in der
Arbeit, während einer Seminarsitzung, hatte ihn das Leiden
befallen, das ihn für immer — nach menschlichem Ermessen
vorzeitig — der wissenschaftlichen und akademischen Tätigkeit
entrissen hat. Seine in der ganzen Welt zerstreuten Schüler,
die jetzt Pfarrer oder Professoren sind, werden den immer
hilfsbereiten Lehrer nicht vergessen, so wie seine Kollegen den

guten, heitern Freund nicht vergessen werden.
Es hat für ihn wie für Basel etwas bedeutet, daß er in dieser

irdischen Polis in entscheidenden Jahren ihrer langen
Geschichte ein so fruchtbares Arbeitsfeld gefunden hat, auf dem



0. Cullmann, Karl Ludwig Schmidt 9

es ihm ermöglicht wurde, hei aller Lehensbejahung doch für
jenes andere «politeuma» zu wirken, das nach den von ihm
in Vorlesungen und Veröffentlichungen so oft und so gern
zitierten Stellen aus dem Philipper- und dem Epheserbrief «in
den Himmeins» ist (Phil. 3, 20), und in dem wir «nicht mehr
Fremdlinge und Beisassen sind, sondern Mitbürger der
Heiligen und Gottes Hausgenossens» (Eph. 2, 19).

Basel. Oscar Cullmann.


	Karl Ludwig Schmidt 1891-1956

