
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Rolf Rentltorff, Die Gesetze in der Priesterschrift. Eine gattungsgeschichtliche

Untersuchung. Forschungen zur Religion und Literatur des Alten
und Neuen Testaments, Neue Folge, 44. Göttingen, Vandenhoek und
Ruprecht, 1954. 88 pp.

Les chapitres 1-7 du Lévitique interrompent le récit sacerdotal des

événements du Sinaï (Ex. 35-40), qui reprend à Lév. 8. Ils forment une
grandeur à part et sont le fruit d'un long développement. Leur histoire
est aussi compliquée qu'importante, parce que c'est celle du culte israélite.
S'inspirant des travaux de Alt, de Begrich et de von Rad, dont il est l'élève,
M. Rendtorff, qui est privat-docent à Gœttingue, examine ces lois pour
essayer d'en définir le genre littéraire et le « Sitz im Leben ». Cette
enquête est conduite avec une remarquable lucidité. Lév. 1 et 3, qui traitent
des sacrifices d'animaux, présentent entre eux de grandes ressemblances
quant à la forme et quant au fond. On peut parler de schématisme. Ce style
fait de phrases verbales courtes et stéréotypées à la 3e pers. sing, et au
pf. cons, caractérise le style des rituels. Par cette découverte l'auteur
apporte à l'étude des genres littéraires une contribution des plus précieuses.
Lév. 4, par contre, dépend de Nb. 15, 22 sq. C'est une création secondaire,
comme Lév. 5 et 2. Quant au « Sitz im Leben » de ces lois, elles trahissent
selon R. une torpeur de la pratique sacrificielle et sont à placer à la fin
d'un développement. Ces textes étaient destinés à être récités pendant l'Exil
dans le but de remplacer le sacrifice. Lév. 6 et 7 sont des morceaux de

contenus différents et parfois contradictoires, qui ont été placés à la suite
les uns des autres sans idée directrice et au hasard des questions qui
pouvaient surgir. Us font partie de ce que R. appelle à la suite de Begrich
la da'at sacerdotale, c'est-à-dire un enseignement destiné aux seuls prêtres.
L'examen de Lév. 11-15 conduit aux mêmes conclusions. Bien qu'appelées
tôrâh, enseignement destiné aux laïques, ces lois sont des da'at, une science
d'usage interne à l'usage des cercles sacerdotaux. La plus grande partie
des matériaux contenus dans les lois de P peuvent être rangés dans l'un
des genres littéraires : rituel, da'at, tôrâh.

Lév. 16, relatif au grand Jour des Expiations, manque d'unité. Son

analyse présente des difficultés sérieuses. R. regarde les v. 11-28 comme
en formant le centre. Us sont dominés d'un bout à l'autre par le style des

rituels. Les trois rituels dont ils sont composés ne connaissaient qu'un seul
bouc expiatoire, la mention du bouc pour Azazel, introduite par les v. 5-10,

étant plus tardive. Plusieurs autres textes sont examinés. Un des plus
intéressants est Ex. 12, qui contient des éléments de chacun des trois genres
littéraires : rituel (1-14), tôrâh (15-20), da'at (43-49). Dans un dernier
chapitre l'auteur considère les formules qui reviennent souvent dans la
littérature sacrificielle : formules d'introduction, suscriptions, souscriptions,
formules déclaratives mises dans la bouche du prêtre et qui prononcent la
validité ou la non-validité du sacrifice. On ne saurait assez souligner la



Rezensionen 649

valeur de cette étude qui éclaire l'origine et la structure de textes réputés
obscurs.

Les seules critiques que nous inspire ce travail sont de nature
méthodologique : 1° Dans son zèle à rétablir le style des rituels l'auteur ne
craint pas d'écarter du texte original tous les éléments qui gênent sa
démonstration. Il ne laisse pas toujours apparaître qu'il bâtit sur le terrain
fragile de l'hypothèse. 2° Le schématisme relevé entre les différents rituels
est commandé par le processus sacrificiel lui-même. Sous peine de tomber
dans l'absurde, il est évident que la crémation de l'animal doit suivre et
non précéder sa mise à mort. Pour qu'il y ait schématisme, la ressemblance
doit porter aussi bien sur la forme que sur le fond dans le milieu sacerdotal
ancien où la tradition était reine. 3° Dans Lév. 1 et 3, R. remarque avec
raison que l'auteur du sacrifice est d'abord l'offrant, ensuite le prêtre. S'il
est clair que le prêtre a été introduit à un stade ultérieur, l'argument tiré
de II Rois 13, où le roi fait l'aspersion du sang, est mal choisi, le roi
agissant ici non comme simple fidèle, mais dans ses fonctions sacrales,
qui passeront au prêtre. 4o Enfin, entre une version courte ou une version
longue d'un même fait, la plus ancienne n'est pas toujours la première
(p.15).

Ces quelques remarques ne diminuent en rien l'intérêt de cet ouvrage
qui montre à quels résultats fructueux peut conduire la méthode de l'histoire

des genres littéraires quand elle est appliquée avec intelligence.
R. apporte par son étude une contribution utile à l'histoire du culte
israélite.

Lausanne. Georges Pidoux.

Hans-Joachim Kraus, Gottesdienst in Israel. Studien zur Geschichte des

Laubhüttenfestes. Beiträge zur evangelischen Theologie. Theologische
Abhandlungen, hrsg. von E. Wolf, 19. München, Chr. Kaiser Verlag, 1954.

139 pp. S:Er. 9.85.

Ces dernières années ont vu paraître de nombreux travaux relatifs
au culte israélite. Ceux-ci n'avaient pas la clarté des études consacrées

par Wellhausen au même sujet. Ils négligeaient aussi le fait que les
institutions du peuple hébreu s'inscrivent dans l'histoire. M. Kraus consacre la
plus grande partie de son ouvrage (p. 1-95) à la grande fête d'Israël, celle
de l'automne ou fête des cabanes. La position traditionnelle est connue.
Dans l'A.T. les fêtes sont prescrites dans 3 séries de textes : a) Ex. 23,

b) Dt. 16 et c) Lév. 23, 29-43. Alors que dans a) et b) la fête de l'automne
est décrite comme une simple fête des récoltes, dans c) elle a pour but de

commémorer le séjour au désert lors de la sortie d'Egypte. Ce lien avec un
événement de l'histoire du salut était considéré jusqu'ici comme d'époque
tardive, la plupart des manuels donnant à la fête des cabanes une origine
cananéenne. Pour K., au contraire, ce serait une fête authentiquement
israélite, l'adaptation aux coutumes de Canaan ne se manifestant que dans
la substitution des cabanes de branchage aux tentes du désert. On voit
l'importance de cette thèse qui, si elle se vérifiait, porterait un coup sen-

37



650 Rezensionen

sible au schéma wellhausénien. Pour établir l'existence d'une fête des

tentes dans l'antiquité israélite, K. commence par évoquer des institutions
semblables chez les arabes de Palestine. Cet argument est faible. Par
contre, l'analyse à laquelle ont été soumis récemment les récits de Nb.
relatifs au camp du désert ont révélé que l'auteur sacerdotal se fondait sur
des traditions archaïques. Toute la disposition du camp, la tente d'assignation,

dressée au centre, les tentes des 12 tribus groupées autour, les
fonctions exercées, qui ont toutes un caractère religieux, pourraient être le
reflet d'une institution de caractère sacral. Il se peut donc que Lév. ait
gardé le souvenir d'une vieille fête, destinée à commémorer la marche
dans le désert. Si, comme on l'a soutenu, la tente d'assignation était le
sanctuaire des tribus du sud avant sa réunion avec l'arche, l'existence d'une
fête des tentes dans l'antiquité israélite serait sinon démontrée, du moins
possible.

L'auteur dégage ensuite un autre cycle de fête, celle du renouvellement
de l'alliance. Il part de Dt. 31, 9-13, ordonnant à tout Israël de se réunir
tous les 7 ans à la fête des cabanes pour entendre lecture de la loi divine.
Contrairement à l'opinion courante, cette exigence lui paraît remonter à

l'époque des origines d'Israël et appartenir à la fête du renouvellement de

l'alliance, célébrée à Sichern, et dont les récits du Sinaï ont gardé l'écho.
L'épisode de la « diète de Sichern » dans Jos. 24 est le reflet de cette
cérémonie, qui se renouvelait périodiquement. Elle était marquée par la lecture
de la loi, l'engagement pris par les tribus de l'observer et par la purification

du culte. Que sont devenues ces institutions dans le Temple de
Jérusalem Le génie de David aura été de fonder sa royauté sur les traditions
de l'amphictyonie israélite. Dans sa nouvelle capitale il a introduit et
l'arche et la tente sacrée. Mais la création d'une royauté héréditaire devait
transformer le caractère du culte, qui devient le culte royal, et singulièrement

de la grande fête de l'automne. Celle-ci fut dès lors centrée sur
l'alliance avec David. Elle eut pour but de célébrer et l'élection de Jérusalem
et l'élection de David avec comme thème principal la promesse de Nathan
dans II Sam. 7, qui par dessus le souverain historique s'ouvre sur l'avenir
(cf. Ps. 2. 89. 132). Est-ce à dire que l'alliance avec David ait relégué à

l'arrière-plan les antiques traditions de l'amphictyonie, qui marquaient le
renouvellement de l'alliance du peuple avec son Dieu Le danger était
réel, puisque le culte avait pour but d'affermir la royauté, de la «

renouveler >, encore que le roi ait été considéré moins comme individu que
comme le représentant de son peuple. Dans l'œuvre historique deutérono-
mienne (Jos.-Rois), l'auteur retrouve plusieurs tentatives de restaurer
l'alliance avec le peuple. La plus importante est celle de Josias. L'accent
est mis aussi sur le grand Israël comprenant les 12 tribus, ce qui rappelle
aussi l'institution amphictyonique. Dans le royaume du Nord l'absence
d'une dynastie stable rendait la concurrence du culte royal moins efficace,
mais le culte n'a pas tardé à sombrer dans le syncrétisme.

Dans l'étude consacrée au Grand Jour des expiations et au Nouvel An
l'auteur émet l'hypothèse que le Nouvel An d'automne était introduit par
une cérémonie d'expiation. Il reprend les théories de Mowinckel sur la fête



Rezensionen 651

de l'intronisation et il leur fait des critiques très pertinentes, soulignant la
différence existant entre le cadre babylonien et le contexte israélite. Pour
lui, il est douteux que les psaumes d'intronisation aient un rapport avec
le Nouvel An. Ce chapitre, qui dénote beaucoup de sens critique, est
certainement le meilleur du livre.

Sous le titre « Culte et Prophétie », K. exprime sa réserve à l'égard de

théories récentes relatives au propliétisme, qui est aussi bien un charisme
qu'une fonction. La vocation du prophète se rattache au centre amphictyo-
nique, l'arche d'alliance. L'ouvrage se termine par un essai de saisir le
culte de l'ancienne alliance dans ses caractéristiques. Par opposition aux
voisins d'Israël, chez qui le culte a pour objet de renouveler la vie de

la nature, dans l'A.T. on est en présence d'un essai d'actualiser l'histoire
du salut, base de la vie du peuple. Si cette histoire est décrite au moyen
de représentations mythologiques, il s'agit d'une forme d'expression seulement.

Dans le culte le rapport entre Dieu et le peuple est renouvelé. La
Parole demeure toujours le < verbum visibile ». Elle n'apporte pas aux
auditeurs l'histoire du salut, mais elle les place dans cette histoire.

Extrêmement riche en idées et en aperçus originaux, l'ouvrage de K.
se prête mal à une analyse. Il touche aux problèmes les plus actuels de

la science vétérotestamentaire et les éclaire d'un jour personnel. On peut
se demander si sa thèse initiale relative à Lév. 23 est valable. Le fait que
la fête des cabanes marquait en Israël la fête des récoltes et la fin de

l'année agricole suppose le contexte cananéen. Ce fait constitue contre
l'origine nomade de la fête des cabanes un argument décisif. Si K. n'a
pas apporté la contribution qu'il espérait à l'étude des fêtes d'Israël, son
échec est dû à sa méthode toute intuitive. La marche suivie par Bendtorff
(cf. plus haut, p. 648 s.), qui procède à une analyse serrée des textes de base,
est certainement plus sûre.

Lausanne. Georges Pidoux.

Sigmund Mowinckel, Der achtundsechzigste Psalm. Avhandlinger utgitt
av Det Norske Videnskaps-Akademi i Oslo, II. Hist.-Filos. Klasse, 1953,

No. I. Oslo, Jacob Dybwad, 1953. 78 pp. Prix : Kr. 7.50.

Il y a longtemps que le Ps. 68 exerce la sagacité des exégètes. Duhm
le considérait déjà comme une collection de citations. Dans un brillant
article d'Hebrew Union College Annual, vol. XXIII, Albright l'explique comme
un catalogue d'incipit, chaque verset représentant le commencement d'un
psaume différent. Dans le Ps. 68 il trouve une trentaine de citations de
chants cananéens, adaptés par les Israélites, et remontant aux 13e et 10e

siècles av. J.-C. On serait en présence d'une sorte d'index ou table des

matières d'un psautier. De tels index existaient dans les littératures de
Sumer et de Babylone. Mowinckel conteste le bien-fondé de cette hypothèse
et entreprend de sauver l'unité du psaume, ce qui nous vaut une étude des

plus intéressantes des texte et « Sitz im Leben » du Ps. 68. On peut laisser
ici de côté le débat sur l'origine cananéenne du psautier biblique. S'il parle
plaisamment de la « rabies Ugariticorum » p. 73, M. sait reconnaître les



652 Rezensionen

services que rendent les textes de Ras Shamra pour établir le texte. Quant
au problème très discuté de la métrique de l'A.T., disons simplement que
M. adhère au système de Hölscher, alors que Albright demeure fidèle à

celui de Ley-Sievers.
M. commence par contester l'existence en Israël de l'usage des incipit

(parmi les exemples donnés par Albright, je m'étonne de ne pas trouver
le texte de I Rois 8, 12). Puis, il s'attache à définir le genre littéraire du

psaume (p. 16-22). Pour lui, le Ps. 68 est un hymne. Il est dominé par la
louange, la joie, la confiance et célèbre les hauts-faits de Jahvé. Les
promesses que Gunkel y trouvait (v. 2. 22. 24) et qui l avaient amené à parler
d'« hymnes eschatologiques » n'en sont pas, car — et l'on reconnaît là les
idées de M. sur le culte — les événements célébrés dans le psaume
appartiennent au présent et non à l'avenir. Ils sont vécus dans le culte de façon
dramatique. Il est clair aussi que le psaume accompagne une procession,
comme les Ps. 24. 118 (cf. v. 25...). Cette procession est pour tous ceux qui
y participent, comme pour les assistants, une expérience réelle. Le Ps. 68

est un psaume d'intronisation, qui se place à la fête du Nouvel An
d'automne, celle du couronnement de Jahvé. Après avoir vaincu ses ennemis,
Jahvé «revient» dans le culte : renouvellement de la nature, du monde,
de la création. Les grands faits de l'histoire du salut : élection, délivrance
d'Egypte, défaite des puissances de chaos, des ennemis d'Israël, l'alliance
revivent dans le culte, qui assure la vie du peuple et de la ville de Jahvé.
Les différents moments de la procession se reflètent dans le psaume. C'est
eux qui lui confèrent son unité.

La plus grande partie de l'étude de M. est vouée au texte du Ps. 68

et à son interprétation (p. 22-68). Ce texte est en mauvais état et nécessite
de nombreuses corrections et même des reconstructions extrêmement
hardies. Ainsi, le v. 15 devient : Chevaux et chars sont répandus sur les champs,
/ comme neige sur la montagne noire, des rois.

L'ensemble du psaume est expliqué en fonction du schéma rappelé plus
haut. Le cortège de Jahvé dans le désert (v. 8-11) n'est pas un écho du
passé, mais un fait actuel, vécu par la procession. Il en est de même des

victoires divines (v. 12-15). Le v. 16 cependant fait difficulté quand il parle
de la «montagne de Basan » : La montagne divine (est) la montagne de

Basan, t la montagne de Basan, montagne fortement bombée. Fidèle à sa
théorie du culte, M. repousse toute allusion historique aux temps de

l'Exode. Il fait de la « montagne de Basan » un appellatif, désignant la
montagne divine, l'Olympe israélite. Le v. 16 devient alors : La (vraie) montagne
divine (est) notre Olympe. Quelle est cette montagne Le poète ne le dit
pas, car tous les participants du culte le savent. Où est-elle M. est obligé
de la placer dans le sanctuaire ou dans ses alentours immédiats pour que
la procession puisse y parvenir. Venant du Sinaï, son antique demeure, avec
ses armées, avec des prisonniers, figurés dans la procession par des acteurs,
Jahvé « monte » (v. 19, 'aläh) à la « sainte montagne ». Les v. 20-24
contiennent un hymne, 25-28 une description du cortège, 29-32 une prière à

Jahvé, invité à manifester sa puissance, et 33-35 la conclusion hymnique
du psaume.



Rezensionen 653

Quant à l'époque du Ps. 68, M. eonteste la valeur des « ugaritismes »

et « eananéismes > sur lesquels se fondait Albright pour conclure à une
origine préisraélite. Le rapprochement avec d'autres psaumes le pousserait
à penser à l'époque de la royauté israélite. La mention au v. 28 de Benjamin,
qui semble jouir de Ihégémonie, le fait pencher pour l'époque de Saiil. En
conclusion, le Ps. 68 est dans sa forme actuelle un très ancien psaume
processionnel destiné à la fete du Nouvel An et de l'intronisation dans le
Temple de Jérusalem. Ce psaume représente l'adaptation d'un autre plus
ancien, qui remontait au temps de l'hégémonie de Benjamin et appartenait
à une fête semblable. C'est affirmer qu'à 1 époque de Saiil déjà une fete
de l'intronisation existait en Israël, ce qui ne laisse pas de surprendre,
mais l'auteur est bien obligé d'expliquer la place de Benjamin dans la
procession au v. 28. Il ne peut pas procéder comme pour Basan et faire de

Benjamin un appellatif
Si la thèse de M. est juste — psaume processionnel, exécuté lors de

la fete de l'intronisation — 1 unité du Ps. 68 est démontrée. Mais cette thèse

repose sur une double hypothèse, celle de l'existence d'une fête de
l'intronisation en Israël et en meme temps sur une conception du culte israélite,
selon laquelle les événements du passé seraient non pas seulement commémorés,

mais revécus, actualisés, comme au premier jour. Si suggestives
qu elles soient, ces hypothèses sont loin d'être établies. Elles ont été l'objet
de graves critiques (cf. celles de H. J. Kraus dans : Die Königsherrschaft
Gottes im Alten Testament, 1951). On sait ce que M. doit à Wilhelm Grön-
bech, spécialiste de l'ancienne religion nordique. La conception de M. relative

au culte rappelle celle développée par Grönbech dans son ouvrage
« The Culture of the Teutons >. Il faudrait savoir dans quelle mesure un
schéma emprunté aux religions nordiques peut etre appliqué sans autre
à la religion d'Israël. Une étude approfondie des sens et de la signification
du culte dans le Proche-Orient ancien doit être entreprise. Elle est urgente.
C'est elle et elle seule qui nous permettra de dire si une belle étude comme
celle que M. a consacrée au Ps. 68 repose sur le roc ou sur le sable.

Lausanne. Georges Pidoux.

Walthcr Zimmerli, Erkenntnis Gottes nach dem Buche Ezechiel. Eine
theologische Studie. Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen
Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und 0. Cullmann, Bd. 27. Zürich,
Zwingli-Verlag, 1951. 75 S.

Das Ezechielbuch erlebt gegenwärtig eine Periode intensiver
Erforschung und Auslegung. Beinahe gleichzeitig sind Ende 1955 zwei neue
wissenschaftliche Ezechielkommentare in deutscher Sprache herausgekommen.

Nach mehreren, zum Teil umfangreichen Vorarbeiten hat G. Fohrer
im Eißfeldt'schen Handbuch zum A.T. seinen Ezechielkommentar vorgelegt.
Daneben beginnen nun auch die ersten Lieferungen des großangelegten
Werkes von W. Zimmerli zu erscheinen, das die neue Kommentarreihe mit
dem Titel «Biblischer Kommentar>, hrsg. von M. Noth, eröffnet. Die
vorliegende Abhandlung gehört in die Reihe der form- und traditionsgeschicht-



654 Rezensionen

liehen Vorarbeiten, die Zimmerli vorgängig seinem Kommentar hat
erscheinen lassen.1 Wir sehen also hier gleichsam in die Werkstatt des
form- und traditionsgeschichtlich arbeitenden Kommentators.

Für eine solche Betrachtungsweise empfiehlt sich das Ezechielbuch
durch seine stark formelhaft geprägte Sprache ganz besonders (S. 6). Der
Verfasser will keine allgemeine begriffliche oder literarkritische
Untersuchung bieten2; er fragt vielmehr nach der Funktion und der Herkunft
der bei Ezechiel stereotyp wiederkehrenden Formel «und du wirst (ihr
werdet, sie werden) erkennen, daß ich Jahwe bin» (Kap. 1). Dieser
«Erkenntnisformel» geht immer eine Aussage über ein göttliches Tun voraus.
Erkenntnis Jahwes ist ein Geschehen im Gegenüber zu einem Handeln
Jahwes, auf das der Prophet mit seinem Wort als Verkündiger hinweist,
gründet also nicht auf menschlicher Selbst-Erkenntnis, auch nicht auf einer
Beschreibung des Wesens Jahwes, sondern wird zur Anerkenntnis des

Handelns Jahwes (Kap. 2). Ein Blick auf die Stellen im übrigen A.T., an
denen die Erkenntnisformel vorkommt (u. a. 1. Kön. 20 und die
Moseüberlieferung), zeigt, daß Ezechiel damit im Zusammenhang einer wesentlich
älteren prophetischen Tradition steht: die Formel ist aber ursprünglich
auch in der priesterlichen Rede und in einem noch weiteren Bereich
beheimatet (Kap. 3). Die Stellen, an denen die Erkenntnisformel auftritt,
lassen sich in verschiedene Gruppen einteilen, je nach dem Aspekt, in dem
das Ereignis der Erkenntnis gesehen wird: es wird erbeten, vollmächtig
zugesagt, es ereignet sich und wird schließlieh paränetisch und imperati-
visch gefordert. Nicht diese letztgenannte Gruppe stellt die erste Phase
der Geschehnisfolge im Erkenntnisvorgang dar, weil die Erkenntnis, die
in der Formel ausgesagt wird, immer erst auf eine Tat Jahwes folgt
(Kap. 4). Und nun erst wird nach dem Ursprung der Erkenntnisformel
gefragt. Er erweist sich als ein doppelter. Die Erkenntnisformel im engern
Sinn («ihr werdet erkennen, daß ...») ist dem Bereich des Zeichengeschehens

angehörig. Wo überall durch zeichenhafte Geschehnisse Entscheidungen

fallen, sei es im priesterlichen, prophetischen, forensischen Bereich
oder anderswo, kann die Formel auftreten. Der Erkenntnisinha/f der Formel
(«Ich bin Jahwe») gehört dagegen, nach des Verfassers Aufsatz in der
Alt-Festschrift3, als einleitende Selbstvorstellung Jahwes in den
Zusammenhang der Theophanierede. Diese Aussage «Ich bin Jahwe» ist darin
von ganz besonderer Qualität, als sie den Vorgang der Offenbarung, der
immer nur von Jahwe her zum Menschen hin geschehen kann, in seiner

1 Das Gotteswort des Ezechiel: Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 48 (1951),
S. 249—262; Ich bin Jahwe: Glaube und Altes Testament, Festschrift für
A.Alt (1953), S. 179—209; Die Eigenart der prophetischen Rede des Ezechiel.
Ein Beitrag zum Problem an Hand von Ez. 14, 1—11: Zeitschr. f. d. altt.
Wiss. 66 (1954), S. 1—26.

2 Vgl. G. J. Botterweck, Gott erkennen im Sprachgebrauch des Alten
Testamentes (1951) ; H. Haag, Was lehrt die literarische Untersuchung des
Ezechiel-Textes? (1943), S. 25 ff.

3 S. oben, Anm. 1.



Notizen und Glossen 655

Nichtumkehrbarkeit festhält. Wenn nun die Formel der Selbstvorstellung
grammatisch etwas ungelenk in die Erkenntnisaussage hineingenommen
wird und es nicht einfach heißt: «und ihr werdet Jahwe erkennen>, so
geschieht dies wohl in der Absicht, Jahwe bis ganz in den menschlichen
Erkenntnisvorgang hinein Herr bleiben zu lassen. Beide Teile der
Erkenntnisformel erhalten durch die Zusammenordnung zudem je eine charakteristische

Neubestimmung (Kap. 5). Kap. 6 zieht die Folgerungen für das
Gesamtverständnis des Prophetenwortes im Buche Ezechiel. «Die
Erkenntnisformel gibt dem prophetischen Wort die Möglichkeit, mit
Nachdruck sichtbar zu machen, daß alles vom Propheten angekündigte göttliche
Tun den Menschen, sein Erkennen und seinen Gehorsam meint und nie als
um ihrer selbst willen veranstaltete, vor Gott abrollende Geschichte
gemeint ist» (S. 68). Kap. 7 sucht schließlich noch eine Antwort auf die Frage
nach dem Inhalt der Erkenntnis Jahwes an Hand des Ezechielbuches zu
geben. Wer ist denn nun Jahwe? So endet die Studie, die uns zunächst ganz
nüchtern die Konkordanz in die Hand gedrückt hatte, nach einem klar
aufgebauten Forschungsgang, dessen Reichtum wir in dieser Inhaltsangabe
nur ganz knapp skizzieren konnten, bei den letzten Fragen nach dem

Persongeheimnis Jahwes.
Die Studie ist ein sehr schönes Beispiel dafür, wie die form- und

traditionsgeschichtliche Fragestellung die theologische Auslegung eines alttesta-
mentlichen Buches zu fördern vermag. Sie ist zudem flüssig und spannend
geschrieben; das inhaltsreiche 4. Kapitel, das im Gang der Untersuchung
zunächst als retardierendes Moment wirkt, erhöht nur die Spannung. Das Buch
ist so in jeder Beziehung geeignet, auch dem mit der alttestamentlichen
Wissenschaft weniger vertrauten Theologen reiche Anregung zu bieten, und gibt
allen Anlaß, auf den im Erscheinen begriffenen Kommentar große
Hoffnungen zu setzen.

Heidelberg. Ernst Jenni.

Jim Alvin Sanders, Suffering as Divine Discipline in the Old Testament and
Post-Biblical Judaism. Colgate Rochester Divinity School Bulletin,
Vol.28, Special Issue. Rochester (N.Y.), Colgate Rochester Divinity
School, 1955. V + 135 S.

Dieses Buch ist eine sorgfältige Studie aller Stellen des masoretischen
Textes, in denen "lO"1 und IC vorkommt. Als Hauptbedeutung von "1D1Ü

bietet Sanders dann «Belehrung, Unterweisung» — entweder durch Worte
oder, noch öfter, durch Trübsale, die über die Nation, den Einzelnen oder
über andere Nationen oder Einzelne gekommen sind. In einem Drittel der
vorkommenden Stellen bedeutet "1D1Ö «göttliche Erziehung». Nicht überall
ist das Leiden konstruktiv, wie stets bei 1D1Ü ; andererseits wird nicht alle
«göttliche Erziehung» als ^113 bezeichnet. In den Prophetenbüchern ist
es jedoch gewöhnlich so. Bei Jeremia wird die Erfüllung der ftesed-jahwe
in dem neuen Bund gesehen, in den Israel aber nur eintreten kann, wenn
es den notwendigen 101Ü erduldet. Bei Deuterojesaja ist es das Los des
'ebed jahwe, "IDIH zu ertragen. «The musar necessary to our peace (or



656 Notizen und Glossen

wholeness) was upon him» (Jes. 53,5). Schließlich dient 101Î3 als Ausdruck
der Zweckgebundenheit des Leidens im Leben von Individuen (so bei
Jeremia, Hiob). In der rabbinischen Literatur schließt TCP in sich die
Verdienstlichkeit des Leidens sowie das Lernen aus der Reue. Ja es ist sogar
dahin erweitert worden, daß es selbst den Nutzen umfassen kann, der durch
das Leiden Anderer erwächst.

Der Verfasser scheint sich mit früheren Arbeiten über seine Frage
nicht recht auseinandergesetzt zu haben, weder mit H. W. Robinson's
Monographien, jetzt neu veröffentlicht unter dem Titel The Cross in the Old
Testament (1954), noch mit H. H. Rowley, Submission in Suffering. A
Comparative Study of Eastern Thought (1942), oder J. J. Stamm, Das
Leiden des Unschuldigen in Babylon und Israel (1946). Diese Bücher wären
wichtig gewesen, ebenso mehrere Untersuchungen der neueren Zeit über
das Motiv des Leidens des Gerechten, besonders in christlicher Sicht. Aber
die letzteren Dinge hat Sanders ja nicht behandeln wollen. So ist sein
Buch eine brauchbare Studie für den, welcher über diese Seite des
Leidensproblems einen Überblick gewinnen möchte. Der unglückliche und manchmal

regelwidrige englische Stil erleichtert allerdings die Lektüre nicht.

Manchester. John J. Vincent.

Hermann Strack und Paul Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus
Talmud und Midrasch. 5. Rabbinischer Index, hrsg. von Joachim Jeremias,
bearb. von Kurt Adolph. München, C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung,
1956. XI + 101 S. Geb. DM 18.—.

Das für die neutestamentliche Forschung unentbehrliche Lebenswerk
Billerbecks erhält mit diesem Index, der von dem 1932 hingegangenen
Verfasser geplant worden war und jetzt im Auftrag des Prof. D. Jeremias von
Vikar Adolph zusammengestellt worden ist, eine höchst wertvolle Ergänzung.

Für die Veröffentlichung dieses Hilfsmittels ist man auch der
Deutschen Forschungsgemeinschaft und dem Verlag sehr dankbar. Ein schönes
Portrait von Pfarrer Billerbeck, diesem demütigen Diener der Wissenschaft,

findet sich am Anfang des Bandes.

Basel. Bo Reicke.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftcnscliau.

Schweiz. Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 1956/2:
Objektiver Zufall als Erklärungsmöglichkeit des Indeterminismus in der
Mikrophysik? (A. Brauer) ; Albert der Große und die deutsehe Volksfrömmigkeit

des Mittelalters (W. Stammler); Das Wesen der Glückseligkeit
des Menschen (A. F. Utz). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 1956/21:

Religion in Amerika (G. Wieser). Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft


	Rezensionen

