
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 6

Artikel: Das Evangelium der Säkularisierung : Bemerkungen zu Friedrich
Gogartens letzten Werken

Autor: Prenter, Regin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Evangelium der Säkularisierung.
Bemerkungen zu Friedrich Gogartens letzten Werken.1

In den Jahren nach dem Zweiten Weltkrieg hat Friedrich
Gogarten eine rege Produktivität entwickelt. Verglichen mit
seinen Arbeiten in den zwanziger und dreißiger Jahren bezeichnen

die letzten Werke einen neuen Abschnitt in seinem Denken
und wohl Abschluß und Vollendung seiner theologischen
Arbeit. Wie man sich auch zu ihr stellen mag, auf jeden Fall kann
man sie zu dem Bedeutendsten zählen, was die protestantische
Theologie in unserem Jahrhundert hervorgebracht hat. In
mehrfacher Hinsicht will Gogarten theologisch das gleiche wie
Rudolf Bultmann. Aber es ist auffällig, daß die aktuelle Debatte,
die sich so weitgehend mit Bultmanns Gedanken beschäftigt hat,
Gogarten ziemlich außer acht gelassen hat.

Hier sollen nun einige der vorherrschenden Gedanken in
Gogartens letzten Werken dargelegt werden, wobei nur die größeren

Arbeiten, die Gogarten im letzten Jahrzehnt veröffentlicht
hat, berücksichtigt werden. Dies sind die fünf Schriften: «Die
Verkündigung Jesu Christi» (1948), 545 S.; «Die Kirche in der
Welt» (1948), 186 S.; «Der Mensch zwischen Gott und Welt»
(1952), 482 S.; «Entmythologisierung und Kirche» (1953),
108 S.; «Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit» (1953), 220 S.2

Rein quantitativ umfassen diese Werke 1536 Seiten in Gogartens

Gesamtwerk.
Hier liegen die Schwerpunkte seiner theologischen Arbeit.

Diese fünf Schriften sind eine Ganzheit und handeln alle über
die gleiche Problematik. Außer der Schrift «Entmythologisierung

und Kirche», die sich polemisch gegen «Ein Wort lutherischer

Theologie zur Entmythologisierung», herausgegeben von
Ernst Kinder (1955), richtet und über die ersten 30 Seiten hinaus
nicht viel Neues bringt, das man nicht besser aus den anderen
Schriften ersehen könnte, sind die übrigen vier kurz aufein-

1 Früher auf Dänisch erschienen in Svensk teologisk kvartalskrift,
deren Redaktor der Theologischen Zeitschrift die Übernahme des Artikels
freundlich erlaubt hat, nachdem der Verfasser sich damit einverstanden
erklärt hatte. Übersetzung für die Theologische Zeitschrift von Frau Margot

Kraatz-Kochinke. B. R.
2 Abkürzungen für diese Schriften: VJC, KW, MGW, EK, VHN.



606 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

anderfolgenden Arbeiten hauptsächlich als verschiedene Variationen

über das gleiche Thema zu betrachten. Obwohl die späteren

vieles aus den früheren wiederholen, hat doch jede Schrift
ihren eigenen Akzent, der sich in genau gleicher Art in den
anderen nicht findet. Liest man sie chronologisch, so bekommt
man den Eindruck, daß Gogarten jedesmal bei Beginn einer
neuen Arbeit schon Gesagtes neu und besser sagen wollte.
Sämtliche Schriften behandeln die gleichen grundlegenden
Probleme, haben die gleichen Hauptgesichtspunkte und bauen auf
dem gleichen historischen Material. Die Breite in der Darstellung

und die vielen — allzu vielen! — Wiederholungen derselben

Argumenation, eine Folge dieser Methode, hat Gogarten mit
verschiedenen führenden kontinentalen Theologen von heute
gemeinsam. Diese unnötige Breite in der Darstellung ist
beklagenswert, denn sie ermüdet den Leser stark, erschwert dadurch
das Verständnis und beeinträchtigt die Präzision und Klarheit
der Formulierung.

Neben dieser formalen Charakteristik sei ein Wort zu
Gogarten s Sprache gesagt. Während sich Gogartens frühere Werke
durch eine klare und lebendige Sprache auszeichneten, sind
seine späteren Arbeiten stellenweise so gut wie unverständlich.
Ich will einige Proben geben. «Im Glauben an das Evangelium
aber, in dem ich meine verwirkte Existenz aus dem Worte Gottes
neu empfange, werde ich frei für eine Verantwortung in dem
'dies und das', das vom Gesetz der Welt gefordert wird, die einerseits,

nämlich insofern das 'dies und das' seinen Sinn aus der
Ganzheit und Einheit der Welt erhält, die Verantwortung Gott
gegenüber ist» (MGW, S. 303). «Und es ist nicht verwunderlich,
daß auch der Glaube, dem hier statt wie in dem metaphysischen
Verständnis der Offenbarung dem ex opere operato, also aus
seinem 'objektiven' Vollzug wirksamen Sakrament die Einheit
des Geschichtlichen und Übergeschichtlichen obläge, nicht zu
dieser führt» (EK, S. 39). «Geschichte aber, wie sie dieser
Eschatologie entspricht, ist das Geschehen, das sich aus der auf keine
Weise vorwegzunehmenden Zukünftigkeit im Bestehen des Endes

und Anfangs ereignet, die von dieser schlechthin allem, dem
Menschen und der Welt, gesetzt werden» (VHN, S. 175). Diese
willkürlich gewählten Beispiele können beliebig ergänzt werden.

Ein so unmöglicher Satzbau, der nicht erkennen läßt, auf



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 607

welches Satzglied sich Relativa und Appositionen beziehen,
zeigt einen Mangel an sprachlicher Kultur und an der
Bemühung, die Gedanken klar zu formulieren. Diese zunehmende
sprachliche Unbeholfenheit verträgt sich in keiner Weise mit
dem Pathos und der polemischen Heftigkeit, mit denen der
Verfasser argumentiert. Würde man versuchen, vorstehende Sätze
ins Französische zu übersetzen, so würden mehr als nur
formale Eigenarten in Gogartens Theologie aufgedeckt.

1. Die grundlegenden Kategorien in Gogartens Denken.

Will man Gogarten richtig deuten, so muß man genau auf
verschiedene Grundkategorien achten, deren er sich in der Deutung

der historischen Texte und in der Darstellung seiner eigenen

Theologie bedient. Die wichtigsten Kategorien sind: «Welt»,
«Gesetz», «Person» («Personalität»), «Geschichte» («Geschichtlichkeit»),

Diese vier Grundkategorien gehören eng zusammen
und umschreiben Gogartens gesamte Gedankenwelt.

a) Welt.

Die Welt ist für Gogarten nicht ein Sammelname für alles
Existierende, das Universum. Die Welt ist die Welt des
Menschen und gehört daher mit in die Bestimmung des Menschen
als Person, worauf wir später zurückkommen werden, wenn wir
von der Kategorie der Personalität sprechen. Die Welt wird
definiert als «ein geistiger Bereich, ein System von Beziehungen,

das zwar in der Person, der es zu eigen ist, seinen Mittelpunkt

hat, das sich aber mit ungezählten anderen überschneidet»

(KW, S. 86). Gogarten bezeichnet die Welt oft als die Welt
der «Dinge» und «Sachen» (MGW, S. 251) ; aber das bedeutet
nicht, daß die anderen Personen, die Mitmenschen, nicht der
Welt einer Person angehören. Vielmehr sind diese «Beziehungen»,

die die Welt des Menschen ausmachen, immer Beziehungen

zu anderen Menschen. «Die Welt, in der wir leben, ist eine
Welt von Menschen» (VJC, S. 539). Erst in diesen Beziehungen
bekommen «Dinge» und «Sachen» ihre Bedeutung, die erst diese
Beziehungen zu anderen Menschen «sachlich» macht (d. h.
«nicht-personal»), «Welt ist, um nur das Wichtigste zu nennen,
Staat, Volk, Familie, Gesellschaft, Recht, Geschichte, Kultur,



608 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

Wirtschaft, öffentliche Meinung. In allen diesen Bereichen, unter

den sie durchwaltenden Mächten, lebt der Mensch, der in
der Welt lebt» (MGW, S. 10).

Der Mensch, der in dem weitverzweigten System mitmenschlicher

Beziehungen, die die Welt des Menschen ausmachen,
steht, wird von ihnen geformt und bestimmt. «Welt ist denn
auch in der Tat Macht, ist von formenden Mächten erfülltes
Lehen» (MGW, S. 10). Das soll aber nicht heißen, daß der
Mensch, der ja immer in einer Welt lebt, notwendigerweise von
dieser «formenden Macht», die die Welt ausübt, beherrscht und
geknechtet wird. Das kann sicher geschehen und ist im Sündenfall

des Menschen Wirklichkeit geworden. Wenn es aber
geschieht, dann trägt der Mensch die Verantwortung; und seine
Welt ist nicht in sich selbst böse oder tyrannisch. Der Mensch
kann genau so gut der freie und mündige Herr sein, der sich
dieser formenden Mächte bedient, um seine Welt selbst zu ordnen

und zu lenken.
Als Welt des Menschen ist sie also nicht dessen Feind. Das

ist eine irrtümliche Auffassung des Gnostizismus, die in
diametralem Gegensatz zur Auffassung des christlichen Glaubens
von der Welt als Gottes Schöpfung steht (siehe VJC, S. 42;
KW, S. 38; MGW, S. 55. 147; VHN, S. 14. 19. 23). Gerade diese
zwiefache Möglichkeit, daß der Mensch entweder beherrscht
wird oder seine Welt selbst beherrscht, zeigt beide, Mensch und
Welt, als Schöpfungen Gottes. Deshalb ist es unmöglich, die
Welt als die in sich selbst gottesfeindliche und den Menschen
vernichtende Macht zu betrachten. Diese böse Macht wird im
Neuen Testament Satan genannt, «Gott dieser Welt».
Gottesfeindlich und den Menschen vernichtend ist die Welt nur als
«diese Welt» unter der Herrschaft dieser bösen Macht (s. VJC,
S. 83—89: «Gottes Widersacher»), Deshalb kann es auch der
christliche Glaube nicht bewirken, daß der Mensch sich seiner
Welt entfremdet. Ganz im Gegenteil: Gogarten zitiert in allen
Nachkriegshüchern immer wieder die These, daß die
«Säkularisierung», durch die der Mensch die vollkommene Herrschaft
über seine Welt gewonnen habe, eine «legitime Folge» des

christlichen Glaubens sei. Außerhalb seiner Welt ist der Mensch
nicht Mensch (VHN, S. 71). Seihst wenn Gogarten das
Glaubensverhältnis zu Gott als «weltlos» charakterisiert, weil es den



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 609

Menschen nicht als Glied seiner Welt angeht, sondern als den

von seiner Welt gelösten Menschen, bedeutet das nicht, daß der
Mensch, der in einem von der Welt gelösten Glaubensverhältnis
zu Gott steht, selbst seine Welt verlassen hat. Es verhält sich
genau entgegengesetzt. Um überhaupt in einem von der Welt
gelösten Glaubensverhältnis zu Gott stehen zu können, muß
der Mensch gleichzeitig in seiner Welt leben. Der Mensch kann
nicht im Glauben frei gemacht werden von der Herrschaft der
Welt über ihn, außer er bleibt in seiner Welt. Übersieht man das,
so kommt man allzuleicht dazu, das, was Gogarten über das

von der Welt gelöste Verhältnis zu Gott sagt, gnostisch zu deuten.

Das widerspräche Gogartens theologischer Intention
vollkommen.

Noch etwas sei bemerkt, was leicht übersehen wird, ehe wir
die Kategorie «Welt» verlassen. Wir haben «Welt» nach
Gogarten als ein System mitmenschlicher Beziehungen charakterisiert.

Und doch ist der «Nächste», von dem Jesus spricht, nicht
in der Welt des Menschen zu finden. In der Welt stehen wir
nämlich nur in dem von «Dingen und Sachen» bestimmten
sachlichen Verhältnis zum Menschen. Und in diesem sachlich
bestimmten Verhältnis ist er nicht unser Nächster. Das wird er erst
in einem rein personalen Verhältnis, in dem beide, er und ich,
gleichsam im Glaubensverhältnis zu Gott aus unserem
Verhältnis zur Welt herausgelöst sind. Den Nächsten und die
Nächstenliebe gibt es nach dem Verständnis des Evangeliums daher
nur im von der Welt gelösten Glaubensverhältnis zu Gott (VJC,
S. 120—122). Aber in der Welt des Menschen, in der er als freier
und verantwortlicher Mensch, als moralisches Subjekt, handelt,
gibt es sie nicht (siehe den wichtigen Abschnitt «Die Nächstenliebe»

VJC, S. 107—122). Gerade deshalb ist das Verhältnis zum
Nächsten der Ort, wo das von der Welt gelöste Verhältnis
Wirklichkeit in dieser Welt wird. Ist das von der Welt gelöste
Gottesverhältnis nicht Wirklichkeit in der ebenso von der Welt
gelösten Nächstenliebe, dann existiert es einfach nicht (VJC,
S. 117—118. 122). Gogarten deutet hier Jesus mit Gedanken aus
Sören Kierkegaards «Kjserlighedens Gjerninger» (vgl. VJC,
S. 514—520). Das ist wichtig für Gogartens Lutherauffassung.



610 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

b) Gesetz.

Wir haben gesehen, daß die Welt ein System mitmenschlicher

Beziehungen ist, in dem der Mensch lebt und wirkt. Als
System sind diese Beziehungen durch ein Gesetz geregelt. Welt
und Gesetz gehören deshalb unlöslich zusammen. Das Gesetz
ist die Regel, die der Welt die Einheit und Ganzheit sichert. «Gesetz

ist immer die umfassende Ordnung einer Welt» (KW, S. 22).
«Diese große, die ungezählten in sich schließende Welt kann
nicht Welt, nicht ein geordnetes Ganzes sein, es herrsche denn
in ihr ein vielfältiges Gesetz, das die tausend- und
hunderttausendfältigen Beziehungen der Menschen in ihr in Ordnung
bringt und in ihr hält» (KW, S. 87). «Es gibt keine Welt ohne
Gesetz und kein Gesetz ohne Welt» (KW, S. 89).

Durch das Gesetz übt die Welt ihre formende Macht aus.
Aber wir sahen oben, daß das Verhältnis des Menschen zu dieser

Macht ein zwiefaches sein kann. Er kann sich von ihr beherrschen

lassen, oder er kann sich ihrer als mündiger Herr der
Welt bedienen. D. h. der Mensch kann Knecht des Gesetzes oder
dessen Herr sein.

Im ersten Fall wird das Gesetz zu einer gottesfeindlichen
Macht wie die «stoicheia», von denen Paulus in Gal. 4, 9 spricht.
Das liegt jedoch nicht im Wesen des Gesetzes selbst, sondern in
dem sündhaften Mißbrauch des Gesetzes durch den Menschen
(VHN, S. 18—14), wenn der Mensch, indem er das Gesetz
erfüllt, sein eigenes Dasein zu sichern und damit seine Welt gegen
die Herrschaft des Schöpfers abzuschließen sucht. Dabei kommt
der Mensch selbst in eine schlimme Abhängigkeit vom Gesetz,
indem er gezwungen wird, durch immer neue Taten sowohl sich
selbst als auch seine Welt zu rechtfertigen, was ihn und seine
Welt nur noch tiefer ins Chaos führt (s. KW, S. 103—104. 119

bis 120. 137—138; MGW; VHN, S. 79—82).
Im zweiten Fall wird der Mensch Herr des Gesetzes. Das

heißt, daß die Werke des Gesetzes seinem eigenen vernünftigen
Ermessen unterworfen sind, wenn sie dazu dienen, die Ordnung
der Welt aufrechtzuerhalten, gerade weil er diese Werke nicht
dazu gebrauchen will, sich selbst und seine Welt zu rechtfertigen

und sie so gegen Gottes Schöpfermacht abzuschließen
(MGW, S. 27—28. 303. 308—309; VHN, S. 86—99). Diese letzt-



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 611

genannte Einstellung zum Gesetz setzt indessen ein tieferes
Verständnis der Bedeutung des Gesetzes voraus als die erste. Wenn
der Mensch als Knecht des Gesetzes das Gesetz benutzen will,
um sich selbst und seine Welt gegen die undurchsichtige
Zukunft der Schöpfermacht Gottes zu sichern, kennt er das Gesetz

nur als «Gesetz der Welt», das aus vielen Einzelforderungen
besteht, deren Ganzheit und Einheit der Mensch selbst durch
sein eigenes Werk zu erreichen sucht. In der vorchristlichen
mythischen Welt und in der mittelalterlichen kirchlich-sakramentalen

Welt war die übergeordnete Ganzheit aller
Einzelforderungen des Gesetzes in dem mythischen Weltbild und in
der hierarchisch-sakramentalen Weltordnung gegeben. In der
modernen säkularisierten Welt dagegen gibt es eine solche
vorgegebene Ordnung nicht. Der Mensch soll sie durch seine
Erfüllung des Gesetzes selbst aufbauen. Das Gesetz bekommt
daher den Charakter eines Ideals, und die Einheit und Ganzheit,
die es dem Leben geben soll, wird eine Utopie. In dieser Gestalt
übt das Gesetz eine noch schlimmere Tyrannei aus als die jüdische

Gesetzesfrömmigkeit und die mittelalterliche Werkgerechtigkeit.

Denn das Gesetz ist nur in seinen Einzelheiten bekannt,
und die Einheit, die es geben soll, bleibt immer aus. Denn im
Gebrauch ist das Gesetz immer detailliert, zerteilt in Einzelforderungen,

die als solche die Ganzheit nie erkennen lassen (KW,
S. 170—174; MGW, S. 158—180. 348 f.).

Wo der Mensch der Herr ist, der mit der Einsicht seiner eigenen

Vernunft die Forderung des Gesetzes verwaltet, muß er im
Gesetz mehr sehen als nur die Einzelforderungen. Er muß wissen,

daß das Gesetz nicht nur seine Werke fordert, sondern seine
Verantwortung für diese Werke. Wird das Gesetz in dieser
Perspektive gesehen, so hat es im Grunde nicht viele Einzelforderungen,

sondern nur eine: die Verantwortung. Der konkrete
Inhalt der vielen Einzelforderungen wird mit dieser Verantwortung

dem freien Ermessen der Vernunft unterstellt. Wird das
Gesetz auf diese Art verstanden, so ist es nicht länger nur «Gesetz

der Welt», das deren Bestehen garantieren soll, sondern
«Gesetz Gottes», das den Menschen selbst fordert und ihn mit
dieser Forderung zu einer verantwortlichen Person macht. Nur
wenn sich der Mensch selbst als Person im Verständnis des
Gesetzes Gottes versteht, kann er von der Tyrannei des Gesetzes



612 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

dazu befreit werden, das Gesetz mit seiner eigenen Vernunft
verantwortlich zu gebrauchen. Das heißt in Wirklichkeit, daß der
Mensch sein Personsein von Gott empfangen muß, um dazu frei
zu werden, Herr des Gesetzes zu sein. Deshalb ist das Gesetz
als Gesetz Gottes, das Gesetz, das den Menschen als freien und
verantwortlichen Herrn in seine eigene Welt einsetzt, nur zu
erkennen in seiner Einheit mit dem Evangelium, das den
Gottlosen rechtfertigt und den Toten lebendig macht. Denn das
Gesetz (Gottes Gesetz), das unsere Person ganz für Gott fordert,
kann immer nur aufzeigen, daß wir in unserem sündigen
Aufruhr gegen Gott unser Personsein vertan hahen. Das Gesetz
kann uns unser Personsein nicht neu schenken. Das kann nur
das Evangelium. Also: um die Einzelforderungen des Gesetzes
verantwortlich erfüllen zu können und damit von ihrer Tyrannei

befreit zu werden, darf der Mensch das Gesetz nicht nur als
Einzelforderungen erkennen, sondern als Forderung seiner
Person (er darf im Gesetz nicht nur «Mandate» erkennen,
Gebote, sondern den «Mandanten», den Gesetzgeber). Aber das
Gesetz als Forderung der Person wird nur erkannt und
empfunden in und mit dem Evangelium, das dem das Personsein
schenkt, der es in der Knechtschaft unter dem Gesetz verloren
hat.

Diese Gedanken Gogartens über das Gesetz sind kompliziert.
Und man versteht seinen Gedankengang nur, wenn man stets
den zwiefachen Charakter des Gesetzes als «Gesetz der Welt»
und «Gesetz Gottes» bedenkt (siehe KW, 181—183; MGW, S.286
bis 290. 299—305; VHN, S. 74—99).

Gogarten spricht oft von dem Gegensatz zwischen dem «Gesetz

der Welt» mit seinen detaillierten Forderungen und dem
«Gesetz Gottes» als Forderung an den Menschen als verantwortliche

Person so, daß man den Eindruck bekommt, er spräche von
zwei verschiedenen Gesetzen. Das meint er nicht! Er betont
(VHN, S. 75), daß es ein und dasselbe Gesetz in zwei verschiedenen

Gestalten ist. Daß die zwei Gestalten keine Einheit bilden,
ist Schuld der Sünde des Menschen, sein Aufruhr gegen das
«Gesetz Gottes». Im Glauben sind sie unmittelbar eins. Der, der
im Glauben sein Sein als Person und damit seine Verantwortung

empfängt, ist von der Knechtschaft unter den Einzelforderungen

des Gesetzes befreit, er ist «der mündige Sohn» (Gal. 4,



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 613

1 ff.), der mit seiner Vernunft diese Forderungen frei verwaltet.
Das Gesetz der Welt ist deshalb für ihn nicht ein Gegensatz zum
Gesetz Gottes oder, was das gleiche ist, zum Evangelium.

Aber mit diesen Gedanken haben wir bereits die dritte
Hauptkategorie in Gogartens Denken, die Personalität, umschrieben.

c) Person, Personalität.

Solange der Mensch von seiner Welt umschlossen ist, sein
Sein von seiner Welt empfängt, ist er noch nicht Person. Das
betrifft den vorchristlichen Menschen, der in der mythischen
Weltordnung lebt, in der Gottheit, Menschen und Dinge der alles
umfassenden kosmischen Gesetzmäßigkeit unterworfen sind.
Mensch und Mensch, Mensch und Gottheit, können sich deshalb
nicht so «gegenüberstehen», wie es dann der Fall sein muß,
wenn das Verhältnis zwischen Mensch und Mensch und Mensch
und Gottheit ein persönliches Verhältnis werden soll. Aber auch
nachdem der Mensch aus dieser kosmischen Ordnung herausgelöst

worden ist, in der der mythische Mensch noch lebte —
und es ist die Verkündigung der Propheten Israels und Jesu
Christi, die mehr als etwas anderes die Auflösung der mythischen

Welt im Abendland bewirkt hat —, kann er seine
Personalität verlieren. Wenn der säkularisierte Mensch ein Knecht
des Gesetzes in Form von technischem und kulturellem Utopis-
mus wird, verliert er die Personalität, in der zu leben er in
dem Gesetz als Gesetz Gottes berufen ist.

Kurz gesagt: das Vertun der Personalität ist die Sünde: der
Mensch tauscht das Ausgeliefertsein des Glaubens an Gott als
Person, in dem er selbst erst Person wird, gegen ein
Knechtsverhältnis zur Welt und ihrem Gesetz ein, wobei er versucht,
sich selbst gegen die totale Auslieferung an Gott und seine
unbekannte Zukunft zu sichern, die der Inhalt der Personalität ist,
und dabei die Personalität vertut.

Daß der Mensch nach Gottes Bild geschaffen ist, geschaffen
als Person, bedeutet, daß er immer vor diese Entscheidung
gestellt ist: entweder sich seihst zu verstehen, sein Sein von Gott
im Glauben entgegenzunehmen und damit Person zu sein, frei
gemacht davon, sein Leben in der Weltordnung zu suchen, die
ihn umschließt, und frei gemacht dazu, freier Herr und Verwalter

dieser Welt und ihrer Ordnung zu sein — oder sich selbst



614 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

von der Welt her zu verstehen, seine Sicherheit und Existenz
in der ihn umschließenden Welt und ihrer Ordnung zu suchen
und dadurch sein Personsein, seine Freiheit und seine
Verantwortung zu vertun, was zur Folge hat, daß der Mensch nicht
nur als Mensch vergeht, sondern daß seine Welt als Gottes
Schöpfung vergeht und dem Chaos ausgeliefert wird, was
immer dann geschieht, wenn die Welt von einem Knecht des
Gesetzes anstatt von einer freien verantwortlichen Person
verwaltet wird.

Personalität ist deshalb Errettung, Vertun der Personalität
Verdammnis. Und die Personalität wird immer durch das
Verhältnis des Menschen sowohl zu Gott als auch zur Welt
bestimmt: «Der Mensch zwischen Gott und Welt»! Lebt der
Mensch von der Welt und ihrer Sicherheit, so ist er für Gott
verloren. Lebt er von Gott her und seiner Zukunft im Glauben,
so ist er von der Welt und ihrer Ordnung gelöst, nicht so, daß

er die Welt verleugnet oder verläßt, sondern so, daß er ihr freier
Herr und Verwalter wird.

Die Personalität ist deshalb die alles bestimmende Kategorie
in Gogartens Gedankengang. Er umschreibt sie meistens mit
dem Wort vom «mündigen Sohn» aus Gal. 4, 1 ff. Im Glauben
sind wir als Personen nicht nur Gottes «Kinder» (unmündige,
von der Welt umschlossene, stoicheia), sondern «Söhne», mündige,

freie, verantwortliche Verwalter unserer Welt (siehe VJC,
S. 51—67. 115—122. 242—247. 327—344. 418—423. 447—453.
506—527; MGW, S. 14—40. 54—68, 130—143. 181—220. 234 bis
256. 358—376; VHN, S. 11—82).

Um das Wesen der Personalität zu verstehen, muß man
beachten, daß beides, das Verhältnis des Menschen zu Gott in
einer Abhängigkeit des Glaubens und sein Verhältnis zur Welt
in freier Verantwortung, in gleicher Weise zum Begriff der
Personalität gehört.

Um diese Verantwortung zu gewinnen, die die Voraussetzung

für die freie Herrschaft des Menschen über seine Welt ist,
braucht der Mensch die Abhängigkeit von Gott. Aber es gilt
auch umgekehrt, daß der Mensch, um die Abhängigkeit des
Glaubens zu gewinnen, sich von der Welt, die ihn umschließt,
frei machen muß. Das zeigt Gogarten sehr deutlich, und es führt
ihn, obgleich er durchaus Luthers Lehre vom unfreien Wil-



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 615

len vertritt, zu einer Art freien Willens im personalen
Gottesverhältnis. Damit wird natürlich nicht gesagt, Gogarten
meine, daß der Mensch selbst «wählen» könne zu glauben. Der
Mensch kann nur glauben, wenn er von Gott angesprochen ist,
und das geschieht ohne sein Zutun. Gogarten betont immer wieder,

daß Gottes Gnade nicht durch die freie verantwortliche
Verwaltung der Welt des Menschen bedingt ist (siehe auch unten).
Hier vertritt Gogarten die Prädestination. Und doch behauptet
er, daß der Mensch die Anrede Gottes nicht zu hören vermag,
wenn er sich nicht von der Welt frei macht, die ihn umschließt.
«Denn Person vor einem anderen kann ich nur sein als einer,
dem seine eigene Welt zugeordnet ist. Nur so kann ich mich ihm
aus freiem Willen geben» (MGW, S. 364). «Das über sich selbst
Verfügen, ohne das der Glaube nicht wirklicher Glaube wäre,
hat also Grund und Sinn einzig und allein in dem, was Gott
an dem Menschen tut. Aber andererseits wäre dieses über sich
Verfügen nicht wirklich frei, es wäre nicht der Mensch selbst,
der sich im Glauben Gott gibt, wenn diese Freiheit nicht auch
die Möglichkeit in sich trüge, daß der Mensch sich Gott versagt
und daß er, statt im Glauben seine Existenz in der Angewiesenheit

auf Gott zu ergreifen, den Versuch macht, in seiner Welt
sein eigener Gott zu sein» (ebd.). Und noch deutlicher wird das
gleiche in VHN gesagt: «Man bezeichnet heute in der Theologie
ziemlich allgemein das Eigentümliche des christlichen
Gottesverhältnisses mit dem Begriff des Geschichtlich-Personalen.
Das kann man tun. Man muß sich dann aber darüber klar sein,
daß mit beiden Worten eine bestimmte Selbständigkeit des
Menschen ausgesagt wird, die er also Gott gegenüber hat. Denn
geschichtlich sein, an Geschichte teilhaben, kann ich nur als ein
Selbständiger; das will sagen, als einer, der in sich selbst einen
Stand, seinen Bestand hat. Und dieser Bestand, den ich in mir
selbst habe, das ist meine Person, richtiger: in ihm bin ich als
die Person, die ich bin. Dieses Personsein oder diese Selbständigkeit

ist aber nicht möglich ohne eine Welt, die meine ist, und
zwar nicht meine in dem Sinn, daß ich von ihr umschlossen hin,
sondern daß ich in ihr und für sie verantwortlich bin... Denn
dadurch unterscheidet sich der Mensch als der Sohn von allen
anderen Geschöpfen, daß er Gott in der Freiheit seiner eigenen
Entscheidung gehören darf und soll» (VHN, S. 196—197). «Er-



616 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

greift der Glaube das von Gott verwirklichte Heil und erlangt
er darin die sohnhafte Freiheit und Selbständigkeit, in der er
'aus Gott vor dem Angesicht Gottes' in der väterlich-schöpferischen

Entscheidung bleibt, die ihn als den Mündigen ins Sein
ruft, so kann das nicht geschehen, ohne daß er damit in die
Selbständigkeit des 'Alles ist erlaubt' der Welt gegenüber
gerufen wird. Denn in jener göttlichen Entscheidung ist zugleich
über ihn zu dieser Selbständigkeit des 'Alles ist erlaubt'
entschieden, und ohne daß er sich zu ihr entschließt, gibt es für
ihn auch nicht die Selbständigkeit Gott gegenüber. Es hätte
keinen Sinn, hier von Selbständigkeit zu sprechen, und zwar weder
in der auf Gott, noch in der auf die Welt bezogenen Bedeutung,
wenn der Mensch so, wie er in der Welt seinen Bestand in sich
selbst hat, nicht die Möglichkeit besäße, in diesem, ihm zur
freien Verfügung überantworteten Bestehen in sich selbst zu
verharren und sich so Gott zu versagen» (VHN, S. 200). Ob Go-

garten in diesen Gedanken mit Luther übereinstimmt, mag
dahingestellt sein. Dagegen ist es bedeutsam, daß diese Gedanken
wesensnotwendig zu der Kategorie gehören, mit der Gogarten
das Glaubensverhältnis zu Gott deutet, der Personalität.

d) Geschichte, Geschichtlichkeit.

Unter Geschichtlichkeit versteht Gogarten, daß der Mensch
seine Welt frei und verantwortlich verwaltet. Davon sprachen
wir, als wir von der Kategorie der Personalität handelten. Der
mythische Mensch ist noch nicht «geschichtlich», weil er von
seiner Welt umschlossen ist und von ihrer Ordnung her lebt. Die
Säkularisierung, die den Menschen von der Umschlossen!)eit
durch seine Welt befreit, die nach Gogarten eine legitime Folge
des christlichen Glaubens ist (weil die eigentliche Personalität
zuerst im christlichen Glauben erkannt und verwirklicht wurde)
und die Inhalt der kulturellen und politischen Geschichte der
letzten Jahrhunderte ist, ist also Voraussetzung für das
«geschichtliche» Sein des Menschen. Nun kann die Säkularisierung
nicht wieder ungeschehen gemacht werden. Sie ist für den
modernen Menschen eine Gegebenheit. Unsere Existenz ist
«geschichtlich». Daraus folgt, daß auch unsere Stellung zu Gesetz
und Evangelium durch unsere Existenz als «geschichtliche»
Wesen bestimmt ist. Die Knechtschaft unter dem Gesetz be-



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 617

kommt dabei den Charakter eines idealistischen Perfektionis-
mns und Utopismus, wovon wir schon sprachen. Und das
Evangelium muß, wenn es seine Bedeutung für den modernen
Menschen haben soll, so verkündigt werden, daß es den Menschen
von dieser Knechtschaft unter dem Gesetz frei macht und ihm
damit zu einer echten Personalität im Glauben verhilft, also in
seiner «Geschichtlichkeit», damit er die Freiheit und
Verantwortung, die die Säkularisierung ihm anvertraut hat, verwaltet,
und vor der er nicht in die mythische oder kirchlich-sakramentale

Umschlossenheit einer feststehenden Weltordnung früherer
Zeiten fliehen kann (VJC, S.27—28. 439—446; KW, S. 170—176;
MGW, S. 38. 152—158. 354—358. 424—482; VHN, S. 99—168;
EK, S. 7—33).

Auch die moderne Geschichtsforschung, an der die Säkularisierung

in besonderer Weise sichtbar wird, entspringt der
«geschichtlichen Existenz» des Menschen. Sie bezieht auch das
Christentum ein. Das Christentum wird als geschichtliches
Produkt religiöser Aktivität des Menschen aufgefaßt.

Die Bibel verliert ihren Charakter eines besonderen
Offenbarungsdokumentes, und die verschiedenen Kategorien des

überlieferten dogmatischen Denkens werden in ihrer Abhängigkeit

vom mythologischen und metaphysischen Denken gesehen,
das für uns nicht mehr möglich ist. Als «geschichtlich» existierend

ist der moderne Mensch gezwungen, scharf zwischen dem
geschichtlichen Phänomen «Christentum» und dem «christlichen

Glauben» zu scheiden. Das erste ist ein legitimes
Säkularisierungsphänomen. Wird aber der christliche Glaube
säkularisiert, so bedeutet das sein Ende.

Kann der christliche Glaube der Säkularisierung verfallen?
Das kann er nur, wenn er in sich selbst eine «Geschichte» ist,
die nicht vergangen, sondern die entscheidende Kraft in unserer
eigenen augenblicklichen «Geschichte» ist. Nun ist der christliche

Glaube nach Gogarten gerade «Geschichte», eine
Geschichte, die sich in dem personalen Verhältnis zwischen Gott
und Mensch abspielt, die indessen, wie wir sahen, auch ein
bestimmtes Verhältnis zwischen Mensch und Welt in sich schließt.
Das Verhältnis des modernen säkularisierten Menschen zu
seiner Welt ist dadurch bestimmt, daß er die Personalität verliert,
indem er seine eigene Selbständigkeit als Sinn des Lebens ver-

35



618 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

herrlicht. Das ist Schuld und Tod des modernen Menschen. Das
Evangelium indessen ist nicht eine «Lehre» von vergangenen
Ereignissen und metaphysischen, sakramentalen Erscheinungen,

die man als von der Kirche verkündigte «Wahrheit»
anerkennen soll. So verstanden ist das Christentum eine Art
«Weltanschauung» und vorbehaltlos der Säkularisierung
ausgeliefert. Es gibt keine bestimmte Auffassung, auch nicht von
«Gott», der «Bibel», «Christus als Gott und Mensch» usw., die
nicht vorbehaltlos der Erklärung der geschichtlichen Forschung
und damit der Relativierung ausgeliefert wäre. Das macht eine
«Entmythologisierung» notwendig, die nicht etwas Willkürliches

ist, von einem Mann namens Bultmann erfunden, sondern
ganz einfach notwendig aus der «geschichtlichen» Existenz des
modernen Menschen folgen mußte. Als «Christentum» ist alle
Lehre der geschichtlichen Relativität ausgeliefert. Alles wird
säkularisiert. Trotzdem bleibt aber nach Gogarten der christliche

Glaube an Gott, der allein in Jesus von Nazareth offenbart
ist, bestehen; nur geht es nicht an, den Glauben an Christus, als
Erlöser, als Gott und Mensch, in mythologischen und metaphysischen

Begriffen auszudrücken. Der Glaube an Christus ist
eine «geschichtliche» Wirklichkeit. In der Kreuzigung und
Auferstehung Jesu (die kein Mirakel sind, sondern ein Zeichen
dafür, daß seine totale Auslieferung an Gottes Zorn in der
Solidarität mit seinen abtrünnigen Brüdern die echte personale
Vollendung des Lebens ist, die denen, die an ihn glauben, im Glauben
zuteil wird), wie sie von der Kirche als Evangelium verkündigt
werden, wird das echte personale Verhältnis zu Gott und zur
Welt «Geschichte». Deshalb ist der Glaube an Christus als
Gottes Offenbarung keine Flucht zurück in frühere Mythologie
und Metaphysik, sondern aus dem Chaos heraus, in das die
Degeneration der Säkularisierung in einen «Säkularismus»
(Säkularisierung im Glauben an die Abhängigkeit des Menschen statt
im Glauben an Gottes Schöpfungswerk) uns hineingeführt hat,
der einzige Weg vorwärts in unsere eigene «Geschichte».

Der Glaube ist also eine eigene «Geschichte», «Geschichte»
des Menschen mit Gott. Aber weil er den Menschen davon
befreit, den Sinn der Geschichte in dem zu suchen, der innerhalb
der Geschichte ist (im Menschen selbst), erlöst er ihn vom
Untergang in einen Utopismus oder Nihilismus, der ihn allezeit



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 619

bedroht, wenn er einen Sinn der Geschichte in Vergangenheit,
Gegenwart und geplanter Zukunft dort sucht, wo nur Sinnlosigkeit

zu finden ist. In dieser Erlösung lernt der Mensch, seiner
geschichtlichen Zukunft in echtem Vertrauen auf Gottes
Zukunft entgegenzugehen, die immer unergründlich geheimnisvoll
ist. In dem Schicksal und dem Leiden, das den Menschen trifft,
erfährt der Mensch das neue Leben, das Jesus Christus in
seinem Tod und seiner Auferstehung einsetzte, was totale
Auslieferung an Gott, der Tote lebendig macht, ist — gerade weil
ihm die Geschichte Gottes begegnet ist. Daher wird der christliche

Glaube «Geschichtlichkeit», auch wenn das ganze
«Christentum», alle christlichen Überlieferungen dogmatischer und
ethischer Art, säkularisiert und der Relativierung ausgeliefert
wird (s. besonders den Abschnitt «Geschichte» in MGW, S. 424
bis 482, und «Die Vergeschichtlichung der menschlichen
Existenz», «Zweierlei Geschichtsbegriffe», «Säkularisierung und
Säkularismus», «Das Christentum als geschichtliche Größe»,
«Die neutestamentliche Eschatologie» und «Christentum und
christlicher Glaube» in VHN, S. 99—220).

2. Die geschichtliche Grundlage in Gogartens Theologie.

Bei der Darstellung der Grundkategorien in Gogartens
Theologie haben wir einige seiner geschichtlichen und systematischen

Analysen zitiert. Das ist kein Zufall. Denn Gogartens
geschichtliche Darstellungen sind genau so stark durch sein
besonderes Kategoriensystem bedingt wie seine systematischen
Konstruktionen.

Aber Gogartens Ansicht darf nicht verschwiegen werden,
daß gerade diese Kategorien sich dem Theologen aufzwingen,
der von der neutestamentlichen Botschaft ausgeht und sie für
die heutige Zeit zu deuten sucht. Denn das müßte doch Aufgabe
der Theologie sein. Gogartens Theologie hat deshalb eine sehr
breite geschichtliche Grundlage. In allen vier Hauptwerken handelt

er ausführlich über die Verkündigung Jesu, über Paulus
und über Luther, besonders in VJC und MGW.

Wir wollen nicht auf Einzelheiten in Gogartens geschichtlichen

Analysen eingehen, die übrigens mit zum Fesselndsten
in seinen Werken gehören. Das äußerst eingehende Studium



620 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

des Neuen Testamentes unterscheidet die spätere Phase in Go-
gartens Theologie von der früheren. Man kann Gogarten in
keinem Fall vorwerfen, nicht Schrifttheologe zu sein. Aber er
behandelt die Schriften, wie auch die schriftliche
Ideengeschichte, einseitig. Die johanneischen Schriften werden kaum
erwähnt. Im Neuen Testament geht es zuallererst um Jesus und
Paulus. In der Ideengeschichte ist er nur an Luther interessiert.

Das personale Verständnis des Verhältnisses zu Gott und
des Verhältnisses zur Welt, das Gogartens ganze Theologie
trägt, ist seiner Meinung nach in der Verkündigung Jesu
begründet. In der Verkündigung Jesu vom Reich Gottes wird
der Mensch aus seiner Welt gelöst und allein Gott gegenübergestellt.

Aber Jesus verkündigt nicht nur dieses neue Leben.
Er lebt es selbst. Deshalb bekommen sein Tod und seine
Auferstehung entscheidende Bedeutung und können schlechthin
nicht von seiner Verkündigung geschieden werden. In seinem
Tod vollendet Jesus das Leben des neuen Glaubens derart, daß
es Macht bekommt, Verdammnis und Tod bei denen zu
überwinden, die ihn ans Kreuz bringen, und ihre Schuld in seinem
Tod aufgedeckt wird. Die Auferstehung ist Ausdruck für den

Sieg dieses seines Lebens im Tod. Der Glaube als Glaube an
Jesus, den Gekreuzigten und Auferstandenen, hat an diesem
Leben Jesu teil als totale Hingabe an den Gott, der Tote lebendig

macht, wobei der Glaube alle Sicherungen in der Welt und
ihrem Gesetz aufgibt. In der Verkündigung und dem Tod Jesu
ist deshalb die Herrschaft des Gesetzes radikal aufgehoben.

Das ist es, was Paulus in seiner Theologie unter
Auseinandersetzung mit jüdischer und jüdisch-christlicher
Gesetzesfrömmigkeit versteht und entwickelt. Paulus wird deshalb
grundlegend für alle spätere Theologie. Rechtfertigung aus
Glauben als radikaler Gegensatz zu jeder Rechtfertigung durch
das Gesetz bezeichnet gerade das personale, von der Welt
gelöste Verhältnis zu Gott, das Jesus einsetzte.

Luther nimmt den paulinischen Radikalismus auf und führt
ihn weiter aus, wo er bei Paulus unentfaltet bleibt, nämlich im
Punkt der Erlösung des im Glauben Gerechtfertigten zur
mündigen Herrschaft im weltlichen Regiment. In Luthers Verständnis

der Rechtfertigung aus Glauben liegt deshalb der Ansatz
zur ganzen modernen Säkularisierung. Die totale Befreiung von



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 621

jedem Gesetz, die in der radikal aufgefaßten Rechtfertigung aus
Glauben liegt, setzt auf eine bisher unbekannte Weise den
Menschen als Herrn des Gesetzes im gesamten weltlichen Leben ein.
Die gewaltige Säkularisierungsbewegung, die im Jahrhundert
nach der Reformation einsetzt, ist deshalb nach Gogartens
Lutherdeutung eine legitime Folge des Glaubens, wie Luther ihn
verstand. Hs ist deshalb klar, daß Luther ganz entscheidend für
Gogartens Theologie ist. In Luthers radikal personaler Deutung

und Weiterführung der Botschaft Jesu und der Theologie
des Paulus liegt die Möglichkeit für eine Theologie und
Verkündigung, die Gottes Gesetz und Evangelium gleichsam mitten
hinein in die eigentliche Not der Zeit setzt: die Entgleisung der
Säkularisierung in einen Säkularismus mit seinen furchtbaren
Folgen in der politischen und kulturellen Katastrophe, die den
aktuellen Hintergrund für Gogartens gesamtes Denken bildet.

3. Gogartens eigentliches Anliegen.

Was Gogarten mit seiner Theologie will, ist nicht schwer
zu erkennen. Sie ist im großen gesehen ein Versuch, Jesu
Botschaft vom Reich Gottes, im paulinischen und lutherischen
Verständnis, als das entscheidende Wort in die Verzweiflung
der Zeit hineinzusagen. Das ist in Wahrheit ein würdiges
theologisches Programm. Und die Ausführung des Programms ist
nicht weniger imponierend.

Die Säkularisierung, die einerseits Ursache des Chaos
wurde, in dem wir auch stehen, kann und darf nicht mit
Argwohn betrachtet werden. Man kann die Säkularisierung nicht
wieder abschaffen. Gogarten wendet sich in seiner Theologie
mit aller Macht gegen eine reaktionäre Theologie (und Kultur),
die die Katastrophe unseres Jahrhunderts als Anlaß dazu nehmen

will, die Säkularisierung als solche in Verruf zu bringen
und der einen oder anderen Form kirchlicher oder klerikaler
Restauration zuzustreben, die die Säkularisierung mit der
Forderung, die Welt von neuem christlich zu machen, ungeschehen
machen will. Es ist möglich, daß die unkirchliche Welt heute
eine solche «christliche» Politik oder Kultur willkommen heißen
würde. Aber für Gogarten herrscht kein Zweifel darüber, daß
jede solche «Christianisierung» der Welt die Verwirrung und



622 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

das Unglück nur vermehren würde. Sie ist ja selbst eine Form
von «Säkularismus», eine Verwandlung des christlichen Glaubens

zu «Christentum», zu einer Weltanschau\mg, mit der der
Aberglaube sich gegen Gottes unbekannte Zukunft sichern will,
der sich der Glaube gerade ausliefert.

Nein, zur Säkularisierung muß entschieden ja gesagt werden.

Nicht weil sie unser unabwendbares Schicksal ist, sondern
weil sie, wo sie im Glauben an Gott, der in Christus Gottlose
rechtfertigt und Tote lebendig macht, akzeptiert wird, diesem
Glauben seine Spannkraft zurückgibt, ihn aus einem mythologischen

oder metaphysischen Museumsstück in die lebendige
geschichtliche Macht verwandelt, die er seinem Wesen nach ist.

Das Evangelium im paulinischen und lutherischen
Verständnis bedeutet die Erlösung des Menschen dazu, in echter
Personalität als der zu leben, der gleichzeitig sein ewiges Leben,
seine Rechtfertigung, allein aus Gottes Gnade, und seine
zeitliche Herrschaft über diese Welt empfängt. Hier ist nicht von
verschiedenen Dingen die Rede, sondern von einem. Gogartens
Hauptthema ist die christliche Freiheit, die, was wesentlich ist,
gleichzeitig Freiheit des Glaubens von alldem ist, was der Welt
angehört, und zwar im Vertrauen auf Gott, den Schöpfer und
Herrn, der Tote lebendig macht, und Freiheit der Vernunft
dazu, diese Welt zu regieren und ihr Gesetz souverän unabhängig
von allen Weltanschauungen und Ideologien, auch der
christlichen, zu verwalten. «Alles ist erlaubt» ist eins der Bibelworte,
die Gogarten am meisten zitiert. Es ist für ihn Ausdruck für
das Evangelium der Säkularisierung. Die Freiheit, die in
diesem «Alles ist erlaubt» liegt, brauchen wir, wenn wir der
Zukunft ohne Angst und Verzweiflung entgegengehen wollen. In
dieser Freiheit liegt auch die Macht, Niederlagen zu erleiden
und unterzugehen. Es ist ja eine Freiheit, die dem Leben
entspringt, das am Kreuz siegte, indem es sich dem Tod hingab, der
die Folge der unbegrenzten Herrschaft der Sünde war. Diese
Freiheit für die Vernunft, die hier und nirgends sonst
entspringt, ist auch die Freiheit dazu, total unabhängig von aller
Rücksicht auf Erfolg oder Bankrott, Wege vorwärts zu suchen.
Woher sollte eine Freiheit, die ihren Ursprung in dem Leben
hat, das am Kreuz siegte, diesem augenscheinlichen Bankrott
und Untergang entgegengehen mit etwas anderem als «Freidig-



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 623

keit» — ein Wort, das Gogarten wieder in die deutsche Sprache
einzuführen versucht. Diese Freidigkeit dazu, die Säkularisierung

weiter in echte Säkularität zu führen, die allein der Freiheit

des Glaubens in der Gebundenheit an den gekreuzigten und
auferstandenen Christus entspringt, gegen alle Ideologien (die
christliche inbegriffen) und alle zerstörenden Verwüstungen
des Nihilismus, ist das alles beherrschende Pathos in Gogartens
Theologie. Damit diese Freidigkeit nicht vertan wird, kämpft
Gogarten für das Evangelium der Säkularisierung gegen alle
Formen christlicher Gesetzesfrömmigkeit, gegen jeden Versuch,
die Welt christlich und damit den Glauben weltlich zu machen.

4. Kritische Bemerkungen.

Es mag problematisch erscheinen, an ein so in sich geschlossenes

theologisches Werk wie dieses kritische Bemerkungen zu
knüpfen, da es so voller biblischer und reformatorischer
Substanz steckt, daß sozusagen auf jeder Seite etwas zu lernen ist.

Dennoch kann, wer sich einige Zeit mit Gogarten beschäftigt
hat, nicht der Frage ausweichen, ob Gogartens Versuch, die
Botschaft Jesu in paulinischer und lutherischer Auslegung als ein
«Evangelium der Säkularisierung» zu deuten, nicht zu guter
Letzt in ein säkularisiertes «Evangelium» ausmündet.

Gogartens Theologie soll hier nicht erschöpfend erörtert
werden. Das würde den Rahmen eines Zeitschriftenartikels
sprengen. Aber es sollen einige Fragen zu wesentlichen Gedanken

im Gogartenschen Werk gestellt werden. Es gibt in Gogartens

Darstellung und Aktualisierung des Evangeliums gewisse
bemerkenswerte «weiße Flecken». Der auffälligste ist «der Nächste».

Es gibt Anlaß zum Nachdenken, daß der Nächste und die
Nächstenliebe nur in zwei Zusammenhängen im ersten der fünf
Bücher, nämlich in den Abschnitten «Die Nächstenliebe», «Liebe»

und «Menschlichkeit» in VJC behandelt werden. In den
späteren Büchern kann Gogarten das Evangelium der Säkularisierung,

den im Glauben mit Hilfe der Vernunft von der Herrschaft
seiner Welt befreiten Menschen, darstellen, ohne auf diese
Gedanken ein einziges Mal zurückzukommen. Der Grund ist leicht
genug zu erkennen. Die Nächstenliebe ist bei Gogarten im
Anschluß an Kierkegaard als eine Seite des von der Welt gelösten



624 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

Verhältnisses zu Gott aufgefaßt. In der «Welt», dort, wo die
Vernunft ihre Herrschaft ausübt, gibt es keinen Nächsten und
keine Nächstenliebe. D. h. in die Ordnungen, die vom Gesetz
bestimmt sind: Staat, Volk, Familie, Gesellschaft, Recht,
Geschichte, Kultur, Geschäftslehen, öffentliche Meinung, passen
der Nächste und die Nächstenliebe nicht. All das ist nur der
«Verfügungsgewalt» der Vernunft untergeordnet. Die ist
ethisch nicht indifferent. Wenn Gogarten «Alles ist erlaubt» als
Ausdruck für diese «Verfügungsgewalt» zitiert, so weiß er sehr
wohl, daß das Wort weitergeht: «aber nicht alles ist nützlich»,
wobei natürlich auffällt, daß diese zweite Hälfte des Wortes so

wenig Beachtung findet. Aber insofern das «nicht alles ist nützlich»

eine ethische Qualifizierung von «Alles ist erlaubt»
darstellt, hat diese Ethik mit Nächstenliebe nichts zu tun. Denn das
ist eine Ethik, die von der Welt und deren Gesetzen bestimmt ist
— und diese sind alle sachlich bedingt —, während der Nächste
und die Nächstenliebe nur in das von der Welt gelöste Verhältnis

zu Gott gehören.
Wenn Gogarten so sehr daran gelegen ist, die von der

Vernunft beherrschte, in der Welt geltende Ethik von der weltlosen
Liebe zu unterscheiden, so darum, weil für ihn der Versuch, den
Glauben oder die Nächstenliebe in der Welt Gestalt gewinnen
zu lassen, gleichbedeutend damit ist, daß das Evangelium zu
einem neuen Gesetz verwandelt wird, mit dem man die Welt
«christlich machen» will. Um diese Gefahr abzuwenden, scheidet

er absolut die in der Welt praktikable Ethik von der
Nächstenliebe; daher wäre es eine Torheit, die Frage nach deren
gegenseitigem Verhältnis zu stellen. Zwischen Nächstenliebe
und dem Leben in der «Welt» gibt es selbstverständlich kein
«Verhältnis». Aber es ist zu fragen, ob Gogarten hier nicht
einen Fehlschluß zieht. Die Nächstenliebe kann sehr gut die
Norm sein, die der vernünftigen konkreten Ausformung der
Forderung «des natürlichen Gesetzes» Inhalt gibt, ohne daß das

Evangelium damit zu einem Gesetz gemacht wird, womit die
Kirche die Welt zu beherrschen sucht. Allerdings unter der
Voraussetzung, daß es den Nächsten und die Nächstenliebe auch
außerhalb des Evangeliums gibt, sie also gerade eine Wirklichkeit

in der «Welt» und ihren «Ordnungen» sind. Das ist freilich
eine Voraussetzung, die Gogarten nicht anerkennen will. Er



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 625

will — als der «Barthianer», der er trotz seines pointierten
Luthertums ist — die Nächstenliebe allein vom Evangelium herleiten.

Nur in dem absolut von der Welt gelösten Verhältnis Christi
zu Gott und dem darin eingeschlossenen Verhältnis zu den
Mitmenschen sind der Nächste und die Nächstenliebe offenhart und
verwirklicht — niemals in der Welt. Ist das richtig, so kann keine

Ordnung in der «Welt», keine Ethik, die Nächstenliebe als
Inhalt haben. Statt dessen bleibt bei Gogarten die Idee von «der
Selbständigkeit des Menschen gegenüber seiner Welt» die
inhaltgebende Norm in dieser ganzen Ethik (siehe besonders «Die
Selbständigkeit des Menschen» in VJC, S. 454—466, und auch
KW, S. 118—124; MGW, S. 221—233; VHN, S. 82—99.129—143.
189—216). Alles, was hier über den Nächsten im Zusammenhang
mit dem Leben des Menschen in seiner Welt gesagt werden
kann, ist dieses: «Weil diese Bindung (die von der Welt gelöste
Bindung des Glaubens an Gott) mich an den Nächsten bindet, zu
dem mir jeder, der mir begegnet, jeden Augenblick werden kann,
wirkt sie tief hinein in das welthafte Leben. Es gibt in diesem
nichts, was nicht vom Nächsten betroffen würde.» Aber man
lasse sich von diesem Ausdruck nicht verwirren! Denn er fährt
fort: «Gewiß betreffen diese Bindungen die Dinge und die
Interessen an den Dingen und insofern sie das tun, unterliegen sie
der Selbständigkeit des Menschen» (VJC, S. 539). Indessen
weist Gogarten jetzt darauf hin, daß das Verhältnis zwischen
den Menschen niemals ausschließlich sachbedingt ist. In diesem
Fall hätten die Menschen ihre Menschlichkeit verloren, die in
der Personalität besteht. Aber die Personalität entzieht sich
jeder Bemächtigung durch die Welt. «Es gibt keine Möglichkeit,
das Personsein des Menschen durch irgendwelche äußeren
Gewalten oder Einrichtungen wirksam zu schützen. Wessen man
auf solche Weise mächtig werden könnte, das wäre nicht mehr
das personale Sein des Menschen. Denn das entzieht sich jedem,
auch dem es schützen wollenden Zugriff. Und insofern muß man
gestehen, daß diese Unverbrüchlichkeit äußerst schwach und
zerbrechlich ist. Wenn indessen begriffen wird, daß jeder
Angriff auf die Personalität des menschlichen Seins dieses in die
tiefste Gefahr bringt, dann ist diese Unverbrüchlichkeit so
stark, wie sie unter uns Menschen überhaupt sein kann. Denn
es ist dann mit ihr die Erkenntnis verbunden, daß, wo sie ange-



626 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

tastet wird, unmittelbar die Existenz des Menschen auf dem

Spiel steht» (VJC, S. 540). Diese Sätze, die in den Arbeiten, die
wir hier behandeln, die einzigen sind, die deutlich von der
«Einwirkung» der Nächstenliebe auf das Leben in «der Welt»
sprechen, sind äußerst wichtig. Sie sagen mit aller wünschenswerten
Deutlichkeit, daß die in der Welt herrschende Ethik, was das
Verhältnis zum Mitmenschen betrifft, ihren gesamten Inhalt von
der Idee der Selbständigkeit des Menschen erhält. Die Nächstenliebe

als Ausdruck für die Personalität des Menschen hat
ausschließlich die Aufgabe, über dieser Selbständigkeit des
Menschen ein Warnungszeichen aufzurichten: «Paß auf! Jeder
Angriff auf die Personalität des Menschen bringt das Dasein des
Menschen in äußerste Gefahr!» Eine positive Bedeutung kann
die Nächstenliebe für das Leben in der Welt natürlich nicht
bekommen. Das ist bei den verwendeten Kategorien ausgeschlossen.

Denn die besagen ja, daß das Leben in der Welt prinzipiell
«gottlos» und «nächstenlos» ist, säkularisiert, allein bestimmt
von der Abhängigkeit und «Verfügungsgewalt» des Menschen,
während das Verhältnis zu Gott und zum Nächsten prinzipiell
«weltlos» ist.

Verwunderlich ist dabei, daß die einzige «Einwirkung», die
die Nächstenliebe auf das Leben in der Welt haben kann,
identisch wird mit den Gedanken der Philosophie des Idealismus
von der Unverletzlichkeit der autonomen Persönlichkeit. Denn
worin unterscheidet sich der Gedanke, daß jeder Angriff auf die
menschliche Personalität den Menschen in Gefahr bringt, von
dem Gedanken des Idealismus von der Unverletzlichkeit der
autonomen Persönlichkeit? Ist hier nicht die Ethik der
Säkularisierung zu einer säkularistischen Ethik geworden? Kann
man die «Säkularisierung» als eine legitime Folge des christlichen

Glaubens betrachten, ohne diesem gedanklich
konsequentesten Ausdruck der Säkularisierung, der Persönlichkeitsphilosophie

des deutschen Idealismus, unbegrenzt Recht zu
geben? Und tut Gogarten das nicht auch tatsächlich? Ist nicht
das ganze Kategoriensystem eigentlich nur ein anderer
Ausdruck für die «Selbständigkeit des Menschen»? Wird so nicht
der Gedanke, daß das prinzipiell von der Welt gelöste Verhältnis

zu Gott und das Verhältnis zum Nächsten der entscheidende
«geschichtliche» Faktor sei, der auf die Säkularisierung ein-



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 627

wirkt und sie bestimmt und sie hindert, zum «Säkularismus»
auszuarten, ein Selbstbetrug? Man kann Gogarten nicht lesen,
ohne diese Fragen zu stellen. Und es wäre gedankenlos, sich
ihm anzuschließen, ehe man eine klare und unzweideutige
Antwort bekommen hat.

Läßt man, anders als Gogarten, die Nächstenliebe zum
Inhalt des wirklichen Lebens in der Welt und ihren Ordnungen
werden — und das bedeutet zugleich einen Bruch mit Kierkegaards

Gedanken über den Nächsten und die Nächstenliebe und
eine Annäherung an Luther! —, so braucht man aus diesem
Grunde Gesetz und Evangelium nicht zu vermengen und die
Welt christlich zu machen. Es besteht nämlich nicht die Gefahr,
daß das Gebot der Nächstenliebe etwas anderes als Anklage und
Gericht werden soll. Aber das bedeutet, daß Sünde und Schuld
nicht «rein religiöse» Kategorien werden, nicht nur Ausdruck
für den Verlust der Personalität, sondern zuallererst Anklage
des Nächsten, dem wir begegnet sind und den wir gerade in den
Ordnungen der Welt und in den sachbestimmten Beziehungen
zu ihm, die seine und unsere Wirklichkeit sind, im Stich gelassen

haben.
Aber damit kommen wir zum nächsten auffallenden weißen

Fleck in Gogartens reformatorischer Theologie: dem
stellvertretenden Christus. Es ist klar, daß Gogarten die Christologie
und die Versöhnungslehre der überlieferten Dogmatik als
geschichtlich unwiederholbar betrachtet, weil sie an ein
mythologisches und metaphysisches Denken gebunden sind, das für
uns, da unsere Existenz durch die Säkularisierung in eine
«geschichtliche» Existenz verwandelt wurde, Vergangenheit
geworden ist. Aber deshalb will sich Gogarten in keiner Weise
zum Sprecher für eine ebionitische Christologie machen. Im
Gegenteil legt er großes Gewicht auf die Offenbarung in Jesus
Christus und die alles beherrschende Bedeutung seines Kreuzes

und seiner Auferstehung. Doch ist andererseits dabei ganz
deutlich, daß Jesu Kreuz und Auferstehung prinzipiell als
«Urbild» verstanden werden. Kreuz und Auferstehung bedeuten,
daß Jesu eigenes, von der Welt gelöstes Verhältnis zu Gott im
Glauben ergriffen und Wirklichkeit im Leben des Sünders wird
(siehe vor allem VJC, S. 161. 217. 221—228. 237—240. 493—505;
KW, S. 106; MGW, S. 419; VHN, S. 50—64. 181—188). Beson-



628 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

ders charakteristisch ist folgender Satz: «Man versteht
wunderlicherweise diese sich häufig wiederholende Aussage, daß Gott
Christus von den Toten auferweckt hat, gewöhnlich in dem

Sinn, als sei das eine besondere, eine einmalige Tat Gottes, während

es in Wahrheit so verstanden werden muß, daß Gott damit
das getan hat, was, seiner Gottheit entsprechend, in seinem Tun
immer geschieht. Eben darin, daß er Tote lebendig macht, erweist
er sich als Gott. Das ist, wenn ich so sagen darf, der Stil seines

göttlichen Tuns» (MGW, S. 71).
Abgesehen von der Unbestreitbarkeit dessen, daß Jesu

Auferstehung im Neuen Testament als Erstling, als Beginn der
großen Auferstehung gesehen wird, muß doch gefragt werden,
ob nicht der Theologe, der die Auffassung, daß Jesu Auferstehung

«eine einmalige Tat Gottes» sei, als «verwunderlich»
bezeichnet, mit diesem einen Satz zur Charakteristik seiner
gesamten Theologie mehr gesagt hat, als auf 1536 Seiten
überhaupt gesagt werden kann. Man wird der neutestamentlichen
Botschaft von der Auferstehung Jesu nicht durch eine anhaltende

Polemik gegen Mythologie und Metaphysik gerecht. Auch
läßt sich der Gedanke der Stellvertretung nicht mit dem ziemlich

billigen Gerede von der Unmöglichkeit der Opfervorstellungen
für moderne Menschen auslöschen. Darin macht sich Gogar-

ten seine Polemik gegen die zeitgenössische «orthodoxe» und
«kirchliche» Theologie allzu leicht. Er nennt keinen bestimmten
Namen, sondern spricht gewöhnlich nur von den «meisten
Theologen», den «Theologen, die kirchlich sein wollen», der
«landläufigen Auffassung», «was man weithin meint». Billiger läßt
sich in der Welt ein polemischer Sieg nicht erringen.

Aber dieser weiße Fleck hängt mit dem ersten zusammen
und ist auch durch das Kategoriensystem bedingt. Wenn Sünde
und Schuld keine Realitäten in der «Welt» sind, wenn also der
Tod nicht «leiblicher Tod» innerhalb der Welt ist, wenn alle
diese Begriffe nur Ausdruck für das rein religiös aufgefaßte,
von der Welt gelöste Verhältnis zu Gott sind, dann können Tod
und Auferstehung Jesu nur noch Manifestation der allgemeinen
Regel sein, die den Stil des göttlichen Handelns ausdrückt. Es
wäre daher töricht, von dem Tod und der Auferstehung Jesu als
von einer einmaligen Tat Gottes zu sprechen. Indessen verhält
es sich etwas anders, wenn sowohl das Verhältnis zu Gott als



R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung 629

auch das Verhältnis zum Nächsten gerade zu dem Leben
gehören, das in der «Welt» gelebt wird. So ist der Gedanke der
Stellvertretung (abgesehen von den «mythologischen» oder
«metaphysischen» Vorstellungen, die ihm Gestalt geben) keine
Ungereimtheit, sondern gerade Inhalt der Rechtfertigung und
Sündenvergebung. «Was wir nicht konnten, tatest Du.» Das ist trotz
allem etwas anderes als dies: «Was wir in der Welt tun, ist
unserer Selbständigkeit unterworfen. Aber es gibt ein Verhältnis
zu Gott und ein Verhältnis zum Nächsten, die beide von der
Welt gelöst sind. Das offenbaren Kreuz und Auferstehung in
einer uns zugänglichen Art.»

Es mag mit diesen zwei charakteristischen «weißen Flek-
ken» genug sein.

Natürlich hat der, der Gogarten hier nicht folgt, mit
Schwierigkeiten zu kämpfen, die Gogarten glücklich vermeidet. Will
man an der Realität der Stellvertretung und damit an der
Einmaligkeit des Kreuzestodes und der Auferstehung festhalten, so

geht man z. B. nicht der Schwierigkeit aus dem Wege, die das
Faktum der Auferstehung darstellt. Die ältere liberale Theologie,

die in diesem Punkt wesentlich «orthodoxer» war als die
heutige Existenztheologie, kommt auf Grund dieser Schwierigkeit

zu ihren sonderbaren Theorien von der «objektiven» und
«subjektiven» Vision oder (wie z. B. Kirsopp Lake) zu einer
Verwechslung von zwei Gräbern. Aber in diesen merkwürdigen
Theorien liegt trotz allem mehr theologischer Ernst als in der
bombastischen Sicherheit, mit der jeder selbstbewußte
Theologiestudent heute davon überzeugt ist, daß er bei einer Oster-
predigt zum Glück nicht über ein «zu beglaubigendes Mirakel»
zu sprechen hat. Es ist vielleicht nicht nur ein Vorteil, von diesen

und anderen Schwierigkeiten loszukommen. Die Hauptfrage
an Gogarten ist die, ob sein Kategoriensystem dem überhaupt
Raum läßt, was im Neuen Testament — und meinetwegen auch
bei Luther — das Wesentlichste ist. Werden Personalität und
Welt wie bei Gogarten aufgefaßt, so sind Glaube und Liebe,
Sünde und Versöhnung vom Dasein in der «Welt» und ihren
«Ordnungen» weit entfernt, die trotz allem in unserem eigenen
Dasein und dem unseres Nächsten eine bedeutende Rolle spielen,

wo auch deshalb Schuld und Vergebung «Fleisch» werden
in einem Verständnis, wie es in einem von der Welt gelösten



630 R. Prenter, Das Evangelium der Säkularisierung

Verhältnis zu Gott nicht geschehen kann. Und geschah die
Auferstehung nicht in der körperlichen Welt — trotz der ungereimten

Schwierigkeiten, die entstehen, wenn man hier mit Ja
antwortet und die viel leichtere Flucht in die weltlose «Personalität»

ablehnt?
Kann man nicht die neutestamentliche Deutung des Begriffs

«Welt» beibehalten, nach der wohl die Welt in erster Linie nicht
eine Kategorie, sondern wie die Nächstenliebe inhaltsbestimmt
ist, Ausdruck dafür, daß die Selbstsucht, die den Nächsten in der
Welt (Gogartens Verständnis) nicht liehen will, sich in derselben

Welt gegen den Nächsten und gegen Gott wehrt, ohne die
Welt zu einer Kategorie zu machen, die das Verhältnis zu Gott
und das Verhältnis zum Nächsten außerhalb des realen Daseins
setzt? Und kann man nicht das personale Verständnis des
Verhältnisses zu Gott und dem Nächsten beibehalten, ohne zu einer
Auffassung der Personalität gezwungen zu werden, die die
Welt und die in der Welt herrschende «Ethik» von dem Verhältnis

zu Gott und dem Nächsten ausschließt?
Bejaht man das, so bleiben doch verschiedene der Behauptungen

Gogartens zweifelhaft. Und verneint man es, so erhebt
sich die letzte Frage: Ist das Evangelium der Säkularisierung
nicht auch ohne Christus möglich? Worin liegt der entscheidende

Unterschied zwischen dem «Transzendieren», zu dem ein
Philosoph wie Jaspers in schärfstem Gegensatz zu jedem
Offenbarungsglauben und speziell zu dem christlichen auffordern
will, und der «Weltlosigkeit», die bei Gogarten der Universalbegriff

ist, welcher die Deutung jedes Jota im Evangelium
bestimmt? Kann daran nicht auch ohne Christus festgehalten werden,

wenn er einmal damit angefangen hat? Weshalb soll die
Säkularisierung an ihn gebunden bleiben?

Aarhus, Dänemark. Regin Prenter.


	Das Evangelium der Säkularisierung : Bemerkungen zu Friedrich Gogartens letzten Werken

