
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Gerhard Lisowsky und Leonhard Rost, Konkordanz zum hebräischen Alten
Testament. Unter verantwortlicher Mitwirkung von Prof. D. Dr. Leonhard
Rost ausgearbeitet und geschrieben von Dr. theol. Gerh. Lisowsky. Lieferung

1—4,3N-"70n, S. 1—512. Stuttgart, Privileg. Württ. Bibelanstalt, 1955.

Subskr.-Preis Fr. 3,60.

Diese schon länger angekündigte Konkordanz, deren erste Lieferung
auf Weihnachten erschien, will nicht den für speziellere Untersuchungen
immer noch unentbehrlichen Mandelkern (1896, 2. Aufl. 1925/1937)
verdrängen, sondern ihn ergänzen durch ein handliches und billiges, in mancher

Hinsicht auch etwas moderner und praktischer angelegtes Gegenstück,
das vor allem Studenten und Pfarrern bei ihrer Arbeit dienen kann.

Aus Raumgründen sind nur Verben und Nomina verarbeitet — doch ist
im Interesse der lexikalischen Vollständigkeit auch der ganze übrige
Wortschatz wenigstens mit der deutsch-englisch-lateinischen Übersetzung
aufgeführt —, und um den Preis möglichst niedrig zu halten, ist das Werk auch
nicht gedruckt, sondern nach Handschrift vervielfältigt, in einer sehr
sorgfältigen, schönen und gut lesbaren Schrift, an die man sich leicht gewöhnt.
Zugrunde gelegt sind die dritte Auflage von Kittels Biblia Hebraica und
das Lexikon Koehler-Baumgartner. Im Unterschied zu Mandelkern ist der
Text vokalisiert und sind die einzelnen Wörter nicht nach den Flexionsformen

gegliedert, sondern die Verben innerhalb ihrer Stammformen nach
dem Vorkommen in der Reihe der Bibelbücher aufgeführt, die Nomina nach
ihrer Funktion als Subjekt, Objekt oder sonstiger Beziehung; und bei
beiden ist, um das Verstehen der Stellen zu erleichtern, das jeweilige
Subjekt durch eine ganz knapp gehaltene Anmerkung kenntlich gemacht,
wo immer es nötig schien. Die ganze Anlage, die wohl auf den ersten Blick
etwas kompliziert erscheinen mag, aber durch die Erläuterungen des
beigelegten Blattes leicht verständlich wird, ist von Dr. Lisowsky, der schon
in seiner Dissertation seine besondere Eignung für solche entsagungsvolle
und peinliche Akribie verlangende Arbeit erwiesen hat, scharfsinnig
ausgedacht, und sie hat auch die Billigung von Rost wie von Alt und Eißfeldt
gefunden.

Das Format ist das der Biblia Hebraica. Das Ganze soll einschließlich
der aramäischen Partien und der Eigennamen in 12 Lieferungen erscheinen

und zwei Jahre nach der Ausgabe der ersten Lieferung als ein Gesamt-
band von ca. 1600 Seiten komplett vorliegen. Bisher sind sich die Lieferungen

im Abstand von zwei Monaten mit größter Pünktlichkeit gefolgt.
Bewähren kann sich ein solches Werk erst in längerem Gebrauch. Aber

jetzt schon darf man den Beteiligten für ihre große Mühewaltung danken,
und ebenso der Bibelanstalt dafür, daß sie all ihren früheren Leistungen
für die Arbeit an der Bibel nun auch noch diese angereiht hat. Möge ihr
Angebot nun auch eine entsprechende Aufnahme finden.

Basel. Walter Baumgartner.



Rezensionen 561

Immanuel Lewy, The Growth of the Pentateuch. A Literary, Sociological and
Biographical Approach. Introduction by R. H. Pfeiffer. New York, Bookman

Associates, 1955. 8». 288 p. $4.50.

Tout en rendant hommage au génie critique de Wellhausen, l'auteur
du présent ouvrage estime périmée la théorie wellhausienne de l'origine du
Pentateuque et prétend lui substituer une solution nouvelle, critique
d'ailleurs, car M. Lewy n'est point un fondamentaliste.

La thèse de Lewy est que le Pentateuque, quoique composite, n'est pas
une compilation de sources diverses et indépendantes ; il préconise un
retour, sous une forme nouvelle, à l'hypothèse d'une « Grundschrift > et
de compléments apportés à ce texte de base. Ces compléments correspondent

très en gros aux sources JEDP et leur chronologie relative est
approximativement la même que chez Wellhausen ; mais les problèmes de

leurs auteurs, de leur interprétation et de leur date sont résolus très
différemment ; la chronologie absolue notamment est foncièrement différente et
marque un effort pour reculer dans le temps toutes les strates du
Pentateuque.

Dans ses grandes lignes le développement du Pentateuque serait le
suivant : si les éléments pénaux et certains éléments cultuels du Code de
l'Alliance peuvent remonter à Moïse (± 1250), ce dernier n'est pas l'auteur

du Décalogue qu'un narrateur prophétique mit dans sa bouche. Le
Code de l'Alliance de son côté aurait été, quant à l'essentiel, compilé par
Samuel (± 1040). Quant au document de base du Pentateuque (N), ce serait
une narration yahviste due au prophète Nathan (±970), c.-à-d. à un esprit
vraiment créateur qui utilisait les traditions antérieures pour interpréter
la vie humaine et présenter sous forme artistique des vérités psychologiques,

le tout dans un sens peu favorable aux prêtres mais dans un grand
souci d'humanité, de clémence, de justice et de paix. C'est aussi N qui aurait
écrit le code humanitaire d'Ex. 22, 20-26 ; 23, 1-9. Le Dieu de N serait
universel et créateur, ni national ni particulariste, et il réclamerait un culte
non sanglant. Nathan aurait composé son œuvre comme une « instruction »

pour son pupille Salomon et comme un manuel pour l'éducation des princes
en général.

Cet ouvrage de N aurait été adopté par les prêtres contemporains
comme « textbook > pour l'éducation des prêtres et ils l'auraient alors
revisé (Jp) pour le faire servir à leurs intérêts c.-à-d. à ceux d'un culte
sacrificiel et, particulièrement, à ceux du peuple d'Israël.

Ce document revisé étant devenu sacré fut commenté au IXe siècle par
l'Elohiste prophétique septentrional c.-à-d. probablement Elisée (E), puis
par l'Elohiste sacerdotal méridional c.-à-d. probablement le prêtre-régent
Jéhojada (Pn ; ± 840). Puis, sous le règne d'Ezéchias, une commission
royale aurait fait une collection de la littérature sacrée du Nord et du
Sud, combinant les versions septentrionale et méridionale des récits du
Pentateuque, réadaptant et élargissant les éléments fondamentaux du Deu-
téronome septentrional (ED) en les fusionnant en une édition hiérosoly-
mitaine du Deutéronome (JD).



562 Rezensionen

Enfin l'époque paganisante de Manassé amena le grand-prêtre Hilqiya,
conseiller spirituel de Josias, à compiler le Code Sacerdotal (PC) et à

l'incorporer au Pentateuque. L'édition hiérosolymitaine du Deutéronome,
cachée durant le règne de Manassé, fut redécouverte sous Josias ; seulement
les temps nouveaux exigeaient un culte plus sacrificiel, avec rituel
d'expiation et clergé strictement organisé, tabous sexuels, sanctions plus
sévères contre magie et cultes étrangers, réforme agraire sur la base de

l'année jubilaire. C'est sous la pression de ces besoins vitaux que le prêtre
Hilqiya, grand « génie architectonique > (que Lewy compare à Platon,
Aristote, Augustin, Thomas d'Aquin, Maimonide, Spinoza, Kant, Hegel,
Auguste Comte, Karl Marx, Herbert Spencer, Freud, Hermann Cohen...

cp. p. 61), aurait compilé (± 620) le Code Sacerdotal à Jérusalem, annotant
l'édition du Pentateuque par Ezéchias, introduisant le Corpus de la législation

sacerdotale et revisant d'autre part nombre d'anciens récits (manne,
espions, Baal Peor, etc.).

D'une manière générale, ni Pn ni PC n'auraient altéré le texte sacré
traditionnel ; au lieu d'abréger, ils faisaient des additions afin de changer
la portée des textes.

Ainsi le Pentateuque ne serait ni l'œuvre d'un génie unique, ni la
compilation de sources originairement indépendantes les unes des autres,
mais un document fondamental annoté en diverses régions, à diverses
époques et dans des buts différents, jusqu'à composer le bloc actuel du
Pentateuque. Le Pentateuque serait donc, parties et tout, une œuvre
essentiellement préexilique, réserve faite de 27 versets ajoutés au retour de

Babylone par des Juifs sous Zorobabel et Josué (PE ; ±520).
Impossible, bien entendu, de discuter en détail mais en quelques lignes

le bien-fondé des multiples hypothèses avancées dans cet ouvrage touffu
et rédigé de façon moins claire et systématique qu'on ne souhaiterait.
Constatons d'abord qu'il comporte au fond une adhésion, relative à tout le
moins, à la distinction classique des sources et à leur chronologie relative ;

la postériorité du Code Sacerdotal y est notamment admise. Cela dit, nous
devons nous borner à quelques remarques très générales.

L'analyse du Pentateuque par Lewy est régressive, c.-à-d. qu'il part des

éléments les plus jeunes (PC) du Pentateuque pour remonter progressivement

aux plus vieux. Or cette procédure régressive présente un gros
inconvénient : elle oblige à constamment opérer avec des présuppositions au
nom desquelles on juge tel ou tel document, présuppositions qui, d'ailleurs,
sont trop souvent érigées aussitôt en affirmations. Un élément d'insécurité
plâne ainsi sur la discussion.

Secondement, les critères employés par l'auteur sont très souvent de

nature psychologique c.-à-d. plus ou moins subjective, et ils entraînent des
corrections de texte passablement arbitraires. Un exemple : le Yahviste
décrivait la nudité d'Adam et d'Eve (Gen. 2, 25), mais les prêtres, soucieux
de décence (cp. p. 149), auraient ajouté à Gen. 3, 7 l'allusion aux pagnes en
feuillage En réalité la nudité d'Adam est une marque de l'innocence
primitive, la décence sacerdotale est gratuite (cp. p. ex. Lév. 15) et, de plus,
la confection des pagnes ne s'inspire nullement d'un scrupule sacerdotal



Rezensionen 563

mais résulte de la prise de conscience de l'homme, trahit la perte de son
innocence et tient organiquement au récit de sa chute. Ou bien, sous
prétexte que le Yahviste répugne aux anthropomorpliismes et au surnaturel,
Lewy rapporte dans Gen. 3,8 mithallèk à la voix de Yahvé c.-à-d. au tonnerre
accompagnant le vent d'ouest (eorr. en rüah hayyäm), donc à un phénomène
naturel. Mais voit-on Dieu se promenant par l'orage On voit à quelles
< Spitzfindigkeiten » l'auteur se laisse entraîner.

Ajoutons que maints critères mis en œuvre n'ont pas un caractère assez
clair et univoque, mais flottent entre divers concepts et ont ainsi quelque
chose d'insuffisamment précis.

Par ailleurs le souci de l'auteur de préciser l'identité des principaux
auteurs du Pentateuque (Samuel, Nathan, Elisée, Jéhojada, Ezéchias,
Hilqiya, etc.) dépasse en général les possibilités ouvertes par les renseignements

bibliques sur ces personnages et tient plus du roman que de l'histoire.
Nous n'apercevons pas non plus la pertinence de certains rapprochements,
par exemple entre Nathan N) et Homère, Mohammed, Dante, Shakespeare

et Goethe (cp. p. 187).
Grave lacune : Lewy se facilite étrangement la tâche en se dispensant

d'une discussion serrée, méthodique et critique des critères historiques,
linguistiques et autres qui sont à la base de la critique classique du
Pentateuque. Il part en pionnier, sans discuter à fond l'apport pourtant
considérable de la critique du Pentateuque aux XIXe et XXe s. Enfin on est
surpris de voir qu'il tient si peu compte de la tradition orale, de celle des

sanctuaires par exemple, et de la « Formgeschichte ».

Une thèse maîtresse de Lewy comme l'origine préexilique du Code
Sacerdotal n'aurait-elle pas nécessité une réfutation en règle de la datation

postexilique, une explication notamment du fait si important que P

présuppose déjà la centralisation du culte seulement postulée par le Deu-
téronome Et quand, alors que des textes comme Jér. 7, 21-23 ; 8, 8-10 ont
été parfois invoqués comme preuve qu'un Code Sacerdotal mosaïque n'était
point encore en vigueur au temps de ce prophète, Lewy y voit une allusion
à une falsification du texte de la Tôra par les prêtres contemporains (cp.
p. 13) c.-à-d. à un code sacrificiel (PC) édité de son temps, n'aurait-il pas
valu la peine d'examiner si Jérémie ne se réfère pas plutôt au Deutéro-
nome, et, surtout, s'il ne faut pas admettre avec Rudolph (cp. Jeremia, p. 48.

49. S3) que le prophète ne polémise point ici contre une législation
particulière mais contre toute Loi écrite à laquelle il oppose le verbe divin
prophétique

En bref, l'ouvrage de Lewy fait un peu l'effet d'un brillant feu d'étincelles,

il renferme des suggestions intéressantes certes, son plaidoyer en
faveur de la thèse des compléments mérite sérieuse attention, mais on
regrettera l'omission d'une discussion systématique et approfondie des

positions critiques assez généralement admises. On félicitera l'auteur pour
son audace et son indépendance : son livre est de ceux qu'il faut lire, mais
avec sens critique.

Une remarque extérieure : il manque malheureusement à ce livre une
synopse détaillée et complète des passages attribués aux diverses strates



564 Rezensionen

du pentateuque ; cela en eût grandement facilité lecture et emploi. Il y
manque aussi un index, non pas seulement des chapitres de la Bible, mais
des versets étudiés au cours de l'ouvrage.

Neuchâtel. Paul Humbert.

W. J. Martin, Stylistic Criteria and the Analysis of the Pentateuch. London,
Tyndale Press, 1955. 8°. 23 p.

L'auteur de cette brochure cherche à démontrer la fragilité de la
critique du Pentateuque et, singulièrement, des critères stylistiques qu'elle
emploie.

De la caducité de la critique wolfienne d'Homère, M. Martin croit
pouvoir conclure à une semblable fragilité de la critique du Pentateuque,
comme si comparaison était nécessairement raison. Il s'efforce donc de

démontrer le caractère soi-disant subjectif de l'argument linguistique appliqué
au Pentateuque et, tout en renonçant à un examen exhaustif du problème
(cp. p. 10), il pique ici et là quelques exemples prouvant à ses yeux
l'invalidité du critère stylistique. Ainsi l'emploi ou le non-emploi du pronom
ânôkï n'aurait aucune force critique démonstrative, il se légitimerait
simplement par la portée déictique de ce pronom : mais M. Martin oublie-t-il
que l'effacement d'ânôkï par ùnï est un phénomène général et progressif
à partir de l'exil de Babylone, sans que cela témoigne d'une prédilection
intentionnelle et personnelle.

La mention de deux exemplaires de chaque espèce animale dans l'arche
(Gen. 6, 20) ne serait pas contradictoire avec la mention d'un plus grand
nombre d'animaux dans Gen. 7, 2 suiv., car < deux » serait ici un collectif
et désignerait des « paires » en général et en nombre indéterminé. Mais
Es. 6, 2 est là pour enseigner que même lorsque shenayim évoque une paire,
il garde son sens numérique limitatif et déterminé : deux.

Et quant au fameux texte Ex. 6, 3 qui, contrairement à tant d'autres
passages, affirme que Dieu n'avait pas révélé son nom de Yahvé avant
Moïse et qui révèle ainsi une dualité se sources, M. Martin, qui accuse les
critiques de subjectivisme, n'hésite pas, contre toute la tradition textuelle,
à y corriger violemment la négation Iô' en une particule emphatique lû à

portée interrogative et à changer la phrase négative en une interrogation
elliptique (cp. p. 18 : « for did I not let myself be known to them by my
name YHWH »). L'auteur montre ici ce qu'il entend par «objectivité».

Enfin, suprême deus ex machina : les discordances entre passages du
Pentateuque ne seraient point des indices de pluralité des documents
composants mais s'expliqueraient comme les signes authentiques du génie
créateur qui transmue en un tout organique les matériaux disparates qui
alimentent son imagination. On comprend qu'à semblables coups de génie
M. Martin puisse conclure hardiment à l'homogénéité et à la mosaïcité d'un
Pentateuque qui, lui-même, n'y prétend guère.

En bref, l'argumentation de M. Martin est tendancieuse et spécieuse,
son « objectivité » procède du plus pur subjectivisme ou, plutôt encore,
d'une préoccupation dogmatique. Tout esprit scientifique est prêt à cor-



Rezensionen 565

riger ses méthodes et à reviser ses résultats, mais il lui faudra pour cela
des arguments d'un autre aloi que ceux de cette brochure qui isole
d'ailleurs arbitrairement ce critère stylistique qui n'est en vérité qu'un élément
du poids cumulatif de toute la critique du Pentateuque.

Neuchâtel. Paul Humbert.

Alfred Jepsen, Die Quellen des Königsbuches. Halle (Saale), YEB Max Nie-
meyer-Verlag, 118 S. DM 12.30.

Diese Arbeit war schon 1939 abgeschlossen; aber wenn sie auch sehr
verspätet erscheint, hat sie doch keineswegs an Aktualität eingebüßt. Im
Gegenteil, durch die mittlerweile (1943) veröffentlichten «Überlieferungsgeschichtlichen

Studien» von M. Noth ist diese Aktualität noch erhöht
worden.

Die Grundlage Jepsens bildet eine methodisch einwandfreie formale
Analyse des Textes der Königsbücher. Der Bestand wird in möglichst kleine
Einheiten zerlegt, und dann werden die formal als verwandt erkennbaren
Stücke zusammengestellt. Die daraus resultierende Synthese ergibt folgendes

Bild: a) Das erste ist eine vollständig wiederherstellbare synchronistische

Chronik der Könige von Israel und Juda, entstanden in Juda zwischen
705 und 701, enthaltend synchronistische Daten und kurze Notizen über
wichtige Ereignisse, b) Daneben existierte eine annalistische Darstellung
der Geschichte Israels und Judas, aufgebaut aus schriftlichen chronistischen

Quellen, verfaßt von einem Priester Jerusalems aus der Zeit Ma-

nasses. c) Um 580 hat wieder ein Priester von Jerusalem, der erste Redaktor
(K), die synchronistische Chronik, ergänzt mit Stücken aus den Annalen,
mündlicher Tradition über die Vergangenheit und eigenem Erleben,
ergänzt zu einer Geschichte der israelitisch-judäischen Könige von der
Richterzeit bis ins Exil, und zwar auf dem Hintergrund einer eigentümlichen,
kultisch orientierten Geschichtsauffassung, d) Um 550 hat ein zweiter, deu-
teronomistisch-nebiistischer Redaktor das Werk des K, ergänzt durch
zahlreiche, teils schriftlich, teils mündlich vorliegende Prophetengeschichten,
in Mizpa einem großen Werk einverleibt, das die Geschichte Israels von
Mose (Dt.) bis zum Exil unter theologischen Gesichtspunkten darstellte,
e) Am Ende des 6. Jh. haben Leviten von Jerusalem noch einige Midrasche
eingefügt, um ihre eigene Stellung zu stärken. In einem Schlußkapitel
zeigt J. sehr schön die Eigenart dieser Geschichtsschreibung vor allem im
Vergleich zur babylonischen.

Man ist dankbar, daß hier unabhängig von der Pentateuchkritik eine
Analyse der Königsbücher vorgenommen wurde, und daß hinsichtlich der
deuteronomistischen Schriftstellerei der Verfasser sich weitgehend mit
dem anders arbeitenden M. Noth deckt und diesen wertvoll ergänzt. Wie
Jepsen selber hervorhebt (S. 100 f.), wird sich die weitere Diskussion vor
allem mit der von ihm angenommenen ersten, priesterlichen Redaktion der
Königsbücher beschäftigen müssen.

Ossingen, Kt. Zürich. Carl A. Keller.



566 Rezensionen

Norman K. Gottwald, Studies in the Book of Lamentations. (Studies in Biblical

Theology, 14.) London, SCM Press, 1954. 122 S. 8 sh.

Diese theologisch anregende Arbeit ist die Frucht einer großen Liebe
zu einem kleinen Buch. Und wie es bei der großen Liebe öfters passieren
soll, sind vielleicht die Vorzüge des geliebten Gegenstandes etwas zu sehr
ins Einzigartige übersteigert worden. Weder auf der Kanzel noch in der
Wissenschaft gebührend beachtet, stellen die Klagelieder nach Gottwald
doch ein erstrangiges Dokument für die alttestamentliche Literatur- und
Religionsgeschichte dar.

Den kritischen «Einleitungsfragen» mißt G. keinen großen Wert bei
(er glaubt, daß mindestens die 4 ersten Kapitel von einem und demselben
Dichter aus den Jahren 586—538 stammen) ; vielmehr unternimmt er es,
ausführlich «zu zeigen, daß das Buch der Klagelieder bedeutsam ist als
literarischer Niederschlag einer schweren Zeit, daß es innerhalb der
Gemeinschaft eine wichtige Funktion erfüllte, und daß es einen lebensnotwendigen

Glauben verkündete, der sich dem Sturm und Drang der
Übergangszeit anzupassen vermochte» (S. 21).

Dementsprechend entfaltet G. in 6 Kapiteln (eine schöne, wörtliche
Ubersetzung ist vorangestellt) literarische und vor allem theologische
Fragen des Buches. Zweck der akrostichischen Form ist erstens, das Leid
«von Aleph bis Tau», d. h. vollständig, zu besingen, und zweitens, eine
Gedächtnisstütze zu bieten. Die Gattung aller 5 Gedichte beschreibt G. als
kollektive Klage, unter originaler Verwendung verschiedener anderer
Typen. Deuterojesaja erweist sich als stark von Lam. abhängig. Als Schlüssel

zur Theologie von Lam. ergibt sich das Problem der tragischen Umkehr
aller Dinge, in spannungsvoller Beziehung zum Glauben an Gottes
Gerechtigkeit, einschließlich der Hoffnung auf erneute Wendung zum Guten.
Darum muß einerseits die «Theologie des Untergangs» — Themen wie
Sünde, Zorn Gottes, Schande der Strafe und Tag Jahves —, andererseits
die «Theologie der Hoffnung» — Gebet, Gottes Gerechtigkeit, Gottes fiesed,
Gottes Geheimnis, Buße, Unterordnung unter Gottes Willen und Inhalt
der Hoffnung — exegetisch und systematisch dargestellt werden. Das
letzte Kapitel hebt die Bedeutung von Lam. als theologischer Verarbeitung
der nationalen Katastrophe auf Grund des prophetischen Erbes allseitig
hervor und schließt —- wie es sich für ein theologisches Buch gehört —
mit einer Notiz über die Botschaft dieses Buches für die heutige Zeit.

Alles in allem: Eine nahrhafte und wahrhafte «Studie in biblischer
Theologie». — Daß der Gentleman Prof. Gottwald in den grimmen Reihen
der Alttestamentler die holde Weiblichkeit übersehen und Hedwig Jahnow
kurzerhand zum «Er» degradiert hat, ist ihm wohl selber peinlich.

Ossingen, Kt. Zürich. Carl A. Keller.



Rezensionen 567

Adolf Schlatter, Johannes der Täufer. Hrsg. von W. Michaelis. Mit einem
Vorwort von Prälat D. Theodor Schlatter. Basel, Friedrich Reinhardt
AG., 1956. 186 S. Kart. Fr. 9.90; DM9.50.

Daß die bisher nicht bekannte Erstlingsarbeit des größten schweizerischen

Neutestamentiers der modernen Zeit, Adolf Schlatters, jetzt im
Druck erschienen ist, das muß unseren Lesern gegenüber als eine
theologische Sensation bezeichnet werden. Es handelt sich um seine 1880

geschriebene Dissertation für den Lie. theol. und die Venia docendi in Bern.
Das Manuskript wurde 1952 vom Sohn des Verfassers, Prälat D. Schlatter
in Ludwigsburg, gefunden und Prof. D. Wilhelm Michaelis in Bern zur
Verfügung gestellt. Dieser hat es zum Druck befördert und mit einem
aufschlußreichen Nachwort versehen, worin er auch mit bewundernswerter
Akribie die vielen Hinweise auf Bibelbücher, spätjüdische Schriften und
seinerzeit moderne theologische Literatur, die in dem für den Druck
ursprünglich nicht bestimmten Manuskript nur angedeutet waren,
bibliographisch korrekt ergänzt hat. Zu bewundern ist aber vor allem Schlatter
selbst für diese jugendfrische, in unglaublich kurzer Zeit fertiggestellte
und biblisch-theologisch doch so tiefblickende Arbeit. Vieles ist außerdem
noch heute von primärem Interesse, besonders die eingehenden Studien
über die Eliaerwartung (Kap. 1) und den Täuferbericht des Josephus
(Kap. 2).

Basel. Bo Reiche.

Leonhard Goppelt, Christentum und Judentum im ersten und zweiten
Jahrhundert. Ein Aufriß der Urgeschichte der Kirche. Beiträge zur Förderung
christlicher Theologie, II. Reihe: Wissenschaftliche Monographien, 55.

Band. Gütersloh, C. Bertelsmann, 1954. XII + 328 S. DM 28.—.

Der Zusammenhang der Kirche mit Israel, ihr Ursprung aus diesem
Volk und ihr Herauswachsen aus ihm, ist unstreitig eines der großen
Themata der Theologie, insbesondere der neutestamentlichen Forschung. Diesem

Thema ist Goppelt in einem großangelegten Werk nachgegangen, das

zugleich <ein gutes Stück weit der Aufriß der Urgeschichte des Christentums»

ist. Er fragt, welche Stellung das Urchristentum zum Judentum
eingenommen hat, führt die Untersuchung aber weiter bis tief ins zweite, ja
bis ins dritte Jahrhundert hinab.

Das Werk ist übersichtlich und klar gegliedert. In einer «Einleitung»
wird das Problem umrissen und zugleich ein Überblick über die bisherige
Forschung gegeben. Nach einer Skizze des Judentums zur Zeit Jesu wird
die Stellung Jesu zum Judentum behandelt: Jesus weiß um die einzigartige
heilsgeschichtliche Stellung Israels, schränkt sein Wirken ganz auf Israel
ein, in dessen Mitte er als eschatologischer Prophet steht und den
altprophetischen Bußruf erhebt. Seine Predigt ist aber auch Selbstzeugnis des

eschatologischen Heilsbringers, dem gegenüber sich nicht nur das Schicksal

des Einzelnen, sondern des ganzen Volkes entscheidet. Diese Entscheidung

ist — im ganzen negativ — gefallen, aber nach Matth. 23, 39 hat Israel



568 Rezensionen

noch die Möglichkeit zu Umkehr und Rettung. Der zweite Teil des Buches
beschreibt das Heraustreten der Kirche aus der Volksgemeinde Israels
und die Deutung dieses Ereignisses durch Paulus in Rom. 9—11. Dabei
versucht der Verf. auch die Bedeutung des Judenproblems für die Gegenwart

herauszustellen. Dann wird gezeigt, daß Paulus in vielen Briefen
(2. Kor., 1. Kor., Phil. 3, Rom. 16, Past.) einen gnostischen Judaismus
bekämpft, und daß damit die Auseinandersetzung der Kirche mit dem Synkretismus

anhebt. Im dritten Teil des Buches wird die «Wechselnde Gestaltung
des Verhältnisses von Kirche und Synagoge in ausgehender apostolischer
und anhebender frühkatholischer Zeit» geschildert. Die Untersuchung gliedert

sich hier nach einzelnen Kirchengebieten: Palästina, Syrien, Ägypten,
Rom (der Westen) und Kleinasien. Kurz wird jeweils die innere und äußere
Lage des Judentums besprochen, ferner die Situation der Kirche, und dann
werden die in Frage kommenden Dokumente daraufhin abgehört, was sie
zum Thema zu sagen haben. Kanonische und außerkanonische Schriften
und Zeugnisse werden in reichem Maße beigezogen. Es ergibt sich u. a. die
interessante Feststellung, daß die Grenze zwischen kanonischen und
nichtkanonischen Schriften der Kirche ziemlich genau da verläuft, wo ein
heilsgeschichtliches Verständnis des Verhältnisses von Israel und der Kirche
noch festgehalten wird (kanonisch) oder nicht mehr (außerkanonisch).
Zudem ist in den kanonischen Schriften ein lebendiges Verhältnis zum A.T.
festgehalten. Erfreulich ist, daß der Verf. die in den letzten Jahren im
Gange befindliche Kampagne gegen Lukas (Evangelium und Apostelgesch.)
nicht mitmacht: die lukanischen Schriften gehören nicht zu der nebelhaften
Größe des «Frühkatholizismus», sondern zum Urchristentum. In einem
vierten Teil des Werkes wird «Die Ausbildung der katholischen Norm»
dargestellt. Diese ist entscheidend mitbestimmt durch das Nein gegen
Markion. Interessant und wichtig ist hier auch die Lehre der Valentinianer,
die das Judentum nicht mehr heilsgeschichtlich würdigen, sondern es nur
noch kosmologisch einordnen können. Anderseits ist auch bei einem Justin
zu sagen, daß nach ihm Christentum und Judentum nicht mehr
heilsgeschichtlich verbunden sind, sondern nur noch durch den gemeinsamen Besitz
des A.T., dessen unterschiedliche Deutung sie voneinander scheidet; die
Deutemethode ist letztlich bei Justin und Trypho dieselbe, die Differenz
liegt im sachlichen Ziel der Schriftexegese. Im ganzen muß bei Justin
gesagt werden: «So ist aus dem Gegenüber der auf die Heilsverheißung
wartenden und der ihre Erfüllung verkündigenden Heilsgemeinde das
Nebeneinander zweier wesenhaft lehrmäßig bestimmter Religionsgemeinschaften

geworden: die nachchristliche Synagoge und die katholische
Kirche» (S. 300). Damit ist die Situation fixiert, wie sie sich dann auch
bei den frühkatholischen Vätern manifestiert. Bei ihnen verschiebt sich
überdies die Fragestellung in antihäretischer Richtung, indem gefragt
wird: was hat Christus Neues gebracht gegenüber dem christlich gedeuteten

A.T.? Damit wird Christus zu einer innergeschichtlichen Größe, eine
relativ höhere Stufe geschichtlicher Entwicklung, nicht das Neue, das im
eschatologischen Gegenüber zum Alten steht. Erben aller Verheißungen
sind dann die Christen, und für das jüdische Volk gibt es keine Hoffnung



Rezensionen 569

mehr. «Die Verheißung von Rom. 11, 25 bleibt den Vätern unzugänglich,
weil sie mit dem eschatologischen Selbstverständnis die heilsgeschichtliche
Sonderstellung Israels in der Gegenwart preisgegeben haben» (S. 309). Ein
Schlußabschnitt faßt die Ergebnisse der Untersuchung zusammen.

Diese paar Angaben können kaum einen Eindruck vermitteln von der
Fülle dessen, was in diesem großen und schönen Werk geboten ist. Man
wird der Hauptthese des Verf. nur beistimmen können, wonach zwischen
Israel und der Kirche ein unzerreißbares heilsgeschichtlich-eschatologi-
sches Verhältnis besteht. Es ist wichtig, daß dies einmal herausgearbeitet
worden ist; wichtig angesichts all der Versuche der Gegenwart, welche
das heilsgeschichtliche Denken ohne weiteres als «frühkatholisch»
abwerten wollen. Man wird zu vielen Einzelexegesen des Verf. kritisch
Stellung nehmen müssen, manches wäre auch zu ergänzen oder zu korrigieren.
Im Grundsätzlichen will uns scheinen, daß die Frage nach dem
Nebeneinander von Kirche und Synagoge noch tiefer angefaßt werden müßte, als
es hier geschehen ist. Doch überwiegt der Dank für das Gebotene über die
anzubringende Kritik.

Steffisburg, Kt. Bern. Hans Bietenhard.

Grégoire de Nysse, La vie de Moïse ou Traité de la perfection en matière de

vertu. Introduction et traduction par Jean Daniélou. Sources
chrétiennes Ibis. 2e éd., revue et augmentée du texte critique. Paris, Editions
du Cerf, 1955. XXXV + 155 S. (davon S. 1—135 doppelt).

Als 1942 Jean Daniélou mit dieser Vita Mosis die Reihe der Sources
chrétiennes eröffnete, wollte er nicht in erster Linie eine wissenschaftliche
Ausgabe vorlegen, sondern vor allem dem modernen Leser an einem ersten
Beispiel den Reichtum der Alten Kirche sichtbar machen. Dazu war dieses
Werk Gregors von Nyssa außerordentlich geeignet; enthält es doch
Gedanken, die uns heute besonders ansprechen. Gregor setzt sich hier nämlich
mit der Frage auseinander, worin die vollkommene Tugend bestehe. Er
kommt zum Ergebnis, daß man nicht eine bestimmte Art oder ein bestimmtes

Maß an tugendhaftem Verhalten als Vollkommenheit ausgeben dürfe.
Die Tugend kennt keine Grenzen und Schranken, und die Vollkommenheit
wird nicht verwirklicht, indem man eine bestimmte klar umgrenzte
Haltung einnimmt, sondern — und damit wird der Begriff der Vollkommenheit

gegenüber dem griechischen Denken verändert — nur der ist in der
Tugend vollkommen, der ständig über sich selbst hinausschreitet, «der das
vergißt, was hinter ihm ist, und sich nach dem ausstreckt, was vor ihm ist».
Moses ist der Inbegriff dieser ständigen Bewegung nach vorwärts.

In der ersten Auflage hatte Daniélou mit Rücksicht auf die Leserschaft
nur eine unvollständige Übersetzung des Werkes geboten; der Anfang
fehlte ganz. Nun legt er neben der französischen Übersetzung auch den
vollständigen griechischen Text vor. Er hat sich die Mühe genommen, auf
Grund der wichtigsten Manuskripte einen zuverlässigen Text herzustellen,
der wissenschaftlichen Anforderungen genügt. Eine erschöpfende
Bearbeitung des Textes wird allerdings erst von Werner Jaeger vorgenommen

37



570 Rezensionen

werden; doch bis diese editio maior abgeschlossen sein wird, wird die editio
minor Daniélous manche wertvolle Dienste geleistet haben.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

Martin Bucer, Opera latina. Vol. 15: De regno Christi libri duo, 1550, ed. F.
Wendel. Vol. 15bis: Du royaume de Jésus-Christ. Edition critique de la
traduction française de 1558. Texte établi par F. Wendel. Paris, Presses
universitaires de France, & Gütersloh, C. Bertelsmann Verlag, 1955; 1954.

LXXII + 340; VIII + 304 pp.
C'est sans doute la première fois dans l'histoire que l'on voit une série

d'ouvrages édités conjointement par un éditeur allemand et un éditeur
français. L'homme qui en est l'objet, le réformateur alsacien Martin Bucer,
aura ainsi été, encore une fois, l'Unionsmann qu'il a toujours cherché à

être dans sa vie, bravant pour cela l'incompréhension de ses contemporains,
comme ce fut le cas pour tous ses semblables.

Il faut se réjouir grandement de ce qu'aujourd'hui les études bucé-
riennes connaissent un regain d'intérêt. La tentative de publier des Buceri

opera omnia est louable entre toutes, même si elle est gigantesque et ne

peut espérer aboutir en une génération. Dans cette intention, un groupe
d'historiens de l'Eglise venant d'Allemagne, de France et de Suisse, s'est
réuni à Strasbourg et a constitué un petit comité, composé de MM. François
Wendel, Ernst Staehelin, Robert Stupperich, Jean Rott et Rodolphe Peter,
chargé d'envisager et de commencer cette édition.

M. François Wendel avait alors, prêt à la publication, le texte du De

regno Christi, soit dans sa langue originale, soit dans sa traduction française
du XVIe siècle. Ces deux volumes sont sortis de presse cette année, précédés
chacun d'une excellente introduction.

Nous trouvons dans le premier une page d'histoire de la Réforme en
Angleterre très vivante et très soignée. Elle évoque le contexte dans lequel
le De regno Christi s'est élaboré, ainsi que la tragique destinée de Bucer,
exilé à la fin de sa vie après avoir constaté l'échec — ou à peu près —
de son œuvre à Strasbourg. Pourtant, cet Alsacien déraciné va s'efforcer de

travailler à la réforme du pays où il s'est rendu et a été bien accueilli,
notamment par le roi Edouard VI. Un des résultats les plus durables de

cette activité a été la publication de son livre sur le royaume de Jésus-
Christ. Cet ouvrage < révèle la composition la plus achevée » qui soit sortie
de sa plume. M. Wendel a eu la bonne idée de nous en donner un plan
systématique, ce qui est nécessaire lorsqu'il s'agit de Bucer dont la riche
intelligence produit souvent un exposé touffu et désordonné. On y voit
deux « livres » inégaux quant au nombre de pages : le premier traitant du

royaume de Jésus-Christ, le second de l'établissement de la réforme et de

ce que l'on pourrait appeler la législation réformée, législation dans
laquelle les affaires matrimoniales se taillent la part du lion, et spécialement
la question du divorce, à tel point qu'un esprit mal intentionné pourrait
bien se demander si le livre tout entier n'a pas été écrit pour plaider en
faveur du divorce dans le plus grand nombre de cas possibles (cette seule
question occupe en effet le sixième de l'ouvrage tout entier).



Rezensionen 571

Le De regno Christi est dédié au roi Edouard VI pour mettre à sa
disposition et à celle de ses conseillers « l'ensemble des principes et des

règles qu'il était, pensait Bucer, indispensable d'observer si l'on voulait
entreprendre un établissement durable de la réforme en Angleterre ».

Cette réédition n'a pas été facile. Le manuscrit original qui a servi de
base à la première édition (Bâle, Oporin 1557) était perdu, bien que l'on
possède encore aujourd'hui cette édition de grande valeur faite par les soins
de Conrad Hubert, le dévoué secrétaire de Bucer. Mais il en restait deux
copies revues par Bucer lui-même, et qui se trouvent actuellement
respectivement au British Museum et à Cambridge. Une autre copie, faite sur
celle de Londres, se trouve à Berne. C'est donc sur la base de ces documents

que M. Wendel s'est mis à l'œuvre et qu'il nous a restitué un excellent
texte du De regno Christi. Le fond était constitué par la copie conservée à

Cambridge, revue par Bucer lui-même, corrigée çà et là par le texte de

celle de Londres ou par l'édition de 1557, indiquant toutefois les variantes
lorsqu'elles peuvent présenter un intérêt quelconque.

Quant à la traduction française (il existe aussi des traductions
allemandes et des traductions fragmentaires en anglais), c'est celle qui a été
éditée à Genève en 1558, chez Jaques Berthet, qui a été réimprimée. A la
même époque, une autre traduction sortit de presses lausannoises, ce qui,
soit dit en passant, montre l'importance que l'on attribuait en pays de

langue française à l'ouvrage de Bucer. Cette traduction a été évidemment
faite pour les besoins de la propagande réformée en France et M^e Emilie
Droz a eu la bonne fortune, grâce aux Recherches sur l'imprimerie à Genève
de 1550 à 156A publiées par M. Paul Chaix, d'en identifier l'auteur presque à

coup sûr : c'est le Nîmois Claude Baduel, « professeur des bonnes lettres »

et pasteur à Russin et à Vandœuvres, dans la campagne genevoise (Bibl.
d'Humanisme et Renaissance t. XVII, p. 347). Alors que la création de la
« Chambre ardente » atteste l'effroi des pouvoirs publics devant l'importance

du mouvement évangélique, et au lendemain de l'affaire de la rue
Saint-Jacques, à Paris, on se sentait, à Genève, un devoir de répandre les
grands textes des réformateurs allemands en traduction française, pour
soutenir la foi des Huguenots (cf. à ce sujet la remarquable étude de
Moore : La réforme allemande et la littérature française, Strasbourg 1930).

Tous ceux qui s'intéressent à l'histoire de la Réforme ont une grande
dette de reconnaissance envers M. Wendel pour ces belles rééditions qui
augurent bien des Buceri Opera dont nous souhaitons vivement qu'elles nous
donnent encore des ouvrages aussi remarquablement présentés.

Genève. Jaques Courvoisier.

Kurt Liithi, Judas Iskarioth in der Geschichte der Auslegung von der
Reformation bis zur Gegenwart. Zürich, Zwingli-Verlag, 1955. 209 S. Kart.
Fr. 10.50.

«Judas Iskarioth in der Geschichte der Auslegung» — diese
Themastellung darf wohl als Königsproblem bezeichnet werden. Die damit
gestellte Aufgabe ist überaus schwierig. Es ist verdienstvoll, sie überhaupt



572 Rezensionen

anzupacken, da es sich zunächst weithin nur darum handeln kann, Vorarbeiten

für weitere Forschung zu leisten, die ersten Wege im dichten Wald
der Überlieferung auszuhauen. Die Ergebnisse einer solchen Arbeit dürfen
nicht nur an der Themastellung selber beurteilt werden, sondern es ist
auch zu berücksichtigen, welches Ziel der Verfasser sich selber gesteckt hat.

Die Arbeit Lüthis weist mehrere beachtliche Vorzüge auf. Sie
verbindet in glücklicher Weise gelehrte Bearbeitung einer Fülle von Texten
mit einer im besten Sinne des Wortes fesselnden Darstellung, die die Lektüre
des Buches zum Genuß macht. Über weite Strecken und in vielen Einzelheiten

wird es auch dem theologisch interessierten Nichttheologen durchaus
verständlich sein. Über die verhältnismäßig spärlichen fremdsprachlichen
Zitate schlägt der deutende Text meistens Brücken zum Verständnis auch
für den nicht Sprachkundigen. Der Leser wird an der Geschichte des
Judasproblems ein Stück Theologiegeschichte selber kennenlernen, aber nicht in
dürrer Aufzählung von Begriffen oder Fragestellungen. Was mit
Prädestination gemeint ist, was für Fragen uns der literarische Charakter der
Evangelienüberlieferung aufgibt, um nur diese zwei Beispiele zu nennen,
das wird lebendig veranschaulicht an der jeweiligen Deutung der
Judasgestalt. Mit großer Sorgfalt werden die vielen Texte abgehört. Davon legt
manches kleine Detail Zeugnis ab, und solche Einzelzüge geben dem Bild,
das in den großen Zügen die solide systematische Schulung des Verfassers
verrät, in den Feinheiten charakteristische Prägung.

Was den auslegungsgeschichtlichen Charakter der Monographie
betrifft, sind einige kritische Bemerkungen zu machen.

Die Untersuchung setzt — schon in den einleitenden Bemerkungen —
mit der Deutung der Judasgestalt durch die Reformatoren ein. Gewiß ist
es möglich, den Einsatzpunkt so festzulegen, aber es müßte dann doch
mindestens knapp umreißend die frühere Auslegung berücksichtigt werden.
Die reformatorische Auslegung wird auch beim Judasproblem nicht
einfach als ein beziehungsloses Neues fertig dastehen, sondern ihre geschichtliche

Verwurzelung haben. Wieweit sich Lüthi propädeutisch mit der vor-
reformatorischen Auslegung befaßt hat, kann aus seiner Arbeit nicht
ersehen werden (die Erwähnung der Kainiten, S. 72, betrifft eine Spezialfrage).

Vielleicht hängt die Wahl des Einsatzpunktes mit den
dogmatisch-theologiegeschichtlichen Interessen des Verfassers zusammen. Diese haben
gegenüber den auslegungsgeschichtlichen entschieden das Übergewicht. Das

zeigt deutlich die zusammenfassende Beurteilung am Schluß des I. Teiles
(S. 43 ff.) ; ebenso der Umstand, daß die Äußerungen über die Nebenströmungen

der Reformation zu kurz geraten sind. Auslegungsgeschichtlich
handelt es sich hier nämlich um einen wichtigen Überlieferungsstrom, der
genau verfolgt werden müßte.

Obwohl der Autor im Vorwort (S. 6) klar und sachgemäß von den zwei
ineinanderverschlungenen Fäden einer Auslegungsgeschichte spricht —
Entfaltung der Judastexte vom jeweiligen Verständnis der biblischen Texte
her und Aufweisung der theologischen Probleme einer Epoche am
Einzelproblem —, kann sich die darin bezeugte Einsicht doch nicht durchsetzen.



Rezensionen 573

Eine solche Aufgabe bestehe «zur großen Hauptsache darin, eine schlichte
Materialsammlung zusammenzustellen» (ebd.). Das stimmt nicht. Eine
Materialsammlung mag vorbereitenden Dienst tun, eine Auslegungsgeschichte
aber ist sie nicht und ersetzt sie nicht. So ist diese sympathische Bescheidung

in der Zielsetzung — eine schlichte Materialsammlung zu bieten —
Symptom für eine gewisse Unklarheit im Methodischen. Es ist gewiß nicht
zufällig, daß über die Beziehungen der verschiedenen Textdeutungen zum
biblischen Text selber verhältnismäßig selten reflektiert wird, wie denn

überhaupt die bestimmten Ausführungen zugrundeliegenden Bibelstellen
selten genannt werden. Auch über die Gliederung im ganzen ist in diesem

Zusammenhang ein Wort zu sagen. Streng auslegungsgeschichtlich gesehen
gibt es wahrscheinlich zwei grundsätzlich verschiedene Aspekte des
Judasproblems. Judas wird entweder biblizistisch-heilsgeschichtlich als eine
Gestalt im gottveranstalteten Passionsgeschehen aufgefaßt: Merkmal dieser
Sicht ist die davon nicht zu trennende Frage der Prädestination. Oder
Judas wird von kritischen Voraussetzungen her zur rein literarischen Figur,
der man durch psychologische Betrachtungen, kombiniert mit literarkriti-
schen Erwägungen, beizukommen versucht. Diese verschiedenen Deutungen
sind Lüthi selbstverständlich bekannt, aber sie wirken sich in der
methodischen Gliederung kaum aus.

In einer Richtung ist die eben geäußerte Kritik freilich einzuschränken.

Es handelt sich bei den Texten zum Judasproblem vielfach nicht mehr
um Auslegung, sondern um Erörterung theologischer Probleme. Gerade weil
sie vom Verfasser verständnisvoll angefaßt werden, sähe man gerne eine
mehr problemgeschichtliche Darbietung, was ja auch um so eher möglich
gewesen wäre, da das auslegungsgeschichtliche Moment eher zurücktreten
mußte. Die übrigens geschickte Ausscheidung von exegetischen
Einzelproblemen, die jeweils in einem besonderen Abschnitt behandelt werden,
hätte es gut möglich gemacht, die der Darstellung der großen Linien
gewidmeten Ausführungen problemgeschichtlich zu ordnen, da es sich ja um
verhältnismäßig wenige Fragestellungen handelt, die immer wieder
aufgegriffen werden.

Wenn eingangs dieser Besprechung die Auslegungsgeschichte der
Texte über Judas als Königsproblem bezeichnet wurde, geschah dies im
Blick auf die vorhandenen Spannungen zwischen den verschiedenen neu-
testamentlichen Aussagen über Judas. Das Judasproblem läßt sich weder
vom Standpunkt der ausgebildeten kirchlichen Christologie noch von
demjenigen der altprotestantischen Schriftauffassung her beantworten.
Die Geschichte der Judasauslegung wird so auch zur Geschichte des

Schriftbegriffes, der hermeneutischen Voraussetzungen der jeweiligen
Ausleger. Das zeigt aber, daß die damit gestellte Aufgabe überaus schwierig
ist. Sie wird wohl nur etappenweise gemeistert werden. Die Arbeit, die
Lüthi vorlegt, leistet wertvolle vorbereitende Dienste.

Oberhallau, Kt. Schaffhausen. David Lerch.



574 Rezensionen

Horst Fuhrmans, Schellings Philosophie der Weltalter. Schellings Philosophie
in den Jahren 1806—1821. Zum Problem des Schellingschen Theismus.
Düsseldorf, L. Schwann-Verlag, 1954. 469 S. DM30.—.

Dieses Werk von Horst Fuhrmans hat in der Schellingforschung
revolutionär gewirkt. Während die ältere Forschung — wir skizzieren der
Kürze halber durchaus undifferenziert —-, die ihren Niederschlag in vielen
philosophischen Lehrbüchern und Standardwerken (z. B. Kuno Fischer)
gefunden hat, vor den theologischen Fragestellungen des älteren Schelling
mit großer Verlegenheit stand, versucht heute die jüngere Forschung
Schelling immer mehr vom Ende her zu interpretieren. Fuhrmans nun weist
nach —• und der Nachweis ist ihm m. E. weithin gelungen —, daß Schelling
bereits seit 1806 in einer Auseinandersetzung mit dem Problem einer christlichen

Philosophie begriffen ist und seine Philosophie der Weltalter bereits
theistisch verstanden werden muß. Daß Schellings Ringen zuletzt zum Ringen

um Gott wurde, das war immer klar, wenn auch manchen Interpreten
eine Verlegenheit, daß aber die Wende zu diesem Ringen so früh und so
deutlich erfolgte, hat man bisher nicht zu vertreten gewagt. Fuhrmans'
Thesen werden vom Eindringen in den bisher fast unbeachteten Nachlaß
Schellings gestützt; hier fanden sich zwei von Schelling zurückgezogene
Drucke des 1. Teils der «Weltalter» von 1811 und 1813. Mit Fuhrmans' Thesen

wird aber einmal mehr deutlich, daß Schelling kein sich stets wandelnder

Proteus ist, sondern daß es einzig sinnvoll ist, eine Periode der
Identitätsphilosophie bis 1806 von einer Periode der christlichen Philosophie von
1806 bis 1854 zu unterscheiden, zwei Perioden, die erst noch durch ganz
charakteristische Denkformen zusammengehalten werden. Dabei ist die
wichtige Wende nach Fuhrmans weder, wie es bisher oft angenommen
wurde, durch den Tod Carolinens, noch durch eine Krise des idealistischen
oder frühromantischen Denkens bedingt, sondern wesentlich durch die
romantische Hinwendung zum «geliebten Dunkel», zu einem «Weg zu den
Müttern» und die Wendung zu Hamann und Boehme, das alles veranlaßt
durch Görres, Schlegel und besonders durch Ritter und Baader.

Das Buch von Fuhrmans stellt im 1. Teil Schellings Weg bis zu seinem
Werk «Die Weltalter» dar und behandelt anschließend besonders anregend
den geistigen Raum der Philosophie Schellings mit seiner Wende zur christlichen

Theosophie, zu Boehme und zur Spätromantik; der dritte Teil bringt
dann die eigentliche Interpretation der «Weltalter». Der tiefste Sinn und
das eigentliche Anliegen Schellings wird mit den Stichworten «Philosophie
der überwölbenden Einheit», «Rehabilitierung des realen, leiblichen Seins»,
«Sinngebung des weltlichen Seins», «umfassende christliche Philosophie»
und «Lebendigkeit Gottes» umschrieben.

Besonders wichtig ist die Auseinandersetzung mit dem Pantheismus-
Problem. Nach Fuhrmans hat die bisherige Forschung hier oberflächlich
gelesen; der Schellingsche Pantheismus ist theistisch zu verstehen, die
pantheistische Färbung kommt daher, daß dieser Theismus ohne das deutliche

Ja zur Welt (besonders im Sinne Hamanns — und letztlieh bricht
hier auch alttestamentliches Gedankengut auf —) unverständlich ist; es



Rezensionen 575

geht um einen neuen Theismus, der das neuzeitliche Erleben und Bejahen
der Welt in sein Denken mit einschließt. Nicht minder wichtig ist die von
Fuhrmans vertretene neue Schau des Schellingschen Begriffs des «werdenden

Gottes». Es wird der Nachweis erbracht, daß Gott gerade nicht, wie es
die bisherige Forschung meist verstanden hat, einem unentrinnbaren Prozeß

eines Werdens in und mit der Welt unterworfen ist — Schelling kommt
zur Betonung der Freiheit Gottes gegenüber der Welt —, sondern daß das
«Werden» Gottes (zur Person) nur im vorweltlichen oder im prinzipiellen
oder im ewigen Sein Gottes seinen Raum hat. Das Stichwort vom «werdenden»

Gott zeigt ein Ringen um die «Personhaftigkeit» und «Lebendigkeit»
Gottes. Das alles bedeutet wieder eine radikale Infragestellung der
bisherigen pantheistischen Interpretation.

Wer vom Theologischen herkommt, wird sich gewiß zum Buche von
Fuhrmans positiv einstellen und sich über seine Thesen freuen, auch wenn
sie sich vielleicht nicht in jedem Punkte durchsetzen dürften. Dankbar sei
darauf hingewiesen, daß bei Fuhrmans die große Rolle, die das Alte Testament

in Schellings Ideal-Realismus spielt und spielen muß, beachtet ist.
Ebenso ist die bedeutsame Auseinandersetzung mit dem Piatonismus, eines
der aktuellen Themen auch der Gegenwartstheologie, klar herausgearbeitet.

Wenn heute von der Wendung zur Eschatologie her, die auch den
Kosmos umfaßt, eine neue und legitime Bearbeitung des ersten Glaubensartikels

möglich ist, so vollzieht sich damit eine Abgrenzung zu einer
Tendenz des Piatonismus, die das Leibliche gegenüber dem Geistigen
herabwürdigt, wozu die Schellingsche Abgrenzung eine beachtliche Parallele
bietet. Kritisch wäre vielleicht zu fragen, ob Fuhrmans nicht in Gefahr ist,
eine Tendenz des Piatonismus mit dem Piatonismus als solchem gleichzusetzen;

das dürfte die Probleme einseitig verzerren. Weiter wird den
theologisch Interessierten einmal mehr bewegen, was Schelling zum
Problem des Bösen gedacht und errungen hat; diese Partien des Werkes von
Fuhrmans sind sicher besonders zu beachten, und zwar weniger wegen
der Forschungslage als wegen des Problems an sich. Das Böse kann ja
nicht harmlos nur als «causa deficiens» verstanden werden, noch auch als
Urböses im Sinne einer Auslieferung Gottes an einen ursprünglichen
Dualismus, noch auch als «urständend» in Gott, was eine Dämonisierung Gottes
bedeutete. Durch all diese Negationen sucht Schelling den Weg, dem eigentlichen

Phänomen des Bösen standzuhalten und es zu erhellen, indem er die
Seinsstrukturen — die gemäß seinem Denken nicht von Gott gesondert
werden dürfen — ungleich viel abgründiger denkt, als es vor ihm und
nach ihm geschehen ist. Das alles kommt bei Fuhrmans schön zum Ausdruck.

Kritisch müßte m. E. Fuhrmans gefragt werden, ob er die Kategorie
des Vitalen nicht oft zu modernistisch-philosophisch versteht; wenn hinter
dem Schellingschen Vitalismus ein Hamann und ein Oetinger steht, wäre
hier theologischer zu interpretieren (vgl. ThZ 11, 1955, S. 395). Ein Problem
erhebt sich auch bei der in diesem Werk vertretenen Schau des romantischen

Schelling, nämlich warum dieser nicht auch wie andere den Weg
zur römisch-katholischen Kirche gegangen ist. Das m. E. wichtige Kapitel
der Schellingforschung «Schelling und die Bibel» dürfte doch nicht einfach



576 Rezensionen

übergangen werden; schließlich tragen gerade die «Weltalter» dazu einiges
bei. Auch ist bis heute nicht deutlich geklärt, warum der Schellingsche
Gottesbegriff oft dem ausgesprochen reformierten Gottesbegriff entspricht.
Diese Kritik soll gewiß nicht eng-konfessionell gemeint sein, wohl aber
Hinweis darauf, daß auch nach dieser Seite Interpretationsfragen gestellt
sind, die tiefe und sachliche Wichtigkeit haben. Schelling selber erweist
sich einmal mehr als umfassender und differenzierter als seine Interpreten.

Beatenberg, Kt. Bern. Kurt Lüthi.

Karl Löwith, Von Hegel zu Nietzsche. 3. Aufl. Stuttgart, W. Kohlhammer,
1949. 464 S. DM 16.40.

Dieses Werk des Heidelberger Philosophen ist eigentlich keine
Philosophie-, sondern eine Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts. Allerdings
ist nicht von den Theologen der Kirche die Rede, sondern von denen, die
außerhalb ihrer standen und sie bekämpften.

Zuerst wird die Christlichkeit Hegels und Goethes konfrontiert. Der
Hegel der theologischen Jugendschriften gilt als der eigentliche Hegel.
Die Junghegelianer kehren aus innerer Konsequenz wieder zu den
radikalen Thesen des jungen Hegel zurück. Es ist die Absicht des Autors, zu
zeigen, wie die Feuerbach, Rüge, Marx, Stirner, Bruno Bauer, Kierkegaard
alle Teilaspekte Hegels darstellen. Schelling kommt dabei viel zu kurz.
Er wird nur als Vorläufer des Existentialismus gesehen, seine bewußte
positive Christlichkeit paßt anscheinend nicht in den Rahmen des Werkes,
das als eine Weiterführung von Gottfried Arnolds «Unpartheische Kirehen-
und Ketzergeschichte» ins 19. Jahrhundert hinein angesehen werden kann.

Im einzelnen unterlaufen einige Fehler, die vom Kirchenhistoriker
nicht verschwiegen werden dürfen. Der gröbste ist die Wertung der Arbeit
(S. 284). Mit den Theoretikern und Polemikern des Dritten Reiches, die
Löwith zur Emigration zwangen,, sieht er die Arbeit in der Bibel nur im
Lichte von Gen. 3. Gen. 1,28 und Gen. 2,15 scheinen unbekannt zu sein. Der
Schelling- und Baader-Freund Gotthilf Heinrich Schubert (1780—1860) wird
Schubarth geschrieben, so daß er mit dem schwäbischen Dichter des «Sturms
und Drangs» verwechselt werden muß. Ebenso wird Strauß unter den
Berliner Lehrern Ludwig Feuerbachs aufgezählt, jeder Leser muß meinen,
das sei David Friedrich Strauß, dabei ist es der Hofprediger Strauß, der
etwa auch in der Angelegenheit der Zillerthaler mit D. Fr. Strauß weithin
verwechselt worden ist. Löwith will eine tiefere Bedeutung darin sehen,
daß sich D. Fr. Strauß beim «Leben Jesu» (1835) noch als «Repetent am

Tübinger Stift» bezeichnete, im «Alten und neuen Glauben» (1872) aber
nur noch als Doktor der Philosophie. Nun, 1872 war er ja auch nicht mehr
Tübinger Repetent, er ist wenige Wochen nach dem Erscheinen des «Leben
Jesu» als Professoratsverweser nach Ludwigsburg versetzt worden, die
liberale Zürcher Regierung ernannte ihn dann zum Theologieprofessor,
doch mußte sie der Opposition, die zum «Züriputsch» trieb, entgegenkommen

und Strauß pensionieren, ehe er überhaupt dies Amt angetreten hatte.
Es wäre also vollkommen sinnlos gewesen, wenn sich Strauß noch 1872



Rezensionen 577

«Repetent am Tübinger Stift» genannt hätte. Weiter wird der St. Max-Teil
der Deutschen Ideologie, der von Engels stammt, fälschlich als eine Arbeit
von Marx angenommen. Daß man Overbeck, den Freund Nietzsches, sehr
viel positiver sehen kann als Löwith, hat die Darstellung Philipp
Vielhauers in Evang. Theologie 1950, S. 193—207, gezeigt.

So entsteht im ganzen ein einseitiges Bild, es gab doch auch Hegelianer,

die nach wie vor am Kirchenglauben —- bei aller Kritik — festhielten,
wie etwa Ferd. Christian Baur, der Lehrer von David Strauß, und die ganze
Tübinger Schule. Auch Schelling und die von ihm inspirierte
lutherischkonfessionelle Theologie gehört ins 19. Jahrhundert und nicht nur die von
Löwith geschilderten enfants terribles.

Freibarg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Eduard Ituefenacht, Gestaltwerdung des innern Menschen. Zürich, Rascher -

Verlag, 1955. 269 S. Fr. 11.45.

Als Motto steht dem Buch ein Wort des Rabbi Nachman von Brazlaw
voran, daß der äußere und der innere Blick durch Hindernisse verdeckt
werden können. Man müsse sich aber den Blick frei machen für das Leuchten

des Welten-Inneren.
Das Buch kommt aus dem Kreise der Psychologie C. G. Jungs, wobei

es aber nicht einfach in dessen Psychologie einführen will, sondern darauf
ausgeht, dem Menschen bestimmte Erfahrungen zugänglich zu machen, die
er im Laufe seines Lebens machen kann. Zuerst werden die Grundformen
des Erlebens behandelt: der Mensch, das Raumerlebnis, das Zeiterlebnis.
Dann kommen die verschiedenen Lebensphasen, die der Verfasser aufgebaut

sieht nach der Entfaltung der Jahreszeiten: Weckung, Weitung,
Wendung, Wandlung. Schließlich kommen die Formen des Ausdrucks zur
Sprache und damit das Problem der Kultur, wo der Verfasser zeigt, wie
die einzelnen Lebensphasen in den Leistungen der Kultur ihren Ausdruck
finden. Es finden sich darin Hinweise auf alle möglichen Formen des

menschlichen Ausdrucks und der Gestaltung, die oft recht interessante
Erkenntnisse ergeben. Hier geht der Verfasser offensichtlich stark auf
Hans Kaysers Weltanschauung ein, die über die Weltentwicklung und die
Beziehung des Menschen dazu allerhand Überlegungen und Vorstellungen
bringt.

Das Buch bringt sicher sehr viele wertvolle Gedanken, die aller
Überlegung wert sind. Es fehlt ihm allerdings die Spannung, die die Psychologie
Jungs in dessen eigenen Schriften offensichtlich enthält.

Bern. Hans Schär.


	Rezensionen

