Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 12 (1956)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

Gerhard Lisowsky und Leonhard Rost, Konkordanz zum hebrdiischen Alten
Testament. Unter verantwortlicher Mitwirkung von Prof. D. Dr. Leonhard
Rost ausgearbeitet und geschrieben von Dr. theol. Gerh. Lisowsky. Liefe-
rung 1—4, aR-701, S. 1—512. Stuttgart, Privileg. Wiirtt. Bibelanstalt, 1955.
Subskr.-Preis Fr. 3,60.

Diese schon ldnger angekiindigte Konkordanz, deren erste Lieferung
auf Weihnachten erschien, will nicht den fiir speziellere Untersuchungen
immer noch unentbehrlichen Mandelkern (1896, 2. Aufl. 1925/1937) ver-
dringen, sondern ihn erginzen durch ein handliches und billiges, in man-
cher Hinsicht auch etwas moderner und praktischer angelegtes Gegenstiick,
das vor allem Studenten und Pfarrern bei ihrer Arbeit dienen kann.

Aus Raumgriinden sind nur Verben und Nomina verarbeitet — doch ist
im Interesse der lexikalischen Vollstdndigkeit auch der ganze iibrige Wort-
schatz wenigstens mit der deutsch-englisch-lateinischen Ubersetzung auf-
gefithrt —, und um den Preis moglichst niedrig zu halten, ist das Werk auch
nicht gedruckt, sondern nach Handschrift vervielfiltigt, in einer sehr sorg-
faltigen, schonen und gut lesbaren Schrift, an die man sich leicht gew&hnt.
Zugrunde gelegt sind die dritte Auflage von Kittels Biblia Hebraica und
das Lexikon Koehler-Baumgartner. Im Unterschied zu Mandelkern ist der
Text vokalisiert und sind die einzelnen Worter nicht nach den Flexions-
formen gegliedert, sondern die Verben innerhalb ihrer Stammformen nach
dem Vorkommen in der Reihe der Bibelbiicher aufgefiihrt, die Nomina nach
ihrer Funktion als Subjekt, Objekt oder sonstiger Beziehung; und bei
beiden ist, um das Verstehen der Stellen zu erleichtern, das jeweilige
Subjekt durch eine ganz knapp gehaltene Anmerkung kenntlich gemacht,
wo immer es notig schien. Die ganze Anlage, die wohl auf den ersten Blick
etwas kompliziert erscheinen mag, aber durch die Erlduterungen des bei-
gelegten Blattes leicht versténdlich wird, ist von Dr. Lisowsky, der schon
in seiner Dissertation seine besondere Kignung fiir solche entsagungsvolle
und peinliche Akribie verlangende Arbeit erwiesen hat, scharfsinnig aus-
gedacht, und sie hat auch die Billigung von Rost wie von Alt und Eiflfeldt
gefunden.

Das Format ist das der Biblia Hebraica. Das Ganze soll einschlieBlich
der araméischen Partien und der Eigennamen in 12 Lieferungen erschei-
nen und zwei Jahre nach der Ausgabe der ersten Lieferung als ein Gesamt-
band von ca. 1600 Seiten komplett vorliegen. Bisher sind sich die Lieferun-
gen im Abstand von zwei Monaten mit grifiter Piinktlichkeit gefolgt.

Bewidhren kann sich ein solches Werk erst in lingerem Gebrauch. Aber
jetzt schon darf man den Beteiligten fiir ihre grofle Mithewaltung danken,
und ebenso der Bibelanstalt dafiir, daf sie all ihren fritheren Leistungen
fiir die Arbeit an der Bibel nun auch noch diese angereiht hat. Mige ihr
Angebot nun auch eine entsprechende Aufnahme finden.

Basel. Walter Baumgartner.



Rezensionen 561

Immanuel Lewy, The Growth of the Peniateuch. A Literary, Sociological and
Biographical Approach. Introduction by R. I. Pfeiffer. New York, Book-
man Associates, 1955. 8o, 288 p. $4.50.

Tout en rendant hommage au génie critique de Wellhausen, 'auteur
du présent ouvrage estime périmée la théorie wellhausienne de 'origine du
Pentateuque et prétend lui substituer une solution nouvelle, critique d’ail-
leurs, car M. Lewy n’est point un fondamentaliste.

La thése de Lewy est que le Pentateuque, quoique composite, n'est pas
une compilation de sources diverses et indépendantes; il préconise un
retour, sous une forme nouvelle, & I'hypothése d'une « Grundschrift» et
de compléments apportés & ce texte de bhase. Ces compléments correspon-
dent trés en gros aux sources JEDP et leur chronologie relative est ap-
proximativement la méme que chez Wellhausen ; mais les problémes de
leurs auteurs, de leur interprétation et de leur date sont résolus tres diffé-
remment ; la chronologie absolue notamment est foncierement différente et
marque un effort pour reculer dans le temps toutes les strates du Penta-
teuque.

Dans ses grandes lignes le développement du Pentateuque serait le
suivant : si les éléments pénaux et certains éléments cultuels du Code de
I’Alliance peuvent remonter a Moise (£ 1250), ce dernier n’est pas l'au-
teur du Décalogue qu'un narrateur prophétique mit dans sa bouche. Le
Code de I’Alliance de son coté aurait été, quant & I'essentiel, compilé par
Samuel (+ 1040). Quant au document de base du Pentateuque (N), ce serait
une narration yahviste due au prophéte Nathan (% 970), c.-4-d. & un esprit
vraiment créateur qui utilisait les traditions antérieures pour interpréter
la vie humaine et présenter sous forme artistique des vérités psycholo-
giques, le tout dans un sens peu favorable aux prétres mais dans un grand
souci d’humanité, de clémence, de justice et de paix. C’est aussi N qui aurait
écrit le code humanitaire d'Ex. 22, 20-26 ; 23, 1-9. Le Dieu de N serait uni-
versel et créateur, ni national ni particulariste, et il réclamerait un culte
non sanglant. Nathan aurait composé son ccuvre comme une < instruction »
pour son pupille Salomon et comme un manuel pour ’éducation des princes
en général.

Cet ouvrage de N aurait été adopté par les prétres contemporains
comme <« textbook » pour I’éducation des prétres et ils l'auraient alors
revisé (Jp) pour le faire servir & leurs intéréts c.-a-d. & ceux d’un culte
sacrificiel et, particuliérement, & ceux du peuple d'Israél.

Ce document revisé étant devenu sacré fut commenté au IXe siécle par
I'’Elohiste prophétique septentrional c.-a-d. probablement Elisée (E), puis
par I’Elohiste sacerdotal méridional c.-a-d. probablement le prétre-régent
Jéhojada (Pn; *840). Puis, sous le régne d’Ezéchias, une commission
royale aurait fait une collection de la littérature sacrée du Nord et du
Sud, combinant les versions septentrionale et méridionale des récits du
Pentateuque, réadaptant et élargissant les éléments fondamentaux du Deu-
téronome septentrional (IXD) en les fusionnant en une édition hiérosoly-
mitaine du Deutéronome (JD).



562 Rezensionen

Enfin I'époque paganisante de Manassé amena le grand-prétre Hilqgiya,
conseiller spirituel de Josias, & compiler le Code Sacerdotal (PC) et &
I'incorporer au Pentateuque. L’édition hiérosolymitaine du Deutéronome,
cachée durant le régne de Manassé, fut redécouverte sous Josias ; seulement
les temps nouveaux exigeaient un culte plus sacrificiel, avec rituel d’ex-
piation et clergé strictement organisé, tabous sexuels, sanctions plus
séveres contre magie et cultes étrangers, réforme agraire sur la base de
I'année jubilaire. C’est sous la pression de ces besoins vitaux que le prétre
Hilgiya, grand < génie architectonique» (que Lewy compare & Platon,
Aristote, Augustin, Thomas d’Aquin, Maimonide, Spinoza, Kant, Hegel,
Auguste Comte, Karl Marx, Herbert Spencer, Freud, Hermann Cohen... !,
cp. p. 61), aurait compilé (* 620) le Code Sacerdotal & Jérusalem, annotant
I'édition du Pentateuque par Kzéchias, introduisant le Corpus de la législa-
tion sacerdotale et revisant d’autre part nombre d’anciens récits (manne,
espions, Baal Peor, ete.).

D’une maniére générale, ni Pn ni PC n’auraient altéré le texte sacré
traditionnel ; au lieu d’abréger, ils faisaient des additions afin de changer
la portée des textes.

Ainsi le Pentateuque ne serait ni I'euvre d'un génie unique, ni la
compilation de sources originairement indépendantes les unes des autres,
mais un document fondamental annoté en diverses régions, a diverses
époques et dans des buts différents, jusqu’a composer le bloc actuel du
Pentateuque. Le Pentateuque serait done, parties et tout, une ccuvre essen-
tiellement préexilique, réserve faite de 27 versets ajoutés au retour de
Babylone par des Juifs sous Zorobabel et Josué (PE ; * 520).

Impossible, bien entendu, de discuter en détail mais en quelques lignes
le bien-fondé des multiples hypothéses avancées dans cet ouvrage touffu
et rédigé de fagon moins claire et systématique qu’on ne souhaiterait.
Constatons d’abord qu’il comporte au fond une adhésion, relative & tout le
moins, & la distinction classique des sources et & leur chronologie relative ;
la postériorité du Code Sacerdotal y est notamment admise. Cela dit, nous
devons nous borner & quelques remarques trés générales.

L’analyse du Pentateuque par Lewy est régressive, c.-a-d. qu’il part des
éléments les plus jeunes (PC) du Pentateuque pour remonter progressive-
ment aux plus vieux. Or cette procédure régressive présente un gros in-
convénient : elle oblige & constamment opérer avec des présuppositions au
nom desquelles on juge tel ou tel document, présuppositions qui, d’ailleurs,
sont trop souvent érigées aussitot en affirmations. Un élément d’insécurité
plane ainsi sur la discussion.

Secondement, les critéres employés par I'auteur sont trés souvent de
nature psychologique c.-a-d. plus ou moins subjective, et ils entrainent des
corrections de texte passablement arbitraires. Un exemple : le Yahviste
décrivait la nudité d’Adam et d’Live (Gen. 2, 25), mais les prétres, soucieux
de décence (cp. p.149), auraient ajouté a Gen. 3, 7 I'allusion aux pagnes en
feuillage ! En réalité la nudité d’Adam est une marque de l'innocence pri-
mitive, la décence sacerdotale est gratuite (cp. p. ex. Lév. 15) et, de plus,
la confection des pagnes ne s’inspire nullement d'un scrupule sacerdotal



Rezensionen 563

mais résulte de la prise de conscience de I'homme, trahit la perte de son
innocence et tient organiquement au récit de sa chute. Ou bien, sous pré-
texte que le Yahviste répugne aux anthropomorphismes et au surnaturel,
Lewy rapporte dans Gen. 3, 8 mithallék & la voix de Yahvé c.-a4-d. au tonnerre
accompagnant le vent d'ouest (corr. en riah hayyam), donc & un phénomeéne
naturel. Mais voit-on Dieu se promenant par l'orage! On voit a quelles
« Spitzfindigkeiten » 'auteur se laisse entrainer.

Ajoutons que maints critéres mis en ceuvre n'ont pas un caractére assez
clair et univoque, mais flottent entre divers concepts et ont ainsi quelque
chose d’insuffisamment précis.

Par ailleurs le souci de l'auteur de préciser l'identité des principaux
auteurs du Pentateuque (Samuel, Nathan, KElisée, Jéhojada, Ezéchias,
Hilqgiya, ete.) dépasse en général les possibilités ouvertes par les renseigne-
ments bibliques sur ces personnages et tient plus du roman que de I’histoire.
Nous n’apercevons pas non plus la pertinence de certains rapprochements,
par exemple entre Nathan (= N) et Homére, Mohammed, Dante, Shake-
speare et Geethe ! (cp. p. 187).

Grave lacune : Lewy se facilite étrangement la tdche en se dispensant
d’une discussion serrée, méthodique et critique des critéres historiques,
linguistiques et autres qui sont & la base de la critique classique du
Pentateuque. Il part en pionnier, sans discuter & fond l'apport pourtant
considérable de la critique du Pentateuque aux XIXe et XXe s. Enfin on est
surpris de voir qu’il tient si peu compte de la tradition orale, de celle des
sanctuaires par exemple, et de la « Formgeschichte ».

Une thése maitresse de Lewy comme l'origine préexilique du Code
Sacerdotal n’aurait-elle pas nécessité une réfutation en régle de la data-
tion postexilique, une explication notamment du fait si important que P
présuppose déja la centralisation du culte seulement postulée par le Deu-
téronome ? Et quand, alors que des textes comme Jér. 7, 21-23 ; 8, 8-10 ont
été parfois invoqués comme preuve quun Code Sacerdotal mosaique n’était
point encore en vigueur au temps de ce prophéte, Lewy y voit une allusion
a4 une falsification du texte de la Téra par les prétres contemporains (ep.
p.13) c.-a-d. & un code sacrificiel (PC) édité de son temps, n’aurait-il pas
valu la peine d’examiner si Jérémie ne se référe pas plutot au Deutéro-
nome, et, surtout, s’il ne faut pas admettre avec Rudolph (cp. Jeremia, p. 48.
49. 53) que le prophéte ne polémise point ici contre une législation parti-
culiére mais contre toute Loi écrite & laquelle il oppose le verbe divin
prophétique ?

En bref, 'ouvrage de Lewy fait un peu U'effet d'un brillant feu d’étin-
celles, il renferme des suggestions intéressantes certes, son plaidoyer en
faveur de la thése des compléments mérite sérieuse attention, mais on
regrettera l’omission dune discussion systématique et approfondie des
positions critiques assez généralement admises. On félicitera 'auteur pour
son audace et son indépendance : son livre est de ceux qu’il faut lire, mais
avec sens critique.

Une remarque extérieure : il manque malheureusement & ce livre une
synopse détaillée et compléte des passages attribués aux diverses strates



564 Rezensionen

du pentateuque ; cela en ett grandement facilité lecture et emploi. Il y
manque aussi un index, non pas seulement des chapitres de la Bible, mais
des versets étudiés au cours de l'ouvrage.

Neuchdtel. Paul Humbert.

W. J. Martin, Stylistic Criteria and the Analysis of the Pentateuch. London,
Tyndale Press, 1955. 8°. 23 p.

L’auteur de cette brochure cherche a démontrer la fragilité de la cri-
tique du Pentateuque et, singuliérement, des critéres stylistiques qu’elle
emploie.

De la caducité de la critique wolfienne d’Homeére, M. Martin croit
pouvoir conclure & une semblable fragilité de la critique du Pentateuque,
comme si comparaison était nécessairement raison. Il s’efforce donc de dé-
montrer le caractére soi-disant subjectif de 'argument linguistique appliqué
au Pentateuque et, tout en renoncant & un examen exhaustif du probléme
(ep. p.10), il pique ici et 1a quelques exemples prouvant a ses yeux l'in-
validité du critére stylistique. Ainsi ’emploi ou le non-emploi du pronom
anoki n’aurait aucune force critique démonstrative, il se légitimerait sim-
plement par la portée déictique de ce pronom : mais M. Martin oublie-t-il
que l'effacement d’anéki par dni est un phénomeéne général et progressif
a partir de l'exil de Babylone, sans que cela témoigne d'une prédilection
intentionnelle et personnelle.

La mention de deux exemplaires de chaque espéce animale dans I'arche
(Gen. 6, 20) ne serait pas contradictoire avec la mention d'un plus grand
nombre d’animaux dans Gen. 7, 2 suiv., car <« deux » serait ici un collectif
et désignerait des «paires» en général et en nombre indéterminé. Mais
Is. 6, 2 est 14 pour enseigner que méme lorsque shenayim évoque une paire,
il garde son sens numérique limitatif et déterminé : deux.

Et quant au fameux texte Ex. 6, 3 qui, contrairement & tant d’autres
passages, affirme que Dieu n’avait pas révélé son nom de Yahvé avant
Moise et qui révéle ainsi une dualité se sources, M. Martin, qui accuse les
critiques de subjectivisme, n’hésite pas, contre toute la tradition textuelle,
& y corriger violemment la négation I6’ en une particule emphatique li a
portée interrogative et & changer la phrase négative en une interrogation
elliptique (cp. p.18 : «for did I not let myself be known to them by my
name YHWH ? »). I’auteur montre ici ce qu’il entend par « objectivité ».

Enfin, supréme deus ex machina : les discordances entre passages du
Pentateuque ne seraient point des indices de pluralité des documents
composants mais s’expliqueraient comme les signes authentiques du génie
créateur qui transmue en un tout organique les matériaux disparates qui
alimentent son imagination. On comprend qu'a semblables coups de génie
M. Martin puisse conclure hardiment & I'homogénéité et & la mosaicité d'un
Pentateuque qui, lui-méme, n’y prétend guére.

En bref, 'argumentation de M. Martin est tendancieuse et spécieuse,
son « objectivité » procéde du plus pur subjectivisme ou, plutét encore,
d’'une préoccupation dogmatique. Tout esprit scientifique est prét & cor-



Rezensionen 565

riger ses méthodes et a reviser ses résultats, mais il lui faudra pour cela
des arguments d'un autre aloi que ceux de cette brochure qui isole d’ail-
leurs arbitrairement ce critére stylistique qui n’est en vérité qu'un élément
du poids cumulatif de toute la critique du Pentateuque.

Neuchadtel. Paul Humbert.

Alfred Jepsen, Die Quellen des Kénigsbuches. Halle (Saale), VEB Max Nie-
meyer-Verlag, 118 S. DM 12.30.

Diese Arbeit war schon 1939 abgeschlossen; aber wenn sie auch sehr
verspitet erscheint, hat sie doch keineswegs an Aktualitit eingebiilt. Im
Gegenteil, durch die mittlerweile (1943) verdffentlichten «Uberlieferungs-
geschichtlichen Studien» von M. Noth ist diese Aktualitit noch erhoht
worden.

Die Grundlage Jepsens bildet eine methodisch einwandfreie formale
Analyse des Textes der Konigsbiicher. Der Bestand wird in méglichst kleine
Einheiten zerlegt, und dann werden die formal als verwandt erkennbaren
Stiicke zusammengestellt. Die daraus resultierende Synthese ergibt folgen-
des Bild: a) Das erste ist eine vollstindig wiederherstellbare synchronisti-
sche Chronik der Konige von Israel und Juda, entstanden in Juda zwischen
705 und 701, enthaltend synchronistische Daten und kurze Notizen iiber
wichtige Ereignisse. b) Daneben existierte eine annalistische Darstellung
der Geschichte Israels und Judas, aufgebaut aus schriftlichen chronisti-
schen Quellen, verfallt von einem Priester Jerusalems aus der Zeit Ma-
nasses. ¢) Um 580 hat wieder ein Priester von Jerusalem, der erste Redaktor
(K), die synchronistische Chronik, erginzt mit Stiicken aus den Annalen,
miindlicher Tradition iiber die Vergangenheit und eigenem KErleben, er-
génzt zu einer Geschichte der israelitisch-judidischen Koénige von der Rich-
terzeit bis ins Exil, und zwar auf dem Hintergrund einer eigentiimlichen,
kultisch orientierten Geschichtsauffassung. d) Um 550 hat ein zweiter, deu-
teronomistisch-nebiistischer Redakior das Werk des K, ergiinzt durch zahl-
reiche, teils schriftlich, teils miindlich vorliegende Prophetengeschichten,
in Mizpa einem groflen Werk einverleibt, das die Geschichte Israels von
Mose (Dt.) bis zum Exil unter theologischen Gesichtspunkten darstellte.
e) Am Ende des 6. Jh. haben Leviten von Jerusalem noch einige Midrasche
eingefiigt, um ihre eigene Stellung zu stirken. In einem Schlulkapitel
zeigt J. sehr schon die Eigenart dieser Geschichtsschreibung vor allem im
Vergleich zur babylonischen.

Man ist dankbar, daB hier unabhingig von der Pentateuchkritik eine
Analyse der Konigsbiicher vorgenommen wurde, und dafl hinsichtlich der
deuteronomistischen Schriftstellerei der Verfasser sich weitgehend mit
dem anders arbeitenden M. Noth deckt und diesen wertvoll ergénzt. Wie
Jepsen selber hervorhebt (S.100f.), wird sich die weitere Diskussion vor
allem mit der von ihm angenommenen ersten, priesterlichen Redaktion der
Konigsbiicher beschiftigen miissen.

Ossingen, Kt. Ziirich. Carl A. Keller.



566 Rezensionen

Norman K. Gottwald, Studies in the Book of Lamentations. (Studies in Bibli-
cal Theology, 14.) London, SCM Press, 1954. 122 S. 8 sh.

Diese theologisch anregende Arbeit ist die Frucht einer grofien Liebe
zu einem kleinen Buch. Und wie es bei der groflen Liebe ofters passieren
soll, sind vielleicht die Vorziige des geliebten Gegenstandes etwas zu sehr
ins Einzigartige iibersteigert worden. Weder auf der Kanzel noch in der
Wissenschaft gebiihrend beachtet, stellen die Klagelieder nach Gottwald
doch ein erstrangiges Dokument fiir die alttestamentliche Literatur- und
Religionsgeschichte dar.

Den kritischen <Einleitungsfrageny mifit G. keinen grollen Wert bei
(er glaubt, daB mindestens die 4 ersten Kapitel von einem und demselben
Dichter aus den Jahren 586—538 stammen); vielmehr unternimmt er es,
ausfithrlich <zu zeigen, dall das Buch der Klagelieder bedeutsam ist als
literarischer Niederschlag einer schweren Zeit, dafl es innerhalb der Ge-
meinschaft eine wichtige Funktion erfiillte, und dafl es einen lebensnot-
wendigen Glauben verkiindete, der sich dem Sturm und Drang der Uber-
gangszeit anzupassen vermochte» (S.21).

Dementsprechend entfaltet G. in 6 Kapiteln (eine schéne, wértliche
Ubersetzung ist vorangestellt) literarische und vor allem theologische
Fragen des Buches. Zweck der akrostichischen Form ist erstens, das Leid
«<von Aleph bis Tau», d.h. vollstindig, zu besingen, und zweitens, eine
Gedédchtnisstiitze zu bieten. Die Gattung aller 5 Gedichte beschreibt G. als
kollektive Klage, unter originaler Verwendung verschiedener anderer
Typen. Deuterojesaja erweist sich als stark von Lam. abhéingig. Als Schliis-
sel zur Theologie von Lam. ergibt sich das Problem der tragischen Umkehr
aller Dinge, in spannungsvoller Beziehung zum Glauben an Gottes Ge-
rechtigkeit, einschliefflich der Hoffnung auf erneute Wendung zum Guten.
Darum mull einerseits die «Theologie des Untergangs» — Themen wie
Siinde, Zorn Gottes, Schande der Strafe und Tag Jahves —, andererseits
die «Theologie der Hoffnungy — Gebet, Gottes Gerechtigkeit, Gottes hesed,
Gottes Geheimnis, BuBle, Unterordnung unter Gottes Willen und Inhalt
der Hoffnung — exegetisch und systematisch dargestellt werden. Das
letzte Kapitel hebt die Bedeutung von Lam. als theologischer Verarbeitung
der nationalen Katastrophe auf Grund des prophetischen Erbes allseitig
hervor und schlieft — wie es sich fiir ein theologisches Buch gehort —
mit einer Notiz iiber die Botschaft dieses Buches fiir die heutige Zeit.

Alles in allem: Eine nahrhafte und wahrhafte «Studie in biblischer
Theologie». — Dall der Gentleman Prof. Gottwald in den grimmen Reihen
der Alttestamentler die holde Weiblichkeit iibersehen und Hedwig Jahnow
kurzerhand zum «Er» degradiert hat, ist ihm wohl selber peinlich.

Ossingen, Kt. Ziirich, Carl A. Keller.



Rezensionen 567

Adolf Schlatter, Johannes der Tdufer. Hrsg. von W. Michaelis. Mit einem
Vorwort von Prilat D. Theodor Schlatter. Basel, Friedrich Reinhardt
AG., 1956. 186 S. Kart. Fr. 9.90; DM 9.50.

DaB die bisher nicht bekannte Erstlingsarbeit des griofiten schweize-
rischen Neutestamentlers der modernen Zeit, Adolf Schlatters, jetzt im
Druck erschienen ist, das mull unseren Lesern gegeniiber als eine theo-
logische Sensation bezeichnet werden. Es handelt sich um seine 1880 ge-
schriebene Dissertation fiir den Liec. theol. und die Venia docendi in Bern.
Das Manuskript wurde 1952 vom Sohn des Verfassers, Prilat D. Schlatter
in Ludwigsburg, gefunden und Prof. D. Wilhelm Michaelis in Bern zur
Verfiigung gestellt. Dieser hat es zum Druck befordert und mit einem
aufschluBlreichen Nachwort versehen, worin er auch mit hewundernswerter
Akribie die vielen Hinweise auf Bibelbiicher, spatjiidische Schriften und
seinerzeit moderne theologische Literatur, die in dem fiir den Druck ur-
spriinglich nicht bestimmten Manuskript nur angedeutet waren, biblio-
graphisch korrekt ergéinzt hat. Zu bewundern ist aber vor allem Schlatter
selbst fiir diese jugendfrische, in unglaublich kurzer Zeit fertiggestellte
und biblisch-theologisch doch so tiefblickende Arbeit. Vieles ist aullerdem
noch heute von primirem Interesse, besonders die eingehenden Studien
iiber die Eliaerwartung (Kap.1) und den T#uferbericht des Josephus
(Kap. 2).

Basel. Bo Reicke.

Leonhard Goppelt, Christentum und Judentum im ersten und zweiten Jahr-
hundert. Ein Aufriff der Urgeschichte der Kirche. = Beitréige zur Forderung
christlicher Theologie, II. Reihe: Wissenschaftliche Monographien, 55.
Band. Giitersloh, C. Bertelsmann, 1954. XII + 328 S. DM 28.—.

Der Zusammenhang der Kirche mit Israel, ihr Ursprung aus diesem
Volk und ihr Herauswachsen aus ihm, ist unstreitig eines der grofien The-
mata der Theologie, insbesondere der neutestamentlichen Forschung. Die-
sem Thema ist Goppelt in einem groflangelegten Werk nachgegangen, das
zugleich «ein gutes Stiick weit der Aufrifl der Urgeschichte des Christen-
tums» ist. Er fragt, welche Stellung das Urchristentum zum Judentum ein-
genommen hat, fithrt die Untersuchung aber weiter bis tief ins zweite, ja
bis ins dritte Jahrhundert hinab.

Das Werk ist iibersichtlich und klar gegliedert. In einer «Einleitung»
wird das Problem umrissen und zugleich ein Uberblick iiber die bisherige
Forschung gegeben. Nach einer Skizze des Judentums zur Zeit Jesu wird
die Stellung Jesu zum Judentum behandelt: Jesus weill um die einzigartige
heilsgeschichtliche Stellung Israels, schrinkt sein Wirken ganz auf Israel
ein, in dessen Mitte er als eschatologischer Prophet steht und den alt-
prophetischen Buliruf erhebt. Seine Predigt ist aber auch Selbstzeugnis des
eschatologischen Heilsbringers, dem gegeniiber sich nicht nur das Schick-
sal des Einzelnen, sondern des ganzen Volkes entscheidet. Diese Entschei-
dung ist — im ganzen negativ — gefallen, aber nach Matth. 23, 39 hat Israel



568 Rezensionen

noch die Moglichkeit zu Umkehr und Rettung. Der zweite Teil des Buches
beschreibt das Heraustreten der Kirche aus der Volksgemeinde Israels
und die Deutung dieses Ereignisses durch Paulus in Rém. 9—11. Dabei
versucht der Verf. auch die Bedeutung des Judenproblems fiir die Gegen-
wart herauszustellen. Dann wird gezeigt, dal Paulus in vielen Briefen
(2. Kor., 1. Kor., Phil. 3, Rém. 16, Past.) einen gnostischen Judaismus be-
kdmpft, und dal damit die Auseinandersetzung der Kirche mit dem Synkre-
tismus anhebt. Im dritten Teil des Buches wird die «Wechselnde Gestaltung
des Verhiltnisses von Kirche und Synagoge in ausgehender apostolischer
und anhebender frithkatholischer Zeit» geschildert. Die Untersuchung glie-
dert sich hier nach einzelnen Kirchengebieten: Paldstina, Syrien, Agypten,
Rom (der Westen) und Kleinasien. Kurz wird jeweils die innere und dullere
Lage des Judentums besprochen, ferner die Situation der Kirche, und dann
werden die in I'rage kommenden Dokumente daraufthin abgehort, was sie
zum Thema zu sagen haben. Kanonische und aullerkanonische Schriften
und Zeugnisse werden in reichem Male beigezogen. Es ergibt sich u. a. die
interessante Feststellung, dafl die Grenze zwischen kanonischen und nicht-
kanonischen Schriften der Kirche ziemlich genau da verlduft, wo ein heils-
geschichtliches Verstéindnis des Verhiltnisses von Israel und der Kirche
noch festgehalten wird (kanonisch) oder nicht mehr (auBerkanonisch).
Zudem ist in den kanonischen Schriften ein lebendiges Verhiltnis zum A.T.
festgehalten. Erfreulich ist, dal der Verf. die in den letzten Jahren im
Gange befindliche Kampagne gegen Lukas (Evangelium und Apostelgesch.)
nicht mitmacht: die lukanischen Schriften gehoren nicht zu der nebelhaften
Griéfle des «I'rithkatholizismusy, sondern zum Urchristentum. In einem
vierten Teil des Werkes wird «Die Ausbildung der katholischen Norm»
dargestellt. Diese ist entscheidend mitbestimmt durch das Nein gegen Mar-
kion. Interessant und wichtig ist hier auch die Lehre der Valentinianer,
die das Judentum nicht mehr heilsgeschichtlich wiirdigen, sondern es nur
noch kosmologisch einordnen kénnen. Anderseits ist auch bei einem Justin
zu sagen, dall nach ihm Christentum und Judentum nicht mehr heilsge-
schichtlich verbunden sind, sondern nur noch durch den gemeinsamen Besitz
des A.T., dessen unterschiedliche Deutung sie voneinander scheidet; die
Deutemethode ist letztlich bei Justin und Trypho dieselbe, die Differenz
liegt im sachlichen Ziel der Schriftexegese. Im ganzen mufl} bei Justin
gesagt werden: «So ist aus dem Gegeniiber der auf die Heilsverheilung
wartenden und der ihre Erfiilllung verkiindigenden Heilsgemeinde das Ne-
beneinander zweier wesenhaft lehrmillig bestimmter Religionsgemein-
schaften geworden: die nachchristliche Synagoge und die katholische
Kirchey (S.300). Damit ist die Situation fixiert, wie sie sich dann auch
bei den friihkatholischen Vitern manifestiert. Bei ihnen verschiebt sich
iiberdies die Fragestellung in antiharetischer Richtung, indem gefragt
wird: was hat Christus Neues gebracht gegeniiber dem christlich gedeute-
ten A.T.? Damit wird Christus zu einer innergeschichtlichen Gréfle, eine
relativ hohere Stufe geschichtlicher Entwicklung, nicht das Neue, das im
eschatologischen Gegeniiber zum Alten steht. Erben aller Verheillungen
sind dann die Christen, und fiir das jiidische Volk gibt es keine Hoffnung



Rezensionen 569

mehr. «Die Verheiflung von Rom. 11,25 bleibt den Vitern unzuginglich,
weil sie mit dem eschatologischen Selbstverstéindnis die heilsgeschichtliche
Sonderstellung Israels in der Gegenwart preisgegeben habens (8. 309). Ein
Schluflabschnitt fallt die Ergebnisse der Untersuchung zusammen.

Diese paar Angaben kénnen kaum einen Eindruck vermitteln von der
Fiille dessen, was in diesem groflen und schénen Werk geboten ist. Man
wird der Hauptthese des Verf. nur beistimmen kénnen, wonach zwischen
Israel und der Kirche ein unzerreillbares heilsgeschichtlich-eschatologi-
sches Verhiiltnis besteht. Es ist wichtig, daB dies einmal herausgearbeitet
worden ist; wichtig angesichts all der Versuche der Gegenwart, welche
das heilsgeschichtliche Denken ohne weiteres als «frithkatholischy ab-
werten wollen. Man wird zu vielen Einzelexegesen des Verf. kritisch Stel-
lung nehmen miissen, manches wire auch zu erginzen oder zu korrigieren.
Im Grundsitzlichen will uns scheinen, dafl die Frage nach dem Neben-
einander von Kirche und Synagoge noch tiefer angefallt werden miilite, als
es hier geschehen ist. Doch iiberwiegt der Dank fiir das Gebotene iiber die
anzubringende Kritik.

Steffisburg, Kt. Bern. Hans Bietenhard,

Grégoire de Nysse, La vie de Moise ou Traité de la perfection en matiére de
vertu, Introduction et traduction par Jean Daniélou. = Sources chré-
tiennes 1bis, 2e éd., revue et augmentée du texte critique. Paris, Editions
du Cerf, 1955. XXXV + 155 S. (davon S.1—135 doppelt).

Als 1942 Jean Daniélou mit dieser Vita Mosis die Reihe der Sources
chrétiennes eréffnete, wollte er nicht in erster Linie eine wissenschaftliche
Ausgabe vorlegen, sondern vor allem dem modernen Leser an einem ersten
Beispiel den Reichtum der Alten Kirche sichtbar machen. Dazu war dieses
Werk Gregors von Nyssa aullerordentlich geeignet; enthilt es doch Ge-
danken, die uns heute besonders ansprechen. Gregor setzt sich hier nidmlich
mit der Frage auseinander, worin die vollkommene Tugend bestehe. Er
kommt zum Ergebnis, dall man nicht eine bestimmte Art oder ein bestimm-
tes Mall an tugendhaftem Verhalten als Vollkommenheit ausgeben diirfe.
Die Tugend kennt keine Grenzen und Schranken, und die Vollkommenheit
wird nicht verwirklicht, indem man eine bestimmte klar umgrenzte Hal-
tung einnimmt, sondern — und damit wird der Begriff der Vollkommen-
heit gegeniiber dem griechischen Denken veridndert — nur der ist in der
Tugend vollkommen, der stindig iiber sich selbst hinausschreitet, «<der das
vergillt, was hinter ihm ist, und sich nach dem ausstreckt, was vor ihm ist».
Moses ist der Inbegriff dieser stindigen Bewegung nach vorwirts.

In der ersten Auflage hatte Daniélou mit Riicksicht auf die Leserschaft
nur eine unvollstindige Ubersetzung des Werkes geboten; der Anfang
fehlte ganz. Nun legt er neben der franzosischen Ubersetzung auch den
vollstindigen griechischen Text vor. Er hat sich die Mithe genommen, auf
Grund der wichtigsten Manuskripte einen zuverlissigen Text herzustellen,
der wissenschaftlichen Anforderungen geniigt. Eine erschépfende Bear-
beitung des Textes wird allerdings erst von Werner Jaeger vorgenommen

37



570 Rezensionen

werden; doch bis diese editio maior abgeschlossen sein wird, wird die editio
minor Daniélous manche wertvolle Dienste geleistet haben.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

Martin Bucer, Opera latina. Vol. 15: De regno Christi libri duo, 1550, ed. I.
Wendel. Vol. 15bis: Du royaume de Jésus-Christ. Edition critique de la tra-
duction francaise de 1558. Texte établi par . Wendel. Paris, Presses uni-
versitaires de France, & Giitersloh, C. Bertelsmann Verlag, 1955; 1954.
LXXII + 340; VIII + 304 pp.

C’est sans doute la premiére fois dans I'histoire que 1'on voit une série
d'ouvrages édités conjointement par un éditeur allemand et un éditeur
francais. I’homme qui en est 'objet, le réformateur alsacien Martin Bucer,
aura ainsi été, encore une fois, I'Unionsmann qu’il a toujours cherché a
étre dans sa vie, bravant pour cela I'incompréhension de ses contemporains,
comme ce fut le cas pour tous ses semblables.

Il faut se réjouir grandement de ce qu'aujourd’hui les études bucé-
riennes connaissent un regain d’intérét. La tentative de publier des Buceri
opera omnia est louable entre toutes, méme si elle est gigantesque et ne
peut espérer aboutir en une génération. Dans cette intention, un groupe
d’historiens de 1'Eglise venant d’Allemagne, de France et de Suisse, s’est
réuni & Strasbourg et a constitué un petit comité, composé de MM. Francois
Wendel, Ernst Staehelin, Robert Stupperich, Jean Rott et Rodolphe Peter,
chargé d’envisager et de commencer cette édition.

M. Francois Wendel avait alors, prét & la publication, le texte du De
regno Christi, soit dans sa langue originale, soit dans sa traduction francaise
du XVlIe siecle. Ces deux volumes sont sortis de presse cette année, précédés
chacun d'une excellente introduction.

Nous trouvons dans le premier une page d’histoire de la Réforme en
Angleterre trés vivante et trés soignée. Elle évoque le contexte dans lequel
le De regno Christi s’est élaboré, ainsi que la tragique destinée de Bucer,
exilé & la fin de sa vie aprés avoir constaté 1’échec — ou & peu prés —
de son ceuvre a Strashourg. Pourtant, cet Alsacien déraciné va s’efforcer de
travailler & la réforme du pays ol il s’est rendu et a été bien accueilli,
notamment par le roi Edouard VI. Un des résultats les plus durables de
cette activité a été la publication de son livre sur le royaume de Jésus-
Christ. Cet ouvrage « révéle la composition la plus achevée » qui soit sortie
de sa plume. M. Wendel a eu la bonne idée de nous en donner un plan
systématique, ce qui est nécessaire lorsqu’il s’agit de Bucer dont la riche
intelligence produit souvent un exposé touffu et désordonné. On y voit
deux «livres » inégaux quant au nombre de pages : le premier traitant du
royaume de Jésus-Christ, le second de I'établissement de la réforme et de
ce que l'on pourrait appeler la législation réformée, législation dans la-
quelle les affaires matrimoniales se taillent la part du lion, et spécialement
la question du divorce, & tel point qu'un esprit mal intentionné pourrait
bien se demander si le livre tout entier n’a pas été écrit pour plaider en
faveur du divorce dans le plus grand nombre de cas possibles (cette seule
question occupe en effet le sixiéme de I'ouvrage tout entier).



Rezensionen 571

I.e De regno Christi est dédié au roi Edouard VI pour mettre & sa
disposition et & celle de ses conseillers «l’ensemble des principes et des
régles qu’il était, pensait Bucer, indispensable d’observer si l'on voulait
entreprendre un établissement durable de la réforme en Angleterre ».

Cette réédition n’a pas été facile. Le manusecrit original qui a servi de
base & la premiére édition (Bale, Oporin 1557) était perdu, bien que l'on
posséde encore aujourd’hui cette édition de grande valeur faite par les soins
de Conrad Hubert, le dévoué secrétaire de Bucer. Mais il en restait deux
copies revues par Bucer lui-méme, et qui se trouvent actuellement respec-
tivement au British Museum et & Cambridge. Une autre copie, faite sur
celle de Londres, se trouve 4 Berne. C’est donc sur la base de ces documents
que M. Wendel s’est mis & I'ccuvre et qu’il nous a restitué un excellent
texte du De regno Christi. L.e fond était constitué par la copie conservée a
Cambridge, revue par Bucer lui-méme, corrigée ¢a et la par le texte de
celle de Londres ou par I'édition de 1557, indiquant toutefois les variantes
lorsqu’elles peuvent présenter un intérét quelconque.

Quant & la traduction francaise (il existe aussi des traductions alle-
mandes et des traductions fragmentaires en anglais), c’est celle qui a été
éditée & Genéve en 1558, chez Jaques Berthet, qui a été réimprimée. A la
méme ¢époque, une autre traduction sortit de presses lausannoises, ce qui,
soit dit en passant, montre I'importance que l'on attribuait en pays de
langue francaise & 'ouvrage de Bucer. Cette traduction a été évidemment
faite pour les besoins de la propagande réformée en France et Mlle Emilie
Droz a eu la bonne fortune, grice aux Recherches sur Uimprimerie @ Genéve
de 1550 a 1564 publiées par M. Paul Chaix, d’en identifier 'auteur presque a
coup str : c’est le Nimois Claude Baduel, « professeur des bonnes lettres »
et pasteur & Russin et & Vandeuvres, dans la campagne genevoise (Bibl.
d’Humanisme et Renaissance t. XVII, p.347). Alors que la création de la
« Chambre ardente » atteste l’effroi des pouvoirs publics devant I'impor-
tance du mouvement évangélique, et au lendemain de l'affaire de la rue
Saint-Jacques, a Paris, on se sentait, & Genéve, un devoir de répandre les
grands textes des réformateurs allemands en traduction francaise, pour
soutenir la foi des Huguenots (cf. & ce sujet la remarquable étude de
Moore : La réforme allemande et la littérature francaise, Strasbourg 1930).

Tous ceux qui s'intéressent a l'histoire de la Réforme ont une grande
dette de reconnaissance envers M. Wendel pour ces belles rééditions qui
augurent bien des Buceri Opera dont nous souhaitons vivement qu’elles nous
donnent encore des ouvrages aussi remarquablement présentés.

Genéve. Jaques Courvoisier.

Kurt Liithi, Judas Iskarioth in der Geschichte der Auslegung von der Re-
formation bis zur Gegenwart. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1955. 209 S. Kart.
Fr. 10.50.

«Judas Iskarioth in der Geschichte der Auslegung» — diese Thema-
stellung darf wohl als Konigsproblem bezeichnet werden. Die damit ge-
stellte Aufgabe ist liberaus schwierig. Es ist verdienstvoll, sie iiberhaupt



572 Rezensionen

anzupacken, da es sich zunéichst weithin nur darum handeln kann, Vorar-
beiten fiir weitere Forschung zu leisten, die ersten Wege im dichten Wald
der Uberlieferung auszuhauen. Die Ergebnisse einer solchen Arbeit diirfen
nicht nur an der Themastellung selber beurteilt werden, sondern es ist
auch zu beriicksichtigen, welches Ziel der Verfasser sich selber gesteckt hat.

Die Arbeit Liithis weist mehrere beachtliche Vorziige auf. Sie ver-
bindet in gliicklicher Weise gelehrte Bearbeitung einer Fiille von Texten
mit einer im besten Sinne des Wortes fesselnden Darstellung, die die Lektiire
des Buches zum Genufl macht. Uber weite Strecken und in vielen Einzel-
heiten wird es auch dem theologisch interessierten Nichttheologen durchaus
verstindlich sein. Uber die verhiiltnisméflig spirlichen fremdsprachlichen
Zitate schligt der deutende Text meistens Briicken zum Verstindnis auch
fiir den nicht Sprachkundigen. Der Leser wird an der Geschichte des Judas-
problems ein Stiick Theologiegeschichte selber kennenlernen, aber nicht in
diirrer Aufzéhlung von Begriffen oder IFragestellungen. Was mit Pri-
destination gemeint ist, was fiir Fragen uns der literarische Charakter der
Evangelieniiberlieferung aufgibt, um nur diese zwei Beispiele zu nennen,
das wird lebendig veranschaulicht an der jeweiligen Deutung der Judas-
gestalt. Mit grofler Sorgfalt werden die vielen Texte abgehort. Davon legt
manches kleine Detail Zeugnis ab, und solche Einzelziige geben dem Bild,
das in den groflen Ziigen die solide systematische Schulung des Verfassers
verrit, in den Feinheiten charakteristische Prigung.

Was den auslegungsgeschichtlichen Charakter der Monographie be-
trifft, sind einige kritische Bemerkungen zu machen.

Die Untersuchung setzt — schon in den einleitenden Bemerkungen —
mit der Deutung der Judasgestalt durch die Reformatoren ein. Gewil} ist
es moglich, den Einsatzpunkt so festzulegen, aber es miilite dann doch min-
destens knapp umreillend die frithere Auslegung beriicksichtigt werden.
Die reformatorische Auslegung wird auch beim Judasproblem nicht ein-
fach als ein beziehungsloses Neues fertig dastehen, sondern ihre geschicht-
liche Verwurzelung haben. Wieweit sich Liithi propédeutisch mit der vor-
reformatorischen Auslegung befallt hat, kann aus seiner Arbeit nicht er-
sehen werden (die Erwidhnung der Kainiten, S.72, betrifft eine Spezial-
frage).

Vielleicht hiingt die Wahl des Einsatzpunktes mit den dogmatisch-theo-
logiegeschichtlichen Interessen des Verfassers zusammen. Diese haben
gegeniiber den auslegungsgeschichtlichen entschieden das Ubergewicht. Das
zeigt deutlich die zusammenfassende Beurteilung am Schluf} des I.Teiles
(S.43 £f.); ebenso der Umstand, dall die Aullerungen iiber die Nebenstro-
mungen der Reformation zu kurz geraten sind. Auslegungsgeschichtlich
handelt es sich hier nimlich um einen wichtigen Uberlieferungsstrom, der
genau verfolgt werden miilte.

Obwohl der Autor im Vorwort (S.6) klar und sachgemill von den zwei
ineinanderverschlungenen Fédden einer Auslegungsgeschichte spricht —
Entfaltung der Judastexte vom jeweiligen Verstindnis der biblischen Texte
her und Aufweisung der theologischen Probleme einer Epoche am Einzel-
problem —, kann sich die darin bezeugte Einsicht doch nicht durchsetzen.



Rezensionen 573

Eine solche Aufgabe bestehe «zur groflen Hauptsache darin, eine schlichte
Materialsammlung zusammenzustellens (ebd.). Das stimmt nicht. Eine Ma-
terialsammlung mag vorbereitenden Dienst tun, eine Auslegungsgeschichte
aber ist sie nicht und ersetzt sie nicht. So ist diese sympathische Beschei-
dung in der Zielsetzung — eine schlichte Materialsammlung zu bieten —
Symptom fiir eine gewisse Unklarheit im Methodischen. Es ist gewil} nicht
zufillig, dafB} iiber die Beziehungen der verschiedenen Textdeutungen zum
biblischen Text selber verhiltnisméalig selten reflektiert wird, wie denn
iiberhaupt die bestimmten Ausfithrungen zugrundeliegenden Bibelstellen
selten genannt werden. Auch iiber die Gliederung im ganzen ist in diesem
Zusammenhang ein Wort zu sagen. Streng auslegungsgeschichtlich gesehen
gibt es wahrscheinlich zwei grundsiitzlich verschiedene Aspekte des Judas-
problems. Judas wird entweder biblizistisch-heilsgeschichtlich als eine Ge-
stalt im gottveranstalteten Passionsgeschehen aufgefalit: Merkmal dieser
Sicht ist die davon nicht zu trennende Frage der Préddestination. Oder Ju-
das wird von kritischen Voraussetzungen her zur rein literarischen Figur,
der man durch psychologische Betrachtungen, kombiniert mit literarkriti-
schen Erwiigungen, beizukommen versucht. Diese verschiedenen Deutungen
sind Liithi selbstverstindlich bekannt, aber sie wirken sich in der metho-
dischen Gliederung kaum aus.

In einer Richtung ist die eben gedullerte Kritik freilich einzuschrin-
ken. Es handelt sich bei den Texten zum Judasproblem vielfach nicht mehr
um Auslegung, sondern um Erérterung theologischer Probleme. Gerade weil
sie vom Verfasser verstindnisvoll angefallt werden, sihe man gerne eine
mehr problemgeschichtliche Darbietung, was ja auch um so eher méglich
gewesen wire, da das auslegungsgeschichtliche Moment eher zuriicktreten
mullte. Die {ibrigens geschickte Ausscheidung von exegetischen KEinzel-
problemen, die jeweils in einem besonderen Abschnitt behandelt werden,
hétte es gut moglich gemacht, die der Darstellung der groflen Linien ge-
widmeten Ausfiithrungen problemgeschichtlich zu ordnen, da es sich ja um
verhdltnismallig wenige Fragestellungen handelt, die immer wieder auf-
gegriffen werden.

Wenn eingangs dieser Besprechung die Auslegungsgeschichte der
Texte iiber Judas als Kénigsproblem bezeichnet wurde, geschah dies im
Blick auf die vorhandenen Spannungen zwischen den verschiedenen neu-
testamentlichen Aussagen iiber Judas. Das Judasproblem lifit sich weder
vom Standpunkt der ausgebildeten kirchlichen Christologie noch von
demjenigen der altprotestantischen Schriftauffassung her beantworten.
Die Geschichte der Judasauslegung wird so auch zur Geschichte des
Schriftbegriffes, der hermeneutischen Voraussetzungen der jeweiligen Aus-
leger. Das zeigt aber, dafi die damit gestellte Aufgabe iiberaus schwierig
ist. Sie wird wohl nur etappenweise gemeistert werden. Die Arbeit, die
Liithi vorlegt, leistet wertvolle vorbereitende Dienste.

Oberhallau, Kt. Schaffhausen. David Lerch.



574 Rezensionen

Horst Fuhrmans, Schellings Philosophie der Weltalter. Schellings Philosophie
in den Jahren 1806—1821. Zum Problem des Schellingschen Theismus.
Diisseldorf, L. Schwann-Verlag, 1954. 469 S. DM 30.—.

Dieses Werk von Horst Fuhrmans hat in der Schellingforschung revo-
lutiondr gewirkt. Wihrend die &ltere Forschung — wir skizzieren der
Kiirze halber durchaus undifferenziert —, die ihren Niederschlag in vielen
philosophischen Lehrbiichern und Standardwerken (z. B. Kuno Fischer) ge-
funden hat, vor den theologischen Fragestellungen des élteren Schelling
mit grofller Verlegenheit stand, versucht heute die jiingere Forschung
Schelling immer mehr vom Ende her zu interpretieren. Fuhrmans nun weist
nach — und der Nachweis ist ihm m. E. weithin gelungen —, daf} Schelling
bereits seit 1806 in einer Auseinandersetzung mit dem Problem einer christ-
lichen Philosophie begriffen ist und seine Philosophie der Weltalter bereits
theistisch verstanden werden mufl. Dafl Schellings Ringen zuletzt zum Rin-
gen um Gott wurde, das war immer klar, wenn auch manchen Interpreten
eine Verlegenheit, dal aber die Wende zu diesem Ringen so frith und so
deutlich erfolgte, hat man bisher nicht zu vertreten gewagt. IF'uhrmans’
Thesen werden vom Eindringen in den bisher fast unbeachteten Nachlaf
Schellings gestiitzt; hier fanden sich zwei von Schelling zuriickgezogene
Drucke des 1. Teils der «Weltalter> von 1811 und 1813. Mit Fuhrmans’ The-
sen wird aber einmal mehr deutlich, dall Schelling kein sich stets wandeln-
der Proteus ist, sondern dal es einzig sinnvoll ist, eine Periode der Identi-
tidtsphilosophie bis 1806 von einer Periode der christlichen Philosophie von
1806 bis 1854 zu unterscheiden, zwei Perioden, die erst noch durch ganz
charakteristische Denkformen zusammengehalten werden. Dabei ist die
wichtige Wende nach Fuhrmans weder, wie es bisher oft angenommen
wurde, durch den Tod Carolinens, noch durch eine Krise des idealistischen
oder frithromantischen Denkens bedingt, sondern wesentlich durch die ro-
mantische Hinwendung zum «geliebten Dunkel», zu einem «Weg zu den
Miittern» und die Wendung zu Hamann und Boehme, das alles veranlaft
durch Gorres, Schlegel und besonders durch Ritter und Baader.

Das Buch von F'uhrmans stellt im 1. Teil Schellings Weg bis zu seinem
Werk «Die Weltaltery dar und behandelt anschliefend besonders anregend
den geistigen Raum der Philosophie Schellings mit seiner Wende zur christ-
lichen Theosophie, zu Boehme und zur Spatromantik; der dritte Teil bringt
dann die eigentliche Interpretation der «Weltalter». Der tiefste Sinn und
das eigentliche Anliegen Schellings wird mit den Stichworten «Philosophie
der iiberwolbenden Einheits, «<Rehabilitierung des realen, leiblichen Seinsy,
«Sinngebung des weltlichen Seins», «umfassende christliche Philosophie»
und «lL.ebendigkeit Gottes» umschrieben.

Besonders wichtig ist die Auseinandersetzung mit dem Pantheismus-
Problem. Nach Fuhrmans hat die bisherige Forschung hier oberflichlich
gelesen; der Schellingsche Pantheismus ist theistisch zu verstehen, die
pantheistische Fiarbung kommt daher, dal} dieser Theismus ohne das deut-
liche Ja zur Welt (besonders im Sinne Hamanns — und letztlich bricht
hier auch alttestamentliches Gedankengut auf —) unverstindlich ist; es



Rezensionen 575

geht um einen neuen Theismus, der das neuzeitliche Erleben und Bejahen
der Welt in sein Denken mit einschliefit. Nicht minder wichtig ist die von
Fuhrmans vertretene neue Schau des Schellingschen Begriffs des «werden-
den Gottes». s wird der Nachweis erbracht, dal Gott gerade nicht, wie es
die bisherige Forschung meist verstanden hat, einem unentrinnbaren Pro-
zell eines Werdens in und mit der Welt unterworfen ist — Schelling kommt
zur Betonung der Freiheit Gottes gegeniiber der Welt —, sondern daf} das
«Werden» Gottes (zur Person) nur im vorweltlichen oder im prinzipiellen
oder im ewigen Sein Gottes seinen Raum hat. Das Stichwort vom «werden-
deny Gott zeigt ein Ringen um die «Personhaftigkeity und «L.ebendigkeity
Gottes. Das alles bedeutet wieder eine radikale Infragestellung der bis-
herigen pantheistischen Interpretation.

Wer vom Theologischen herkommt, wird sich gewill zum Buche von
Fuhrmans positiv einstellen und sich iiber seine Thesen freuen, auch wenn
sie sich vielleicht nicht in jedem Punkte durchsetzen diirften. Dankbar sei
darauf hingewiesen, dall bei Fuhrmans die groBle Rolle, die das Alte Testa-
ment in Schellings Ideal-Realismus spielt und spielen mull, beachtet ist.
Ebenso ist die bedeutsame Auseinandersetzung mit dem Platonismus, eines
der aktuellen Themen auch der Gegenwartstheologie, klar herausgearbei-
tet. Wenn heute von der Wendung zur Eschatologie her, die auch den
Kosmos umfalit, eine neue und legitime Bearbeitung des ersten Glaubens-
artikels moglich ist, so vollzieht sich damit eine Abgrenzung zu einer Ten-
denz des Platonismus, die das Leibliche gegeniiber dem Geistigen herab-
wiirdigt, wozu die Schellingsche Abgrenzung eine beachtliche Parallele
bietet. Kritisch wire vielleicht zu fragen, ob Fuhrmans nicht in Gefahr ist,
eine Tendenz des Platonismus mit dem Platonismus als solchem gleichzu-
setzen; das diirfte die Probleme einseitig verzerren. Weiter wird den
theologisch Interessierten einmal mehr bewegen, was Schelling zum Pro-
blem des Bésen gedacht und errungen hat; diese Partien des Werkes von
Fuhrmans sind sicher besonders zu beachten, und zwar weniger wegen
der Forschungslage als wegen des Problems an sich. Das Bise kann ja
nicht harmlos nur als <«causa deficiens» verstanden werden, noch auch als
Urboses im Sinne einer Auslieferung Gottes an einen urspriinglichen Dua-
lismus, noch auch als «urstindend» in Gott, was eine Diamonisierung Gottes
bedeutete. Durch all diese Negationen sucht Schelling den Weg, dem eigent-
lichen Phinomen des Bosen standzuhalten und es zu erhellen, indem er die
Seinsstrukturen — die gemil seinem Denken nicht von Gott gesondert
werden diirfen — ungleich viel abgriindiger denkt, als es vor ihm und
nach ihm geschehen ist. Das alles kommt bei Fuhrmans schon zum Ausdruck.

Kritisch miilite m. E. Fuhrmans gefragt werden, ob er die Kategorie
des Vitalen nicht oft zu modernistisch-philosophisch versteht; wenn hinter
dem Schellingschen Vitalismus ein Hamann und ein Oetinger steht, wire
hier theologischer zu interpretieren (vgl. ThZ 11, 1955, S. 395). Ein Problem
erhebt sich auch bei der in diesem Werk vertretenen Schau des romanti-
schen Schelling, némlich warum dieser nicht auch wie andere den Weg
zur rémisch-katholischen Kirche gegangen ist. Das m. E. wichtige Kapitel
der Schellingforschung «Schelling und die Bibely diirfte doch nicht einfach



576 Rezensionen

iibergangen werden; schliefllich tragen gerade die «Weltaltery dazu einiges
bei. Auch ist bis heute nicht deutlich geklirt, warum der Schellingsche
Gottesbegriff oft dem ausgesprochen reformierten Gottesbegriff entspricht.
Diese Kritik soll gewill nicht eng-konfessionell gemeint sein, wohl aber
Hinweis darauf, daB auch nach dieser Seite Interpretationsfragen gestellt
sind, die tiefe und sachliche Wichtigkeit haben. Schelling selber erweist
sich einmal mehr als umfassender und differenzierter als seine Interpreten.

Beatenberg, Kt. Bern. Kurt Liithi.

Karl Lowith, Von Hegel zu Nietzsche. 3. Aufl. Stuttgart, W. Kohlhammer,
1949. 464 S. DM 16.40.

Dieses Werk des Heidelberger Philosophen ist eigentlich keine Philo-
sophie-, sondern eine Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts. Allerdings
ist nicht von den Theologen der Kirche die Rede, sondern von denen, die
aullerhalb ihrer standen und sie bekdmpften.

Zuerst wird die Christlichkeit Hegels und Goethes konfrontiert. Der
Hegel der theologischen Jugendschriften gilt als der eigentliche Hegel.
Die Junghegelianer kehren aus innerer Konsequenz wieder zu den radi-
kalen Thesen des jungen Hegel zuriick. Iis ist die Absicht des Autors, zu
zeigen, wie die Feuerbach, Ruge, Marx, Stirner, Bruno Bauer, Kierkegaard
alle Teilaspekte Hegels darstellen. Schelling kommt dabei viel zu kurz.
Er wird nur als Vorldufer des Existentialismus gesehen, seine bewulite
positive Christlichkeit palit anscheinend nicht in den Rahmen des Werkes,
das als eine Weiterfiihrung von Gottfried Arnolds «<Unpartheische Kirchen-
und Ketzergeschichte» ins 19. Jahrhundert hinein angesehen werden kann.

Im einzelnen unterlaufen einige Fehler, die vom Kirchenhistoriker
nicht verschwiegen werden diirfen. Der griobste ist die Wertung der Arbeit
(S.284). Mit den Theoretikern und Polemikern des Dritten Reiches, die
Lowith zur Emigration zwangen, sieht er die Arbeit in der Bibel nur im
Lichte von Gen. 3. Gen. 1,28 und Gen. 2,15 scheinen unbekannt zu sein. Der
Schelling- und Baader-Freund Gotthilf Heinrich Schubert (1780—1860) wird
Schubarth geschrieben, so dafl er mit dem schwibischen Dichter des «Sturms
und Drangs» verwechselt werden mufl. Ebenso wird Straull unter den Ber-
liner Lehrern Ludwig Feuerbachs aufgezihlt, jeder Leser mull meinen,
das sei David Friedrich Straul}, dabei ist es der Hofprediger Straul}, der
etwa auch in der Angelegenheit der Zillerthaler mit D. Fr. Straull weithin
verwechselt worden ist. Lowith will eine tiefere Bedeutung darin sehen,
dafl sich D. Fr. Straufl beim «Leben Jesu» (1835) noch als «Repetent am
Tiibinger Stift»> bezeichnete, im «Alten und neuen Glauben» (1872) aber
nur noch als Doktor der Philosophie. Nun, 1872 war er ja auch nicht mehr
Tiibinger Repetent, er ist wenige Wochen nach dem Erscheinen des «Leben
Jesuy als Professoratsverweser nach Ludwigsburg versetzt worden, die
liberale Ziircher Regierung ernannte ihn dann zum Theologieprofessor,
doch muflite sie der Opposition, die zum «Ziiriputsch» trieb, entgegenkom-
men und Straull pensionieren, ehe er iiberhaupt dies Amt angetreten hatte.
Es wire also vollkommen sinnlos gewesen, wenn sich Straull noch 1872



Rezensionen 577

«Repetent am Tiibinger Stift> genannt hitte. Weiter wird der St. Max-Teil
der Deutschen Ideologie, der von Engels stammt, fdlschlich als eine Arbeit
von Marx angenommen. Dall man Overbeck, den Freund Nietzsches, sehr
viel positiver sehen kann als Léwith, hat die Darstellung Philipp Viel-
hauers in Iivang. Theologie 1950, S. 193—207, gezeigt.

So entsteht im ganzen ein einseitiges Bild, es gab doch auch Hegelia-
ner, die nach wie vor am Kirchenglauben — bei aller Kritik — festhielten,
wie etwa Ferd. Christian Baur, der Lehrer von David Straul}, und die ganze
Tiibinger Schule. Auch Schelling und die von ihm inspirierte lutherisch-
konfessionelle Theologie gehort ing 19. Jahrhundert und nicht nur die von
Lowith geschilderten enfants terribles.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Eduard Ruefenacht, Gestaltwerdung des innern Menschen. Ziirich, Rascher-
Verlag, 1955. 269 S. Fr. 11.45.

Als Motto steht dem Buch ein Wort des Rabbi Nachman von Brazlaw
voran, dafl der dullere und der innere Blick durch Hindernisse verdeckt
werden konnen. Man miisse sich aber den Blick frei machen fiir das Leuch-
ten des Welten-Inneren.

Das Buch kommt aus dem Kreise der Psychologie C. G. Jungs, wobei
es aber nicht einfach in dessen Psychologie einfiithren will, sondern darauf
ausgeht, dem Menschen bestimmte Erfahrungen zugiinglich zu machen, die
er im Laufe seines Lebens machen kann. Zuerst werden die Grundformen
des Erlebens behandelt: der Mensch, das Raumerlebnis, das Zeiterlebnis.
Dann kommen die verschiedenen Lebensphasen, die der Verfasser aufge-
baut sieht nach der Entfaltung der Jahreszeiten: Weckung, Weitung, Wen-
dung, Wandlung. SchlieBlich kommen die IFormen des Ausdrucks zur
Sprache und damit das Problem der Kultur, wo der Verfasser zeigt, wie
die einzelnen Lebensphasen in den Leistungen der Kultur ihren Ausdruck
finden. Es finden sich darin Hinweise auf alle mdglichen Formen des
menschlichen Ausdrucks und der Gestaltung, die oft recht interessante
Erkenntnisse ergeben. Hier geht der Verfasser offensichtlich stark auf
Hans Kaysers Weltanschauung ein, die iiber die Weltentwicklung und die
Beziehung des Menschen dazu allerhand Uberlegungen und Vorstellungen
bringt.

Das Buch bringt sicher sehr viele wertvolle Gedanken, die aller Uber-
legung wert sind. Es fehlt ihm allerdings die Spannung, die die Psychologie
Jungs in dessen eigenen Schriften offensichtlich enthilt.

Bern. Hans Schdr.



	Rezensionen

