Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 5

Artikel: Die Erkenntnis Gottes : einige Uberlegungen anhand der Theologie
Rudolf Bultmanns : zum 70. Geburtstag Karl Barths

Autor: Bieri, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878995

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Erkenntnis Gottes.
Einige Uberlegungen anhand der Theologie Rudolf Bultmanns,

Zum 70. Geburtstag Karl Barths.

Anhand zweier Siitze aus einer fritheren (1924) und spéiteren
(1952) Publikation Rudolf Bultmanns soll versucht werden,
kurz auf das Problem der Gotteserkenntnis einzugehen, wie es
sich fiir die Theologie Bultmanns stellt. Danach soll den Vor-
aussetzungen dieser Liosung nachgegangen werden, und schliel-
lich sollen Folgerungen fiir die theologische Erkenntnislehre
gezogen werden.

I.

«Gegenstand der Theologie ist Gott, und von Gott redet die
Theologie, indem sie redet vom Menschen, wie er vor Gott ge-
stellt ist, also vom Glauben aus» (GV 1%, 25).

«Von Gottes Handeln reden, heillt, zugleich von meiner
Existenz redeny (KM II 2, 196).

Diese beiden Siitze sagen im wesentlichen dasselbe und
scheinen charakteristisch zu sein fiir die Theologie Bultmanns.
In welchem Sinn sind sie gemeint?

1. Der Sinn dieser Aussagen besteht zunéchst in der Ab-
grenzung gegen eine Theologie, die meint, von Gott reden zu
konnen ohne Existenzbezug, d. h. von Gott, wie er an sich ist.
‘Warum geht das nicht? Das ist darum unmdoglich, weil Gott
nicht anders erkannt werden kann als aus seiner Offenbarung
in Jesus Christus, dem nur im Kerygma gegenwiirtigen, Dieses
Kerygma erfordert Glauben. Gott ist also nur dem Glauben
erkennbar. Gleichzeitig ist damit gesagt: diese Offenbarung als
Glauben fordernde geht die Existenz an, und indem sie die
Existenz trifft, verandert sie diese.

Erkenntnis Gottes ist folglich nur moglich als Existenz-
erkenntnis.

Erkenntnis Gottes ohne Existenzbezug, Erkenntnis Gottes
«an sichy, bedeutete, Gott zu einem Weltphéinomen machen im
Sinn des Objektiven, Verfiigbaren, so wie die Naturphinomene
und die historischen Ereignisse verfiighar, objektiv sind. Gott

! R. Bultmann, Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsitze, 1 (1933).

2 Kerygma und Mythos. Ein theologisches Gesprich, hrsg. von H. W.
Bartsch, 2 (1952).



550 H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes

aber ist unverfiigbar, er kann nicht theoretisch, d.h. aus
Distanz, erkannt werden in dem Sinn, dafl er, wie das Welt-
anschauungen jeder Art zu tun pflegen, als ein Faktor in das
Weltgebédude eingebaut wird. So sind die zitierten Sitze die
Abgrenzung gegen jede Weltanschauung theologischer oder
philosophischer Art, die Gott zu einem Faktum macht.

Sollen sie jedoch andrerseits die theologische Gotteser-
kenntnis sichern, etwa dadurch, dafl durch die Behauptung
ausschlieflich existenzbezogener Gotteserkenntnis ein sicherer
Ort fiir diese Erkenntnis geschaffen wiirde, der «kxistenz»
hielle?

Das trife zu, wenn Existenz ihrerseits verfiighar wiire.
Dann hiitte der Vorwurf Berechtigung, Bultmann gehe «vom
Menschen ausy. (Umgekehrt wird von K. Barth etwa gesagt,
er gehe «von Gott aus».) So aufgefalit, stiinden sich wieder ein-
mal <«Subjektivismusy und «Objektivismusy in unheilbarem
Ziwiespalt gegeniiber. Soll also die Forderung Bultmanns nach
ausschlielilich existenzbezogener Erkenntnis Gottes im Sinn
unseres Themas formuliert werden: Der Ort der Erkenntnis
Gottes ist die Ezistenz, so mull zuerst geklirt werden, was
«Existenzy bedeutet.

2. Schon aus der Formulierung der eingangs zitierten Sétze
geht hervor, daBl Aussagen iiber Gott, die nicht die Existenz
treffen, theologisch irrelevant sind, obschon damit nicht gesagt
sein soll, dal Gott aullerhalb des Glaubens nicht wirklich sei.
Aber das ist damit gesagt, dall der Begriff «Existenzy das Feld
der theologischen Erkenntnislehre abgrenzt.

Was «Existenzy ist, das sagt aber schon die Philosophie,
genauer die Existenz-Philosophie, die sich darum bemiiht, «das
mit der menschlichen Existenz gegebene Selbstverstindnis in
angemessener Begrifflichkeit zu entwickelny (KM 11, 192). Das
geschieht ohne den Blick auf das Verhéltnis Gott-Mensch, da
dieses Verhéltnis nur in der konkreten Begegnung von Gott
und Mensch Ereignis ist. Menschliche Existenz ist demnach ein
Verstehen. Dasein als Verstehen besagt: Im geschichtlichen
Augenblick der Begegnung versteht der Mensch sich selbst neu.
Er ist nachher nicht mehr derselbe, der er vorher war; denn das
neu Begegnende wird nur dann verstanden, wenn der Mensch
sich selbst neu versteht. «Er selbsty und «das Begegnende» las-



H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes 551

sen sich nicht trennen. (Das ist der verzweifelte Versuch des
Subjekt-Objekt-Schemas.) Begegnung ist ein neues Selbstver-
stindnis. Dal} es aber dazu kommt, setzt voraus, dall ich mich
schon vorher selbst verstehe, indem ich um die Mdéglichkeiten
der Existenz weil}, z. B. darum, was Liebe ist. Das ist damit
gegeben, dall Verstehender und zu Verstehender «als Menschen
in der gleichen geschichtlichen Welt leben, indem menschliches
Sein sich abspielt als ein Sein in einer Umwelt, im verstehenden
Umgang mit Gegenstinden und mit Mitmenscheny (GV 1L, 219).
In bezug auf das Neubegegnende ist das alte Selbstverstéindnis
also ein Vorverstindnis, das nun durch das Begegnende in
Frage gestellt wird.

Damit ist die Frage, ob die Forderung rein existenzbezoge-
ner Erkenntnis Gottes diese sichere, weil der Ort der Erkennt-
nis, die Existenz, gesichert ist, verneint; denn Existenz als ein
Je-sich-neu-Verstehen im qualifizierten Augenblick der Begeg-
nung ist unverfiighar, weil Begegnung unverfiighar ist.

Wenn also die Voraussetzung des Verstehens ein Vorver-
stindnis ist, griindend im vorgingigen Lebensbezug des Ver-
stehenden und des zu Verstehenden, gilt dann analog dasselbe
auch in bezug auf Gott? Ist Gotteserkenntnis nur dann mog-
lich, wenn ich ein Vorverstindnis dessen habe, was Offenba-
rung Gottes ist?

Nach Bultmann ist diese Frage zu bejahen. Der Einwand,
von Gott kénne ich erst aus seiner Offenbarung wissen, ist hier
nicht am Platz, weil, um ein Ereignis als Gottes Handeln zu
verstehen, es nétig ist, ein Vorverstindnis dessen zu haben,
«was iiberhaupt Handeln Gottes heiflen kann — im Unter-
schied etwa vom Handeln des Menschen oder von Naturereig-
nisseny (GV II,231). Das Vorverstindnis ist damit gegeben,
daf die Existenz des Menschen, bewulit oder unbewulit, von der
Frage nach Gott beherrscht ist. Auch wenn der Glaube das,
was der Mensch in dieser Situation des Bewegtseins durch die
Frage nach Gott als Gott ausgibt, nicht als Gott erkennen kann,
so mull er doch die Existenz als durch die Frage nach Gott be-
wegt anerkennen. Unter der Frage nach Gott ist zu verstehen
«die Frage nach ,Gliick’, nach ,Heil’, nach dem Sinn von Welt
und Geschichte, nach der Eigentlichkeit des je eigenen Seins»
(GV 11, 232).



552 H. Bieri, Die Erkenninis Gottes

Die Macht, die den Menschen aus seiner Begrenztheit befreit
und ihn zu seiner Kigentlichkeit bringt, ist Gott. Diese formale
Aussage gilt fiir den christlichen Glauben wie fiir die allge-
meine Religionsgeschichte. Anders gesagt: Der Gottesbegriff,
die formale Aussage von Gott, ist weder christlich noch auller-
oder unchristlich, sondern als Begriff eben allgemein. «Die
Offenbarung Gottes ... teilt auch iiber Gott selbst nichts mit,
was nicht jeder sich besinnende Mensch selbst wissen konnte:
eben dieses, dall sich der Mensch nur in radikaler Einsamkeit
vor Gott aus Gottes Gnade empfangen kanny (GV 11, 272). Der
Gottesbegriff ist also die wissenschaftliche Klirung des mit
der Existenz gegebenen Vorverstindnisses von Gott. Es weil}
damit noch nicht um Gott selber, sondern blof um den Men-
schen in seiner Frage nach Gott. Das ist dann die Behauptung
des Glaubens, dal} er nicht nur um den Menschen und damit um
den Gottesbegriff wisse, sondern um Gott selbst, nédmlich auf
Grund seines offenbarenden Handelns in Jesus Christus.
«Keine Offenbarung braucht mir zu sagen, was Gottes Gnade
bedeutet. Eines allein sagt sie, und damit sagt sie alles: ,Dir gilt
diese Gnade! ...» (GV IL, 272). Diese Behauptung ist nicht
ausweisbar und ist deshalb AnstoB. Sie gilt nur dem Glauben.

Wenn die Theologie nur von Gott reden kann, indem sie
gleichzeitig vom Menschen redet, so kann das nun aber nicht
bedeuten, dafl ihr Gegenstand der Mensch ist. Das wire Auf-
losung der Theologie in Anthropologie. Diese [olgerung ist
bereits ausgeschlossen durch das eingangs gebrachte Zitat
(aus GV 1, 25), indem eben ausdriicklich Gott als Gegenstand
der Theologie genannt wird. Doch konnte diese Ausdrucks-
weise blof Anschlufl an die landlédufige theologische Termino-
logie sein. Jedenfalls scheint Bultmann den Begriff «Gegen-
standy sonst nicht auf Gott anzuwenden, sondern auf die ver-
fiigbare, eben «gegenstindlichey Welt der Fakten.

Legt aber nicht die zweite Hilfte des Zitats um so deutlicher
den Verdacht nahe, es handle sich im Grunde genommen blof}
um Anthropologie, wenn gesagt wird, die Theologie rede vom
Menschen, wie er vor Gott gestellt ist? Wird damit nicht erst
recht die Theologie zur theologischen Anthropologie? Darauf
ist wohl im Sinne Bultmanns zu antworten, daf} das ein Mil-
verstindnis wire, das von einem Denken im Subjekt-Objekt-



H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes 553

Schema herkommt, indem dort, je nachdem, das Subjekt (der
Mensch) oder das Objekt (Gott) als gegeben vorausgesetzt und
demzufolge zum Ausgangspunkt gemacht wird. Aber die Inter-
pretation des Begriffs «Existenzy zeigte diese ja gerade als
unverfligbar und deshalb als ungeeigneten Ausgangspunkt im
Sinne des gegenstidndlichen Denkens.

Damit kann nach der Voraussetzung der im Sinne unseres
Themas formulierten These: «Der Ort der Erkenntnis Gottes
ist die Existenzy gefragt werden.

IL.

Jene These mit der Interpretation des Begriffs «Existenz»
als ein Verstehen impliziert ein spezifisch theologisches Vor-
verstidndnis von Gott, das mit der Existenz als solcher gegeben
ist. Vorausgesetzt ist dabei die Identitit der «Frage nach
,Gliick’, nach ,Heil’, nach dem Sinn von Welt und Geschichte,
nach der Eigentlichkeit des je eigenen Seinsy (GV II,232) mit
der Frage nach Gott. Zwar leitet Bultmann das Recht der Iden-
tifizierung dieser beiden Fragen ausdriicklich aus dem Glauben
an die Offenbarung ab, wobei aber nicht recht klar zu werden
scheint, inwiefern der Glaube an die Offenbarung, bzw. die
Offenbarung selbst als kritische Instanz wirksam werden kann,
und zwar deshalb nicht, weil der Begriff «Existenzy durch all-
gemeine existentiale Analyse erarbeitet ist und festliegt. «Bult-
mann erarbeitet sein spezifisches theologisches Vorverstindnis
nicht in einer bereits theologischen, ,themagebundenen’, unter
die Autoritit des Neuen Testamentes gestellten Besinnung, son-
dern bringt es aus einer vorgéngigen profanen Besinnung be-
reits mit. Das fiir die Theologie geltende Vorverstéindnis ist
kein genuin theologisches (m.a.W. Bultmann verwendet im
theologischen Horizont ein anderwirts gewonnenes Prinzip,
bzw. Existenzverstindnis...). Weil nun aber das formale In-
strument ein Fremdkoérper im theologischen Raum ist, zeigt es
die Neigung, sich zu verselbstéindigen zu einem selbstindigen
materialen Prinzip.» ®.

Fiir Bultmann ergibt sich die Notwendigkeit der vorgingi-
gen Begriffsfixierung aus seiner Forderung nach ontologischer

3 H. Ott, Geschichte und Heilsgeschichte in der Theologie Rudolf Bult-
manns (1955), S. 95.

36



554 H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes

Grundlegung der Theologie. Dafl Bultmann richtig verstanden
ist, wenn ihm die Forderung solch ontologischer Grundlegung
der Theologie zugeschrieben wird, geht hervor aus einem kur-
zen Artikel iiber M. Heidegger ®, wo es heilit, in Heideggers
Arbeit liegen Ansitze, «die fiir eine ontologische Grundlegung
der Theologie als Wissenschaft fruchtbar sind». Bultmann sel-
ber geht diesen Weg, indem er immer, explizit oder implizit,
auf dieser ontologischen Grundlage baut.

Es wére nun reizvoll, das Verhiltnis der von ihm verwende-
ten KExistential-Ontologie etwa zur thomistischen zu unter-
suchen. Im Rahmen dieses Aufsatzes ist das nicht moglich.
Wesentlich ist fiir uns blof} die Feststellung, daBl er der Theo-
logie eine Ontologie vorlagert, bzw. zugrunde legt. Grundsitz-
lich fordert damit Bultmann dasselbe wie die katholische Theo-
logie, indem sie Gott einen allgemeinen, zuvorgefaliten Seins-
begriff ein- und unterordnet. s sei noch einmal betont, dal}
natiirlich wesentliche Unterschiede zwischen thomistischer
und Existential-Ontologie bestehen. Aber beiden gemeinsam ist
die ontologische Grundlegung der Theologie. Und in merk-
wiirdiger Analogie dazu fordert Bultmann auch eine natiirliche
Theologie, die freilich vom existentialen Seinsbegriff aus ent-
sprechend anders ausfillt als die katholische natiirliche Theo-
logie, die von Bultmann ausdriicklich abgelehnt wird (cf. GV I,
294 ff.).

Die oft erhobene Forderung, zur Diskussion mit Bultmann
auf seine Voraussetzungen einzugehen, bedeutet also nichts
weniger als die Aufforderung, sich die existential-ontologische
Grundlegung der Theologie zu eigen zu machen. Denn nur auf
diesem Grunde erhebt sich die von ihm vorgetragene Hermeneu-
tik. Das wird offenbar gerade auch von seinen Schiilern und
Interpreten verkannt. ®

Damit diirfte erwiesen sein, dal} die eingangs zitierten Sétze
weit iiber die Forderung existenzbezogener Erkenntnis Gottes

4 R. Bultmann, Martin Heidegger: Die Religion in Geschichte und Ge-
genwart, 2. Aufl., 2 (1928), Sp. 168 {f.

5 So kann G.Harbsmeier in anderem Zusammenhang dariiber schrei-
ben, Was ist Freiheit?: Ev.Theol. 15 (1955), S. 469 ff. (a. g. O., S.474) : «Der
Verdacht, wenn nicht gar die schmerzliche Gewillheit gegeniiber der theo-
logischen Arbeit Bultmanns, als handle es sich in ihr im Grunde doch um



H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes 555

hinausgehen. Sie tun es, weil sie von der Existential-Ontologie
her gesagt sind. Das ist aber gerade die entscheidende I'rage,
ob Theologie als Wissenschaft nicht anders getrieben werden
kann denn als ontologisch fundiert.

Es soll jetzt blofl noch versucht werden, ob die These «Der
Ort der Erkenntnis Gottes ist die Existenzy noch anders als
existential-ontologisch ausgelegt werden kann, d. h. ob das An-
liegen existenzbezogener, oder noch schéirfer formuliert: exi-
stenzgebundener Gotteserkenntnis gewahrt werden kann. ohne
dal} eine Ontologie vorausgesetzt wird.

LLE.

Die Frage stellt sich jetzt so, ob der Begriff der Existenz
noch von einem andern Ort her als dem einer Ontologie inter-
pretiert werden kann. In Bejahung dieser Frage soll der dog-
matische Satz gewagt werden: «Der Ort der Erkenntnis Gotles
ist die Existenz Jesu Christi.» «Existenzy wird damit von Jesus
Christus her ausgelegt.

Grundsétzlich ist damit zunéichst die «existentialey Inter-
pretation des Begriffs «Fxistenzy abgewehrt, d.h. also der-
jenigen Interpretation, die von einer zugrunde gelegten Onto-
logie gefordert wird. Der Begriff «Existenzy soll erhalten blei-
ben, aber in anderer Auslegung, nicht in existentialer, mit der
damit implizierten Auffassung von Geschichte und Geschicht-
lichkeit usw., sondern in christologischer, d. h. von der Wirk-
lichkeit des Menschen Jesus Christus her gepriagter Auslegung.
Jesus Christus ist also der Ort und Malistab, von dem her
«Existenzy ausgelegt wird. Auf unser Thema angewendet heilit
das: Theologische Erkenntnislehre ist denkend-begriffliche Be-
schreibung des der Kirche gegebenen Faktums der Existenz
Jesu Christi. Es heilit absichtlich: des gegebenen Faktums.
Weil diese Begriffe sich nicht auf dem Grund der Existential-
Ontologie erheben, von der bei Bultmann «eigentlich nur...
zwei formale Grundbestimmungen der menschlichen Existenz. ..

so etwas wie um jene Fundamentalphilosophie, der iiber kurz oder lang
dann auch die ganze sich darauf auferbauende Theologie notwendig an-
heimfallen miilite, scheint mir das eigentliche Grundinteresse Bultmanns
radikal zu verkennen.»



556 H. Bieri, Die Erkenninis Gottes

wichtig werden: Kigentlichkeit und Uneigentlichkeits ®, bedeu-
ten sie nicht das «Verfiighare» und verfallen somit nicht dem
Verdikt der Uneigentlichkeit. Dall Jesus Christus das der
Kirche gegebene Faktum ist, damit rechnet ja jeder, der Ver-
kiindigung treibt. Ob dann wirklich Jesus Christus durch die
Verkiindigung spricht, dariiber ist noch keineswegs entschie-
den. Aber die Tatsache der Verkiindigung ist der Beweis fiir
jenes FFaktum. Die Dogmatik sieht sich in der gleichen Lage. Ob
ihr Unternehmen gelingt, ob der Gegenstand ihres Bemiihens
dann wirklich Jesus Christus ist, dariiber kann sie nicht ver-
fiigen. Aber sie hat sich an jenes Faktum zu halten, unbekiim-
mert darum, ob sie zum Ziel kommt oder ob es mifilingt. Die
Aufgabe der Dogmatik ist es also nicht, durch Bereitstellung
ganz bestimmter fixierter Terminologie, der eine Ontologie
zugrunde liegt, das Feld der Gotteserkenntnis abzustecken.

Wird gesagt: der Ort der Erkenntnis Gottes ist die Existenz
Jesu Christi, und wird weiter theologische Erkenntnislehre
definiert als die denkend-begriffliche Beschreibung des der
Kirche gegebenen Faktums der Existenz Jesu Christi, so heilit
das, daB solchermaflen christologische Sitze von vorneherein
existenzbezogen sind. KEs geht jetzt nicht mehr an, von ihnen
als von mythologischen oder axiomatischen Sétzen zu sprechen,
die erst noch besonderer Interpretation bediirfen, damit ihr
Existenzbezug (ihre Bedeutsamkeit!) herausgestellt werde.
Denn die Unterscheidung zwischen mythologischer Aussage
und ihrer Intention, deren Erhebung durch die existentiale
Interpretation erméglicht werden soll, ist auch wieder nur von
der KExistential-Ontologie anhand gegeben. Denn der Zwei-
Takt: Mythos und Intention der mythologischen Aussage ent-
spricht nicht dem textlichen Befund, wohl aber dem durch die
beiden Begriffe «verfiighary und «unverfiigbars zum Ausdruck
kommenden «Doppelprinzipy Bultmanns.?.

Die christologischen Sétze als Aussagen iiber die konkrete
Existenz Jesu Christi sind als solche von vorneherein existenz-
bezogen. Damit entfillt jene Dialektik von «verfiigbary und
«unverfiigbary. Es kann dann von ihnen allerdings auch nicht
gefordert werden, im allgemeinen zu beschreiben, was Existenz

6 Ott (Anm. 3), S. 79.
7 Ott (Anm. 3), passim.



H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes 557

sei. Sie sind als Beschreibung der einmaligen Existenz Jesu
Christi speziell. Das ist der letzte Grund, warum eine allge-
meine, ontologische Fundierung, welche die Wissenschaftlich-
keit der Theologie gewéhren soll, unmoglich ist.

IMir «Existenzy Jesu Christi kann auch gesagt werden: der
Mensch Jesus Christus. Damit ist klar, dal «Menschy von
Jesus Christus her interpretiert werden mufl und nicht um-
gekehrt.

Was aber heilit «interpretierts?

Wird durch diese Frage nicht alles bisher Gesagte korrek-
turbediirftig in dem Sinn, dafl doch wieder eine Hermeneutik
gefordert werden muf, die das Vorverstindnis von Offenba-
rung in Jesus Christus erhebt? Anders formuliert: Geschieht
nicht gerade diese Interpretation, auch wenn sie von Jesus
Christus her erfolgt, in bestimmten Begriffen, deren Bedeutung
fixiert ist, und die also ein Vorverstindnis von Offenbarung
sind? G. Harbsmeier formuliert dieses Problem so: ® «Das aber
ist das Problem, wie denn faktisch der Glaubende redet, wenn
er kundgeben will, dafi und wie(so) er die Freiheit, in die er
sich gestellt sieht, ,von Gott her’ versteht. Dann spricht er vom
,Geschenk der Freiheit’. Um also zu sagen, dall und wie er seine
Freiheit von Gott her versteht, mufl er menschlich von Gott
reden, wie von einem Menschen, der einem andern Menschen
ein Geschenk macht.y Diese Sitze sagen im Zusammenhang
des Problems «Was ist Freiheit?» genau das, was Bultmann
allgemein so formuliert: «Vom Handeln Gottes zu reden, ist...
analogische Rede. Denn in solcher Rede stellen wir uns Gottes
Handeln als menschlichem Handeln analog vor, und wir stellen
uns die Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch analog der
Gemeinschaft zwischen Mensch und Mensch vory (KM II, 196).

An diesem Punkt zeigt sich wieder die Briichigkeit der Exi-
stential-Analyse. Sie analysiert nach Bultmanns eigener Aus-
sage menschliches Dasein ohne den Blick auf das Verhiltnis
Mensch-Gott (ef. KM II, 194). «Aber ist denn eine Analyse des
menschlichen Daseins im Blick auf Gott iiberhaupt eine sinn-
volle Méglichkeit, wenn anders das Verhiltnis ,Mensch-Gott’
nur Ereignis in der konkreten Begegnung des Menschen mit
Gott sein kann? Eine reine Daseinsanalyse kann das Verhilt-

8 Harbsmeier (Anm.5), S. 471.



558 H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes

nis ,Mensch-Gott’ gar nicht in den Blick nehmen, weil sie von
den konkreten Begegnungen, in denen sich Existenz jeweils
realisiert, absiehty> (KM II, 194). Die Frage mul} gestellt wer-
den, ob denn das Verhiltnis «Mensch-Menschy anders als in der
konkreten Begegnung Kreignis sein kann. Denn die reine Da-
seinsanalyse sieht tiberhaupt von der konkreten Begegnung ab
und bekommt trotzdem mindestens das Verhiltnis «Mensch-
Menschy in den Blick. Das ist doch mit dem oben angefiihrten
Satz gesagt: «Wir stellen uns die Gemeinschaft zwischen Gott
und Mensch analog der Gemeinschaft zwischen Mensch und
Mensch vor.»

Die Gemeinschaft zwischen Mensch und Mensch ist also
doch der Ausgangspunkt der Erkenntnislehre Bultmanns. Wie
wirkt sich das aus? Harbsmeier formuliert zugespitzt so: ® «Die
Ausdrucksweise dieses Glaubens aber ist eben nicht ,von Gott
her’, sondern durch und durch von der Welt, vom Menschen
her...» ** Das Anliegen dieser Siitze ist es, zu verhindern, dal}
die Theologie «direkt> von Gott ausgeht, «direkt seine Stimme
hérbar machen»y méchte, «unabhéingig von allem, was uns be-
triffty. 1

Nun, dieses Anliegen ist voll gewahrt durch die These: Der
Ort der Erkenntnis Gottes ist die Existenz Jesu Christi. «Exi-
stenzy Jesu Christi als versuchsweise Wiedergabe des johan-
neischen Begriffs «sarxy bedeutet den vollen Bezug zu allem,
was uns betrifft.

Jene dogmatische These ist die Uberwindung der fragwiir-
digen Dialektik des «von Gott hery und «vom Menschen her>,
fragwiirdig deshalb, weil sie nur méglich ist unter Absehen von
der konkreten Gestalt des Menschen Jesus Christus. Was nun die
Frage nach der Begrifflichkeit und ihrem Verhéltnis zur Offen-
barung anbelangt, so ist in strenger Konsequenz zu sagen, dal}
unsere These diese Fragestellung als unzureichend, wenn nicht
gar als falsch hinstellt. Der Ausdruck «menschlich von Gotty
redeny scheint zutreffend zu sein. Er ist es nur, sofern er ein

® Harbsmeier (Anm. 5), S. 485.

10 Steckt dahinter letztlich die abendldndische, griechisch-christliche
Tradition mit ihrer aristotelisch-thomistischen Unterscheidung von Form
und Inhalt?

11 Harbsmeier, ebd.



H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes 559

christologischer Satz ist. Er ist es nicht, sofern er die Dialektik
Gott-Mensch fixiert. Auf derselben Ebene liegt die theologisch
falsche Dialektik Inhalt (oder Sache) — Form (oder Ausdrucks-
weise). Zwar will der Ausdruck «menschlich von Gott reden»
die Dialektik zur Synthese vollziehen, aber es liegt im Wesen
dieser Synthese, stets wieder dialektisch zu verfallen, weil die
Einheit des «von Gott her» und «vom Menschen hery auf dem
Grund der Ontologie nicht in Blick gefalit werden kann. Diese
Einheit, und damit die grundsétzliche Uberwindung jener Dia-
lektik ist aber Wirklichkeit in der Existenz Jesu Christi. Das
altkirchliche Dogma vom vere Deus und vere homo hat hierin
richtig gesehen.

Es ist jetzt nur noch auf die Antwort hinzuweisen, die auf
die neu formulierte Frage zu geben ist — neu formuliert auf
Grund der in Jesus Christus vollzogenen Einheit von Gott und
Mensch. Die Frage mul} jetzt lauten, wie sich jene Einheit auf
das Problem der Begrifflichkeit auswirkt. Fine blofie Andeu-
tung mul hier geniigen; die ausfiihrliche Begriindung soll an
anderem Ort versucht werden.

Es wird unter anderm darum gehen, die Stellen Joh.1,1f.
und 1, 11a fiir die theologische Erkenntnislehre auszuwerten.
Bei Joh. 1, 11a («er kam in das Seiney) mul} vermieden werden,
eine falsche Fragestellung zu unterlegen, indem zerlegt wird
in die beiden Richtungen «von Gott her» und «vom Menschen
hery, in dem Sinne, dafl zwischen Sache (Er!) und Ausdrucks-
weise (das Seine) unterschieden wird. Joh.1,11a mul einerseits
von 1,14 her (als der Einheit und Uberwindung jener Dialek-
tik) und andererseits von 1,1 f. her interpretiert werden. Fiir
die Erkenntnislehre ergibt sich dann: Gott ist schon Wort in
sich, im Gegeniiber des Liogos. Nicht erst die Fleischwerdung
bedeutet das Eingehen Gottes in die Welt der Begriffe oder
«Ausdrucksweisey — es miilite dann zutreffender von einer
Wortwerdung Gottes gesprochen werden —, sondern der
Mensch mit seiner Begriffswelt ist im Logos schon mitgesetzt
und wird durch die Fleischwerdung wieder in das Sein Gottes
eingeschlossen. Es muf} also versucht werden, die altkirchliche
Trinitatslehre auch fiir die Erkenntnislehre fruchtbar zu ma-

chen.
Goldiwil, Kt. Bern. Hans Bieri.



	Die Erkenntnis Gottes : einige Überlegungen anhand der Theologie Rudolf Bultmanns : zum 70. Geburtstag Karl Barths

