
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 5

Artikel: Die Erkenntnis Gottes : einige Überlegungen anhand der Theologie
Rudolf Bultmanns : zum 70. Geburtstag Karl Barths

Autor: Bieri, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Erkenntnis Gottes.
Einige Überlegungen anhand der Theologie Rudolf Bultmanns.

Zum 70. Geburtstag Karl Barths.

Anhand zweier Sätze aus einer früheren (1924) und späteren
(1952) Publikation Rudolf Bultmanns soll versucht werden,
kurz auf das Problem der Gotteserkenntnis einzugehen, wie es

sich für die Theologie Bultmanns stellt. Danach soll den
Voraussetzungen dieser Lösung nachgegangen werden, und schließlich

sollen Folgerungen für die theologische Erkenntnislehre
gezogen werden.

I.

«Gegenstand der Theologie ist Gott, und von Gott redet die
Theologie, indem sie redet vom Menschen, wie er vor Gott
gestellt ist, also vom Glauben aus» (GV 11, 25).

«Von Gottes Handeln reden, heißt, zugleich von meiner
Existenz reden» (KM II2, 196).

Diese beiden Sätze sagen im wesentlichen dasselbe und
scheinen charakteristisch zu sein für die Theologie Bultmanns.
In welchem Sinn sind sie gemeint?

1. Der Sinn dieser Aussagen besteht zunächst in der
Abgrenzung gegen eine Theologie, die meint, von Gott reden zu
können ohne Existenzbezug, d. h. von Gott, wie er an sich ist.
Warum geht das nicht? Das ist darum unmöglich, weil Gott
nicht anders erkannt werden kann als aus seiner Offenbarung
in Jesus Christus, dem nur im Kerygma gegenwärtigen. Dieses
Kerygma erfordert Glauben. Gott ist also nur dem Glauben
erkennbar. Gleichzeitig ist damit gesagt: diese Offenbarung als
Glauben fordernde geht die Existenz an, und indem sie die
Existenz trifft, verändert sie diese.

Erkenntnis Gottes ist folglich nur möglich als
Existenzerkenntnis.

Erkenntnis Gottes ohne Existenzbezug, Erkenntnis Gottes
«an sich», bedeutete, Gott zu einem Weltphänomen machen im
Sinn des Objektiven, Verfügbaren, so wie die Naturphänomene
und die historischen Ereignisse verfügbar, objektiv sind. Gott

1 R. Bultmann, Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsätze, 1 (1933).
2 Kerygma und Mythos. Ein theologisches Gespräch, hrsg. von II. W.

Bartsch, 2 (1952).



550 H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes

aber ist unverfügbar, er kann nicht theoretisch, d. h. aus
Distanz, erkannt werden in dem Sinn, daß er, wie das
Weltanschauungen jeder Art zu tun pflegen, als ein Faktor in das
Weltgebäude eingebaut wird. So sind die zitierten Sätze die

Abgrenzung gegen jede Weltanschauung theologischer oder
philosophischer Art, die Gott zu einem Faktum macht.

Sollen sie jedoch andrerseits die theologische Gotteserkenntnis

sichern, etwa dadurch, daß durch die Behauptung
ausschließlich existenzbezogener Gotteserkenntnis ein sicherer
Ort für diese Erkenntnis geschaffen würde, der «Existenz»
hieße?

Das träfe zu, wenn Existenz ihrerseits verfügbar wäre.
Dann hätte der Vorwurf Berechtigung, Bultmann gehe «vom
Menschen aus». (Umgekehrt wird von K. Barth etwa gesagt,
er gehe «von Gott aus».) So aufgefaßt, stünden sich wieder
einmal «Subjektivismus» und «Objektivismus» in unheilbarem
Zwiespalt gegenüber. Soll also die Forderung Bultmanns nach
ausschließlich existenzbezogener Erkenntnis Gottes im Sinn
unseres Themas formuliert werden: Der Ort der Erkenntnis
Gottes ist die Existenz, so muß zuerst geklärt werden, was
«Existenz» bedeutet.

2. Schon aus der Formulierung der eingangs zitierten Sätze
geht hervor, daß Aussagen über Gott, die nicht die Existenz
treffen, theologisch irrelevant sind, obschon damit nicht gesagt
sein soll, daß Gott außerhalb des Glaubens nicht wirklich sei.
Aber das ist damit gesagt, daß der Begriff «Existenz» das Feld
der theologischen Erkenntnislehre abgrenzt.

Was «Existenz» ist, das sagt aber schon die Philosophie,
genauer die Existenz-Philosophie, die sich darum bemüht, «das
mit der menschlichen Existenz gegebene Selbstverständnis in
angemessener Begrifflichkeit zu entwickeln» (KM II, 192). Das
geschieht ohne den Blick auf das Verhältnis Gott-Mensch, da
dieses Verhältnis nur in der konkreten Begegnung von Gott
und Mensch Ereignis ist. Menschliche Existenz ist demnach ein
Verstehen. Dasein als Verstehen besagt: Im geschichtlichen
Augenblick der Begegnung versteht der Mensch sich selbst neu.
Er ist nachher nicht mehr derselbe, der er vorher war; denn das

neu Begegnende wird nur dann verstanden, wenn der Mensch
sich selbst neu versteht. «Er selbst» und «das Begegnende» las-



H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes 551

sen sich nicht trennen. (Das ist der verzweifelte Versuch des

Subjekt-Objekt-Schemas.) Begegnung ist ein neues Selbstverständnis.

Daß es aber dazu kommt, setzt voraus, daß ich mich
schon vorher selbst verstehe, indem ich um die Möglichkeiten
der Existenz weiß, z. B. darum, was Liebe ist. Das ist damit
gegeben, daß Verstehender und zu Verstehender «als Menschen
in der gleichen geschichtlichen Welt leben, indem menschliches
Sein sich abspielt als ein Sein in einer Umwelt, im verstehenden
Umgang mit Gegenständen und mit Mitmenschen» (GV II, 219).
In bezug auf das Neubegegnende ist das alte Selbstverständnis
also ein Vorverständnis, das nun durch das Begegnende in
Frage gestellt wird.

Damit ist die Frage, ob die Forderung rein existenzbezogener

Erkenntnis Gottes diese sichere, weil der Ort der Erkenntnis,

die Existenz, gesichert ist, verneint; denn Existenz als ein
Je-sich-neu-Verstehen im qualifizierten Augenblick der Begegnung

ist unverfügbar, weil Begegnung unverfügbar ist.
Wenn also die Voraussetzung des Verstehens ein

Vorverständnis ist, gründend im vorgängigen Lebensbezug des
Verstehenden und des zu Verstehenden, gilt dann analog dasselbe
auch in bezug auf Gott? Ist Gotteserkenntnis nur dann möglich,

wenn ich ein Vorverständnis dessen habe, was Offenbarung

Gottes ist?
Nach Bultmann ist diese Frage zu bejahen. Der Einwand,

von Gott könne ich erst aus seiner Offenbarung wissen, ist hier
nicht am Platz, weil, um ein Ereignis als Gottes Handeln zu
verstehen, es nötig ist, ein Vorverständnis dessen zu haben,
«was überhaupt Handeln Gottes heißen kann —- im Unterschied

etwa vom Handeln des Menschen oder von Naturereignissen»

(GV II, 231). Das Vorverständnis ist damit gegeben,
daß die Existenz des Menschen, bewußt oder unbewußt, von der
Frage nach Gott beherrscht ist. Auch wenn der Glaube das,
was der Mensch in dieser Situation des Bewegtseins durch die
Frage nach Gott als Gott ausgibt, nicht als Gott erkennen kann,
so muß er doch die Existenz als durch die Frage nach Gott
bewegt anerkennen. Unter der Frage nach Gott ist zu verstehen
«die Frage nach ,Glück', nach ,Heil', nach dem Sinn von Welt
und Geschichte, nach der Eigentlichkeit des je eigenen Seins»

(GV II, 282).



552 H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes

Die Macht, die den Menschen aus seiner Begrenztheit befreit
und ihn zu seiner Eigentlichkeit bringt, ist Gott. Diese formale
Aussage gilt für den christlichen Glauben wie für die
allgemeine Religionsgeschichte. Anders gesagt: Der Gottesbegriff,
die formale Aussage von Gott, ist wTeder christlich noch außer-
oder unchristlich, sondern als Begriff eben allgemein. «Die
Offenbarung Gottes teilt auch über Gott selbst nichts mit,
was nicht jeder sich besinnende Mensch selbst wissen könnte:
eben dieses, daß sich der Mensch nur in radikaler Einsamkeit
vor Gott aus Gottes Gnade empfangen kann» (GY II, 272). Der
Gottesbegriff ist also die wissenschaftliche Klärung des mit
der Existenz gegebenen Yorverständnisses von Gott. Es weiß
damit noch nicht um Gott selber, sondern bloß um den
Menschen in seiner Frage nach Gott. Das ist dann die Behauptung
des Glaubens, daß er nicht nur um den Menschen und damit um
den Gottes begriff wisse, sondern um Gott selbst, nämlich auf
Grund seines offenbarenden Handelns in Jesus Christus.
«Keine Offenbarung braucht mir zu sagen, was Gottes Gnade
bedeutet. Eines allein sagt sie, und damit sagt sie alles: ,Dir gilt
diese Gnade!'...» (GV II, 272). Diese Behauptung ist nicht
ausweisbar und ist deshalb Anstoß. Sie gilt nur dem Glauben.

Wenn die Theologie nur von Gott reden kann, indem sie

gleichzeitig vom Menschen redet, so kann das nun aber nicht
bedeuten, daß ihr Gegenstand der Mensch ist. Das wäre
Auflösung der Theologie in Anthropologie. Diese Folgerung ist
bereits ausgeschlossen durch das eingangs gebrachte Zitat
(aus GV I, 25), indem eben ausdrücklich Gott als Gegenstand
der Theologie genannt wird. Doch könnte diese Ausdrucksweise

bloß Anschluß an die landläufige theologische Terminologie

sein. Jedenfalls scheint Bultmann den Begriff «Gegenstand»

sonst nicht auf Gott anzuwenden, sondern auf die
verfügbare, eben «gegenständliche» Welt der Fakten.

Legt aber nicht die zweite Hälfte des Zitats um so deutlicher
den Verdacht nahe, es handle sich im Grunde genommen bloß
um Anthropologie, wenn gesagt wird, die Theologie rede vom
Menschen, wie er vor Gott gestellt ist? Wird damit nicht erst
recht die Theologie zur theologischen Anthropologie? Darauf
ist wohl im Sinne Bultmanns zu antworten, daß das ein
Mißverständnis wäre, das von einem Denken im Subjekt-Objekt-



H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes 553

Schema herkommt, indem dort, je nachdem, das Subjekt (der
Mensch) oder das Objekt (Gott) als gegeben vorausgesetzt und
demzufolge zum Ausgangspunkt gemacht wird. Aber die
Interpretation des Begriffs «Existenz» zeigte diese ja gerade als
unverfügbar und deshalb als ungeeigneten Ausgangspunkt im
Sinne des gegenständlichen Denkens.

Damit kann nach der Voraussetzung der im Sinne unseres
Themas formulierten These: «Der Ort der Erkenntnis Gottes
ist die Existenz» gefragt werden.

II.
Jene These mit der Interpretation des Begriffs «Existenz»

als ein Verstehen impliziert ein spezifisch theologisches
Vorverständnis von Gott, das mit der Existenz als solcher gegeben
ist. Vorausgesetzt ist dabei die Identität der «Frage nach
,Glück', nach ,Heil', nach dem Sinn von Welt und Geschichte,
nach der Eigentlichkeit des je eigenen Seins» (GV II, 232) mit
der Frage nach Gott. Zwar leitet Bultmann das Recht der
Identifizierung dieser beiden Fragen ausdrücklich aus dem Glauben
an die Offenbarung ab, wobei aber nicht recht klar zu werden
scheint, inwiefern der Glaube an die Offenbarung, bzw. die
Offenbarung seihst als kritische Instanz wirksam werden kann,
und zwar deshalb nicht, weil der Begriff «Existenz» durch
allgemeine existentiale Analyse erarbeitet ist und festliegt. «Bultmann

erarbeitet sein spezifisches theologisches Vorverständnis
nicht in einer bereits theologischen, ,themagebundenen', unter
die Autorität des Neuen Testamentes gestellten Besinnung,
sondern bringt es aus einer vorgängigen profanen Besinnung
bereits mit. Das für die Theologie geltende Vorverständnis ist
kein genuin theologisches (m. a. W. Bultmann verwendet im
theologischen Horizont ein anderwärts gewonnenes Prinzip,
bzw. Existenzverständnis Weil nun aber das formale
Instrument ein Fremdkörper im theologischen Raum ist, zeigt es

die Neigung, sich zu verselbständigen zu einem selbständigen
materialen Prinzip.» 3.

Für Bultmann ergibt sich die Notwendigkeit der vorgängi-
gen Begriffsfixierung aus seiner Forderung nach ontologischer

3 H. Ott, Geschichte und Heilsgeschichte in der Theologie Rudolf
Bultmanns (1955), S. 95.

36



554 H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes

Grundlegung der Theologie. Daß Bultmann richtig verstanden
ist, wenn ihm die Forderung solch ontologischer Grundlegung
der Theologie zugeschrieben wird, geht hervor aus einem kurzen

Artikel über M. Heidegger4, wo es heißt, in Heideggers
Arbeit liegen Ansätze, «die für eine ontologische Grundlegung
der Theologie als Wissenschaft fruchtbar sind». Bultmann
selber geht diesen Weg, indem er immer, explizit oder implizit,
auf dieser ontologischen Grundlage haut.

Es wäre nun reizvoll, das Verhältnis der von ihm verwendeten

Existential-Ontologie etwa zur thomistischen zu
untersuchen. Im Rahmen dieses Aufsatzes ist das nicht möglich.
Wesentlich ist für uns bloß die Feststellung, daß er der Theologie

eine Ontologie vorlagert, bzw. zugrunde legt. Grundsätzlich

fordert damit Bultmann dasselbe wie die katholische Theologie,

indem sie Gott einen allgemeinen, zuvorgefaßten
Seinsbegriff ein- und unterordnet. Es sei noch einmal betont, daß
natürlich wesentliche Unterschiede zwischen thomistischer
und Existential-Ontologie bestehen. Aber beiden gemeinsam ist
die ontologische Grundlegung der Theologie. Und in
merkwürdiger Analogie dazu fordert Bultmann auch eine natürliche
Theologie, die freilich vom existentialen Seinsbegriff aus
entsprechend anders ausfällt als die katholische natürliche Theologie,

die von Bultmann ausdrücklich abgelehnt wird (cf. GV I,
294 ff.).

Die oft erhobene Forderung, zur Diskussion mit Bultmann
auf seine Voraussetzungen einzugehen, bedeutet also nichts
weniger als die Aufforderung, sich die existential-ontologische
Grundlegung der Theologie zu eigen zu machen. Denn nur auf
diesem Grunde erhebt sieb die von ihm vorgetragene Hermeneutik.

Das wird offenbar gerade auch von seinen Schülern und
Interpreten verkannt.5

Damit dürfte erwiesen sein, daß die eingangs zitierten Sätze
weit über die Forderung existenzbezogener Erkenntnis Gottes

4 R. Bultmann, Martin Heidegger: Die Religion in Geschichte und
Gegenwart, 2. Aufl., 2 (1928), Sp. 168 ff.

5 So kann G. Harbsmeier in anderem Zusammenhang darüber schreiben,

Was ist Freiheit? : Ev.Theol. 15 (1955), S. 469 ff. (a. g. 0., S. 474) : «Der
Verdacht, wenn nicht gar die schmerzliche Gewißheit gegenüber der
theologischen Arbeit Bultmanns, als handle es sich in ihr im Grunde doch um



H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes 555

hinausgehen. Sie tun es, weil sie von der Existential-Ontologie
her gesagt sind. Das ist aber gerade die entscheidende Frage,
ob Theologie als Wissenschaft nicht anders getrieben werden
kann denn als ontologisch fundiert.

Es soll jetzt bloß noch versucht werden, ob die These «Der
Ort der Erkenntnis Gottes ist die Existenz» noch anders als
existential-ontologisch ausgelegt werden kann, d. h. ob das
Anliegen existenzbezogener, oder noch schärfer formuliert:
existenzgebundener Gotteserkenntnis gewahrt werden kann, ohne
daß eine Ontologie vorausgesetzt wird.

III.
Die Frage stellt sich jetzt so, ob der Begriff der Existenz

noch von einem andern Ort lier als dem einer Ontologie
interpretiert werden kann. In Bejahung dieser Frage soll der
dogmatische Satz gewagt werden: «Der Ort der Erkenntnis Gottes
ist die Existenz Jesu Christi.» «Existenz» wird damit von Jesus
Christus her ausgelegt.

Grundsätzlich ist damit zunächst die «existentiale»
Interpretation des Begriffs «Existenz» abgewehrt, d. h. also
derjenigen Interpretation, die von einer zugrunde gelegten Ontologie

gefordert wird. Der Begriff «Existenz» soll erhalten bleiben,

aber in anderer Auslegung, nicht in existentialer, mit der
damit implizierten Auffassung von Geschichte und Geschichtlichkeit

usw., sondern in christologischer, d. h. von der
Wirklichkeit des Menschen Jesus Christus her geprägter Auslegung.
Jesus Christus ist also der Ort und Maßstab, von dem her
«Existenz» ausgelegt wird. Auf unser Thema angewendet heißt
das: Theologische Erkenntnislehre ist denkend-begriffliche
Beschreibung des der Kirche gegebenen Faktums der Existenz
Jesu Christi. Es heißt absichtlich: des gegebenen Faktums.
Weil diese Begriffe sich nicht auf dem Grund der Existential-
Ontologie erheben, von der bei Bultmann «eigentlich nur
zwei formale Grundbestimmungen der menschlichen Existenz...

so etwas wie um jene Fundamentalphilosophie, der über kurz oder lang
dann auch die ganze sich darauf auferbauende Theologie notwendig
anheimfallen müßte, scheint mir das eigentliche Grundinteresse Bultmanns
radikal zu verkennen.»



556 H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes

wichtig werden: Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit» 6, bedeuten

sie nicht das «Verfügbare» und verfallen somit nicht dem
Verdikt der Uneigentlichkeit. Daß Jesus Christus das der
Kirche gegebene Faktum ist, damit rechnet ja jeder, der
Verkündigung treibt. Ob dann wirklich Jesus Christus durch die
Verkündigung spricht, darüber ist noch keineswegs entschieden.

Aber die Tatsache der Verkündigung ist der Beweis für
jenes Faktum. Die Dogmatik sieht sich in der gleichen Lage. Ob

ihr Unternehmen gelingt, ob der Gegenstand ihres Bemühens
dann wirklich Jesus Christus ist, darüber kann sie nicht
verfügen. Aber sie hat sich an jenes Faktum zu halten, unbekümmert

darum, ob sie zum Ziel kommt oder ob es mißlingt. Die
Aufgabe der Dogmatik ist es also nicht, durch Bereitstellung
ganz bestimmter fixierter Terminologie, der eine Ontologie
zugrunde liegt, das Feld der Gotteserkenntnis abzustecken.

Wird gesagt: der Ort der Erkenntnis Gottes ist die Existenz
Jesu Christi, und wird weiter theologische Erkenntnislehre
definiert als die denkend-begriffliche Beschreibung des der
Kirche gegebenen Faktums der Existenz Jesu Christi, so heißt
das, daß solchermaßen christologische Sätze von vorneherein
existenzbezogen sind. Es geht jetzt nicht mehr an, von ihnen
als von mythologischen oder axiomatischen Sätzen zu sprechen,
die erst noch besonderer Interpretation bedürfen, damit ihr
Existenzbezug (ihre Bedeutsamkeit!) herausgestellt werde.
Denn die Unterscheidung zwischen mythologischer Aussage
und ihrer Intention, deren Erhebung durch die existentiale
Interpretation ermöglicht werden soll, ist auch wieder nur von
der Existential-Ontologie anhand gegeben. Denn der Zwei-
Takt: Mythos und Intention der mythologischen Aussage
entspricht nicht dem textlichen Befund, wohl aber dem durch die
beiden Begriffe «verfügbar» und «unverfügbar» zum Ausdruck
kommenden «Doppelprinzip» Bultmanns.7.

Die christologischen Sätze als Aussagen über die konkrete
Existenz Jesu Christi sind als solche von vorneherein
existenzbezogen. Damit entfällt jene Dialektik von «verfügbar» und
«unverfügbar». Es kann dann von ihnen allerdings auch nicht
gefordert werden, im allgemeinen zu beschreiben, was Existenz

6 Ott (Anm. 3), S. 79.
7 Ott (Anm. 3), passim.



H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes 557

sei. Sie sind als Beschreibung der einmaligen Existenz Jesu
Christi speziell. Das ist der letzte Grund, warum eine
allgemeine, ontologische Fundierung, welche die Wissenschaftlichkeit

der Theologie gewähren soll, unmöglich ist.
Für «Existenz» Jesu Christi kann auch gesagt werden: der

Mensch Jesus Christus. Damit ist klar, daß «Mensch» von
Jesus Christus her interpretiert werden muß und nicht
umgekehrt.

Was aber heißt «interpretiert»?
Wird durch diese Frage nicht alles bisher Gesagte

korrekturbedürftig in dem Sinn, daß doch wieder eine Hermeneutik
gefordert werden muß, die das Vorverständnis von Offenbarung

in Jesus Christus erhebt? Anders formuliert: Geschieht
nicht gerade diese Interpretation, auch wenn sie von Jesus
Christus her erfolgt, in bestimmten Begriffen, deren Bedeutung
fixiert ist, und die also ein Vorverständnis von Offenbarung
sind? G. Harbsmeier formuliert dieses Problem so: s «Das aber
ist das Problem, wie denn faktisch der Glaubende redet, wenn
er kundgeben will, daß und wie(so) er die Freiheit, in die er
sich gestellt sieht, ,von Gott lier' versteht. Dann spricht er vom
,Geschenk der Freiheit'. Um also zu sagen, daß und wie er seine
Freiheit von Gott her versteht, muß er menschlich von Gott
reden, wie von einem Menschen, der einem andern Menschen
ein Geschenk macht.» Diese Sätze sagen im Zusammenhang
des Problems «Was ist Freiheit?» genau das, was Bultmann
allgemein so formuliert: «Vom Handeln Gottes zu reden, ist...
analogische Rede. Denn in solcher Rede stellen wir uns Gottes
Handeln als menschlichem Handeln analog vor, und wir stellen
uns die Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch analog der
Gemeinschaft zwischen Mensch und Mensch vor» (KM II, 196).

An diesem Punkt zeigt sich wieder die Brüchigkeit der Exi-
stential-Analvse. Sie analysiert nach Bultmanns eigener Aussage

menschliches Dasein ohne den Blick auf das Verhältnis
Mensch-Gott (cf. KM II, 194). «Aber ist denn eine Analyse des
menschlichen Daseins im Blick auf Gott überhaupt eine sinnvolle

Möglichkeit, wenn anders das Verhältnis ,Mensch-Gott'
nur Ereignis in der konkreten Begegnung des Menschen mit
Gott sein kann? Eine reine Daseinsanalyse kann das Verhält-

8 Harbsmeier (Anm. 5), S. 471.



558 H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes

nis ,Mensch-Gott' gar nicht in den Blick nehmen, weil sie von
den konkreten Begegnungen, in denen sich Existenz jeweils
realisiert, absieht» (KM II, 194). Die Frage muß gestellt werden,

ob denn das Verhältnis «Mensch-Mensch» anders als in der
konkreten Begegnung Ereignis sein kann. Denn die reine
Daseinsanalyse sieht überhaupt von der konkreten Begegnung ab
und bekommt trotzdem mindestens das Verhältnis «Mensch-
Mensch» in den Blick. Das ist doch mit dem oben angeführten
Satz gesagt: «Wir stellen uns die Gemeinschaft zwischen Gott
und Mensch analog der Gemeinschaft zwischen Mensch und
Mensch vor.»

Die Gemeinschaft zwischen Mensch und Mensch ist also
doch der Ausgangspunkt der Erkenntnislehre Bultmanns. Wie
wirkt sich das aus? Harbsmeier formuliert zugespitzt so: 9 «Die
Ausdrucksweise dieses Glaubens aber ist eben nicht ,von Gott
her', sondern durch und durch von der Welt, vom Menschen
her ...» 10 Das Anliegen dieser Sätze ist es, zu verhindern, daß
die Theologie «direkt» von Gott ausgeht, «direkt seine Stimme
hörbar machen» möchte, «unabhängig von allem, was uns
betrifft». 11

Nun, dieses Anliegen ist voll gewahrt durch die These: Der
Ort der Erkenntnis Gottes ist die Existenz Jesu Christi.
«Existenz» Jesu Christi als versuchsweise Wiedergabe des johan-
neischen Begriffs «sarx» bedeutet den vollen Bezug zu allem,
was uns betrifft.

Jene dogmatische These ist die Überwindung der fragwürdigen

Dialektik des «von Gott her» und «vom Menschen her»,
fragwürdig deshalb, weil sie nur möglich ist unter Absehen von
der konkreten Gestalt des Menschen Jesus Christus. Was nun die
Frage nach der Begrifflichkeit und ihrem Verhältnis zur
Offenbarung anbelangt, so ist in strenger Konsequenz zu sagen, daß

unsere These diese Fragestellung als unzureichend, wenn nicht
gar als falsch hinstellt. Der Ausdruck «menschlich von Gott»
reden» scheint zutreffend zu sein. Er ist es nur, sofern er ein

9 Harbsmeier (Anm. 5), S. 485.
10 Steckt dahinter letztlich die abendländische, griechisch-christliche

Tradition mit ihrer aristotelisch-thomistischen Unterscheidung von Form
und Inhalt?

11 Harbsmeier, ebd.



H. Bieri, Die Erkenntnis Gottes 559

christologischer Satz ist. Er ist es nicht, sofern er die Dialektik
Gott-Mensch fixiert. Auf derselben Ebene liegt die theologisch
falsche Dialektik Inhalt (oder Sache) - Form (oder Ausdrucksweise).

Zwar will der Ausdruck «menschlich von Gott reden»
die Dialektik zur Synthese vollziehen, aber es liegt im Wesen
dieser Synthese, stets wieder dialektisch zu verfallen, weil die
Einheit des «von Gott her» und «vom Menschen her» auf dem
Grund der Ontologie nicht in Blick gefaßt werden kann. Diese
Einheit, und damit die grundsätzliche Überwindung jener
Dialektik ist aber Wirklichkeit in der Existenz Jesu Christi. Das
altkirchliche Dogma vom vere Deus und vere homo hat hierin
richtig gesehen.

Es ist jetzt nur noch auf die Antwort hinzuweisen, die auf
die neu formulierte Frage zu geben ist — neu formuliert auf
Grund der in Jesus Christus vollzogenen Einheit von Gott und
Mensch. Die Frage muß jetzt lauten, wie sich jene Einheit auf
das Problem der Begrifflichkeit auswirkt. Eine bloße Andeutung

muß hier genügen; die ausführliche Begründung soll an
anderem Ort versucht werden.

Es wird unter anderm darum gehen, die Stellen Joh. 1,1 f.
und 1, IIa für die theologische Erkenntnislehre auszuwerten.
Bei Joh. 1, IIa («er kam in das Seine») muß vermieden werden,
eine falsche Fragestellung zu unterlegen, indem zerlegt wird
in die beiden Richtungen «von Gott her» und «vom Menschen
her», in dem Sinne, daß zwischen Sache (Er!) und Ausdrucksweise

(das Seine) unterschieden wird. Joh. 1,11a muß einerseits
von 1,14 her (als der Einheit und Überwindung jener Dialektik)

und andererseits von 1,1 f. her interpretiert werden. Für
die Erkenntnislehre ergibt sich dann: Gott ist schon Wort in
sich, im Gegenüber des Logos. Nicht erst die Fleischwerdung
bedeutet das Eingehen Gottes in die Welt der Begriffe oder
«Ausdrucksweise» — es müßte dann zutreffender von einer
Wortwerdung Gottes gesprochen werden -—, sondern der
Mensch mit seiner Begriffswelt ist im Logos schon mitgesetzt
und wird durch die Fleischwerdung wieder in das Sein Gottes
eingeschlossen. Es muß also versucht werden, die altkirchliche
Trinitätslehre auch für die Erkenntnislehre fruchtbar zu
machen.

Goldiwil, Kt. Bern. Hans Bieri.


	Die Erkenntnis Gottes : einige Überlegungen anhand der Theologie Rudolf Bultmanns : zum 70. Geburtstag Karl Barths

