
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 5

Artikel: Die Prädestinationslehre Huldrych Zwinglis : zum 70. Geburtstag Karl
Barths

Autor: Locher, Gottfried W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis.
Zum 70. Geburtstag Karl Barths.

1. Gnade, Vorsehung, Erwählung.

Huldrych Zwingli spielt im Werk Karl Barths eine geringe
Rolle.1 Zu untersuchen, wieweit außer der Atmosphäre der von
Zwingiis Reformation mitgeprägten schweizerischen
reformierten Kirche, der Barth entstammt, bewußt oder unbewußt
bestimmte theologische Motive Zwingiis in der heutigen
Generation nachwirken, ist hier nicht der Ort und es ist auch noch
nicht an der Zeit. Wir stehen erst in den Anfängen eines
theologischen Neuverständnisses 2 der Zürcher, Basler und Berner
Reformation und ihrer reformatorischen Thematik. Es ist
vierhundert Jahre hindurch zu oft und zu viel vorschnell über
Zwingli zusammenfassend gesprochen, geschrieben, geurteilt
worden. Wir haben eine nicht leichte dogmengeschichtliche
Aufgabe zu lösen und wollen uns hüten, die humanistische, die
orthodoxe, die liberale Verzeichnung Zwingiis durch eine
dialektische zu ersetzen. Soviel kann freilich bereits gesagt werden:

Zwingiis theologisches Denken verläuft gradlinig, ganz
undialektisch aus dem Ansatz der ihm wichtigen Einheit und
Einfachheit Gottes heraus; und eine Anthropologie, die mit dem
Satz abschließt «So wirt offenbar, daß, so wir von unserem
verstand wider hinuf stygind, zuo Gott kummend; wenn wir
Gott ergryffend, so haben wir schon die fürsichtigkeyt ouch

1 Der Aufsatz von K. Barth, Ansatz und Absicht in Luthers
Abendmahlslehre (1923): Gesammelte Vorträge, 2, S. 26 ff., wird Zwingli nicht
gerecht. Seither wird Zwingli in Barths Opus nur selten zitiert.

2 Walther Köhler, Huldrych Zwingli (2. Aufl. 1954) ; Oskar Farner,
Huldrych Zwingli, 1 (1943); 2 (1946); 3 (1954); Rudolf Pfister, Das
Problem der Erbsünde bei Zwingli (1939) ; Ders., Die Seligkeit erwählter Heiden

bei Zwingli (1952) ; Arthur Rieh, Die Anfänge der Theologie Zwingiis
(1949). — Von meinen eigenen Arbeiten nenne ich: Die Theologie Huldrych
Zwingiis im Licht seiner Christologie, 1. Die Gotteslehre (1952; hier
zitiert: TliZwI) ; Die evangelische Stellung der Reformatoren zum öffentlichen

Leben (1950); Das Geschichtsbild Huldrych Zwingiis: Theol. Zeit-
schr.9 (1953), S.275—302; Christus unser Hauptmann: Zwingliana 9 (1950),
S. 121—138.



G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrgch Zwingiis 527

funden» 3, klingt wohl zu sehr nach der analogia entis, um in
die Nähe der Barthschen Offenbahrungslehre gestellt zu werden.

Aber wenn solche formalen Sätze vom selben Zwingli nun
inhaltlich bestimmt werden: «Wenn der mensch im glouben
Christi ist, so ist Christus sin vernunfft, sin radt, sin frommkeit,

sin Unschuld...» \ «und ist got nit, wo das fleisch ist,
das ist nüt änderst, dann unser weissen und vernunfft» 5, so
vermuten wir doch mindestens eine dialektische Verbindung
entschiedenen Gehorsams gegen die Offenbarung mit einer in
demselben begründeten universalen Aufgeschlossenheit. Andrerseits

wird Luthers harte Dialektik von Gesetz und Evangelium
in Zürich — wohl in absichtlicher Korrektur an Wittenberg —
ausgeglichen durch eine evangelische Interpretation des

Gesetzes, was nun doch erstaunlich an Werke Barths wie «Die
kirchliche Dogmatik» oder «Rechfertigung und Recht» erinnert.

«Ich heyß euangelion alles, das got den menschen öffnet
(offenbart) und von inen erfordret... und nenn es lieber euan-
gelium dann gsatzt; dann es sol billicher dem gleubigen nach

3 «Patet ergo ad hune modum redascendendo a nostro intellectu ad

numen perveniri; quod ubi tenuerimus iam Providentia eadem opera per-
vestigata est.» Zwingiis Werke, Ausg. Schuler und Schultheß (zit. SS),
Bd. IV, S. 143. Übersetzung von Leo Jud, Zwingli-Hauptschriften, 2, S. 249.

4 Zwingiis Werke im Corpus Reformatorum, Zw. Bd. II (zit. CRH),
S. 82, 9 ff.

6 CR II, 95. — «Geistlich leben (Rom. 8) heyßt: sich der vernunfft und
krafft des fleischs, das ist: menschlicher natur, verzyhen (entziehen, darauf
verzichten) und allein an den geist gottes lassen», CR II, 81. — «Verstand

Verständnis) des euangelii (das ist: aller guoten kundschaft von got
uns gethon) stat nit an wyßheit und vernunfft des menschen, sunder an
dem erlüchten und berichten des geists gottes», CR II, 26. — «Sich (siehe),
wie es stand umb unser fleisch, das ist: menschlich oder natürlich vernunfft
und wyßheit! Uß dero kumpt nüt guots; dann sy ist von ard und natur
böß, als got selbs geredt hat Gen. 8...», CR II, 98 f. —- «Dhein (kein) hertz
noch gmüet mag (kann) sich des worts gots und handels verston, es werde
dann von got erlüchtet und gelert... Sichrer verstand des euangelii stat
an dheinem menschen, sunder allein an dem ziehen und erlüchten gottes
Hörstu, das der geist in alle warheit leit? So mueß ye sin, das menschenleer

nit war sye (so verr sy der mentschen ist. Dann so sy gottes ist, aber
vom menschen ußgesprochen, sol sy dem menschen nit nachgenempt werden)

; denn alle warheit kumpt vom geist gottes. Was anderß wo har kumpt,
ist die unwarheit; dann alle menschen sind lugenhafftig, got aber allein ist
warhafft Rö 3 .», CR II, 22 f.



528 G. W- Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis

genempt (genannt) werden, denn den unglöbigen; macht ouch
den span (Streit) vom gsatzt und euangelio quit und ruewig.» 6

Und vollends darf ein neues Zwingli-Verständnis auf einen
Zusammenklang hinweisen, der weniger aus einzelnen Themen
als in der Gesamttendenz der dogmatischen und ethischen Arbeit
ertönt: den «Triumph der Gnade» 7, bei Zwingli herausgewachsen

aus der eindeutigen Bestimmtheit seines Denkens durch
die Gottheit Jesu Christi auf dem Hintergrund der Gottheit
Gottes als des summum bonum, d. h. der spendenden Güte und
des einzigen Quells alles Guten. «Gott ist gleichzeitig gerecht
und barmherzig — wiewohl seine Barmherzigkeit überwiegt,
denn ,seine Erbarmungen übertreffen seine übrigen Werke'.» 8

Hier sei hingewiesen auf einen zentralen Punkt, an dem es
den Dogmatikern von jeher besonders schwergefallen ist, diese
Überlegenheit der Gnade durchzuführen, auch wenn sie lauter
Theologie der Gnade lehren wollten.9 Man kann sagen, daß die

6 «Heyß ich hie euangelion alles, das got den menschen öffnet und
von inen erfordret. Dann ie, wann got sinen willen den menschen zeigt,
erfreut es die, so liebhaber gottes sind, und also ist es inen eine gwüsse
guote botschafft, und von deren wegen nemm (nenne) ich es euangelium,
und nenn es lieber euangelium dann gesatzt; dann es sol billicher den

gleubigen nach genempt werden, denn den unglöbigen; macht ouch den

span vom gsatzt und euangelio quit und rüewig. Weiß sust wol, das die
summ und volkummenheit Christus ist; der ist die gwüß gegenwürtikeit
des heils; dann er ist das heyl. Das euangelion also genommen, nämlich:
für den willen gottes, den menschen geöffnet und von inen erfordret, halt
in im (enthält) gebott, verbott, gheyß und leisten (Verheißung und
Erfüllung)», CR II, 79 zum 16. Art. 1523. — Vgl. ebd., 76, 83, 237. — «Deßhalb
es billicher euangelium hieße weder ein gsatzt. Denn wen sölte nit freuwen,
der in menschlicher finsternis und unwüssenheit lebt, wenn im gott sinen
willen ufftäte? Das gsatzt ist dem gotzhulder ein euangelium...»,
ebd., 232.

7 Vgl. G. C. Berkhouwer, De triomf der genade in de theologie van
Karl Barth (1954).

8 «Qum ergo deus iuxta sit iustus et misericors, tametsi ad miseri-
cordeam propendeat (excellunt enim eius miserationes reliqua opera omnia
Ps. 145, 9) ...», CR III, 677. Ubers, von F. Blanke, Zwingli-Hauptschr., 9,

77. — Den Aufweis dieser Tendenz muß ich der Erörterung des Glaubensbegriffs

im zweiten und des christlichen Lebens im dritten Band meiner
ZwTh vorbehalten.

9 Dazu gehört auch Calvin, der die Gnade nur vorübergehend
zugunsten der Souveränität zurückstellt, wenn er in der Abwehr (nicht in



G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis 529

Schwierigkeit der Praedestinationslehre eben darin liegt, daß
die Verkündigung des Heils als freier Gnade sie sowohl postuliert

als auch mit einem für unser Denken undurchdringlichen
Geheimnis umhüllt; denn alle Erwählungslehre, wie auch
immer nuanciert, wird doch als praedestinatio gemina empfunden,
und im alten, allgemeinen Einwand, die ungleiche Behandlung
der Menschen widerspreche Gottes Gerechtigkeit, versteckt sich
die Anfechtung, wo den Verworfenen gegenüber die gerühmte
Gnade bleibe. Barths Identifikation des Erwählten und
Verworfenen in Christus, seine Zusammenschau von Erwählung
und Verwerfung im Kreuz 10 ist deshalb nicht nur ein Schritt
über die dogmengeschichtliche Tradition hinaus, sondern der
Versuch einer Neuorientierung der Erwählungslehre, auch
gegenüber den Reformatoren. Zwingli steht sehr bewußt innerhalb

der Tradition. Aber dort hat er im Chor der ob der
genannten Aporie Seufzenden einen bestimmten, helleren Ton
erklingen lassen, der, wenn er nicht überhört worden wäre,
der reformierten Kirche hei der Entwicklung des Praedestina-
tionsdogmas in ihren Schriften und Konfessionen das Licht
noch klarer hätte zeigen helfen, das sie hier besaß. Düster
erschien die Lehre zwar nur dem Außenstehenden; für das Leben
der Gemeinden war sie lange Zeit eine Quelle von Trost, Stand-

haftigkeit und Energie.
Daß Zwingli ein entschiedener Praedestinatianer war, hat

man nie leugnen können; diese Tatsache allein hätte schon davor
warnen müssen, ihn vorschnell der Auflösung des biblischen
Offenbarungsglaubens zu zeihen. Man mußte dazu seinen
Gottesbegriff pantheistisch und dementsprechend seine ganze
Vorsehungslehre deterministisch deuten 11, was nur möglich war,
wo man übersah, daß die von ihm verwandten Termini keine
stoisch-humanistischen Stimmungen, sondern präzise scholastische

Definitionen enthielten und sich gegen jenes Mißver-
ständnis ausdrücklich abgrenzten.12
der Verkündigung) vom decretum horribile sprechen muß. Paul Jacobs,
Praedestination und Verantwortlichkeit bei Calvin (1937).

10 Die kirchliche Dogmatik, II, 2 (1942).
11 Für die ganze hier bezeichnete Literatur sei genannt: Paul Wernle,

Der evangelische Glaube nach den Hauptschriften der Reformatoren, 2,

Zwingli (1919).
12 Vgl. ThZwI, das Kapitel Die Gotteslehre, insbes. S. 94 ff.



530 G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis

Richtig ist, daß Zwingli der seit Augustin herrschenden
Tradition auch darin treu bleibt, daß er die Praedestination eng
mit der Providenz verknüpft. Erst Calvin hat in der letzten
Bearbeitung der Institutio (1559) die Praedestination von der
Providenz getrennt und sie ans Ende der Lehre von den
Gnadenwirkungen, vor die von der Kirche gestellt: eine große Tat, die
den spekulativen Schein der Praedestinationslehre dämpft und
ihren soteriologischen und ekklesiologischen Scopus hervorhebt.

13 Aber ohne Zweifel besteht zwischen Providenz und
Praedestination ein unlöslicher sachlicher Zusammenhang, der
jener von Zwingli beibehaltenen Anordnung einen guten Sinn
gibt. Beide sprechen von einer göttlichen ordinatio, aus der eine
dispensatio erwächst. Die eine hat das ewige Heil des Einzelnen,

die andere die allgemeine Weltregierung zum Gegenstand.
Mag die Praedestination somit formal als Spezialfall der
Providenz erscheinen, so ist sie ihr doch sachlich übergeordnet,
und erst durch die Zuordnung zur Praedestination empfängt
die Providenzlehre einen soteriologischen, einen christlichen
Charakter.14 So kann Zwingli sowohl formulieren: «Die
Vorsehung ist gleichsam die Mutter der Vorherbestimmung» 15, als
auch: «So bedient sich Gott zum Guten sowohl des Guten wie
des Bösen, nur mit dem Unterschied, daß er den Erwählten

13 Vgl. Jacobs (Anm. 9), S. 71, wo dieser Gesichtspunkt deutlich
herausgearbeitet wird. Hingegen kommt bei Jacobs, S. 79 ff. nicht genügend
zur Geltung, daß die Trennung der Praedestination von der Providenz
auch ihre Verfälschung durch die Lehre von der Praescienz, genauer ihre
Begründung durch die fides praevisa und damit einen heimlichen
Synergismus ausschließen soll. Ich vermute, daß Calvins Polemik Instit. III,
21, 5. 22, 1. 22, 4. 23, 6 nicht nur die in Opp. Sel. IV, 374 genannten Wimpina
und Pighius, sondern auch Zwingli im Auge hat, dessen durchgehende
Betonung der Allwirksamkeit Gottes hier freilich kein synergistisches
Mißverständnis aufkommen läßt. Inst. III, 21, 5: Wer die praescientia zur
causa der praedestinatio macht, arbeitet mit cavillae, Ausflüchten. «Ac nos
quidem utranque in Deo statuimus: sed praepostere dicimus alteram alteri
subiici. Praescientiam quum tribuimus Deo, signifieamus omnia semper
fuisse ac perpetuo manere sub eius oculis praesentia... Atque haec
praescientia ad Universum mundi ambitum et ad omnes creaturas extendi-
tur. Praedestinationem vocamus aeternum Dei decretum, quo apud se
constitutum habuit quid de unoquoque homine fieri vellet...»

14 Für Calvin vgl. hierzu Jacobs (Anm. 9), S. 67—69.
15 «Est autem Providentia praedestinationis veluti parens», CR III, 842,



G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis 531

alles, auch ihre bösen Taten, zum Guten wendet, den Verworfenen

nicht.» 16

Wir erkennen das Motiv der Durchschlagskraft der
göttlichen Güte bereits hier; es wird noch deutlicher unter dem
andern Gesichtspunkt, der Zwingli bei der traditionellen
Verbindung der Praedestinationslehre mit der Providenz leitet: 17

die Einzigkeit, Alleinwirksamkeit und Alleinherrschaft Gottes,
ohne die er nicht vollkommen wäre. Wenn in Zeit oder Ewigkeit

es einen Bereich oder ein Geschehen gäbe, das der
göttlichen Providenz entzogen wäre, so wäre nicht nur seine Macht,
sondern auch seine Güte begrenzt — er wäre nicht vollkommen
gut, nicht der Quell alles Guten; er wäre höchstens relativ
hesser als wir, aber nicht vollkommen in dem Sinn, daß die
Vollkommenheit allein ihm gehört und der Maßstab des Guten
in ihm liegt, nicht in dem, was wir für gut halten mögen. Die
Gottheit Gottes steht auf dem Spiel. «Non enim de perfecto hic
loquimur ut vulgo theologi.» 18

10 «Sic omnibus bene utitur tarn recte quam male factis, quamvis
interim hoc discrimine, ut electis, etiam quae nequiter faciunt, omnia tarnen
bene vertat, repudiatis contra», SS IV, 137. «Etiamsi electus in tarn immania
scelera prolabatur, qualia impii et repudiati désignant. Nisi quod electis
causa sunt resurgendi, repudiatis autem desperandi. Testes sunt David,
Paulus, Magdalena, latro, alii...», ebd., 140, Mitte.

17 Wir weisen noch hin auf den dritten, dessen Beziehung zu unserm
Thema auf der Hand liegt: Die Abwehr der Lehre vom liberum arbitrium.
«Es hat uns die menschlich wyßheit von dem fryen willen, die wir von
den Heyden gsogen hand, dahin bracht, das wir das werck gottes, das er
in uns würckt, unserem thuon und radt zuoschrybend und erkennend die
almechtigen fürsichtigheit (Providentia) gottes nit», CR II, 180, 26 ff.
Zwingli hat in seinem Commentarius de vera et falsa religione (März 1525)
noch vor Luther Erasmus geantwortet. «Ex providentiae loco praedestina-
tionis, liberi arbitrii meritique Universum negotium pendet», CR III, 650,
18. «Providentia ergo dei simul tolluntur, et liberum arbitrium et meritum;
nam ilia omnia disponente, quae sunt partes nostrae, ut quicquam ex nobis
ipsis fieri possimus arbitrari?», ebd., 843, 23; cf. 844. 649, 25.

18 CR III, 647, 25. — Aus dem Zusammenhang: «Si quicquam esset, quod
deum latere posset, illic nimirum sapientia et scientia eius frigeret; si vero
quicquam alia Providentia quam ipsius disponeretur, iam divina torperet
et hac parte manca esset, et perinde nec summa esset nec absolutissima;
quacunque enim parte cessaret, ea et imperfecta esset. Quod tarn abest a
deo, ut nihil aeque cum ipsius ratione ingenioque pugnet, quam imper-
fectum esse. Nam quicquid imperfectum est, deus non est. Et contra: Hoc



532 G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis

Damit hat Zwingli die überkommene Vorsehungslehre wohl
eindeutig reformatorisch modifiziert, ja mit kräftigen persönlichen

Linien neu gezeichnet, ist aber über ihre Grenzen doch
nirgends hinausgeschritten. Doch nun wird er auf diesen
Hintergrund, den er, wie wir sehen, in hellen Farben zu halten
sucht, noch ein neues Licht werfen.

2. Gnade und Gerechtigkeit.

1) Die klassische Praedestinationslehre besagt in allen ihren
Formen einhellig: Die Menschheit ist durch eigene Schuld in
ihr Verderben gestürzt (Gottes Anordnung oder Zulassung bei
Adams Fall sind bereits umstritten) und verharrt darin aus
eigener Schuld. Gott erweist seine Gerechtigkeit darin, daß er
die massa perditionis in ihrer verdienten Verlorenheit beläßt,
und er verwirklicht seine Gnade dadurch, daß er aus dieser
Masse diejenigen erwählt, denen er das Heil schenken will.
Auf den Einwand, wie denn diese Begnadigung mit jener
Gerechtigkeit im Einklang stehe, antwortet dann die Satisfaktionslehre.

Diese Verteilung liegt bereits bei Augustin vor; alle speziellen

Variationen der Erwählungslehre 19 sind Versuche, für die
auf diesen beiden Linien aufbrechenden Fragen Antworten zu
ermöglichen. «Gütig ist Gott, gerecht ist Gott. Er kann einzelne

solum deus est, quod perfectum est, id est: absolutum, et cui nihil desit,
cuique omnia adsint, quae summum bonum deceant», CR III, 647. — «Ne-

cesse est igitur, ut hoc summum bonum, quod deus est, benignum natura
sit ac liberale ea liberalitate qua hoc unum ac solum spectat, ut
eorum sit, quae a se facta sunt; gratis enim distrahi vult. Nam ut est fons
rerum omnium — nemo enim, priusquam esset, meruit, ut ex illo nascere-
tur —, sic et perenniter liberalis est in eos, quos ad hoc unum genuit, ut
liberalitate sua finirentur ebd., 650, 24. — «Summum bonum non ita
dicitur, quod supra omnia bona sit, quasi vero bona aliqua sint suopte
ingenio bona, quae tarnen illud bonum superet, quomodo argenti pretium
aurum superat, quum ultrumque sit pretiosum. Sed idcireo summum bonum
adpellatur, quod solum et natura bonum est, et quicquid bonum esse in-
telligi potest id ipsum est summum hoc bonum», SS IV, 81, Mitte.

19 Den klarsten und gründlichsten Überblick finde ich bei Gerardus
Oorthuys, De leer der praedestinatie (1931).



G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis 533

unverdient erlösen, denn er ist gütig; nicht kann er jemand
unverdient verdammen, denn er ist gerecht», sagt Augustin.20
Auch Thomas von Aquins scharfsinnige Unterscheidung von
Vorherbestimmung und Erwählung und seine Einführung der
«Zulassung» beruhen auf dieser doppelten Linienführung,
namentlich wo sie auf der Seite der Verwerfung sich menschliche

Verantwortung und göttliche Gerechtigkeit entsprechen
lassen: «Wenn es schon wahr ist, daß einer, der von Gott
verworfen wird, die Gnade nicht erlangen kann, so geschieht es

doch aus seiner freien Entscheidung, wenn er in diese oder
jene Sünde fällt. Daher wird sie ihm auch verdientermaßen als
Schuld angerechnet.» 21 Und Calvin konstatiert nicht weniger

20 Augustinus, Contra Julianum III, 18: «Bonus est Deus, justus est
Deus. Potest aliquos sine bonis meritis liberare, quia bonus est; non potest
quemquam sine meritis damnare, quia justus est»; De dono perseverantiae
XIV : «Haec est praedestinatio sanctorum, nihil aliud, quam praescientia
scilicet, et praeparatio beneficiorum Dei quibus certissime liberantur,
quicumque liberantur. Ceteri autem ubi nisi in massa perditionis justo
divino judicio relinquuntur?»; De correptione et gratia X a. E.: «Quotquot
enim ex hac Stirpe gratia Dei liberantur, a damnatione utique liberantur,
qua jam tenentur obstricti: unde etiam si nullus liberaretur, justum Dei
judicium nemo juste reprehenderet.»

21 Thomas: «Cum dicitur quod reprobatus non potest gratiam adipisci,
non est hoc intelligendum secundum impossibilitatem absolutam, sed
secundum impossibilitatem conditionatam, sicut supra dictum est, quod prae-
destinatum necesse est salvari necessitate conditionata, quae non tollit li-
bertatem arbitrii. Unde licet aliquis non possit gratiam adipisci, qui repro-
batur a Deo, tarnen quod in hoc peccatum, vel illud labatur, ex eius libero
arbitrio contigit. Unde et merito ei imputatur in culpam», Summa theol. I,
qu. XXIII, art. Ill, ad 3. Denn «Gott verordnet die Verworfenen nicht zum
Sündigen, wie er die Erwählten zu Verdiensten verordnet», De veritate,
qu. VI, art. IV.

Thomas' Differenzierungen erlauben es ihm, den Vorgang auf den
beiden Linien deutlich zu unterscheiden; er verläuft nicht parallel; die
electio setzt bereits auf der ersten Stufe ein, die reprobatio erfolgt erst
auf der dritten.

Electio :

1. Electio zur gloria.
2. Praedestinatio zur gratia (sc. infusa) und

zu mit Hilfe derselben geleisteten mérita.
3. Praedestinatio zur gloria (als Belohnung

der mérita).

Ein dreifacher Akt der
göttlichen Souveränität.



534 G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis

überlegt, aber klar und hart: «Wo von Gottes Ehre die Rede ist,
haben wir das Walten seiner Gerechtigkeit zu verehren So

fällt der Mensch nach Anordnung der göttlichen Vorsehung,
aber er fällt durch eigene Schuld Gottes Anordnung trägt
ihre Billigkeit in sich, uns zwar verborgen, aber doch ganz
gewiß.» 22 «Die Praedestination (der Verworfenen) ist nichts
anderes als die Verwaltung der göttlichen Gerechtigkeit.» 23

2) Die Richtigkeit dieser doppelten Linienführung beruht
darauf, daß ohne die Erkenntnis der Spannung zwischen Gottes
Gerechtigkeit und Gottes Gnade auch das Wunder der Einheit
beider, die Offenbarung der Gerechtigkeit als Gnade am Kreuz,
nicht verstanden und empfunden werden kann — das Thema
des Römerbriefs und der ganzen paulinischen Theologie. Aber
jene Verteilung der Gnade auf die Erwählung und der
Gerechtigkeit auf die Verwerfung in der Praedestinationslehre
birgt zugleich die Gefahr in sich, daß die Einheit wieder
aufgelöst, daß damit der Offenbarung ihr Wunder genommen wird.

Zwingli ist von allen Reformatoren derjenige, der am
häufigsten mit dem Begriffspaar von misericordia und iustitia

Reprobatio :

1. Nicht-Erwählung. Akt der Souveränität.
2. Vorherwissen und Zulassung von Fall und Akt der Zulassung.

Sünde.
3. Reprobatio. Akt der Gerechtigkeit

(voluntate conséquente).

Vgl. Thomas v. A., Quaestio disputata de veritate, art. I, ad ultimum.
C. Friethoff 0. P. : De goddelijke praedestinatie naar de leer van Thomas
Aquinas en Calvijn (1936), S. 64 ff. ; Oorthuys (Anm. 19), S. 28 ff.

22 Calvin: «Ubi mentionem gloriae Dei audis, illic iustitiam cogita.
Iustum enim esse oportet quod laudem meretur. Cadit igitur homo, Dei
Providentia sic ordinante: sed suo vitio cadit... Dei ordinationi, qua se
exitio destinatos conqueruntur, sua constet aequitas: nobis quidem
incognita, sed illa certissima», Inst. III, 23, 8. 9. Übers, z. T. nach 0. Weber.

23 «Si enim praedestinatio nihil aliud est quam divinae iustitiae, oc-
cultae quidem, sed inculpatae dispensatio: quia non indignos fuisse certum
est qui in earn sortem praedestinarentur, iustissimum quoque esse interitum
quem ex praedestinatione subeunt, aeque certum est», ebd., 8. — Ebd. auch
Calvins Abweisung des Begriffs der Zulassung (permissio) : «Cur per-
mittere dicemus nisi quia ita vult?» Allerdings erfolgt die Praedestination
in der Weise, daß «causa et materia» der perditio im Menschen liegen (III,
23, 8, Mitte, 9 a. E.) — ein leichter Anklang an Thomas.



G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis 535

arbeitet24, und zwar durch alle loci der Dogmatik und Ethik
hindurch. Um so bemerkenswerter ist es, daß er sich unablässig
um ihre Einheit bemüht und an derselben festhält; freilich nicht
nur in paulinischen Gedankengängen, die direkt vom
Kreuzesgeschehen bestimmt wären, sondern auch in solchen, die sich
allgemein der Mittel der überkommenen Vorsehungslehre
bedienen und dieselbe ausbauen, aber im deutlichen Bemühen,
weder in der Vorsehungs- noch in der Praedestinationslehre
von Gott etwas auszusagen, was der Christusoffenbarung nicht
entspricht; also entscheidend im Gehorsam gegenüber der
Kreuzesbotschaft, in mittelbarer Bezugnahme auf dieselbe. So

wird grundsätzlich die Gerechtigkeit zusammen mit der
Barmherzigkeit der Güte (bonitas) Gottes untergeordnet und wird
der von Zwingli hochgeschätzten Satisfaktionslehre Anselms
ein zweiter Gedankengang beigegeben, nach dem am Kreuz
nicht nur der Gerechtigkeit von Seiten der Gnade, sondern erst
recht der Gnade von Seiten der Gerechtigkeit «genug getan»
wird.25

Nun kann auch Zwingli zugestehen, daß Gottes Wille über
die, die nicht selig werden sollen, die Verwerfung verfügt hat,
«damit sie Beispiel der Gerechtigkeit seien».26 Aber die eigentliche

Absicht des Kapitels De electione, dem dieses Sätzlein
entnommen ist, zielt gerade in eine andere Kichtung.27 Einmal:
Es besteht kein decretum, wie bei Calvin, das die reprobatio
neben die electio stelle.26 Daß es Verlorenheit und Verlorene
gibt, ist ein Stück der allgemeinen providentiellen, guten
Weltregierung Gottes, in der seine Gerechtigkeit wie seine
Barmherzigkeit walten. Dort muß es — so übernimmt es Zwingli

24 Zwingli : nos hoc tantum agere, ut bonitatem resipere non minus
quam iustitiam omnia dei opera circa hominem ostendamus», in cap. VI (De
electione) des Sermo de Providentia, SS IV, 111, unten. Im übrigen vgl.
ThZwI, Register.

25 Vgl. ThZwI, S. 140 ff.
26 <Ut sie electio iis tribuatur qui beati futuri sunt, et qui miseri futuri

sunt non dicantur eligi; quamvis de illis constituât divina voluntas, sed ad

repellendum, abiieiendum et repudiandum, quo iustitiae exempla fiant:»
SS IV, 115, oben.

27 Die Überschrift lautet: De electione quam theologi praedestinatio-
nem vocant: quod firma sit et immutabilis quodque fons eius sit bonitas
et sapientia, SS IV, 111.



536 G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis

aus Augustin — die Möglichkeit der Ungerechtigkeit geben,
damit die Gerechtigkeit sich offenbaren kann.28 Aber Gottes
eigentlicher, persönlicher Willensentscheid bezieht sich auf die
Erwählten und ihr Heil. Die Definition lautet: «Est igitur
electio libera divinae voluntatis de beandis constitutio», «die
Erwählung ist die freie WillensVerfügung Gottes über die, die
selig werden sollen».29 Diese außerordentliche Entscheidung
Gottes wird ausdrücklich auf die eingeschränkt, die selig werden

sollen, m. a. W.: eine Praedestination im strengen Sinn gibt
es nur für die Erwählten.30 Hier erinnert an Calvin, daß die
Verfügung (constitutio), die als «Dekret» oder «Sentenz»
gekennzeichnet wird, von keiner andern Beeinflussung oder gar
Notwendigkeit herkommt, sondern allein und ganz der «Majestät

und Autorität», der Souveränität Gottes entspringt31; es

unterscheidet sich von Calvin, daß es kein entsprechendes
Verwerfungsdekret als Verwaltung der Gerechtigkeit gibt. Es
erinnert an Thomas, daß der Vorgang bei Erwählten und
Verworfenen als verschieden erkannt ist; es unterscheidet sich von
Thomas, daß weder auf der Seite der Erwählung 32 noch auf der
Seite der Verwerfung der Gerechtigkeit das entscheidende
Wort eingeräumt wird.33 Es unterscheidet sich von Thomas

28 SS IV, III, Mitte: «Iustitiam in deo non cognovisse, summam illius
dotem et optimam ingenii illius partem est ignoravisse. At ilia quidnam
esset, ni esset contraria iniustitia, quum ostendi non posset: suo bono, quo
scilicet in cognitionem iustitiae veniret, lapsus est homo.»

20 SS IV, 113, Mitte.
30 «Est igitur electio libera divinae voluntatis constitutio cum

maiestate et autoritate, de beandis, non de damnandis», ebd., 115, Mitte.
31 «Haec definitio genus habet Constitutionenr, quam pro decreto, sen-

tentia aut etiam destinatione accipimus, quum alias consilium aut delibera-
tionem quoque significet, quae tarnen pro genere ponere non placuit, quum
plerumque necessitati subiaceant. Consilium enim capitur de rebus ge-
rendis, ubi et protinus aliqua prodit nécessitas, quae capere consilium
iubet quod res postulat, non quod tu maxime velis. Constitutio igitur magis
convenit divinae auctoritati et maiestati, quae longa circumspicientia nihil
eget», ebd., 113, Mitte.

32 «... et nos cum Paulo in hac sententia sumus, ut praedestinatio
libera sit, citra omnem respectum bene aut male factorum, de nobis dei
constitutio», ebd., 114, Mitte.

33 Zwingli bekämpft die thomistische Praedestinationslehre mit ihrer
Begründung der Erwählung in der Praescienz hauptsächlich im Namen der
Souveränität Gottes. Er bekennt, selbst einst im Bann dieser Anschauung



G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis 537

wie von Calvin, daß Verwerfung und Verworfene überhaupt
nicht eigentlich ins Blickfeld kommen, deshalb überhaupt
immer nur kurz und bezeichnenderweise meist in Nach- oder
Nebensätzen Erwähnung finden, also kein eigentliches Thema
bilden — nicht nur in der Predigt, sondern auch in der Theologie.

Wo bleibt unter diesen Umständen die göttliche Gerechtigkeit?

Damit stehen wir vor der andern Eigentümlichkeit des

Kapitels: Die alte Doppelspurigkeit wird unterbrochen und die
Gerechtigkeit zusammen mit der Barmherzigkeit der Güte Gottes

unter- und seiner Weisheit dienend zugeordnet: auf der
Erwählungsseite. Es ist nicht mehr nur der gnädige Gott, der
erwählt, während der gerechte verwirft; sondern es ist der
gütige, barmherzige und gerechte Gott, der in seiner Weisheit
nach freiem Willensentscheid erwählt.34 «Es soll klar werden,
daß nicht nur die Gerechtigkeit die Quelle der Praedestination
ist, wie die Mehrzahl der Theologen meint.» 35 Drei Gründe
gibt Zwingli dafür an: Die Praedestinationslehre darf sich
nicht dazu eignen, ausgerechnet die Rechtfertigung aus Werken
zu begründen 3"; es ist Gottes überhaupt unwürdig, in seiner
Entscheidung von außer ihm liegenden Umständen abhängig
zu sein37; die Einheit (simplicitas) Gottes verlangt38, daß wir
erkennen und anerkennen: Wo Gott in seiner Barmherzigkeit
gestanden zu sein, habe ihr aber bei tieferem Bindringen in Gottes Wort
abgesagt (divinorum oraculorum puritati adhaerenti maxime displicuit).
«Credit enim, dei de nobis constitutionem sequi nostram constitutionem.»
Sie läßt Gott wie einen menschlichen Richter überlegen und beschließen,
der erst nach der Untersuchung weiß, was recht ist; ebd., 113, unten/
114, oben.

34 «Sed quemadmodum legislatoribus ac principibus integrum est con-
stituere ex aequi bonique ratione: sie divinae maiestati integrum est ex
natura sua, quae ipsa bonitas est, constituere», ebd., 113, Mitte.

35 «Quod ista tarn fuse tractamus, non temere, sed huius causa faeimus,
quo manifestum fiat, non solum iustitiam praedestinationis fontem esse, in
qua sententia fere theologi fuerunt, sed bonitatem», SS IV, 111, oben.

36 «Sic enim iustitiae operum esset félicitas aeterna», SS IV, 115, oben.
37 «Ad constitutionem libertatem adieeimus, ut numinis hanc constitutionem

intelligamus esse liberam, non a nostra dispositione aut constitutione

pendere neque nostram constitutionem sequi», ebd., 113, Mitte/unten.
38 «Simplex est numen; nihil ergo potest ab illo fieri, ad quod universae

dotes non ex aequo concurrant: nam et illae utcunque pro nostro cap tu
distinguantur, una tarnen simplex et indivisa res sunt. Verum tarnen alii

36



538 G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis

am Werk ist, ist auch seine Gerechtigkeit auf dem Plan. In
diesem letzten, echt zwinglischen Argument verbirgt sich wieder

Zwingiis eigentliches Thema: die Erwählung ist nicht eine
Entscheidung Gottes neben einer andern, sondern sie ist wirklich

der Triumph seiner Güte. Gottes Gerechtigkeit darf ebenso
wie die Barmherzigkeit nur als eine Erscheinungsform seiner
Güte verstanden werden — «quatenus bonitatis species est».39

Es ist hier von denselben Dingen die Rede wie bei Calvin,
aber zweifellos werden sie in einer andern Perspektive gesehen.
Die spärliche Erwähnung der Verwerfung ist wohl als ein
praeterire im Sinne des frühen Augustin aufzufassen.40 Wichtig

ist, daß Gottes Gerechtigkeit nicht mehr in einem dualistischen

Gegensatz zur Gnade erscheint. Indem sie der Erwählung

zugeordnet wird, hört sie auf, mit der Barmherzigkeit zu
rivalisieren.

3) Jedoch der Einwand läßt sich nicht verschweigen, ob

hier nicht, wie auf weite Strecken der Abhandlung über die
Vorsehung, nur aus einem Gottesbegriff heraus spekuliert
werde. Konkret läßt er sich in die Frage fassen, worin denn

nun die Gerechtigkeit beim Erwählungsentscheid bestehe und
was sie in demselben für eine Rolle spiele. Zwingli muß diese
Lücke in seinem Gedankengang empfunden haben. Er hat die

doti tribuitur quid quod omnium est; et item alii, non seous quam personis
quoque sua quaedam tribuantur, quae omnium trium sunt. (Auch «numen»
ist als die eine Gottheit in den drei Personen ein t.t. der zwinglischen
Trinitätslehre; zu derselben vgl. hier ThZwI, S. 122 ff. 128 ff.) ...Sic in
destinandis ad salutem hominibus voluntas divina prima vis est; ancillantur
autem sapientia, bonitas, iustitia et ceterae dotes..ebd., 114, unten/
115, oben.

39 «Aperte colligimus, bonitatem harum rerum fontem esse, veluti
genus ad iustitiam et benignitatem sive misericordiam, non iustitiam solam
quatenus bonitatis species est», ebd., 111, Mitte/unten. (Quatenus
kirchenlateinisch oft da ja, weil.) Leo Jud übersetzt treffend: «... daß die Güete
Gottes deren Dingen allen Ursprung ist und daß die Güete als das Ge-

meyner (als der allgemeinere Begriff) Gerechtigkeyt und Barmhertzigkeyt
begryfft (in sich schließt) und verfasset, nit allein die Gerechtigkeyt. .»,

Zwingli-Hauptschr. II, 167, oben. — Daß es Zwingli hier nicht nur um
Worte zu tun ist, beweist er damit, daß er gerne auch die Gerechtigkeit
als Oberbegriff will gelten lassen, sofern man sie in biblischem Sinne
verstehe («In iustitia tua libera me!»), dann gilt nämlich: «eadem erunt
bonitas et iustitia», ebd., 111, unten.

40 Vgl. Oorthuys (Anm. 19), S. 21.



G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis 539

Dinge im gleichen Jahr, 1530, noch einmal zu klären Anlaß
gehabt; und damit stehen wir vor der Formulierung, auf die
dieser Aufsatz hinweisen möchte.

Im 3. Artikel der Fidei Ratio, also seines Augshurger
Bekenntnisses, heißt es:

«Hier ist zwischen Gott und Mensch ein einziger und
alleiniger Mittler, der Gott-Mensch Christus Jesus.41 Gottes Erwählung

aber steht fest und bleibt gewiß. Denn die er vor Grundlegung

der Welt erwählte (Eph. 1,4), hat er in der Weise
erwählt, daß er sie durch seinen Sohn zu sich hinzuwählte. Denn
wie er gütig und barmherzig ist, so ist er auch heilig und
gerecht. Alle seine Werke lassen ja seine Barmherzigkeit und
seine Gerechtigkeit verspüren. Mit Recht läßt darum auch die
Erwählung beide verspüren. Es ist Sache seiner Güte, erwählt
zu haben welche er will, seiner Gerechtigkeit vollends, die
Erwählten als seine Kinder anzunehmen und sich zu verbinden
durch seinen Sohn, den er zum Opfer gemacht hat, um der
göttlichen Gerechtigkeit für uns Genüge zu leisten.» 42

Die Überraschung gegenüber der Dogmengeschichte liegt
im zweiten Teil des letzten Satzes. Nach dem «Bonitatis est
elegisse quos velit» wäre ein entsprechendes «iustitiae vero
relinquere (oder repudiare) quos velit» zu erwarten.42a Um so
eindrücklicher kommt uns die Verpflanzung der Gerechtigkeit

41 Nach Zwingli bezeichnet «Christus» die Gottheit, «Jesus» die Menschheit

des Herrn, ThZwI, S. 18 f.
42 «Hic enim unus ac solus mediator dei et hominum est, Deus et homo

Christus Iesus. Constat autem et tirma manet dei electio. Quos enim ille
elegit ante mundi constitutionem, sic elegit, ut per filium suum sibi coop-
taret. Ut enim benignus et misericors, ita sanetus et iustus est. Resipiunt
ergo universa opera illius misericordiam et iustitiam. Iure igitur et electio
utramque resipit. Bonitatis est elegisse quos velit; iustitiae vero electos
sibi adoptare et iungere per filium suum, hostiam ad satis dandum divinae
iustitiae pro nobis factum», SS IV, 5, unten/6, oben.

42a Vgl. Artikel XVI der (calvinistischen) Confessio Belgica
(Bekenntnisschriften der reformierten Kirche, ed. Niesei, S. 125) : «Credimus,
posteaquam tota Adami progenies sic in perditionem et exitium, primi
hominis culpa, praeeipitata fuit, Deum se talem demonstrasse, qualis est;
nimirum, misericordem et iustum. Misericordem quidem, eos ab hac perdi-
tione liberando et servando, quos aeterno et immutabili suo consilio, pro
gratuita sua bonitate in Iesu Christo Domino nostro elegit et selegit,
absque ullo operum eorum respectu: Iustum vero, reliquos in lapsu et
perditione, in quam sese praeeipitaverant, relinquendo.»



540 G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis

in den Erwählungszusammenhang zum Bewußtsein und ihre
Beschreibung, die zugleich ihre Begründung ist. Sie besteht in
der Zueignung des von Christus erworbenen Heils an die
Erwählten. Daß Gott uns dem, was Christus für uns getan,
entsprechend behandelt, das ist «gerecht». So geht die Barmherzigkeit,

die der Gerechtigkeit entspricht, voran: im 2. Artikel war
die Sendung Christi als die Offenbarung der Güte Gottes
beschrieben worden 43

; die Gerechtigkeit folgt und bringt die Güte
zur Vollendung. Beide aber, Barmherzigkeit wie Gerechtigkeit,
sind mit dem Christusgeschehen gefüllt und in ihm begründet,
was für die Gerechtigkeit ausdrücklich gesagt wird. Für die
Barmherzigkeit geht es aus dem Zusammenhang hervor, der
Gottes Güte in seiner Erwählung will gipfeln lassen. Sowohl
hinsichtlich der misericordia aber wie hinsichtlich der iustitia
bedeutet das: die Erwählung ist nur von Christus her zu
verstehen, sie beruht auf seinem Heilswerk. Beruht umgekehrt das
Heilswerk auch auf der Erwählung?

4) Artikel 2 beginnt mit der Freiheit der göttlichen Verfügung

(constituere) und des göttlichen Ratschlusses (consilium)
von jeglicher Begründung im Zustand (occasio) der Kreatur.44
Das ist Zwingiis Supralapsarismus. «Daher schuf er bei all
seiner Weisheit am Anfang den Menschen, der fallen sollte, und
zugleich beschloß er seinen Sohn mit der Menschennatur zu
umkleiden, um den Fall wieder gutzumachen.» 45 Das ist
zugleich supra- und infralapsarisch.46 Dann offenbart sich in Fall
und Elend des Menschen Gottes Gerechtigkeit47 — um zur

43 «Quum tempus esset prodendae bonitatis, quam non minus ab aeterno
quam iustitiam ostendere eonstituerat: misit deus filium suum ut naturam
nostram ex omni parte, quam qua ad peecandum propendet, adsumeret; ut
frater et par nobis factus mediator esse posset, qui divinae iustitiae, quam
sacrosanctam et inviolatam permanere oportet non minus quam bonitatem,
pro nobis perlitaret; quo certus esset mundus et de placata iustitia et de

praesente dei benignitate», ebd., 5, Mitte.
44 «Scio numen istud summum, quod deus meus est, libere constituere

de rebus universis, ita ut non pendeat consilium eius ab ullius creaturae
occasioned, ebd., 4, unten.

45 «Hinc est, ut, quamvis sciens ac prudens hominem principio formaret
qui lapsurus erat: simul tarnen constitueret filium suum liumana natura
amicire, qui lapsum repararet», ebd., 5, oben.

46 Vgl. ThZwI, S. 154.
47 SS IV, 5, oben/Mitte: «manifestabatur dei iustitia».



G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrgch Zwingiis 541

Offenbarung und Erkenntnis seines Erbarmens hinzuleiten,
die uns im Sühnopfer Christi geschenkt werden.48 Hier ist das
Fundament gelegt.40 Auf dieser Grundlage wird nun festgestellt,

daß von Werkgerechtigkeit oder menschlicher Stellvertretung

keine Rede mehr sein kann 50, wohl aber von Erwählung.51
Ja, in der Erwählung und ihrer Ausführung entfaltet sich,
was das Sühnewerk Christi für uns geleistet hat. Aber ohne
Christus keine Erwählung.

Unsere Frage ist also folgendermaßen zu beantworten: In
der Tat beruht das Heilswerk auf einer Erwählung: der
Erwählung Christi. In der Christusoffenbarung verwirklicht sich
der ewige Rat (consilium) Gottes. Hingegen bezieht sich unsere
Erwählung ausdrücklich auf die von Christus bereitete
Erlösung und lebt von ihr. Das ist Zwingiis Infralapsarismus. Es
bleibt zu allen Zeiten die Stärke der infralapsarischen Schau,
daß sie die Christusoffenbarung nicht zu einem Mittel für einen
übergeordneten Zweck macht52, sondern daß die Erwählung
Christus dient — so wie die Erwählten ihm dienen sollen.53

Eine sachliche (nicht zeitliche!) Folge ist entstanden:
Consilium constitutum der Sendung Christi — Versöhnung durch
Christus — electio in Christus und propter Christum. Ohne
daß die speziellen Ausdrücke verwandt würden, erkennen wir
den Ansatz der später im Anschluß an Zwingli und Bullinger
entwickelten Bundestheologie.54

48 S. Anm. 43. Fortsetzung: «Cum enim filium suum nobis et pro nobis
dederit: quomodo non omnia nobis cum illo et propter ilium donabit? Quid
est quod nobis de illo non debeamus promittere qui sese hue demisit, ut
non tantum nobis par, sed totus quoque noster esset?», ebd., 5, Mitte/unten.

49 «Hos Evangelii fontes ac venas esse dueo», ebd., 5, unten.
50 Artikel 3 a. A.; ebd., 5, unten.
51 Es darf also nicht zu einer Alternative kommen: Erlösung durch

das Kreuz oder aus der Erwählung.
62 «Christus ist nur für die Erwählten gestorben», sagten später

manche supralapsarische Calvinisten. Vgl. Alexander Schweizer, Die
protestantischen Zentraldogmen..., bes. Bd. 2 (1856).

53 Dieser Gesichtspunkt muß auch gegenüber dem lehrreichen Überblick

K. Barths, Die kirchliche Dogmatik, II, 2 (1948), S. 136 ff., und seinem
Schlußurteil aufrechterhalten werden.

54 Wir erinnern uns, daß es die Vertreter der Bremer und Emdener
Kirche waren, also altzwinglischen (Ostfriesisches Bekenntnis 1528) und
foederaltheologischen Einflußbereichs, die an der Dordrechter Synode 1618



542 G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrgch Zwingiis

3. Die Kraft des Opfers Christi und die Erwählung.

Die oben besprochene Verdrängung des Verwerfungsthemas
wird zweifellos ihren Niederschlag in einer universaleren
Gesinnung finden. Läßt sich aber dieselbe bei der von Zwingli
erhobenen christologischen Bindung der Erwählung
durchhalten? Zwingli antwortet: Die Bindung an Christus fordert
gerade zu einer Haltung auf, die in jedem uns begegnenden
Menschen bis zum Erweis des Gegenteils einen Anwärter des

Heils, einen Erwählten sieht.55 Akut wurden diese Dinge in
der von Zwingli hervorgerufenen Diskussion bekanntlich an
zwei Punkten: der Seligkeit ungetaufter Kinder 56 und derjenigen

der sogenannten «frommen Heiden».67 Wir gehen auf
dieselben hier nicht ein, sondern halten nur die Begründung fest:
die Kinder sind der Erbschuld durch Christus ledig 5S, nicht
kraft eigener Unschuld; und wenn fromme Heiden zu einer
relativen Wahrheitserkenntnis gelangen, so nicht aus einer
allgemeinen Offenbarung oder infolge ihrer Qualitäten,
sondern aus speziellen, jeweils persönlichen (relativen) Erleuchtungen

durch den Heiligen Geist58; wenn sie selig werden, so

um des Opfers Christi willen.60 Auch Sokrates wurde durch
Christus selig — und durch die Erwählung. Erwählung und
prinzipieller Universalismus schließen sich aus, aber die Freiheit

Gottes, deren Ausdruck die Erwählung ist, postuliert
Universalität und verbietet uns, nach unsern Maßstäben Grenzen

die scholastischen Fronten unter Berufung auf Eph. 1 aufzulockern suchten.

Vgl. Schweizer (Anm. 52), II, S. 163. 165. 171 ff.; Barth (Anm. 53),
S. 73 ff.

55 Ein triftiger Beweis der Verwerfung, meint Zwingli, wäre nur die
bewußte Verstockung bis zum letzten Atemzug bei empfangenem Evangelium

— aber auch diese kann nur Gott selbst konstatieren. «... qui fidei
rationem exponi audivit et in perfidia perstat ac moritur, hunc possumus
fortasse inter miseros abiicere ...», SS IV, 123, Mitte.

56 SS IV, 7 f. 125—127.
57 Rudolf Pfister, Die Seligkeit erwählter Heiden bei Zwingli (1952) ;

Ders., Zur Begründung der Seligkeit von Heiden bei Zwingli: Evang.
Missionsmagazin 95 (1951), Heft 3.

68 «Ab originali morbo beneficio Christi sunt liberi», SS IV, 125, unten.
58 ThZwI, S. 54 ff.
60 Wenn Zwingli von der Versöhnung spricht, zitiert er ungemein

häufig 1. Joh. 2, 2.



G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis 543

zu ziehen. Das Opfer Christi vollends ist grundsätzlich universal.

Sonst wäre die Erlösung geringer als das Sündenverderben,

Christus wäre Adam unterlegen.61 Darum: «Wegen der
Kraft des von Christus geschaffenen Heils urteilt verkehrt,
wer sie der ewigen Verdammnis zuzählt, und zwar sowohl
wegen des genannten Grundes der Wiederherstellung als auch
wegen der Freiheit der göttlichen Erwählung.» 82

Man hat den Eindruck, daß Zwingli mit einer großen Überzahl

Erwählter rechnet; die virtus salutis per Christum prae-
stita würde ja für alle reichen.63 Aber die Erwählung als Prae-
destination besagt, daß auch die («subjektive») Zueignung des

von Christus bereiteten Heils nicht in unserm Vermögen liegt,
sondern ein Wunder ist.

4. Erwählung und Glaube.

Eine letzte Frage hat sich längst aufgedrängt: Wie steht es

in diesem Zusammenhang mit der Heilsnotwendigkeit des
Glaubens? Zwingli erwidert: «Die Erwählung ist nicht eine Folge
des Glaubens, sondern der Glaube ist eine Folge der Erwählung.»

64 Wir könnten nicht glauben, wenn wir nicht erwählt

61 «Adamus eiiim si perdere Universum genus peccando potuit, et
Christus moriendo non vivificavit et redemit Universum genus a elade per
istum data: iam non est par salus reddita per Christum; et perinde (quod
absit) nec verum: Sicut in Adamo moriuntur omnes, ita in Christo omnes
vitae restituuntur», SS IV, 7, Mitte/unten.

62 «Hoe certe adseveramus, propter virtutem salutis per Christum
praestitae praeter rem pronuntiare qui eos aeternae maledictioni addicunt,
quum propter dictam reparationis causam, tum propter electionem dei li-
beram», ebd., 7, Mitte/unten.

63 «Nihil enim vetat quo minus inter gentes quoque deus sibi deligat,
qui revereantur ipsum, qui observant et post fata illi iungantur», SS IV,
123, unten. — Anders Calvin; vgl. dessen Katalog von Kennzeichen der
Verwerfung, Inst. III, 24, 12:—14, wozu als erstes die nie gewährte
Gelegenheit gehört, das Evangelium zu vernehmen; und das Beispiel: «Hundert

Leute hören die gleiche Predigt, zwanzig nehmen sie an ...», ebd.,
24, 12.

84 «Electio non sequitur fidem, sed fides electionem sequitur», SS

IV, 7, Mitte/unten (Fid. R. Art. 5). — «Antecedit electio fidem», SS IV,
123, oben.



544 G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis

wären. Die biblische Redeweise, daß wir durch den Glauben
gerechtfertigt werden, darf uns nicht dazu verleiten, uns eine
Leistung65 zuzuschreiben, die allein Gottes ist; sie will ja
gerade auf unsere Leistung verzichten. Obwohl sie ihren guten
Sinn hat (der «Gerechte» weiß, daß sein Leben im Glauben
beruht und aus dem Glauben quillt) 66, ist sie im Kern uneigentlich

67 zu deuten68; sie will auf die freie Gnadentat Gottes
zurückverweisen, in der unser Heil begründet ist. Dieses Heil
und damit die Freiheit Gottes auf uns zu beschränken hieße
ihren Sinn ins Gegenteil verkehren. Darum gilt: Alle Glaubenden

sind erwählt, aber nicht alle Erwählten glauben bereits.69
Der Glaube ist durchaus heilsnotwendig — für uns, die wir das

Evangelium vernehmen; Unglaube wäre ein Zeichen der
Verwerfung. 70 Aber Gottes Erbarmen ist nicht auf unsern Glauben
angewiesen, sondern unser Glaube auf Gottes Erbarmen.
«Wäre nicht die Erwählung wie eine Blüte vorangegangen,
der Glaube hätte nie nachfolgen können.» 71

Weit entfernt, durch diese Unterordnung entwertet zu wer-

65 «Non quasi fides velut opus sit cui debeatur peccatorum venia»,
ebd., 122, oben.

66 S. den ausführlichen Exkurs De fide im VI. cap. De prov., SS IV,
118—127. — Hier 121, oben, zu Hebr. 11, 1; 10, 38; Hab. 2, 4: «Apostolus
Prophetae verbum: Iustus autem ex fide vivet, hue accomodat, ut iusti
vitam in fide illius constitutam esse doceat; quoniam fides scilicet tarn
efficax, praesens ac vividum sit pharmacum, ut qui illam imbiberit salvus
sit ac tutus.»

67 Nämlich synecdochiseh, SS IV, 123, Mitte. 124, oben/Mitte.
68 Das liegt daran, daß dieser Kern der Rechtfertigung die Vergebung

der Sünden ist. «Iustificandi verbo pro absolvendi utuntur Hebraei», ebd.,
121, unten. «Qui fidem habent iusti hoc est absoluti sunt», ebd., 122, oben.

— «Quum igitur fides dei donum sit (nemo enim venit ad Christum nisi
quem pater traxerit: qui fit ut salus a peccatis et aeterna félicitas tot
scripturae locis fidei tribuatur? Si enim et fides donum est, et peccatorum
gratia fidei tribuitur: iam dono tribuitur donum», ebd., 121, Mitte.

69 «Qui enim ab aeterno electi sunt, nimirum et ante fidem sunt electi»,
ebd., 7, Mitte. «Multi sunt electi, qui fidem nondum habent», ebd., 8, Mitte.

70 «Quae synecdochice loquuntur de credentibus, quod scilicet soli salvi
fiant: hi enim soli hac lege continentur, qui et audierunt et crediderunt.
Similiter de incredulorum damnatione: hi enim soli intelliguntur, qui audierunt

et non crediderunt», ebd., 123, oben/Mitte.
71 «Electio ni tanquam flos praecessisset : fides nunquam esset secuta»,

ebd., 124, oben.



G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis 545

den, wird der Begriff des Glaubens dadurch vielmehr in dreierlei

Hinsicht verschärft:
Einmal wird ihm dadurch, daß von seiner Heilsnotwendigkeit
im strengen Sinn nur angesichts geschehender Predigt die

Rede sein muß, sein Entscheidungscharakter gewahrt.72
Sodann wird nicht nur das Heil, sondern auch der Glaube

selbst vom Glaubenden von Anfang an als ein unverdientes
Vorrecht empfunden. Der Glaube ist ein Geschenk.73 Die
Erwählung ist's, die eigentlich selig macht; der Glaube ist
Zeichen, Symbol, Siegel, Pfand dafür.74 Diese Schau hat ihre
Konsequenzen bis tief in die Praxis der Verkündigung. Diese wird
nicht mehr predigen: «Du mußt glauben, damit du selig wirst»,
sondern: «Du darfst glauben, daß du ewig gerettet bist.» 75

Schließlich ist bei dieser Unterordnung unsere Heilsgewißheit

unmittelbar in der Erwählung verankert — nach dem
Besprochenen müssen wir jetzt formulieren: die Erwählung
verankert unsern Glauben im Opfer Christi und macht ihn dort

72 «Qui non crediderit, inquit Christus ipse, praedicato auditoque
Evangelio (praecessit enim: Praedicate Evangelion omni creaturae!), is
omnino damnatus est, et huius rei perinde certum Signum est incredulitas,
atque tides electionis Signum est», ebd., 123, Mitte.

73 «At ea vis non est ab ipso homine (sie enim quisque vellet quam
grandissimam habere fidem), quum non omnium sit fides; sed a solo deo
est: ipsam enim Paulus spiritui sancto refert acceptam. Qui enim terreni
sunt, terrena sentiunt; qui autem superne sunt regenerati, coelestia sen-
tiunt. Hominem ergo sibi permittas! unde fidem comparabit aut adseiscet,
quum terrena tantum cogitet aut quaerat? Dei ergo solius donum est»,
ebd., 121, Mitte. — «Dei liberale munus», ebd.

74 «Signum est electionis, qua vere beamur, fides», ebd., 124, oben. —
«Electio est, quae beatos facit, eaque usque adeo libera ..», ebd., 123, oben.
«Quocirca, quum fidei lucrum aeternae salutis tribuitur, posteriori ac veluti
sigillo tribuitur quod prioris est ac instrumenti (Verfügung, Urkunde)
Fidei tribuitur iustificatio ac salus, quum ea solius sint electionis et libera-
litatis divinae; fides autem electionem sic sequatur, ut qui illam habeant
sciant se veluti per sigillum ac pignus electos esse...», ebd., 124, oben, Mitte.
— «Fides iis datur, qui ad vitam aeternam electi et ordinati sunt; sie tarnen
ut electio antecedat, et fides velut symbolum electionem sequatur», ebd.,
121, unten.

76 «Non quasi fides velut opus sit oui debeatur peccatorum venia; sed

quod qui fidem habent in deum sciunt citra omnem ambiguitatem, deum
sibi esse per filium suum reconciliatum et peccati chirographum subla-
tum ..», ebd., 122, oben.



546 G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis

gewiß. «Fest steht, daß die, die glauben, sich erwählt wissen;
denn wer glaubt, ist erwählt.» 76

Damit stehen wir bereits im christlichen Leben.

5. Praedestination und Ethik.

Hier trifft die Praedestination wieder mit der Providenz
zusammen, ohne doch in ihr aufzugehen. Denn es bleibt ein
himmelweiter Unterschied, ob alles und alle Gottes Plan dienen
müssen, oder ob der Gläubige diesen Dienst von Herzen bejaht,
in ihm den Sinn seiner Existenz, ja die Gegenwart, gleichsam
den realen Beginn seiner ewigen Erwählung erkennt.77 Der
Glaubende weiß, daß er nicht sich selbst gehört; auch was er
tut, gehört nicht ihm; es gilt deshalb die tägliche Selbstverleugnung,

es gilt zu erkennen und zu erkennen zu geben, daß
Glaube und Liebe dasselbe sind.78 Der Satz «Da gute Werke
des Glaubens Frucht sind, so sind sie ganz und gar Gottes,
nicht unser» 79 wird von der Praedestination her persönlich,
konkret und schön. Lehrt die Providenz: «Er ordnet sine
gschirr, das ist, uns menschen, wie er will... Er mag sine
gschöpfft gantz machen und brechen, wie er will» 80, so die
Praedestination, wie unser Leben «nüt änderst ist dann ein
empsig werck gottes Also erkennt sich der gleubig ein
instrument und gschirr sin, durch das got würckt».81 Und könnte

76 «Constat igitur eos qui credunt scire se esse electos: qui enim cre-
dunt electi sunt», ebd., 123, oben. — «Qui vere credant, nemo novit nisi is
qui credit. Hic ergo iam certus est se dei electum esse. Habet enim spiritus
arrhabonem Spiritus ille tallere non potest», ebd., 8, Mitte.

77 Dies ist das relative Recht der späteren reformierten Lehre (seit
Beza) vom Syllogismus practicus. Bei Zwingli finden sich Ansätze: Wie
die fides ein Signum der electio können unter bestimmten Voraussetzungen
bona opera ein Signum der fides sein. «Ut qui fidem habeant sciant se
veluti per sigillum ac pignus electos esse: sic qui fidei opera faciunt ex-
perimentum dant quum sibi ipsis, dum liberaliter et ex amore dei et
proximi, non vana gloria, operantur; tum aliis, quod deum colant, hoc est
quod fidem habeant», SS IV, 124, Mitte. Vgl. SS VI, I, 391.

78 CR III, 848—850 (Commentarius).
79 Ebd., 849, 36.
80 CR II, 180 (Auslegung des 20. Artikels). Hier auch eine drastische

schweizerdeutsche Wiedergabe des Gleichnisses vom Töpfer Rom. 9.
81 Ebd., 181.



G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis 547

es im Licht der Vorsehung mit ihrer Betonung der göttlichen
Allwirksamkeit als eine Selbstverständlichkeit erscheinen, daß

wir «nüt änderst sind dann instrument und handgeschirr, durch
die got würckt» 82, so lehrt uns die Praedestination, daß es

vielmehr eine Gnade und ein Wunder ist, «dann wir sind von
natur böß».83 Sehr wichtig ist der Hinweis, daß dieser Dienst
seinen Sinn allein in der Erwählung selbst, sein Glück ganz
in seinem Herrn finden muß; es ist ihm weder der Glanz äußerer

Erfolge noch die innere Befriedigung der Entfaltung
seelischer Anlagen verheißen. Vielmehr kann es uns begegnen, daß

wir uns zu sagen haben: «Jez verleit (legt auf die Seite) dich
gott glych als der schlosser ein abgeschlißne fylen» (Feile).84
Gerade dann muß der Erwählungsglaube seine Kraft bewähren:

«Du bist ein Werckzüg und Gschirre Gottes; er will dich
also bruchen und verschlyßen, wil dich nit lassen müeßiggan
und verrosten. 0 wie glücksälig bist du, den Gott zuo sinem
Werckzüg also berüefft und brucht!» 85 Aber zu Geduld, Uner-
schrockenheit, Tapferkeit, Standhaftigkeit86 wird der
Erwählungsglaube anleiten.87 Das ist nach unserm Überblick tief
sinnvoll, denn, so dürfen wir kombinieren, der Erwählte
bewegt sich ja auf dem Weg, auf dem in und bei der Barmherzigkeit

die ewige Gerechtigkeit sich nicht gegen ihn kehrt, sondern
sich offenbart und schenkt, ihn umfängt, demütigt und tröstet;
denn sie verbindet ihn mit Christus und führt ihn damit in die
erste und letzte, die einzig gültige Ordnung zurück. «Stat electio
dei firma et immota.» 88

82 Ebd., 186.
83 Ebd.
84 SS II, I, 205, Mitte.
85 «Instrumentum dei es, te vult utendo non otio consumere; o te fe-

licem quem ad operam suam arcessit», SS IV, 141 (De prov.). Übers, von
Leo Jud, Zwingli-Hauptschr., 2, 242.

86 Patientia, intrepida mens, fortitudo, audacia, aequus animus,
fortissimum pectus und andere stoische Tugendbezeichnungen häufen sich

gegen Ende des Sermo de Providentia SS IV, 140 ff. Sie stammen aus der
Tradition der Providenzlehre seit Seneca; Zwingiis Bemühen, sie in die
christliche Ethik einzubauen, ist instruktiv.

87 Und zur «Gemeinschaft mit der obern Schar> (Zinzendorf), ein in
Zwingiis Ethik merkwürdig lebendiges Motiv. Hier SS IV, 141.

88 SS IV, 140, Mitte. 5, unten.



548 G. W. Locher, Die Prädestinationslehre Huldrych Zwingiis

Keine Form der Erwählungslehre löst die Rätsel. Ihre
Aufgabe ist auch gar nicht die, das Unerklärliche zu erklären,
sondern das Geheimnis zu vergegenwärtigen und uns damit zur
Anbetung und zum Trost zu führen. Zwingiis Fassung ist in
hohem Maß geeignet, jene Demut und Zuversicht zu wecken,
die den Glaubenden mit Gottes Engeln verbinden, wenn sie in
Dantes Paradies den ewigen Willen dafür preisen, daß er gut ist:

«0 Gnadenwähl, wie unerreichlich du
den Blicken aller, die zum ersten Grund
der Dinge, deinen Wurzeln, nicht gelangen!
Ihr Menschen aber, zügelt euer Urteil!
Auch wir im Angesicht des Herren wissen
noch heute nicht die Zahl der Auserwählten,
und wohl ist uns in solcher Dunkelheit;
denn unser Heil vollendet sich in diesem:
daß nur, was Gott will, auch wir selber wollen.» 89

Riehen bei Basel. Gottfried W. Locher.

89 Dante, Paradiso, XX, 130—138; nach Voßler. (Für den Hinweis auf
diese Strophen danke ich Herrn Professor Walther Gut in Zürich.)


	Die Prädestinationslehre Huldrych Zwinglis : zum 70. Geburtstag Karl Barths

