
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 5

Artikel: Zeichen, Siegel, Kreuz : ein Ausschnitt aus der Bedeutungsgeschichte
biblischer Begriffe

Autor: Michaelis, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878993

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 12 Heft 5 September—Oktober 1956

Zeichen, Siegel, Kreuz.
Ein Ausschnitt aus der Bedeutungsgeschichte biblischer

Begriffe. *

Die Geschichte aller Sprachen ist gekennzeichnet durch
Beharrung und Wandel. Wörter wandeln ihre Form, oft auch ihre
Aussprache, vor allem aber ihren Inhalt, ihre Bedeutung. Es
können dabei gänzlich neue Bedeutungen eines Wortes auftreten;

meist jedoch wird es sich nur um Bedeutungsverlagerungen
handeln, um Verengerung oder Ausweitung schon vorhandener
Bedeutungen, etwa um ein Selbständigwerden ursprünglicher
Teilbedeutungen. Solche Wandlungen, in sehr verschiedenem
Tempo sich vollziehend, können mehrmals nacheinander über
ein Wort kommen, so daß schon die Geschichte eines einzelnen
Wortes innerhalb des Makrokosmos des sich wandelnden
Sprachganzen oftmals einen überaus differenzierten Mikrokosmos

darstellt. Nicht immer vermag die beobachtende und
deutende Wissenschaft die Motive und Einflüsse, die hierbei wirksam

sind, ganz aufzuhellen.
Es ist klar, daß die Beziehungen sich besonders verwickelt

gestalten werden, wenn eine bestimmte Bedeutungsgeschichte
über mehrere Wörter läuft, indem zwei oder mehr Wörter, die
sich vielfach nur mit je einer Seite ihres Bedeutungsumfangs
berühren, einander ablösend die verschiedenen Phasen eines
Bedeutungswandels zu übernehmen haben. Ebenso werden sich
die Möglichkeiten der Entwicklung in höchst interessanter
Weise beleben, wenn diese in eine andere Sprache hinübergreift,
also mehrere Sprachen nacheinander an ihr beteiligt sind.

Die Bibel nun bietet ein außerordentlich reiches Feld für
Beobachtungen dieser Art. Es ist hierbei nicht an die oft so
merkwürdigen Schicksale gedacht, die ursprünglich biblische
Begriffe in späterer Zeit außerhalb der Bibel, losgelöst von der
Bibel gehabt haben und noch haben bis auf den heutigen Tag,

* Akademischer Vortrag, gehalten an der Universität Bern am 4.

November 1955 (für den Druck nur wenig erweitert und mit Anmerkungen
versehen).

33



506 \V. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz

in den verschiedensten Sprachen, auch in der Sprache der
bildenden Kunst. Vielmehr: die Bibel allein in ihrer Abfolge von
Altem und Neuem Testament bietet bereits Stoff genug. In ihr
haben wir es ja mit einem Schrifttum zu tun, das viele Jahrhunderte

umfaßt und damit schon rein zeitlich die Voraussetzungen
durchaus in sich schließt, daß schon innerbiblisch Bedeutungswandel

sich hat auswirken können, und dies unter Beteiligung
sogar von mehreren Sprachen. Die drei Begriffe, die im Thema
genannt sind — Zeichen, Siegel und Kreuz —, haben ein jeder
für sich innerhalb der Bibel seine eigene vielgestaltige
Geschichte gehabt. Sie haben einander aber auch berührt, und einer
bestimmten Linie ihrer Beziehungen zueinander soll in diesem

Vortrag etwas nachgegangen werden.

Wir setzen ein bei Gen. 4, 15. Ivain, der Brudermörder, hat
vorher (4,14) gesagt: «Du vertreibst mich heute vom Ackerland,
und ich muß mich vor deinem Angesicht verbergen; unstet und
flüchtig muß ich sein auf Erden. So wird mich denn totschlagen,
wer mich antrifft.» Und darauf heißt es in 4, 15: «Der Herr aber
sprach zu ihm: ,Nicht also! Wer immer Kain totschlägt, an dem

wird es siebenfältig gerächt.' Und der Herr versah Kain mit
einem Zeichen, daß keiner ihn erschlüge, der ihn anträfe.» Die
große Bedeutung, die diese Stelle in der verschiedensten
Hinsicht besitzt, ist offenkundig, obwohl im einzelnen schwer
festzulegen. 1 Manches spricht dafür, daß es sich hei dem Kainszeichen

um ein Stammeszeichen der im Alten Testament mehrmals
(in Gen. 4 freilich nicht mit diesen Namen) genannten Keniter
oder Kainiten gehandelt hat und die Geschichte von Kain als
dem Stammvater der Keniter mit dem genannten Zuge erklären
will, wie die Keniter zu ihrem Stammeszeichen gekommen sind.
Doch auch in diesem Fall ist für das Verständnis der Geschichte
noch wichtiger, daß das Kainszeichen nicht etwa ein Zeichen
ist, das den Mörder kennzeichnen will, kein Fluchzeichen also,
sondern vielmehr ein Schutzzeichen («daß keiner ihn erschlü-

1 Vgl. Carl A. Keller, Das Wort OTH als «Offenbarungszeichen Gottes».
Eine philologisch-theologische Begriffsuntersuchung zum AT. Dissertation
Basel (1946), S. 15 f. und vor allem S. 69—78 (9. Kap.: Das Kainszeichen);
Walther Zimmerli, 1. Mose 1—11. Die Urgeschichte, (1943), S. 279—287 (und
S. 287—302: Zum Gesamtverständnis der Kainsgeschichte).



W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz 507

ge»). Die außerordentliche Tragweite des Gedankens, daß der
Schuldiggewordene und von Gott mit dem Fluch Belegte
zugleich der von Gott in Schutz Genommene ist, läßt sich schwerlich

verkennen.2
Es wird in gewissem Umfang durchaus richtig beobachtet

sein, daß das Zeichen in diesem Fall nur bestätigt und für
jedermann sichtbar macht, was in der vorhergehenden Zusage «Wer
immer Kain erschlägt, an dem wird es siebenfältig gerächt»
bereits enthalten ist3, so daß wir auch hier einen Beleg für die
auch sonst zu beobachtende Einheit von Wortoffenharung und
Zeichen vor uns hätten.4 Trotzdem wird man dem Wort rix, das
in Gen. 4, 15 steht, nicht unmittelbar die Bedeutung
«Offenbarungszeichen» geben können.5 nix selber wird hier vielmehr die
Bedeutung «Zeichen» im Sinne von «Kennzeichen», «Mal»,
«Kennmal» haben.6

Es muß sich um ein Zeichen gehandelt haben, das für jeden
Begegnenden sofort und deutlich zu erkennen war. Daher ist
nicht anzunehmen, daß an ein Zeichen «in der Hand» (oder an
noch versteckterer Stelle) gedacht ist. Die Sitte des Zeichens in
der Hand ist (ohne den Ausdruck «Zeichen» freilich) etwa auch

2 Vgl. Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik, II, 2 (1947), S. 376.
3 Dies gilt, obwohl die Zusicherung eines Anspruchs auf Blutrache,

wenn sie mit der Zusage gemeint sein sollte (aber vielleicht ist ohnehin
gemeint, daß Jahve selbst die Rache vollziehen werde; vgl. Zimmerli, S. 286),
und die Verleihung eines Schutzzeichens an sich zweierlei sind.

4 So Keller (Anm. 1), S. 16: Wortoffenbarung und Zeichen bilden in
Gen. 4, 15 «für den Erzähler eine absolute Einheit».

5 Gegen diese Tendenz, die Keller (Anm. 1) auch den meisten anderen
Belegstellen gegenüber zeigt (S. 75 variiert er die Bedeutung
«Offenbarungszeichen», mit der er sonst bei fliX rechnet, für Gen. 4,15 zu
«Offenbarungsschutzzeichen»), hat schon Walther Zimmerli Bedenken angemeldet
in seiner Besprechung in Theol. Zeitschrift 5 (1949), S. 374—376. Andererseits

kommen die richtigen Einsichten Kellers in den Zusammenhang von
Offenbarung und Zeichen in dem Artikel nix bei Ludwig Koehler, Lexicon
in Veteris Testamenti Libros (1953), S, 23 zu kurz, bzw. sie können dort
innerhalb einer nach anderen Motiven verfahrenden Trennung der verschiedenen

Gebrauchsweisen der Vokabel nicht zur Geltung kommen.
6 Köhler, a. a. 0., stellt Gen. 4, 15 mit Ex. 8, 19; 12, 13; Num. 2, 2; Jos.

2, 12; Hiob 21, 29 unter der Bedeutung «Kennzeichen» zusammen. Die Bedeutung

«Schutzzeichen», die Gen. 4, 15 und Ex. 12, 13 verbindet (die Zürcher-
bibel übersetzt an der zweiten Stelle geradezu «Schutzzeichen»), wäre eine
weitere Spezialisierung innerhalb der Bedeutung «Kennzeichen».



508 W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz

durch Jes. 44, 5 belegt: «Da wird der eine sprechen: ,Ich hin des

Herrn', ein anderer wird sich mit dem Namen Jakobs nennen,
und wieder einer schreibt auf seine Hand: ,dem Herrn eigen'.»
Hierbei ist doch wohl an die innere Handfläche gedacht, die ein
anderer nur sieht, wenn man sie ihm zeigt. Bei Deutero-Jesaja
ist dies berechtigt, geht es doch primär nicht um ein Schutzzeichen,

das ohne weiteres sichtbar sein müßte, sondern eher um
den Ausdruck eines Bekenntnisses, das abgelegt wird, wo es

nötig erscheint, und das man vielleicht auch nur sich selber
immer wieder vorhalten will. Beim Kainszeichen jedoch dürfte die
Vorstellung die sein, daß dies Zeichen an der Stirne angebracht
war. Es wird nicht in einer nach Form oder Farbe auffallenden
Kopfbedeckung oder einem bestimmten Kopfputz bestanden
haben, aber auch nicht etwa in einem Stirnreif (oder Ohr- oder
Nasenring). Vielmehr ist an ein Zeichen zu denken, das an der Stirn
entweder aufgemalt war, vielleicht farbig, oder eingebrannt oder
eingeritzt (eintätowiert).7 Solche Zeichen an der Stirne werden
in der Bibel auch sonst erwähnt, vor allem in den gleich zu
behandelnden Stellen Ezech. 9,4. 6.

Das Kainszeichen wird wohl sehr einfach ausgesehen haben,
nicht nur weil es dann auch leicht anzubringen war (alle Keni-
ter werden es ja, wenn es ein Stammeszeichen war, getragen
haben), sondern vor allem, weil es dann sofort auffiel und ein
Übersehen oder eine Verwechslung ausgeschlossen war. Man
möchte daher meinen, es sei eher ornamental gewesen, als daß es

etwa aus Schriftzeichen bestanden hätte. Hatte es ein ornamentales

Aussehen, so wäre es aber nur eine der vielen in Betracht
7 Es ist schwer zu entscheiden, ob, wofür die sonstigen Belege für die

Verbindung von D"t£> mit niX (Keller, S. 9) sprechen könnten, pj?1? HTTP DÇ?®1

DIX besagen soll, Jahve habe für Kain ein bestimmtes Zeichen «festgesetzt»,

nämlich er habe ihn die Art dieses Zeichens wissen lassen, das Kain
dann aber selbst hätte anbringen können, Jahve habe ihn also zur Anbringung

dieses Zeichens ermächtigt (auch das ë&e-ro der LXX möchte man
eher in diesem Sinn verstehen), oder ob gemeint ist, Jahve habe persönlich
an Kain ein Zeichen «angebracht» (z.B. Kautzsch-Bertholet), er habe selber

ihn mit einem Zeichen «versehen» (z. B. Zürcherbibel). Auch im zweiten
Fall jedoch läßt sich aus der Vokabel allein nichts Näheres darüber
entnehmen, welcher Art das Zeichen gewesen sein soll (z.B. Gen. 24, 47;
Sach. 6, 11). Die früher gern vertretene Auffassung, das Zeichen habe darin
bestanden, daß Kains Blick etwas Unstetes und Furchterregendes angenommen

habe, ist heute wohl meist aufgegeben.



W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz 509

kommenden Möglichkeiten, daß es sich um zwei gekreuzte Striche,

also um ein Kreuz gehandelt haben könnte. Die Stellen
Ezech. 9, 4. 6 ließen sich freilich durchaus zugunsten dieser
Annahme geltend machen. Jedoch: seihst wenn feststünde, daß das
Kainszeichen die Form eines Kreuzes gehabt hätte, wäre es

gleichwohl nicht erlaubt, hierin eine typologische Vorausdarstellung

des Kreuzes Jesu zu sehen. Zwar wäre die Erkenntnis
richtig und ohne Zweifel sehr bedeutsam, daß das Kainszeichen
— als Schutzzeichen für den Brudermörder unter dem Fluch —
in Beziehung steht zu der in Jesu Tod beschlossen liegenden
Rettung der Sünder durch die Gnade Gottes.8 Aber diese Beziehung

kann nicht über die Verwendung der Form des Kreuzes im
einen wie im andern Fall laufen, schon deswegen nicht, weil das
Kreuz auf Golgatha gar nicht die Form zweier gekreuzter
Linien gehabt hat, wie sie allenfalls für das Kainszeichen in
Betracht zu ziehen wäre.9 Mit dieser Überlegung sei sogleich die
andere verbunden, daß hei der Beschreibung und Beurteilung
des hier vorliegenden Tatbestandes selbstverständlich auch
nichts durch die Verwendung des deutschen Wortes «Kreuz»
präjudiziert werden darf.

Bei dem hebräischen Worte niN, das in Gen. 4, 15 gebraucht
ist, besteht in dieser Hinsicht allerdings keine Gefahr. Es wird
niemandem in den Sinn kommen, nix mit «Kreuz» zu übersetzen.
Anders steht es mit der Verwendung von W an den schon
erwähnten Stellen Ezech. 9, 4. 6. In Ezech. 9 geht es um eine visionäre

Schilderung einer unbarmherzigen Ausrottung der
Bevölkerung Jerusalems durch himmlische Beauftragte. «Greis und
Jüngling und Jungfrau, Kind und Weib, sie alle tötet! vernichtet!»,

so heißt es in 9, 6, und es wird hinzugefügt: «Doch keinen,
der das Kreuzeszeichen trägt, dürft ihr anrühren.» Das nimmt
Bezug auf 9, 4, wo der Prominenteste der Sendboten den Auftrag
erhalten hat: «Gehe mitten durch die Stadt, mitten durch Jerusalem,

und zeichne ein Kreuz auf die Stirne derer, die seufzen und
stöhnen ob all der Greuel, die in der Stadt geschehen.» Ich habe

8 Vgl. auch Keller (Anm. 1), S. 77 f.
8 Keller, a. a. 0., betont nur, daß «alle Anhaltspunkte fehlen», daß das

Kainszeichen (die «Kainsmarke» nennt er es S. 145) gerade die Form eines
Kreuzes gehabt habe, weist aber nicht darauf hin, daß das Kreuz Jesu ohnehin

eine ganz andere Form gehabt hat (s. u.).



510 W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz

beide Stellen nach der Ztircherbibel angeführt; sie setzt hier
«Kreuz» und «Kreuzeszeichen» ein, und zwar ohne eine erklärende

Fußnote beizugeben, wie das in anderen Fällen beim
Vorliegen von erklärungsbedürftigen Ausdrücken geschieht und
auch in diesem Fall wünschenswert gewesen wäre, weil sonst
der nur auf die deutsche Übersetzung angewiesene Leser sich
unweigerlich zu Kombinationen mit anderen biblischen
Belegstellen für «Kreuz» und so auch zur Kombination mit dem
Kreuze Jesu angeregt sieht.

Im Hebräischen steht beide Male in, in 9, 4 verbunden mit dem
T ' '

zugehörigen Tätigkeitswort mn ein Taw machen, mit einem
Taw versehen.10 Taw ist der letzte Buchstabe des hebräischen
Alphabets, einer der t-Laute, die das Hebräische mit anderen
semitischen Sprachen kennt. Geschrieben wurde der Buchstabe
Taw (n) im Althebräischen und im Phönizischen als gleicharmiges

Kreuz, entweder liegend X oder aufrechtstehend -[-11 Als
Wort ausgeschrieben kommt Taw im Alten Testament außer in
Ezech. 9, 4. 6 noch in Hiob 31, 35 vor: «Hier meine Unterschrift»
übersetzt die Zürcherbibel. Hiob will sagen: mit seiner
Unterschrift wolle er für das, was er gesagt habe, einstehen, und seine
Unterschrift besteht in einem Taw, geschrieben als zwei
gekreuzte Striche. Nicht daß daraus mit Sicherheit der Schluß
gezogen werden dürfte, Hiob habe seinen Namen überhaupt gar
nicht schreiben können! Aber an sich ist das Verfahren genau
gleich, wie wenn bis zum heutigen Tage des Schreibens Unkundige

ihre Unterschrift mit drei Kreuzen leisten. Diese Sitte, mit
einem Kreuz zu unterschreiben, ist mithin uralt.

Natürlich heißt in nicht «Unterschrift», sondern der Buch-
T '

stabe Taw bzw. das Kreuzeszeichen dient in solchem Fall als
Unterschrift. Es ist eine freie, erleichternde Übersetzung, wenn
an der Hiob-Stelle in der Zürcherbibel und anderwärts (auch
bei Luther) «Unterschrift» übersetzt wird. Man könnte ebenso

gut in freier und sogar sachgemäßerer Wiedergabe übersetzen:
«Hier mein Kreuz.»12 Aber in heißt natürlich auch nicht «Kreuz»,

T 7

10 Ezech. 9, 4 ist die einzige Belegstelle für mn I, da in 1. Sam. 21,14
statt irm zu lesen ist.

11 Vgl. Kurt Galling, Biblisches Keallexikon (1937), Sp. 467 (Tafel).
12 Bernhard Duhm, Das Buch Hiob (1897), S. 151, übersetzt: «Sieh da

mein Kreuz», und fügt bei: Hiob «setzt sein Kreuz hin, nämlich seine
Unterschrift». Aber Duhm hat damit natürlich nicht behaupten wollen, daß in



W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz 511

wie die Zürcherbibel in Ezech. 9 kurzerhand übersetzt.13
Vielmehr muß man den Tatbestand folgendermaßen kennzeichnen:
das, was wir in solchem Fall, wenn nämlich zwei gekreuzte
Striche vorliegen, als «Kreuz» zu bezeichnen pflegen, das haben
die alten Hebräer eben als Taw bezeichnet, weil ihr Buchstabe n
das Aussehen von zwei gekreuzten Strichen gehabt hat.14
Entsprechend haben die Griechen, deren Buchstabe X aus zwei
gekreuzten Strichen besteht, zwei gekreuzte Striche als X bezeichnet

(nicht etwa als crraupôç!). Wenn sie etwas Geschriebenes,
etwa einen Schuldschein, um ihn ungültig zu machen, kreuzweise

durchstrichen, nannten sie dies xGZeiv.15 Die Lateiner
sprachen, wenn zwei Linien sich kreuzweise schnitten, vom
decussari (eine Ableitung von crux kam dafür nicht in Betracht,
weil die crux, das Marterholz, der Galgen — wovon auch unser

den Wortsinn von «Kreuz» habe, wie es nach Dinkier I (vgl. unten, Anm.
18), S. 163, scheint.

13 Die LXX, die niX sozusagen konkordant mit aripeîov übersetzt hat
(Jos. 24, 17 fehlt in LXX; in Num. 2, 2 ist crrnaeioc verwandt; in Ezech. 14, 8

steht ëpripoç — Verwechslung mit Wh ?; vgl. Jes. 34, 11), und die auch 1FI in
Ezech. 9, 4. 6 mit crripeîov wiedergegeben hat. bietet an der Stelle Hiob 31, 35 :

xeîpa bè Kupiou ei pf] ébeboLeiv. Wie immer sich diese Wiedergabe in allem
Übrigen erklären mag, das dem nix entsprechende x^P wird hier in der
Bedeutung «Handschrift» gebraucht sein. Vgl. z.B. BGU 423, 16 (2. Jahrh. n.
Chr.) bei Adolf Deißmann, Licht vom Osten4 (1923), S. 148 Anm. 12; weitere
Belege bei Friedrich Preisigke, Wörterbuch der griech. Papyrusurkunden,
2 (1927), Sp. 728, und H. G. Liddell & R. Scott, A Greek-English Lexicon ed.

Ii. St. Jones, 2, S. 1984 (s. v. VI). Bei der Bedeutung «Handschrift» aber
wird der LXX-Übersetzer wohl weniger an ein Zeichen als vielmehr an den
Namenszug oder überhaupt an die Eigenart der Schriftzüge gedacht haben.

14 Köhler (Anm. 5), S. 1020, übersetzt Hin I «ein in, Kennzeichen
machen» (ebenda s. v. TD gibt er für Ezech. 9, 4 die Bedeutung «Kennzeichen»,
für Hiob 31, 35 die Bedeutung «Handzeichen [Bestätigung einer Urkunde]»
an). Wenn Alfred Bertholet, Hesekiel (1936), S. 37, zu Ezech. 9,4.6 schreibt :

«An sich zwar kann das hier gebrauchte If) irgendein Zeichen sein, aber
es ist richtig, daß schon der Buchstabe, den das Wort bezeichnet, in der
alten Schrift kreuzähnliche Form hat», so wird man zwar zugeben können,
daß das Wort III älter sein mag als die Bezeichnung des Buchstabens n als

in ; aber diese Bezeichnung hätte sich bei der damaligen Schreibung von n
doch nicht nahegelegt, wenn man nicht eben gerade ein Kreuz, aber keineswegs

auch ein beliebiges anderes Zeichen m genannt hätte.
15 Als Beispiel vgl. Pap. Flor. I 61, 65 f. (85 v. Chr.) bei Deißmann

(Anm. 13), S. 283 (Abbildung auf S. 230). Weitere Belege bei Preisigke
(Anm. 13), Sp. 737, und Liddell-Scott, S. 1991 (s. v. II).



512 W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz

deutsches Wort «Kreuz» stammt — damals gar nicht die Form
eines Kreuzes gehabt, sondern einem großen lateinischen T
geglichen hat).16

Man sollte davon ausgehen dürfen, daß das Kreuz im Sinn
von zwei gekreuzten Strichen — als Kritzelei, als Zeichen, als
Kennmal, als Ornament — älter ist als die Buchstaben der
Buchstabenschrift, die die Form eines Kreuzes haben (Taw im
Semitischen, Chi im Griechischen). Tatsächlich ist das Kreuz als
Zeichen denn auch seit den ältesten Zeiten in vielen Kulturkreisen

zur Verwendung gekommen. Es ist früher bezeugt auch als
das Rad, wenigstens das Scheibenrad. Insofern ist es sicher
nicht möglich, die Entstehung des Kreuzes als Zeichen etwa
aus dem Vierspeichenrad unter Weglassung des Radkranzes
abzuleiten. 17 Doch auch als religiöses Symbol ist das Kreuzeszeichen

außerbiblisch schon früh und vielerorts nachzuweisen.18
Wieweit es auch im alten Israel in diesem Sinn verwandt

worden ist, das ist schwer zu entscheiden. Denn die einzigen
Stellen im Alten Testament, in denen unmittelbar von einem
Kreuzeszeichen gesprochen wird, das sind die erwähnten Stellen

in Ezech. 9 und Hiob 31. Das Kreuz als Unterschrift in Hiob
31, 35 hat nicht notwendig sakralen Charakter. Andererseits:
das Kainszeichen wird zwar eine sakrale Dignität besessen
haben, aber es ist ja in keiner Weise sicher, daß es sich bei ihm
überhaupt um ein Kreuzeszeichen gehandelt hat. Das gleiche
gilt auch für die wenigen anderen Belege für kultische Signierung,

die im Alten Testament erhalten sind: 191. Kön. 20, 41 und
16 Decussare hängt mit decussis zusammen, dieses mit decern (und as) ;

die Bedeutung ist: in Gestalt einer Zehn (X) kreuzweise abteilen oder
ausstreichen.

17 Vgl. Johannes Hempel, Artikel Rad, in: EGG2, 4, Sp. 1677; F. A. v.
Scheltema, Artikel Kreuz, in: Reallexikon der Vorgeschichte, 7 (1926), S. 101 f.

18 Vgl. Johannes Hempel, Artikel Kreuz 1, in: RGG2, 3, Sp. 1289 f., und
vor allem Ernst Dinkier, Zur Geschichte des Kreuzsymbols, in: Zeitschr.
für Theol. u. Kirche 48 (1951), S. 148—172 (als Dinkier I zitiert): S. 160

Anm. (Palmyra). 162 und Anm. 2; derselbe, Jesu Wort vom Kreuztragen,
in: Neutest. Studien für Rudolf Bultmann (Beiheft zur ZNTW 21) (1954),
S. 110—129 (als Dinkier II zitiert) : S. 120 und Anm. 49.

19 Daß die Zahl der Belege nicht größer ist, hängt ohne Zweifel damit
zusammen, daß es nach Lev. 19, 28; 21, 5; Deut. 14, 1 verboten war,
Hautritzungen oder Tätowierungen vorzunehmen (es ist von «Einschnitten» die



W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz 513

(indirekt) Ex. 13, 9 mit Parallelen.20 So bleiben nur die beiden
Stellen aus Ezech. 9 übrig. Sie sind wichtig genug, und man
sollte vermuten dürfen, daß hinter ihnen eine sehr viel weiter
zurückreichende und verbreitetere Sitte steht.

Daß das Taw gerade der letzte Buchstabe des hebräischen
Alphabets war, kann für die Verwendung des Kreuzes als
Zeichen ohne Zweifel von einer gewissen Bedeutung gewesen
sein.21 Von seiner Stellung am Ende des Alphabets jedoch eine
Beziehung zu einer Verwendung innerhalb einer auf das Ende,
nämlich das Ende der Welt ausgerichteten, endzeitlichen, es-

chatologischen Symbolik herstellen zu wollen, das wäre wohl
sehr gewagt. In Ezech. 9 ist das Kreuz ein Schutzzeichen, das

den, der so gezeichnet ist, als Gottes Eigentum zu erkennen
gibt 22 und ihn unter den göttlichen Schutz stellt (nicht anders
als das Blut, mit dem die Türen der Israeliten in Aegypten in der

Rede, in Lev. 19, 28 außerdem von «eingeätzter Schritt»). Es scheint sich an
den genannten Stellen nicht nnr run Trauerbräuche zu handeln, sondern um
kultische Signierung überhaupt (vgl. Dinkier I, S. 165). Auch die Gewichtigkeit

der Begründungen in Lev. 21, 6; Deut. 14, 2 läßt dies vermuten. Vgl.
Anm. 32.

20 Dinkier I S, 170 (vgl. auch S. 164 f.) nennt als Belege für Kultsignierung

außer Ezech. 9, 4 auch noch Gen. 4, 15; 1. Kön. 20, 41 und Jes. 44, 5.

Jedoch ist an keiner dieser weiteren Stellen sicher oder auch nur
wahrscheinlich, daß an eine Signierung gerade mit dem Kreuzeszeichen gedacht
ist. Als «Tatsache» kann man es jedenfalls nicht bezeichnen, daß «die kultische

Signierung in Israel» eo ipso und ausschließlich «mit dem Buchstaben
und Zeichen Taw geschieht» (Dinkier II, S. 121). Zu Jes. 44, 5 vgl. Anm. 31.

21 Daß man das auch für seine Verwendung als Unterschrift sollte
geltend machen können (Hempel [Anm. 18], Sp. 1290, scheint derartiges
anzudeuten), dürfte eher fraglich sein. Denn für diesen Gebrauch wird wohl
mehr das Zeichen als der Buchstabe konstitutiv gewesen sein.

22 Dinkier I, S. 164, sieht, weil das Zeichen nach Ezech. 9, 4 gegeben
wird «auf Grund der Reue denen, 'die klagen und zagen über alle Greuel',
die sich nicht zur Sünde der Welt, sondern zum Gesetz bekennen», neben
dem Eigentumsgedanken den Bußgedanken wirksam. Genauer: auf S. 164

kombiniert er Bußgedanken und Schutzgedanken, aber auf S. 165 stehen
bei ihm dann «der Büß- und Eigentumsgedanke» einerseits und «der
Schutzgedanke» andererseits einander gegenüber. Jedoch: der sog. Bußgedanke
kann doch wohl kein für die Charakterisierung des Zeichens gleich wichtiges

Motiv sein wie der Eigentums- und Schutzgedanke. Hingegen wird,
wie Dinkier II, S. 122 Anm. 57, mit Recht geltend macht, es dem Tatbestand
nicht gerecht, auch den Eigentumsgedanken fernzuhalten und überhaupt
nur den Schutzgedanken als bewiesen zu betrachten.



514 W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz

Nacht des Auszugs gezeichnet waren — schwerlich jedoch in
Kreuzform; Ex. 12, 22 f.). Von einer ausgesprochen eschatologi-
schen Orientierung kann man in Ezech. 9 noch nicht reden.
Nicht unwichtig ist aber die Beobachtung, daß Ezech. 9 im
Judentum später nachgewirkt hat und diese Nachgeschichte dann,
wie dies mit der gesamten alttestamentlichen Gedankenwelt der
Fall gewesen ist, in eschatologische Zusammenhänge geraten

ist.
Zwar im Psalm Sal. 15, 6—9 (1. Jahrh. v. Chr.) ist noch nicht

sehr deutlich, daß es sich hier überhaupt um einen Anklang an
Ezech. 9 handeln soll. Einmal ist nicht bloß von einem «Zeichen
Gottes» die Rede, das die Frommen tragen, sondern auch von
dem «Zeichen des Verderbens», das die Gottlosen auf ihrer Stirn
haben, und für diese Zweiheit von Zeichen fehlt es in Ezech. 9

doch an einer Vorlage.23 Zum andern aber ist hei dem «Zeichen
Gottes», mag es auch ebenfalls auf der Stirn seinen Platz haben
(gesagt wird dies jedoch nicht), in keiner Weise erkennbar
gemacht, daß es sich um ein Kreuz oder Taw handelt. Hingegen in
der Damaskusschrift, die im Zusammenhang mit den in der Nähe
des Toten Meeres gefundenen Handschriften erneut aktuell
geworden ist, liegt eindeutig eine eschatologische Verwertung von
Ezech. 9 vor, wenn es dort heißt (B 9, 10—12), in der Endzeit
werde die Rettung der Erwählten so vor sich gehen, «wie es

gewesen ist in der Zeit der ersten Heimsuchung, wovon (die
23 Dinkier I, S. 166, gibt dies zu, meint aber, implicite sei in Ezech. 9

gleichwohl von einem Zeichen des Verderbens die Rede, «insofern eben das
Fehlen des Jahwezeichens das Zeichen des Verderbens ist». Diese
Überlegung überzeugt nicht (noch seltsamer ist freilich Dinklers Meinung in II,
S. 125, das xdpaTha roO öripiou in Apk. 16, 2 u. ö. könne lediglich im Fehlen
des Siegels Gottes bestanden haben). Freilich vermag Dinkier dann noch
auf die Deutung von Ezech. 9 im Talmudtraktat b. Schabbat 55 a hinzuweisen.

In ihr wird nun tatsächlich in Auslegung von Ezech. 9 davon gesprochen,

daß Gott damals dem Engel Gabriel den Auftrag gegeben habe, auf
der Stirn der Gerechten ein Taw mit Tinte zu zeichnen und auf der Stirn
der Frevler ein Taw mit Blut. Es ist jedoch keineswegs gesichert, daß diese
Auffassung mit der in Ps. Sal. 15 vorliegenden Zweiteilung in irgendeinem
Zusammenhang steht (Dinkier meint, sie wirke «wie ein Kommentar
hierzu»), Es ist in b. Schab. 55 a auch noch zu erkennen, wie die Rabbinen auf
ihre (dem Wortlaut von Ezech. 9 nicht gemäße) Auslegung gekommen sind,
nämlich durch eine doppelte, und zwar antithetische Ausdeutung des Taw
(z. B. : n sei der erste Buchstabe von rTHR, «du sollst leben», aber auch der
erste Buchstabe von riWR, «du sollst sterben»). Vgl. auch Anm. 24.



W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz 515

Schrift) gesagt hat durch Ezechiel, ,zu zeichnen das Taw auf die
Stirnen der Seufzenden und Klagenden'».24

Ferner ist auf die Verwendung des Kreuzeszeichens in
jüdischen Gräbern aus damaliger Zeit zu verweisen. Es ist das
Verdienst von Ernst Dinkier, diese Frage näher untersucht zu
haben 25, und zwar aus Anlaß der Auffindung von 14 Ossuaren
(Gebeinkästen) in einem Grabe hei Talpioth südlich bei Jerusalem,

die aus der Zeit zwischen 50 v. Chr. und 50 n. Chr. stammen
dürften. Zwei von den 5 mit Inschriften versehenen Ossuaren
zeigen u. a. den Namen Jesus, und eines von diesen zeigt auf
allen 4 Seiten mit Holzkohle aufgemalte aufrechtstehende Kreuze.
E. L. Sukenik hatte in dieser Grabkammer das früheste erhaltene

Denkmal der Christenheit sehen wollen: dies Familiengrab
spiegele den Übertritt einer jüdischen Familie zum Christentum

wider; der Name Jesus sei als Anrufung, als Gebetsanrede
zu verstehen, und die Kreuze seien ein Hinweis auf Jesu Tod am
Kreuz.26 Dinkier hat aber mit überzeugenden Gründen den
jüdischen Charakter der Anlage dartun können. Den Namen Jesus
haben damals sehr viele Juden getragen; auch andere jüdische
Grabinschriften mit diesem Namen sind in gar nicht kleiner
Zahl erhalten.27 Was aber insbesondere das Kreuzeszeichen
betrifft, so ist es auch sonst in der fraglichen Zeit in nachweislich
jüdischen Gräbern zur Verwendung gekommen.28 Dinkier sieht
in ihm, wohl mit Recht, ein eschatologisches Schutzzeichen für
die Toten, das man in Anlehnung an Ezech. 9 gewählt hat.29

Mit einer allgemeinen Verwendung des Kreuzeszeichens im
damaligen Judentum zu gleichem oder verwandtem Zweck wird
man freilich nicht rechnen dürfen. An Belegen aus dem rabbini-
schen Schrifttum, das doch einen so großen und wichtigen Aus-

24 Es ist beachtlich, daß sich in der Damaskusschrift, die Ps. Sal. 15

zeitlich näher steht als b. Schab. 55, noch nicht von zweierlei Taw die Rede
ist. Auch dies spricht dagegen, daß in Ps. Sal. 15 noch Ezech. 9 nachwirken
sollte (vgl. Anm. 23). 25 Vgl. Dinkier I.

20 E. L. Sukenik, The Earliest Records of Christianity, in: Amer. Journ.
of Arch. 51 (1947), S. 351 ff. Vgl. Dinkier I, S. 150 f.

27 Dinkier I, S. 153—156.
28 Dinkier 1, S. 159—162. — Vgl. auch den Hinweis von Ethelbert Stauf-

fer, Zu den Kreuzeszeichen von Talpioth, in: Zeitschr. f. d. neutest. Wiss. 43

(1950/51), S. 262 auf Kreuze auf Münzen Barkochbas.
29 Dinkier I, S. 162—169, vor allem S. 169.



516 W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz

schnitt jüdischen Denkens und Lehens ausmacht, fehlt es gänzlich.

Ja, im Talmudtraktat b. Horajot 12 a wird auf die Frage,
auf welche Weise man (im Judentum hzw. im Alten Testament)
eine Salbung vollziehe, die Antwort gegeben: «Die Könige (salbt
man) in der Art eines Kranzes, und die Priester (salbt man)
in der Art eines Chi», also in Kreis- oder in Kreuzform. Es
ist überaus kennzeichnend, daß mitten im rabbinischen Hebräisch

der griechische Buchstahe Chi zur Erklärung herangezogen

wird. So fern lag damals der Gedanke, das hebräische
Taw als Illustration für ein Kreuz zu nehmen!30

In Ezech. 9 ist von einem Taw auf der Stirne die Rede. Das
ist neben der — außer durch Jes. 44, 5 31 auch durch Ex. 13, 9

30 Vgl. die Parallele b. Keritoth 5 b. Unabhängig davon, ob man das Taw
damals selbst noch regelmäßig in Kreuzform geschrieben hat, ergibt sich,
daß man jedenfalls keine Erinnerung mehr daran besessen hat, daß dieser
Buchstabe früher, z. B. zur Zeit von Ezech. 9, in Kreuzform geschrieben
worden war.

31 Wenn es in Jes. 44, 5 heißt: «wieder einer schreibt auf seine Hand:
'dem Herrn eigen'», so liegt es ohne Zweifel nahe, dies dahin zu verstehen,
daß eben diese Wendung «dem Herrn eigen» (bzw. «ich bin des Herrn»;
beide Male steht nin,17) in die Hand geschrieben worden sei. Man wird es auch
nicht als unmöglich bezeichnen können, eine Gruppe von 5 Buchstaben
aufzumalen oder auch einzuritzen. Immerhin: eine kürzere Signatur sollte
eigentlich leichter anzubringen gewesen sein. Vielleicht ist daher nur
gemeint, der Sinn der Signierung sei «dem Herrn eigen» gewesen, doch habe
sie nicht notwendig auch diesen Wortlaut gehabt. In diesem Fall hätte sie
also tatsächlich kürzer sein können. Jes. 44, 6 wird üblicher Weise und mit
Recht in der Auslegung einem neuen Abschnitt zugerechnet, steht aber ja
unmittelbar hinter 44, 5. In 44, 6 heißt es: «Ich bin der Erste und ich der
Letzte, und außer mir ist kein Gott.» Die Wendung «der Erste und der
Letzte» kehrt — offensichtlich als Nachwirkung von Jes. 44, 6 — im N. T. in
Apk. 1, 17; 2, 8; 22, 13 als Bezeichnung Gottes bzw. Christi wieder, in 22, 13

verbunden mit den synonymen Wendungen «Ich bin das A und das 0», «der
Anfang und das Ende». A und 0 sind der erste und der letzte Buchstabe des

griechischen Alphabets. Ihnen entsprechen im hebräischen Alphabet Aleph
und Taw (über die formelhafte Verwendung von «Aleph und Taw» vgl.
Gerhard Kittel, Artikel AQ, in: Theol. Wörterbuch z. N. T. 1, 1933, S. 2). Es
erscheint nicht unmöglich, daß, wenn es sich in Jes. 44, 5 um eine kürzere
Signatur handeln soll, in Verbindung mit der Selbstbezeichnung Gottes in
44, 6 an die beiden Buchstaben K und n gedacht sein könnte, wenn auch nicht
bei Deutero-Jesaja selbst, so doch bei alten Lesern und Auslegern. — Über
niN bzw. aramäisches KDN als Zusammenstellung von N und D sowie über



W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz 517

nebst verwandten Stellen bezeugten — Signierung in der Hand
offenbar die gebräuchlichste Signierung gewesen.32 Sie lag eben
besonders nahe, wenn es sich um ein Schutz- und Eigentumszeichen,

das jederzeit sichtbar sein sollte, handelte. «Auf der
Stirn» wird dabei nicht immer, aber wohl oft zu verstehen sein
als «zwischen den Augen». In 1. Kön. 20, 41 heißt es bei der
Begegnung des Königs Ahab mit einem Propheten, der sich eine
Binde über die Augen getan hatte (vgl. 20, 38) : «Da tat er die
Binde eilends weg von seinen Augen, und der König von Israel
erkannte, daß es einer von den Propheten war.» Es ist nicht
gemeint, daß Ahab diesen Propheten früher schon einmal gesehen
und nun wiedererkannt habe; vielmehr: dieser trug ein
Prophetenzeichen auf der Stirn, und zwar in Augennähe. Die gleiche
Vorstellung findet sich auch in Ex. 13, 9. 16; Deut. 6, 8; 11, 18;

(14,1). Die Zürcherbibel übersetzt hierbei «auf der Stirne» oder
«über der Stirne»; aber wörtlich heißt es: «zwischen den
Augen» (Luther hat: «vor den Augen», was ein ganz anderes, aber
falsches Bild gibt). Ex. 13, 9 sagt: «Es soll dir sein wie ein
Zeichen (nix) auf der Hand und wie ein Denkzeichen zwischen den

Augen, damit das Gesetz des Herrn in deinem Munde sei.»
Gemeint ist: es soll dir jederzeit präsent sein (bei beiden Vergleichen

ist nicht an Schutzzeichen, sondern an Erinnerungs- oder
auch Bekenntniszeichen gedacht).

Hand und Stirn sind nun auch in der Offenbarung des
Johannes als Ort von Signierungen genannt. Von den Anhängern
des Tieres heißt es in 13, 16; 14, 9; 20, 4, daß sie das Malzeichen
(xapaypa; vgl. 14, 11; 16, 2; 19, 20) des Tieres — nach 14, 17 den
Namen des Tieres oder die (damals üblicherweise durch
Buchstaben ausgedrückte) Zahl seines Namens — auf ihrer rechten
die (abzulehnenden) Versuche, papotvaha 1. Kor. 16, 22; Did. 10, 6 als «unser
Herr ist das Zeichen» zu erklären, vgl. Karl Georg Kuhn, Artikel papavaöa
in: Theo! Wörterbuch z. N. T. 4, 1942, S. 471.

32 Bei den Verboten von Einschnitten in die Haut (vgl. Anm. 19) wird
nur in Lev. 19, 28; 21, 5 von Einschnitten «am Leib» gesprochen; in Deut.
14, 1 werden die Einschnitte nicht lokalisiert. Die Wendung «am Leib»
Citoa) läßt mehrere Möglichkeiten offen. Würde es sich jedoch um
Einschnitte an der Stirn oder an den Händen handeln, so wäre dies vermutlich
auch gesagt. Daher wird man wohl eher an den Körper sonst zu denken
haben. Bei den Wunden oder Narben «zwischen den Händen» auf der
Brust) in Sach. 13, 6 wird es sich nicht um Signierung handeln, sondern um
Selbstverletzung (vgl. 1. Kön. 18, 28).



518 W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz

Hand 33 oder 34 auf ihrer Stirn tragen (für «Stirn» ist ué-rumov

gebraucht, was ja wörtlich auch die Gegend zwischen den Augen

bezeichnet).35 Hingegen heißt es von den Anhängern des

Lammes, daß sie an der Stirn «versiegelt» sind (7, 3; vgl. 7, 4)
bzw. auf der Stirn ein «Siegel» haben (9, 4). Nach 14, 1; 22, 4
handelt es sich bei diesem Siegel um den Namen des Lammes
bzw. Gottes selber. Von einem Kennzeichen auch auf der Hand
(wie bei den Anhängern des Tieres) wird bei ihnen nicht gesprochen;

es soll sich ja auch eindeutig um ein Schutzzeichen
handeln.

Die Wortgruppe «Siegel», «versiegeln» hat ihrerseits im
Alten und Neuen Testament eine sehr reiche Geschichte. So

etwa wird in der Offenbarung des Johannes (5, 1 u. ö.; auf
Ezech. 2, 9 f. zurückgehend) ja auch von einem Buch mit 7

Siegeln gesprochen: ein Dokument wird sozusagen plombiert, und
33 Ernst Lohmeyer, Die Offenbarung des Johannes (1926; Neudruck

1953), S. 114, meint, daß gerade die rechte Hand genannt sei, sei «wohl in
Erinnerung an jüdischen Brauch geschehen; die Tefiiiin werden so getragen».

Entsprechend fügt er später zu «rechter Hand» erläuternd bei: «d.h.
Unterarm». Es ist jedoch keineswegs sicher, daß die Tefillin, die jüdischen
Gebetsriemen, eine Parallele darstellen. Diese wurden nämlich auf dem

Kopf und am Oberarm, zudem noch am linken, getragen. Es hing dies mit
der besonderen rabbinischen Auslegung von Ex. 13, 9 (und Par.) zusammen:
man faßte das «auf der Stirn» bzw. «zwischen den Augen» als «am Kopf»
bzw. «oben am Kopf» auf und das «auf der Hand» als «oben am Arm» (in der
Höhe des Herzens). Vgl. H. L. Strack und Paul Billerbeck, Kommentar z.

N. T. aus Talmud und Midrasch, 4, 1 (1928), S. 262. Insofern es sich hierbei
um eine Abweichung von der alten Sitte handelt, an Hand und Stirn
Signierungen anzubringen, ist um so mehr die Möglichkeit offenzulassen, daß in
der Apk. Joh. der Zusammenhang mit der alten Sitte unmittelbarer gewahrt
und daher genau so wie an die Stirn (dies versteht auch Lohmeyer nicht
anders) so auch an die Hand (und nicht an den Unterarm) gedacht ist.

34 Lohmeyer a. a. 0. bemerkt zu 13, 16: «Hier und 14, 9 wird nur die
eine oder andere Stelle erwähnt, 20, 4 beide zusammen.» Entsprechend übersetzt

er später (S. 158) 20, 4: «und nahmen nicht das Zeichen auf die Stirne
und auf ihre Hand». Doch ist bei dem griechischen Wortlaut Kai oük £\aßov
To xdpaypa érri to p^twttov Kai èiti xpv xe4Pa aÙTWv nicht vorausgesetzt, daß

man von den Märtyrern verlangt habe, sie sollten das Zeichen des Tieres
sowohl auf die Stirne als auch auf die Hand nehmen; vielmehr will der
Wortlaut nur besagen, daß sie das Malzeichen weder (nämlich wenn dies

verlangt worden war) auf die Stirn noch (im andern Fall) auf die Hand
genommen hätten.

35 Mit pérwTrov hat die LXX Ï1SD, «Stirn», in Ezech. 9, 4 und anderwärts
übersetzt.



W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz 519

die Plomben tragen den Abdruck des Siegels. Die Versiegelung
entzieht den Inhalt fremden Blicken und beweist die Echtheit
des Dokuments; sie sichert seine Unversehrtheit bis auf den
Zeitpunkt der Entsiegelung, der Abnahme der Siegel und
Öffnung bzw. Entfaltung des Dokuments. Gerade dieses letzte Motiv

ließ sich nun im Rahmen eschatologischer Aussagen gut
verwenden, um dem Gedanken des sicheren Verwahrt- und
Geschütztseins bis zum eschatologischen Offenbarwerden
Ausdruck zu geben, besonders wenn es (wie an den vorhin genannten

Stellen) von Menschen heißt, daß sie «das Siegel des lebendigen

Gottes» (7, 2) an der Stirne tragen, das sie als sein Eigentum

und als unter seinem Schutz stehend erweist.36 Hierbei ist
das Siegel als eingebrannt, eingeritzt oder aufgemalt gedacht.37
Wie das Siegel im vorliegenden Fall aussehen soll, erfahren wir
nicht. Antike Siegel sonst enthalten meist Bilder oder
Schriftzeichen oder beides.38 Hier enthalten sie Namen, vielleicht in
Abkürzung, also nur einzelne Buchstaben.

Unmittelbar an das Taw von Ezech. 9 zu denken, liegt nicht
nahe. Eine Beziehung zu Ezech. 9 wird an sich schon vorliegen,
indem es sich hier wie dort um an der Stirn angebrachte
göttliche Schutzzeichen handelt. Aber diese Beziehung wird nicht

36 Beides hängt zusammen: Eigentum, das geschützt wird, bleibt Eigentum.

Auch in 2. Kor. 1, 22 ist die eschatologische Ausrichtung deutlich;
wieweit bei der Versiegelung in diesem Fall (und sonst) schon an die Taufe
gedacht ist, das ist fraglich. Für die Stellen in der Apk. Joh. hat eine
Beziehung zur Taufe wohl auszuscheiden. — Dinkier II, S. 124 ff., kombiniert
die verschiedenartigsten Stellen viel zu rasch miteinander. Nähere Betrachtung

zeigt fast durchweg, daß bei diesen Kombinationen größere exegetische

Vorsicht und Genauigkeit angebracht gewesen wäre. Es betrifft dies
seine Verwertung von 2. Kor. 1, 21 f.; Gal. 6, 17; Eph. 1, 13; 4, 30 (S. 125 f.),
aber auch schon die Leichtigkeit, mit der behauptet wird (S. 124) : wenn
Apk. 7, 2 ff.; 9, 4 von dem Siegel Gottes auf den Stirnen gesprochen werde,
so sei damit sowohl Ezech. 9, 4 ff. wie Ps. Sal. 15, 6 ff. aufgegriffen. Was
verbindet eigentlich die genannten Stellen der Apk. mit Ps. Sal. 15?

37 In Apk. 14, 1; 17, 5 heißt es von Namen, daß sie auf den Stirnen cge-
schrieben» seien (um das göttliche Schutzzeichen handelt es sich in diesen
Fällen nicht; doch könnte der Ausdruck bei ihm ähnlich lauten). Aus der
Verwendung von ypdcpuj läßt sich jedoch nichts darüber entnehmen, welche
Hilfsmittel dabei verwandt wurden. Auch von Schriftzeichen, die etwa
eingebrannt wären, würde man sagen können, sie seien etwas Geschriebenes.

38 Galling (Anm. 11), S. 481—490 (Artikel Siegel; mit Abbildungen
S. 485/6).



520 W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz

speziell das gleiche äußere Aussehen dieses Zeichens zur
Voraussetzung haben.39 Ferner: wenn es sich hei dem Siegel, mit
dem die Anhänger des Lammes gezeichnet sind, eher doch um
Buchstaben eines Namens handelt, aber wiederum auch kaum
nur um einen einzigen Buchstaben, sondern um deren mehrere,
so liegt an den genannten Stellen der Offenbarung des Johannes
auch keine Beziehung dieses Siegels oder Zeichens zu dem
Kreuze Jesu bzw. zu der in ein bestimmtes einzelnes Zeichen
gefaßten Form des Kreuzes Jesu vor.40 Uberhaupt dürfte man
nicht etwa das als Kreuz geschriebene Taw von Ezech. 9 als

39 Wenn Bertholet (Anm. 14) zu Ezech. 9, 4 schreibt: «Auf die
vorliegenden Stellen geht der Ausdruck zurück, daß die Erwählten 'versiegelt'
werden (Apk. 7, 3; 14, 1)», so ist der Zusammenhang hierbei erheblich
enger dargestellt, als er tatsächlich gewesen sein kann. Zwar wird z. B. auch
im N. T. von Nestle zu Apk. 7, 3; 9, 4; 14, 1 (vgl. 22, 4) auf Ezech. 9, 4

verwiesen, wobei an allen 4 Stellen «auf den Stirnen» durch Fettdruck als alt-
testamentliche Reminiszenz hervorgehoben ist, außerdem aber in 7, 3

«versiegelt» und in 9, 4 «Siegel». Jedoch: in Ezech. 9 kommt die Wortgruppe
«Siegel», «versiegeln» gar nicht vor, weder im Urtext noch in der LXX
(der Fragesatz [ohne Fragezeichen], mit dem Dinkier II, S. 121, einen
Zusammenhang zwischen Zeichen und Siegel «gleichsam als Antithese» aus
Gen. 17, 11 herausdestillieren will, ist sehr fragwürdig) ; umgekehrt fehlt
der in Ezech. 9 gebrauchte Ausdruck «Zeichen» an den genannten Stellen
der Apk. Joh., obwohl diese ihn anderwärts durchaus verwendet. Die
Beziehung zu Ezech. 9 wird somit im Wortlaut der Apk.-Stellen eigentlich nur
durch die Wendung «auf den Stirnen» aufrechterhalten. Diese ist nun für
Ezech. 9 selbstverständlich charakteristisch; aber sie müßte nicht notwendig

von dort abgeleitet werden, falls man nicht die ganze Übereinstimmung
in der Situation (Anbringung eines göttlichen Schutzzeichens) als das vor
allem Entscheidende in Rechnung setzen will. Aber gerade wenn dann doch
eine Anknüpfung an Ezech. 9 vorliegen dürfte, ist es wiederum beachtlich,
daß der Apokalyptiker, der bei seinen zahlreichen alttestamentlichen
Anklängen den alttestamentlichen Wortlaut sehr wohl beizubehalten weiß, für
die äußere Form des Siegels sich gerade nicht auf den Wortlaut von
Ezech. 9 beruft. Mithin hat er in diesem Punkt wohl auch keinen Zusammenhang

gesehen oder herstellen wollen.
40 Es ist auch zu bedenken, daß das Siegel nach 14, 1 ; 22, 4 zwar den

Namen des Lammes enthält, nach 14, 1 aber zugleich den Namen Gottes und
daß es in 7, 2 als das Siegel des lebendigen Gottes bezeichnet ist, also nicht
ausschließlich eine Beziehung zum Namen des Lammes bzw. zu Jesus
besitzt. Aber wichtiger ist die andere Überlegung, daß es sich um Buchstaben
handeln wird, und zwar um mehrere, während die Form von Jesu Kreuz
sich höchstens in einem einzelnen Zeichen, das zugleich ein Buchstabe sein
könnte, darstellen ließe. Dazu kommt, daß dieses Zeichen bzw. dieser Buchstabe

nicht ein Taw oder Kreuz wäre (s. u.).



W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz 521

Glied einer Entwicklung nehmen, an deren Ende dann die
Verwendung des Kreuzes Jesu als Zeichen zu stehen käme.

Zwar ergäbe sich, wenn man mit einem solchen Zusammenhang

rechnen dürfte, eine Entwicklung vom Alten Testament
her zum Neuen Testament und bis hin zu der Zeit, in der dann
nachweislich das Kreuzeszeichen im Christentum Verwendung
gefunden hat — als symbolisches Zeichen (nicht vor dem 4.

Jahrhundert), in der Malerei, später in der Plastik, schon früh auch
beim Schlagen des Kreuzes, beim Sichbekreuzigen.41 Ein solch
kontinuierlicher Zusammenhang läßt sich jedoch nicht herstellen,

und zwar deswegen nicht, weil das Kreuz Jesu, das Kreuz
auf Golgatha, gar nicht die Form eines Kreuzes f gehabt,
sondern einem T geglichen hat. Man hat das zwar bestreiten wollen.

42 Aber: die Nachricht allein, daß am Kreuze Jesu oben eine
Aufschrift, ein titulus mit Namen und Vergehen des Gekreuzigten,

angebracht war (vgl. Matth. 27, 37 Par.), kann nicht zu der
Annahme nötigen, dann müsse doch der senkrechte Pfahl noch
über den Querbalken hinausgeragt haben, damit der titulus dort
hätte sichtbar Platz finden können (auch die christliche Kunst,
soweit sie bei der Darstellung der Kreuzigung das T-Kreuz
zugrunde gelegt hat, zeigt Beispiele genug dafür, daß man auch in
diesem Fall Platz für den titulus gehabt hat). Auch wenn die
genannte Überlegung, die beweisen soll, daß das Kreuz Jesu nicht
die T-Form gehabt hat, gewichtiger wäre, als sie ist, würde sie
doch auf keinen Fall die Argumente entkräften können, die
nachdrücklich für die gegenteilige Annahme sprechen.

Einmal: das hei der römischen, ursprünglich wohl aus
Karthago stammenden Hinrichtungsart der Kreuzigung verwandte
Kreuz hat die längste Zeit hindurch die Form eines T gehabt.
Es hängt das mit der Entstehung dieser Hinrichtungsart
zusammen. Es handelt sich hei ihr um die Verbindung zweier
zunächst getrennt vorkommender Strafarten, nämlich der Verwendung

eines in den Boden eingerammten Pfahls (zur Geißelung
oder Pfählung und öffentlichen Schaustellung des Verbrechers)
und der Verwendung des patibulum, einer Holzstange, die über

41 Vgl. Rudolf Günther, Artikel Kreuz, in: RGG2, 3, Sp. 1290 f.; Victor
Schultze, Artikel Kreuzeszeichen, in: PRE3, 11 (1902), S. 93—96.

42 Vgl. Victor Schultze, Artikel Kreuz und Kreuzigung, in: PRE3,
11 (1902), S. 91.

34



522 W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz

den Nacken des Verbrechers gelegt wurde, wobei seine Arme
ausgebreitet an den Enden der Stange befestigt wurden. Als der
das patibulum tragende, mit dem patibulum im Nacken zur
Strafe und Schande öffentlich herumgeführte Verbrecher dann
außerdem an einem Pfahl in die Höhe gezogen und dort
angehängt wurde, war die Strafform der Kreuzigung geschaffen.
Das so entstandene Kreuz besaß aber die Form eines T.43 Es
war ein Galgen.44

Hiermit stimmt zweitens überein, daß das griechische Wort
UTdopôç, das im Neuen Testament in den Berichten über die
Kreuzigung Jesu und bei Bezugnahmen auf seinen Tod regelmäßig
verwandt wird und das wir üblicherweise mit «Kreuz»
übersetzen, eigentlich «Pfahl» bedeutet.45 Zwar bestand der Galgen
auf Golgatha nicht ausschließlich aus einem Pfahl; es gehörte
dazu auch der oben angebrachte Querbalken.46 Wäre dieser
aber in der Mitte oder auch nur oberhalb der Mitte des
eingerammten Pfahles befestigt gewesen, hätte er also mehr oder
weniger beträchtlich diesen Pfahl überragt, so wäre die Bezeichnung

als «Pfahl» (und diese Bedeutung mußte ein griechisches
Ohr aus der Vokabel crraupôç immer heraushören) nicht mehr
am Platz gewesen.

Drittens kommt hinzu, daß die Zeugnisse der altchristlichen
Literatur in ihrer überwiegenden Mehrzahl voraussetzen, daß

Jesu Kreuz die Form eines T gehabt hat, so z. B. der um 130

43 Vgl. Hitzig, Artikel crux, in: Pauly-Wissowa, 8. Halbband (1902),
Sp. 1728—1731, bes. Sp. 1730 ff., und R. Lullies, Artikel patibulum, ebenda,
36. Halbband (1949), Sp. 2167—2169.

44 Erst im 8. oder 9. Jahrh. ist das Wort «Kreuz» aus dem Lateinischen
entlehnt worden. Bis dahin sprach man im germanischen Christentum vom
Galgen. Vgl. Trübners Deutsches Wörterbuch, herausgegeben von Alfred
Götze, 4 (1943), S. 271.

45 Schon die LXX hat das Verbum OTaupöuj (das Subst. ffxaupôç hat sie

nicht) bei der Aufhängung Hemans in Esth. 7, 9; 8, 12 r (Rahlfs) gebraucht
als Wiedergabe von nbtl, «aufhängen», das sie sonst meist mit Kpepccvvupi
(lcpepd&ju), daneben mit ëiriKpepdvvupi, l'arripi usw. übersetzt hat. Vom Tode
Jesu wird Kpepdvvupi in Apg. 5, 30; 10, 39; Gal. 3, 13 und (indirekt) Luk.
23, 39 gebraucht. Vgl. noch irpocmf)Yvupi in Apg. 2, 23 und das joh. fapöuu.

46 Bei dem axaupôç, den Jesus zur Richtstätte zu tragen hatte und den
ihm nach Matth. 27, 32 Par. unterwegs Simon von Kyrene abnehmen mußte,
wird es sich vermutlich nur um den Querbalken gehandelt haben. Der
senkrechte Pfahl war an der Richtstätte schon vorher eingerammt.



W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz 523

geschriebene Barnabasbrief, der in 9, 8 ausdrücklich den
griechischen Buchstaben T in dieser Weise auswertet.47

So wird man also davon ausgehen dürfen, daß Jesu Kreuz
die Form eines T gehabt hat, und es ist dann nicht möglich, die
Form dieses Kreuzes in eine Entwicklung einzufügen, die wie
das Taw Ezech. 9 (und von ihm ausgehend) an der Form zweier
gekreuzter Striche orientiert wäre.48 Dies hat dann — um zum
Schluß noch zwei Bemerkungen zu neutestamentlichen Stellen
anzufügen — einmal zur Folge, daß es unter diesen Umständen
schlechterdings nicht möglich ist, die Aussage Kol. 2, 14, Gott
habe die gegen uns lautende Urkunde ausgetilgt, indem er sie
ans Kreuz geheftet habe, dahin zu verstehen: dem Apostel habe
hier die Vorstellung vorgeschwebt, der Schuldschein, der
unsere Schuld enthielt (auf ihn deutet Paulus an sich geistvoll den

titulus, der die Schuld Jesu angab, die aber eben nicht seine
Schuld war, sondern die unsere), sei am Kreuz von Gott
durchgekreuzt, das heißt: dadurch, daß Jesus für uns am Kreuze
starb, durchgekreuzt, ausgestrichen, für ungültig erklärt worden.49

Ferner: immer viel zu denken gegeben hat die noch nicht völlig

aufgehellte Verwendung des Wortes crraupôç in dem Worte

47 Vgl. Walter Bauer, Das Leben Jesu im Zeitalter der neutestamentlichen

Apokryphen (1909), S. 212 f.
48 Wenn Robert Brunner, Ezechiel, 1 (1944), S. 120, zu Ezech.9 schreibt:

«Daß sie (die göttliche Gerechtigkeit) die Menschen, die aus der allgemeinen

Verderbnis gerettet werden, gerade mit einem Kreuz kennzeichnen
muß, das ist gewiß eine nachdenkliche Sache. Oder ist es nicht erlaubt, hier
an das Kreuz Christi zu denken ...?», so ist darauf zu antworten: nein, es

ist nicht erlaubt, wenigstens nicht in der Weise, daß dabei äußere Gleichheit

des Kreuzes im einen und im andern Fall vorausgesetzt wird.
48 Gegen Deißmann (Anm. 13), S. 282—284. Wenn Deißmann S. 283

Anm. 4 erwähnt, einer seiner Korrespondenten habe ihm geschrieben, «ein
Zusammenhang zwischen 'Kreuz' und 'durchkreuzen' liege nur im Deutschen

vor», und dazu bemerkt: «Das ist aber nicht richtig: gerade das Chi
ist als Kreuzesform antik und spielt in den Darstellungen eine große Rolle»,
so trifft das nur in begrenztem Umfang zu. Das Annullieren einer Urkunde
durch Durchkreuzen (hieran dachte Deißmann auch bei Kol. 2, 14) ist
belegt und ist als x'dZkiv bezeichnet worden (vgl. oben S. 511), wobei aber
nicht, wie es nach Deißmann scheint, der Buchstabe Chi zum Durchkreuzen
verwandt, sondern das so entstandene Kreuz mit Hilfe des Buchstabens Chi
bezeichnet worden ist. Aber : nur im Deutschen kann man dieses Durchkreuzen

mit «Kreuz» OTCtupôç kombinieren.



524 W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz

Jesu Mark. 8, 34 Par.: «Wer mir nachfolgen will, der verleugne
sich selbst und nehme sein Kreuz auf sich.» Ernst Dinkier hat
jüngstens die Erklärung vorgeschlagen, es sei hier — in
Nachwirkung der jüdischen Verwendung des Taw-Zeichens — an die
Übernahme des Kreuzeszeichens als Eigentumssiegel gedacht.
Gemeint sei: es gelte, sein Taw auf sich zu nehmen, sich — bildlich

verstanden — die Stirn mit dem Taw zu zeichnen, nämlich:
sich als Jesu Eigentum zu bekennen.50 So sehr Dinkier sich
bemüht, dieses Verständnis in die Gedankenwelt des Neuen Testaments

einzuordnen, so scheitert sein Vorschlag doch wohl schon
daran, daß ein von Jesus bei diesem Ausspruch gebrauchtes
aramäisches Taw keineswegs ohne weiteres, wie Dinkier
voraussetzt 61, bei der Übertragung der Worte Jesu ins Griechische
durch axaupôç hätte wiedergegeben werden können bzw. daß

man umgekehrt als Vorlage von axaupôç nicht ein Taw vermuten
darf.52 Es wird mithin eine andere Lösung für die genannte
Schwierigkeit gesucht werden müssen.63

50 Dinkier II, S. 124—129.
51 Nirgends in seinen beiden Aufsätzen kommt Dinkier auf die für seine

Hypothese doch grundlegend wichtige Frage zu sprechen, an was für eine

Figur man hei axaupôç eigentlich zu denken hat.
62 Allerdings stellt Dinkier W und axaupôç nicht unmittelbar zusammen.

Er schlägt in JI, S. 127, einen griechischen Text des Jesus-Logions vor, in
dem dessen ursprünglicher Sinn nach seiner Meinung am besten wiedergegeben

sei; dieser Wortlaut beginnt: 8ç où Xapßavei xô appsiov aùxoû (statt
xôv axaupôv aùxoO wie in Matth. 10,38 Par.). Dinkier schreibt hierzu: appeiov
bleibe einerseits in der Linie der LXX, in der sowohl niN wielPi mit appeiov
wiedergegeben seien (vgl. oben Anm. 14), und umfasse andererseits sowohl
aippaxk wie axaupôç, so daß hierbei für die Ausdeutung entweder als
Eigentumssiegel oder aber als eschatologisches Schutzzeichen «Spielraum gelassen»

sei. Jedoch: auch hierbei ist stillschweigend vorausgesetzt, daß ein
axaupôç in der Form dem II von Ezech. 9 gleicht; die Einschaltung des
Zwischengliedes appeiov behebt die vorliegende Schwierigkeit daher in keiner
Weise.

53 Ohne nähere Begründung äußert Zweifel an der Haltbarkeit der
Hypothese Dinklers auch Eduard Schweizer, Erniedrigung und Erhöhung
bei Jesus und seinen Nachfolgern (1955), S. 14 Anm. 40. Gegen diese lassen
sich — abgesehen von der allgemeinen Ungesichertheit seiner Rekonstruktion

der Geschichte des Kreuzeszeichens im allgemeinen (vgl. Anm. 23. 36.
39. 52) — auch noch andere Bedenken geltend machen. So etwa würden
sowohl Ezech. 9 wie die Stellen in Apk. Joh. nicht gerade «sein Zeichen»
erwarten lassen, sondern eher entweder «das Zeichen» oder «mein Zeichen».



W. Michaelis, Zeichen, Siegel, Kreuz 525

Freilich steht es nun nicht so, daß überhaupt keine Linie von
der Form des historischen Kreuzes Jesu in das Alte Testament
zurückführen und in die Folgezeit vorausweisen würde. Denkt
man beim Buchstaben Taw nicht an seine Form, sondern an
seinen Lautwert, so entspricht ihm im Griechischen (und im
Lateinischen) das T. Das T aber war ja die Form des Kreuzes
Jesu. Andererseits: denkt man beim Buchstaben Taw an seine
Form, so entspricht im Griechischen der Buchstahe Chi. Das
Chi aber ist der Anfangsbuchstahe von Xpiaxôç. Beides hat später

in der christlichen Symbolik in der mannigfachsten Weise
nachgewirkt 54, und das Providentielle in den zuletzt genannten
Beziehungen wird des Nachdenkens wohl wert sein.

Bern. Wilhelm Michaelis.

Keineswegs eine Stütze für die Hypothese Dinklers ergibt sich auch daraus,
daß im Hebräischen noch ein zweites Verbum mn vorhanden ist und mit der
Bedeutung «bereuen», die er diesem zuschreibt, sich interessante Beziehungen

zur Verkündigung der perdvoia in der Predigt Jesu herstellen lassen
(Dinkier II, S. 127 f.). Denn wenn nach Dinkier «das von in abgeleitete
Verbum niD zwei Bedeutungsnuancen hat: 'das Zeichen bzw. Siegel machen'
und — im Anschluß an Psalm 78, 41 — 'bereuen'», so stimmt das nicht, und
Dinkier kann sich dafür nicht auf Köhler, Lexikon (vgl. Anm. 5), S. 1020,
berufen (Dinkier I, S.127 Anm. 72). mil II hängt nicht wie mil I mit 1R

zusammen, und das A. T. kennt außerdem nur das Hiphil, und zwar in der
Bedeutung «betrüben», «kränken». Nur aus dem Aramäischen und Syrischen
läßt sich die Bedeutung «bereuen» belegen. Es wird sich bei mn II um einen
Aramaismus innerhalb des A. T. handeln.

54 Vgl. die in Anm. 41 genannte Literatur und Georg Stuhlfauth, Artikel

Monogramm Christi, in: RGG2, 4, Sp. 179—188. — In der zweiten Hälfte
der ersten Jesaja-Handschrift von Qumran (DSIa) finden sich neben 8

Kolumnen insgesamt 11, offensichtlich erst nachträglich angebrachte Ankreu-
zungen (liegende Kreuze, durchweg weit über Buchstabengröße). Daß
diese Kreuze griechische Chi darstellen sollten, und zwar als Abkürzung
von Christos, und daß mit ihnen bewiesen wäre, daß die Rolle von einem
Judenchristen durchgesehen oder gar schon geschrieben sein müsse (so
J. L. Teicher, Material evidence of the Christian origin of the Dead Sea

Scrolls, in: The Journal of Jewish Studies 3, 1952, S. 128—130), diese
Möglichkeit dürfte ausscheiden. Vgl. auch I.Sonne, The X-sign in the Isaiah
Scroll, in: Vetus Testamentum 4 (1954), S. 90—94. Auch in der modifizierten
Form, in der die These bei J. L. Teicher, The Christian interpretation of
the sign X in the Isaiah Scroll, ebenda 5 (1955), S. 189—198, bes. S. 197 f.,
vorgetragen wird, läßt sie sich nicht halten. Es ist nicht einmal sicher,
daß es sich bei diesen Ankreuzungen ursprünglich um hebräische Taw
gehandelt hat.


	Zeichen, Siegel, Kreuz : ein Ausschnitt aus der Bedeutungsgeschichte biblischer Begriffe

