Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 12 (1956)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

486 Rezensionen

dated in 222 B.C. (Cooke, N.-S. Inscr., 10, 2; ep. 150, 5). If they may be
identified, they are evidence for the wide use of bR in reference to powerful
persons. Inevitably, too, the Greek translators’ {oxupds for ‘?B “God”,
whether this word is connected with Y& “strong man” or not, in numerous
passages recalls 6 ioxupdétepog altod who robs the strong man armed in the
Gospel (Lk.xi. 21-2). Proof of the existence of BR “strong; strength” is
further afforded by the rendering of ¥R in ...7* PX® in the various ancient
Versions (where it is not merely paraphrased); such are Aq.’s {oxupdv and
Theod.’s toxvg (Mic. i. 2), LXX’s dUvauig (Neh. v. 5) and Vulg.’s fortitudo
(Deut. xxviii. 32), and Targ.'s X%'I everywhere. Accordingly, that'?X here
describes as a “strong man” the magnate who robs his poor neighbours
of their corn, is no improbable suggestion.

Finally, if the meaningless Da 2N “their tent-cord within them” is
corrected to mmn: “amid their plenty” and the clause in which these

words stand is transferred to the verse here discussed, the combined verses
will mean:

“are they not uprooted amid their plenty,

whose harvest when reaped the hungry consume?
or a strong man snatches it from the baskets,

while the thirsty pant for their wealth,”

which yields a perfectly natural sense (after adjusting the singular and
plural pronouns, which have been upset by the dislocation), suitable to
the context of the whole passage.

Ozxford, G. R. Driver.

Rezensionen.

Edmund F. Sutecliffe S.J., Providence and Suffering in the Old and New

Testaments. Edinburgh, Thomas Nelson and Sons, o. J. [1954/55]. VIII +
175 S.

Der Verfasser behandelt seinen Gegenstand in elf Kapiteln, von denen
sieben das enthalten, was der Buchtitel erwarten 1it, die Darstellung des
Leidensproblems im Alten Testament (Kapitel 3—8) und im Neuen (Ka-
pitel 10). Uber das zu Erwartende hinaus gehen die beiden Anfangskapitel,
von denen das erste Deutungen des Leidens bei Griechen, Romern, Agyp-
tern, Persern und Indern nennt, wihrend das zweite der babylonischen
Religion und ihrer Anschauung vom Leiden gewidmet ist. Ebenfalls iiber
das im Titel Angekiindigte hinaus reicht das neunte Kapitel, wo unter der
Uberschrift: «Suffering in the Light of the Future Life» iiber den nach-
alttestamentlichen Jenseitsglauben namentlich auf Grund des Mirtyrer-
berichts von 2. Makk.7 und der «Weisheit Salomo’s» gehandelt wird. Den



Rezensionen 487

Schlufl des Buches bildet im elften Kapitel eine niitzliche Zusammenfassung
des Ganzen.

Die vorstehende Inhaltsiibersicht 1ilit trotz ihrer Liickenhaftigkeit er-
kennen, wie weit Sutcliffe den Bogen gespannt hat; auch wird deutlich, da}
er nicht davor zuriickgeschreckt ist, die biblischen Aussagen in religions-
geschichtlichen Zusammenhang zu riicken. In ruhiger und sachlicher Weise
fiihrt er den Leser durch das weite Gebiet und 148t ihn von Stufe zu Stufe
weitergehen bis ins Neue Testament hinein. Die damit erreichte Abrundung
gibt dem Buch zusammen mit der Beriicksichtigung spétjiidischer Texte
sein besonderes Geprige. Offenbar wendet es sich an einen grolien, iiber
die Fachleute hinausgehenden Leserkreis, und ich zweifle nicht, daf} es hier
gute Dienste tun wird.

Selbstverstindlich lassen sich da und dort auch Fragen stellen, oder
wiirde man einzelnes etwas anders beurteilen. Doch méchte ich darauf
nicht nidher eingehen, zumal es sich vielfach um Dinge handelt, die eine
verschiedene Bewertung zulassen. Im Blick auf eine mogliche zweite Auf-
lage seien zum Schlull lediglich fiir das Kapitel iiber die babylonische
Religion noch einige Wiinsche angemeldet. In ihm sind die drei bekannten
Problemdichtungen, das «Zwiegespréich zwischen Herrn und Sklavens, «Ich
will preisen den Herrn der Weisheit> und das «Akrostichische Zwiege-
sprich», besprochen. Bei der Bibliographie des zweiten dieser Werke (S. 30
Anm. 1) ist die neue und stark erginzende Bearbeitung von Lambert und
Gurney aus ¢Anatolian Studiesy 4 (1954), S.65 ff., mit aufzufiihren. Be-
riicksichtigung verdiente auch der im Jahre 1952 veriéffentlichte Problem-
text aus altbabylonischer Zeit.! Er kennt wie das «Akrostichische Zwie-
gesprichy als Personen den Leidenden und seinen Freund, aber nicht als
Gespriichspartner, sondern so, dafl der Freund sich fiir den Leidenden an
die Gottheit wendet. Ganz auller Betracht ist auch die sumerische Problem-
dichtung geblieben, Stiicke aus derselben sind durch die Dissertation von
J. J. A. van Dijk: La sagesse suméro-accadienne (1953), S.119 ff., bequem
zugéinglich gemacht. Sutcliffe konnte diese vermutlich deshalb nicht mehr
heranziehen, weil er sein Manuskript, nach dem Datum des «Imprimatur»
zu urteilen, bereits 1953 abgeschlossen hat. Inzwischen ist der wichtigste
der zugehorigen sumerischen Texte von S. N. Kramer bearbeitet worden
unter dem Titel: «Man and his God. A Sumerian Variation on the ‘Job’ Mo-
tifs: Supplements to Vetus Testamentum, 3 (1955), S.170 ff. Die davon
erhaltenen Fragmente stammen aus der Zeit um 1700 v. C., doch diirfte das
Werk selber um 2000 entstanden sein. Es ist der Form nach weithin Mono-
log des Dulders mit einer ermahnenden Einleitung und einem die Rettung
erzihlenden Schlufl. An Hiob erinnert neben dem allgemeinen Problem
besonders die Klage des Leidenden iiber die Entfremdung der Freunde. Im

1 J. Nougayrol, Une version ancienne du «Juste souffrant»: Rev. bibl.
59 (1952), S. 239 ff. — Sutcliffe nennt S. 30 Anm. 1 diesen Text wohl, aber
so, daf} die Meinung entstehen mulf}, als handle es sich um eine Bearbeitung
des Werkes «Ich will preisen den Herrn der Weisheit».



488 Rezensionen

iibrigen ist der genaue und sachgemille Vergleich des sumerischen und
des alttestamentlichen Werkes eine schine Aufgabe fiir die Zukunft. 2

Bern. Johann Jakob Stamm.

Eduard Nielsen, Shechem. A Traditio-Historical Investigation. Diss. Aarhus.
Copenhagen, G. E. C. Gad, 1955. 384 S.

Die vorliegende Dissertation wurde der theologischen Fakultit Aarhus,
wo der Verfasser als Universititsadjunkt angestellt ist, zur Erlangung der
theologischen Dokorwiirde vorgelegt.

Nach einer kurzen Einleitung setzt sich der Verfasser zuerst eingehend
mit der bereits erschienenen neueren Literatur zum Thema auseinander
und gibt so eine gute Kinfithrung in die Probleme, die mit der manassiti-
schen Stadt Sichem, ihrer historischen und religionsgeschichtlichen Uber-
lieferung zusammenhingen. Die eigentliche Abhandlung zerféllt dann in
zwei Hauptabschnitte.

Der erste Hauptteil, «Die sichemitischen Traditionen im Alten Testa-
ment», behandelt einldfilich alle mit Sichem in direkter oder indirekter
Weise verkniipften Texte, die hinwiederum in vier fiir den Aufbau des
Buches charakteristische Gruppen eingeteilt werden, némlich: 1. Sichem im
Deuteronomium; 2. Sichem im deuteronomistischen Geschichtswerk; 3. Si-
chem im Tetrateuch; 4. Sichem in der prophetischen und poetischen Litera-
tur. Diese vier Kapitel bilden rdumlich und sachlich den Hauptteil des
Buches. Der Verfasser gibt zu allen einschligigen Texten, ohne sie in ex-
tenso abzudrucken oder zu iibersetzen, einen eingehenden kritisch-philo-
logischen Apparat unter stetem Vergleich der Septuaginta, der Peschitta
und der modernen Kommentare. Diesen kritischen Noten folgt eine sach-
liche Erkldrung, wobei natiirlich das stilkritische Element nie fehlt. Die
Ausfithrungen sind sowohl in archéologischer, religionsgeschichtlicher und
historisch-geographischer als auch theologischer Hinsicht sehr klar und
reichhaltig. Auch fiir die Wortforschung fdllt manches Wertvolle ab. In
diesen Teil sind noch besonders zu erwihnende Exkurse eingestreut: 1. der
Bund; 2. Gesetz und Recht; 3. der Stein unter dem heiligen Baum; 4. die
Jothamsfabel; 5. Sichem als Exil- und Levitenstadt; 6. die Eiche von Moreh;
7. Sichem und Simeon; 8. Sichem und Levi.

Im zweiten, wesentlich kiirzeren Teil stellt der Verfasser das Erarbei-
tete noch einmal zusammen, und zwar in fiinf Gegeniiberstellungen, indem
er Sichems Stellung zu den andern paliistinensischen Heiligtiimern in iiber-
einstimmenden und abweichenden Ziigen darlegt. Die fiinf Kapitel befassen
sich mit Sichem und Gilgal, Bethel, Siloh, Jerusalem und dem Sinai.

Eine dinische Zusammenfassung, die Bibliographie und ein Autoren-
und Stellenregister beschliefen das anregende Buch. Auf ein Sach- und
Ortsregister sowie ein Glossar der hebridischen Worter verzichtet man nur

ungern.

2 Dazu vgl. jetzt den Aufsatz von A. Kuschke, Altbabylonische Texte
zum Thema <Der leidende Gerechte»: Theol. Lit.-Zeit. 81 (1956), Sp. 69 ff.



Rezensionen 489

Dem Verfasser liegt besonders daran, das Verhiltnis des Kanaanier-
tums zu den einwandernden Israeliten, die Wege, auf denen die beiden
zusammenstieBen, und den Einflull der alten Bevilkerung und ihrer Kultur
auf die Neusiedler darzustellen. Seine Untersuchungen und Beobachtungen
kniipfen sich dabei an Sichem und an die von dieser kanaaniischen Stadt
handelnden Texte im Alten Testament. Wenn man sich auch mit dieser und
jener Liosung nicht wird einverstanden erkliren konnen — die Etymologie
von berith aus akkadisch: ina birit (Maritexte als Zeugen) ist z. B. wenig
iiberzeugend —, so diirften doch von dem Buch iiber «Sichem» wertvolle
Anregungen und Erkenntnisse ausgehen.

Ziirich. Benedikt Hartmann.

Johannes Munck, Paulus und die Heilsgeschichte. = Acta Jutlandica, 26, 1.
Teologisk Serie, 6. Aarhus, Universitetsforlaget, 1954. 342 S. Kr. 28.—.

Der Jens Norregaard gewidmete gewichtige Band wird erdffnet mit
einem Kapitel iiber «die Berufung des Paulus». Die Versuche, die Berufung
des Apostels psychologisch zu deuten aus dem Vorleben des Apostels her-
aus, sind falsch. Alle Darstellungen des Damaskuserlebnisses zeigen, dal
es den Apostel vollig unvorbereitet nnd unerwartet traf. Paulus wird vor
Damaskus zum Apostel der Heiden berufen und erhilt damit von Anfang
an einen ganz bestimmten Platz in der Heilsgeschichte. «<Der Apostel der
Heiden» (Kap.2) ist mit seinem Missionsauftrag der katéxwv von 2. Thess.
2,6—17, so hialt Munck im Anschlull an Cullmann fest. Diese These lifit sich
durch eine Analyse von Rom. 9—11 stark untermauern. Die ganze Vilker-
mission des Paulus hat ndamlich kein anderes Ziel als die Bekehrung der
Juden. Durch die Heidenmission werden die Juden nicht nur zur Eifersucht
gereizt, sondern durch das Eingehen des mAnpwuaschlieBlich tatsichlich auch
zur Bufle und damit Rettung gefiihrt werden. Rom. 15, 14 ff. behandelt im
Grunde genommen dasselbe Thema. Nicht in Befolgung einer Missions-
strategie, die ihn den groflen Zentren nachgehen 1iaflt, will Paulus nach
Rom gehen, sondern in Befolgung seines heilsgeschichtlichen Auftrages,
der Vilkermissionar zu sein. Diesen Auftrag wird er erfiillt haben, sobald
er nach Abschlull des Werkes in der 6stlichen Reichshélfte auch den Westen
besucht haben wird. 2. Kor. 3, 7—18, wo Paulus sich iiber Mose stellt, zeigt
sein heilsgeschichtliches Selbstbewuftsein sehr anschaulich, und wieder geht
es um seine Stellung als Vilkerapostel. In Gal. 2, 1—10 stellt sich Paulus
auf eine Hohe mit Petrus. Wie dessen heilsgeschichtliche Aufgabe die Mis-
gion Israels, so ist die seine die Mission der Heiden. Man hat aus Paulus
einen theologischen Denker von erstrangigem Format gemacht, aber dar-
iiber vergessen, dafll sein ganzes theologisches Denken in seinem heilsge-
schichtlichen Wirken als Apostel und Missionar der Heiden begriindet ist.

Jetzt greift Munck auf die Geschichte der modernen Paulus-Exegese
zuriick und stellt fest, dall diese sich bis zur Stunde von der alten Tiibinger
Schule I'. C. Baurs beherrschen lasse, ohne zu merken, dafl die Thesen dieser
Schule ja darauf griindeten, dafl die neutestamentlichen Dokumente ins

32



490 Rezensionen

zweite Jahrhundert datiert wurden und mit der Verlegung dieser Datierung
ing erste auch ihre iibrige Position hitte <verlegt> werden miissen. Als
methodische Grundsitze einer Erarbeitung eines sachgeméfien Paulus-Ver-
stindnisses miisse anerkannt werden, 1. dall den Paulusbriefen in allen Tei-
len als Quellen gegeniiber der Apostelgeschichte der Vorzug gegeben wer-
den mull; 2. daB nicht alle Opponenten des Paulus in allen Gemeinden
dieselben waren (Judaisten); 3. daB nicht alle vorliegenden geschichtlichen
Tatsachen in ein theologisches System eingefangen werden konnen.

In Kap.4—7 werden diese methodischen Grundsidtze in Untersuchungen
zu den vier paulinischen Hauptschriften angewendet: «Die judaistischen
Heidenchristeny — «Die Gemeinde ohne Parteien» — «Der wahre und der
falsche Apostely — «Das Manifest des Glaubens». So heillen die vier Uber-
schriften der betreffenden Kapitel, in denen nacheinander ausgefiihrt wird,
dall die Judaisten der Galatergemeinde gar keine Juden, sondern Heiden-
christen waren und ihr Judaismusg eine heidenchristliche Ketzerei war;
daB es in Korinth gar keine «Parteien» gab, sondern lediglich Uneinig-
keiten und Zankreden, womit auch das Gespenst einer judaistischen Partei
in Korinth erledigt ist; dafl auch der 2. Korintherbrief nicht von falschen
judaistischen Aposteln redet, sondern von falschen Judenaposteln, die aus-
gerechnet in dem Augenblick die Gemeinde in Unruhen stiirzten — nicht
judaistische! —, als Paulus im Begriffe war, sich mit der Gemeinde als
der wahre Apostel zu versdhnen; daBl auch der Rémerbrief, der, wie T. W.
Manson gezeigt habe, urspriinglich gar nicht an eine bestimmte Gemeinde
gerichtet war, keine judaistische Gruppe in Rom voraussetzt, noch in
irgendeiner andern Gemeinde, seien doch die paulinischen Gemeinden reine
Heidengemeinden gewesen, die sich auch als solche mit dem Alten Testa-
ment zu befassen hatten, weil sie sich mit dem Problem der Kirche und
also mit demjenigen des alten und neuen Israel auseinander setzen muflten.

In den Kapiteln VIIT—XT wird unter den Titeln «Das Judenchristentum
nach der Apostelgeschichte», «Israel und die Heiden», «Paulus und Jerusa-
lem» und «Paulus vor dem Kaisery die bezogene Position Schritt um Schritt
sorgfiiltig ausgebaut. Der Bericht der Apostelgeschichte (Kap. VIII) ver-
rit trotz aller lukanischen Bearbeitungen deutlich, daBl die judenchristliche
Kirche sich vom alten Judentum unterschied, in sich keine Spaltungen hatte
(die Hellenisten in Kap. 6 {. sind anders zu deuten) und sich auf die Mission
unter den Juden konzentrierte in bestem Einvernehmen mit Paulus und
seiner Heidenmission. Dafl Lukas in seinem Bericht die Judenapostel bereits
zu Heidenaposteln stilisiert, kann iiber den urspriinglichen Sachverhalt
nicht hinwegtiduschen. Die synoptischen Evangelienberichte (Kap.IX) be-
weisen ihrerseits, daB sich das Judenchristentum im Anschlull an Jesus klar
vom alten Judentum unterschied, und Abschnitte wie die Aussendungsrede
in Matthius 10 («geht nicht auf der Heiden Strafle») und der Bericht iiber
die Begegnung Jesu mit der Syrophénizierin («es ist nicht recht, dal man
das Brot den Kindern wegnimmt und den Hunden gibt») zeigen, daf die
Judenchristenheit ihre Aufgabe offensichtlich in der Mission Israels sah,
die durch die Verhédrtung der Juden gerade nicht in Frage gestellt werden
konnte. Erst spiter, nach dem Untergang Jerusalemg und dem Tod der



Rezensionen 491

Apostel, kam die Zeit, da man nur noch von der Verwerfung Israels sprach
und sich selber an seine Stelle setzte, wie etwa der erste Clemensbrief und
der Barnabasbrief zeigen. Die Position der judenchristlichen Gemeinde
kann etwa mit dem Ausdruck «reprasentativer Universalismus» bezeichnet
werden. Es ging also auch dem Judenchristentum nicht um Partikularismus,
sondern durch die Judenmission hindurch um Universalismus. Im Brenn-
punkt des ganzen heilsgeschichtlichen Denkens des Paulus stand also
nicht Rom, sondern Jerusalem (Kap.X). Dies fithrt Munck unter anderm
anhand einer heilsgeschichtlich-eschatologischen Deutung der paulinischen
Kollekte unter den Heidengemeinden und ihrer Uberbringung durch eine
sehr grofle Delegation aus der Heidenkirche sehr geistreich aus. Was
schlieBlich die Gefangennahme in Jerusalem und die Appellation an den
Kaiser betrifft, so deutet Paulus selber das ganze Geschehen so, daB er
durch sein Zeugnis vor dem Kaiser seinen Auftrag als Heidenmissionar
abschlieflen werde: «Paulus war auf seinem Wege nach Jerusalem nach Rom
gelangt. Er hatte dem Kaiser Zeugnis abgelegt, und sein Tod war nicht
fern. Aber die Iiille der Heiden war Wirklichkeit geworden, und ganz
Israels Errettung war zu erwarten. Und dann sollte Christus sich offen-
baren, in Herrlichkeit zum Gericht und zum Heil. Deshalb kann der Apostel
in gewohnter Sachlichkeit ausdriicken, was er erreicht hat: ,Den guten
Kampf habe ich gekimpft, den Lauf vollendet, den Glauben bewahrt.»
Diese Schlullworte zeigen noch einmal in prédgnanter Weise den Grund-
gedanken, von dem Muncks ganze heilsgeschichtliche Paulus-Deutung be-
herrscht ist.

Dag Buch Muncks, dag ungefdéhr die gesamte traditionelle Paulus-
Exegese in Frage stellt, wird sicherlich noch zu ausgedehnten Diskussionen
fiihren. Manches, was er auf und manchmal auch zwischen den Zeilen sagt,
wird man nicht annehmen kénnen. Aber in den groflen Ziigen kann der
Rezensent Munck nur voll und ganz zustimmen. Endlich hat es ein Exeget
fertiggebracht, das ganze Paulus-Problem mit den Mitteln der historisch-
kritischen Forschung von derjenigen Seite her in Angriff zu nehmen, von
der es in Angriff genommen werden mull. In einer Zeit, da man Paulus
zu einem Kronzeugen «existentialer Interpretation» erhoben hat und ihn
unter Unterschlagung einer Diskussion von Rém. 9—11 und den zahlreichen
korrespondierenden Aussagen dauernd gegen Lukas als den Schopfer der
Heilsgeschichte ausspielt, kann man die ganze Originalitit und Selbstén-
digkeit der Arbeit des Dinen nicht hoch genug einschéitzen. Dies mull be-
sonders auch deshalb gesagt werden, weil in gewissen Schulen, die heute
wieder das Feld der neutestamentlichen Wissenschaft beherrschen, jede
Meinung, die sich nicht zum vornherein innerhalb gewisser Schultraditionen
bewegt, zum vornherein nicht nur als falsch, sondern mit einer sonder-
baren Selbstverstindlichkeit auch gleich noch als unwissenschaftlich ab-
getan wird. Was Munck in dieser Hinsicht riickblickend iiber die Tiibinger
Schule Baurs und ihre bis in die Gegenwart reichenden Wirkungen aussagt,
ist sehr instruktiv, auch wenn man zugeben mull, dal Munck die Schule
selber und ihre Wirkungen in manchen Einzelheiten verzeichnet hat. Munck
148t ganz im Voriibergehen zahlreiche trife Bemerkungen iiber all die



492 Rezensionen

Voraussetzungen der angeblich voraussetzungslosen Forschung fallen, die
sich in moderner Zeit mit Paulus befafit hat.

Aus der Reihe von kritischen Fragen, die sich der Arbeit Muncks gegen-
iiber unwillkiirlich einstellen, seien nur zwei herausgegriffen. Munck hat
sehr richtig herausgearbeitet, dal Paulus mit Jerusalem in bestem Kin-
vernehmen stand und es deshalb grundfalsch ist, die judaistischen Stré-
mungen in den paulinischen Gemeinden auf Interventionen der jerusalemi-
schen Mutterkirche zuriickzufiihren. Wenn aber Munck so weit geht, diese
paulinischen Gemeinden als reine Heidengemeinden darzustellen, so iiber-
sieht er, dafl ja Paulus selber auch Judenchrist war und es neben dem
Judenchristentum in den geschlossenen jiidischen Gemeinden offenbar auch
noch ein Judenchristentum der heidenchristlichen Gemeinden gab. Nur dafB
die Juden, die in den paulinischen Missionsgebieten Glieder von iiberwie-
gend christlichen Gemeinden wurden, sich offenbar von der Einhaltung
aller gesetzlichen Vorschriften distanzierte. Das Judenchristentum aber, das
innerhalb der jiidischen Volksgemeinschaft lebte, hielt sich in aller Freiheit
doch an die gesetzlichen Bestimmungen, die die jiidische Volksgemeinschaft
als solche wesentlich konstituierten (Sabbatgesetz, Festzeiten, Speisevor-
schriften usw.). So gab es ein gesetzestreues Judenchristentum palédstinen-
sischer Pragung, das z. B. im Hintergrund des Matthédusevangeliums allent-
halben zu erkennen ist, und ein gesetzesfreies Judenchristentum paulini-
scher Pridgung, das in den Paulusbriefen in manchen Aussagen greifbar
wird. Die Situation war doch wohl differenzierter, als Munck es darstellt,
und darum bediirfen auch all seine Ausfithrungen iiber den Judaismus in
den paulinischen Gemeinden einer sorgfiltigen Uberpriifung.

Und die andere kritische Frage: Wenn Paulus also seine Mission als
indirekte Judenmission wertete und sein Ziel mit dem Zeugnis vor dem
Kaiser als erreicht betrachtete, wie steht es dann mit der Tatsache, dal
die Bekehrung Israels nun doch nicht erfolgte? Hat sich dann nicht Paulus
entscheidend geirrt? Und wie ist nun die weiterlaufende Zeit zu beurteilen?
‘Welche existentielle Bedeutung miilite fiir uns die ganze paulinische Kon-
zeption haben? Oder sind all diese Fragen erledigt und iiberholt? Aber
Israel ist ja noch da, eines der zentralen profangeschichtlichen Phianomene
unserer Tage, das vielleicht eben doch auch noch eine heilsgeschichtliche
Bedeutung hat.

Hier miiite nun zunichst eine umfassende Diskussion des Verhiiltnisses
von Paulus und Lukas einsetzen. Lukas hat den Schritt weiter getan, den
Paulus noch nicht getan hat: er hat den Untergang Jerusalems als An-
bruch der Zeiten der Heiden im Sinne von Rom. 11, 25 f. gedeutet: Luk. 19,
41—44; Luk. 21, 20—24. Lukag ist zwar nicht der Schépfer der Heilsge-
schichte, aber er ist derjenige neutestamentliche Autor, der das Gericht
iiber Jerusalem nicht nur im Sinne der inneren Logik der ganzen zeitlichen
Entwicklung, sondern ganz sicher im Geiste des Evangeliums selber inter-
pretiert hat. Die Ausfithrungen Felix Fliickigers iiber die «Entstehung des
christlichen Dogmas» (Zollikon 1955) miissen mit der Darstellung Muncks
zusammengesehen werden. Dann werden sich ohne Zweifel zahlreiche
fruchtbare Erkenntnisse einstellen.



Rezensionen 493

Das Buch Muncks strotzt leider von Deutschfehlern. Sollte es jemals
eine zweite Auflage erleben, miiite der deutsche Text griindlich iiberholt
werden.

Hilterfingen, Kt. Bern. Robert Morgenthaler.

Gregory Dix, Le ministére dans Uéglise ancienne. Préface de J. J. von Allmen,
traduction francaise de A. Jaermann et R. Paquier. Neuchdtel & Paris,
Delachaux et Niestlé, 1955. 137 S.

Die Arbeit von Dom Gregory Dix, die hier in franzisischer Ubersetzung
vorliegt, erschien in englischer Sprache erstmals 1946 in einem Sammel-
band, der vom Bischof von Oxford, Kenneth E. Kirk, herausgegeben wurde,
mit dem Titel «The Apostolic Ministry. Essays on the History and the
Doctrine of Episcopacy». Dieser Band sollte die anglikanische Heimatkirche
davor warnen, die siidindische Union allzu voreilig anzuerkennen. Auch
der Beitrag von Gregory Dix verrdt am Schlull deutlich diese Absicht. Die
Ubersetzer haben aus diesem Grund den Schlullabschnitt weggelassen; er
hétte fiir den franzosischen Lieser nicht dasselbe Interesse gehabt wie fiir
die Anglikaner. Urspriinglich war geplant, Gregory Dix um einen neuen
Schlufl zu bitten, ein Plan, der infolge des frithen Todes des Verfassers
nicht verwirklicht werden konnte.

Da die Arbeit von Gregory Dix allgemein bekannt ist, sei hier nicht
niher darauf eingegangen. Von besonderem Interesse ist hingegen das
Vorwort, das J. J. von Allmen zur Ubersetzung geschrieben hat. Von Allmen
ist der Meinung, daf} die Frage nach dem kirchlichen Amt bei der heutigen
Lage der oekumenischen Bewegung eine der wichtigsten theologischen
Fragen sei. Die reformierte Kirche ist in der oekumenischen Bewegung mit
Kirchen verbunden, die behaupten, dafl der Episkopat zur wesensmiligen
Struktur der Kirche gehore und dal} es ohne Episkopat keine Kirche geben
kénne. Solange diese Behauptung nicht gegenseitig geklart ist, kann keine
wirkliche Einheit erzielt werden. Zunichst muf} sich die reformierte Kirche
daran erinnern lassen, dall in der Reformationszeit die Gestaltung der
Amter nicht einfach eine Frage der Organisation gewesen ist; das Predigt-
amt gehorte vielmehr zu den konstitutiven Elementen der Kirche. Des wei-
tern ist zu bedenken, dafl die apostolische Sukzession einst entstanden ist,
um die reine apostolische L.ehre zu gewihrleisten, also aus demselben Mo-
tiv, das die Reformatoren veranlalit hat, gegen die mittelalterliche Theo-
logie zu protestieren. Sobald man sich dies klarmacht, zeigt sich eine Ge-
sprichsbasis, und es wird deutlich, dafl auch die reformierte Kirche im
oekumenischen Gesprich iiber die Bedeutung des kirchlichen Amtes einen
entscheidenden Beitrag zu leisten hat. Sie hat die Aufgabe, auf die Wich-
tigkeit der reinen evangeliumsgemiflen Verkiindigung hinzuweisen. Das
Problem der apostolischen Sukzession kann nur unter diesem Gesichtspunkt
recht beurteilt werden; wenn es dabei blof um eine duflere Legitimation
der Kirche geht, ist es verfilscht. Von Allmen geht so weit, zu sagen, dal}
das Fehlen von Bischdfen in der reformierten Kirche eine «providentielle
Aufforderung» sein kénnte, einen Episkopat zu schaffen, bei dem die Be-
ziehung zur Verkiindigung als dem eigentlichen Auftrag der Kirche deut-



494 Rezensionen

lich wird, also nicht eine hierarchische Verwaltungsstelle, sondern Bischéfe,
deren eigentliche und hauptsiichliche Aufgabe die Verkiindigung ist. Es ist
klar, dal man zu diesen Darlegungen eine Menge zu fragen und einzuwen-
den hitte. Man miiflite sogar sagen, dafl es eine unerlaubte Oberflichlich-
keit sei, so gewichtige Dinge in derartiger Kiirze vorzubringen, wenn von
Allmen nicht mitteilte, dall er demnéchst eine ausfiihrliche Abhandlung
liber diese Zusammenhiinge erscheinen lassen werde. Nun wartet man ge-
spannt auf die néhere Begriindung seiner Gedanken.
Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

Melchior Vischer, Jan Hus. Aufruhr wider Papst und Reich. Frankfurt am
Main, Societiits-Verlag, 1955. 415 S.

Im Vergleich mit seiner ersten Form (Jan Hus, sein Leben und seine
Zeit, 2 Binde, 1940) zeigt das vorliegende Werk manche Verdnderungen.
Einige Kapitel wurden verkiirzt, andere erweitert, die Gedanken oft neu
geprigt, und der neue Untertitel <Aufruhr wider Papst und Reichy deutet
an, in welchem Licht die Gestalt Husens zu verfolgen ist.

Die Hauptziige seiner dulleren Schicksale entsprechen der Forschung.
Der Verfasser beweist eine ungemeine Kenntnis der tschechischen und
sonstigen Hus-Literatur, ebenso der sozialen, sittlichen, politischen und
wirtschaftlichen Verhéltnisse FEuropas, welche den Lebensgang und Kampf
Husens zu verstehen helfen. Der Reichtum seiner Belege, verbunden mit
der reizenden schriftstellerischen Form, macht die Biographie so fesselnd,
dall man sie wie einen spannenden Roman lesen kann.

Das Werk enthiilt jedoch keine Angaben, aus welchen Quellen der Ver-
fasser seine manchmal so interessanten Gedanken geschépft hat. Thre un-
kritische Anwendung macht das Buch oft unzuverlissig. Nur einige Bei-
gpiele seien erwihnt: Entspricht die fesselnde Schilderung des Eltern-
hauses Husens der Wahrheit? — Die Anwesenheit der «Grubenheimer» und
Waldenser in Siidbéhmen ist nicht so bewiesen, wie man den Eindruck hat.
— Wihrend Vischer die sozialen und sittlichen Mifistéinde mit bunten Far-
ben schildert, findet man bei ihm nur eine geringe Beachtung ihres Gegen-
satzes, der Titigkeit der Vorldufer Husens (8.94. 101—103), obwohl eben
sie eine Atmosphire schufen, in der Hus erfolgreich auftreten und wirken
konnte. Der Glaube an den nahen Weltuntergang (die Existenz des Anti-
christs) war ja in ihr geldufig. — Hus hatte einen Sinn fiir die Dichtung
(gegen S.112), wie es seine Vorliebe fiir die Lieder beweist. — Seine Stel-
lung zu den sozialen Ubeln entsprofl seiner Uberzeugung, dall Gottes Gesetz
universal ist (vgl. S.162). — Die Behauptung: «Hus wulte, dal man den
Massen beharrlich und iibertrieben alles erst einpauken miisse» (S.138),
kann man nicht beweisen. — Er hatte zwar den gréten Anhang unter den
Armen, aber verhiltnisméfig grol war auch die Anzahl seiner Anhinger
unter den Mittelklassen und Wohlhabenden. Waren die «volksaufriithreri-
schen Stréome (des Westens) den kleinen Leuten in Prag wirklich bekannt»
(S.167) ? — Hat sich die Menge nach der Wahrheit, die stets miBfillt, noch
zu keiner Zeit gesehnt (S.190)? Die hussitische Bewegung spricht gegen
diese Ansicht.



Rezensionen 495

Unhaltbar sind Vischers Behauptungen, wo er den wissenschaftlichen
Boden verldlt und sein personliches Urteil iiber Husens religiéses Leben
ausspricht. Der Leser sieht weder die positiven Treibkrifte des so fesselnd
geschilderten Aufruhrs Husens noch den dauernden Wert seines Kampfes.
Das Buch schliellt zwar mit den Worten, dal Hus die Wahrheit bis zum
Tode verteidigen wollte, aber die Objektivitdt dieser Wahrheit wird sonst
negiert. Hus «verleugnet nicht, was er fiir wahr hielt> (S.355). «Er ver-
meinte fiir Christi Wahrheit zu kimpfen, indem er sich auf Christi Wort
berief» (S.3853). «<Es schien ihm, als wisse er die Wahrheit» (S. 354), und er
«verwechselte Sittengesetz mit Christentum, unbewuflt und blindeifrig den
Kern des Evangeliums verfilschends (S.117). Er wird mit dem Hohen-
priester verglichen (S.353).Die Methode der Beweisfithrung aus der Schrift,
welche damals die einzige war und von ihm angewendet werden mulfte,
wird iiberschitzt. Man vermiflt in dem Werk eine Darstellung der Grund-
realititen des christlichen Glaubens, von denen Hus ergriffen wurde (z. B.
Siinde — Erlésung durch Christus, die Absolutheit des Gesetzes Gottes, das
christliche Leben, das Kirchenprinzip in seinen Folgerungen usw.). «Chri-
stus war fiir ihn nur ein Vorbild, nicht Sinnbild» (S.355). In Aufruhr wider
Papst und Reich wird Husens Glaube an die unsichtbare Kirche nicht
bewertet. Er wird als eine hartndckige Personlichkeit geschildert: «Einseitig
sah er alles bloB von sich aus, bewegt von einem Herzen, das durch allzu
viel Tugend schon diirr war» (8. 220). Bei dieser Auffassung lit sich der
Kampf der Hussiten mit Europa nicht erkliren. Waren bei ihrer schicksals-
reichen Entscheidung nicht eben die unsichtbaren Realititen maligebend,
welchen Vischer nicht gerecht wird? Er bewundert Hus: «Das Ich be-
hauptete sich gegen das Wir... Hier neigen wir uns vor ihm!» Das geniigt
aber nicht zu einer Erklirung seines Kinflusses auf die Geschichte.

Somit hat man einen widerspruchsvollen Eindruck: die Grofle der Zeit
Husens und ihre Problematik werden meisterhaft geschildert, die eigent-
liche Griole Husens wird aber fraglich und nur auf eine interessante auf-
rithrerische Individualitit reduziert.

Prag. Frantisek Bedndf.

Hans Driesch, Alitagsrdtsel des Seelenlebens. Ziirich, Rascher-Verlag, 1954.
184 S. Fr. 12.80.

Dieses Buch ist fiir denjenigen, der sich fiir die grundsiitzlichen Fragen
der Psychologie interessiert, hichst anregend und aufschlufireich. Driesch
macht etwas, was sich im Bereiche der Wissenschaft immer wieder als
hochst fruchtbar erweist: er geht dem scheinbar Selbstverstindlichen und
doch Nicht-Verstandenen nach und rollt daran bestimmte Probleme auf.

Als erstes behandelt er Fragen der Psychophysik, d. h. des Zusammen-
hanges zwischen dem Leiblichen und Seelischen. Er untersucht die Wahr-
nehmung und das Gedichtnis. Dabei kommt er zu erstaunlichen Ergeb-
nissen. So sieht er sich zum Schlull gezwungen, dafl das Hellsehen, das wir
als wunderbar oder gar als unglaubwiirdig empfinden, und die sog. ge-
wohnliche Wahrnehmung einander erheblich niher verwandt sind, als
wir annehmen. Beim Geddchtnis sieht er keine Méglichkeit, ohne Gehirn



496 Rezensionen

auszukommen, weil die Verletzungen desselben offensichtlich das Gedéacht-
nis beeintrichtigen und beeinflussen. Aber andererseits scheint das Gehirn
doch nicht der Erinnerung sozusagen die materielle Struktur zur Verfiigung
zu stellen, denn die Erfahrung zeigt, dal auch nach schweren Gehirn-
storungen das Gedichtnis nach einiger Zeit wieder hergestellt wird. Das
Gehirn, so folgert Driesch, kommt also fiir das Gedéchtnis nur als Rapport-
objekt in Frage, womit wir wiederum in das Gebiet der Parapsychologie
wie beim Hellsehen gelangt sind. Rapportobjekte sind nédmlich die Gegen-
stinde, aus denen der Sensitive die Geschichte ihres friitheren Besitzers
zu erspiiren vermag. Wie also der Hellseher aus einem Gegenstand Ir-
kenntnisse iiber die Vorgeschichte des Besitzers dieses Gegenstandes er-
fahrt, gewinnen wir auf grundsétzlich gleiche Weise unsere Vorgeschichte
aus unserm Gehirn. Damit glaubt Driesch eine Erkldrung zu haben fiir
die bis jetzt zwar sehr gut verbiirgte, aber in keiner Weise erkliarbare
Tatsache, dall wir im Zustand der Trance oder Hypnose zu gréferen Ge-
diéchtnisleistungen imstande sind als im Wachzustande.

In einem 2. Teil behandelt Driesch die Frage der Bezichungen zwischen
Ich und Seele, ein Problem, das in der modernen Tiefenpsychologie sehr
aktuell ist. Offensichtlich bestehen zwischen Ich und Seele sehr enge Be-
ziehungen, und doch decken sie sich sicher nicht. Darum sieht sich Driesch
veranlaft zu unterscheiden zwischen Leib, Seele und Ich als den drei
Elementen des Menschen. Driesch bringt sehr interessantes Tatsachen-
material zur Stiitzung seiner These einer Dreiheit im Menschen.

An diesem anregenden und sehr lesenswerten Buche wird einem be-
wuldt, dall die Psychologie noch eine recht junge Wissenschaft ist, in der
auch sehr wichtige Tatsachen ihrer Natur nach nicht aufgehellt sind. Wih-
rend in der Naturwissenschaft bestimmte grundsdtzliche Anschauungen
gesichert und allgemein anerkannt sind, ist hier noch alles im Fluf} und
harrt noch der Bearbeitung. Es ist das Verdienst dieses Buches, in anregen-
der Weise auf die Problematik von Dingen aufmerksam zu machen, die wir
filschlicherweise als geklirt ansehen.

Bern. Hans Schar.

0. G. Myklebust, The Study of Missions in Theological Education. Vol.1 (to
1910). Oslo, Egede-Instittutet, 1955. 459 S. N.Kr. 27.80.

Das in Oslo fiir missionswissenschaftliche Forschung errichtete Egede-
Institut leistet nicht nur den norwegischen, sondern allen skandinavischen
Missionen durch seine Untersuchungen und Verdffentlichungen wertvolle
Dienste. Dariiber hinaus setzt sich sein rithriger Direktor, Doz. Dr. O. G.
Myklebust, durchdrungen von der Unentbehrlichkeit missionswissenschaft-
licher Forschung fiir die Weltmission heute, mit Eifer fiir die Errichtung
eines «Internationalen Institutes fiir missionswissenschaftliche Forschung»
ein. Seine im Jahre 1951 vom Egede-Institut herausgegebene Schrift «An
International Institute of Scientific Missionary Research» ist ein Aufruf
dafiir, der nicht nur durch seinen Hinweis auf die heute vorbildlichen
missionswissenschaftlichen Unternehmungen des Katholizismus, sondern



Rezensionen 497

auch durch die Griinde iiberzeugt, die er fiir den Ausbau der protestanti-
schen Missionswissenschaft vorbringt. In ihm hat M. einen kurzen Uber-
blick iiber die Geschichte der missionswissenschaftlichen Forschung ¢wih-
rend der letzten hundert Jahre und besonders in diesem Jahrhunderts ge-
geben. Was er dort schrieb, hat er jetzt zu einem selbstindigen, zwei Binde
umfassenden Werk ausgearbeitet.

Der erste Band dieser «Iistorischen Untersuchung des Ortes der Welt-
mission in der protestantischen Pfarrerausbildung unter besonderer Be-
riicksichtigung des von Alexander Duff innegehabten Lehrstuhls der evan-
gelistischen Theologie» ist 1955, gleichfalls unter den Abhandlungen des
Egede-Institutes, erschienen und behandelt nach einfiithrenden, insbesondere
methodologischen Erwidgungen des 1. Kapitels «Early LEfforts to 1800»
(Kap. 2), «A Period of Development 1800—1867» (Kap. 3), «Alexander Duff’s
Chair of Evangelistic Theology established in 1867» (Kap.4) und «The Years
of Expression 1867-1910» (Kap.5). Er zeichnet sich durch die immense
Kenntnis von Einzelheiten, die dem Verfasser zur Verfiigung steht, ebenso
aus wie durch die klare Linienfithrung seiner Darstellung, die von vielen
Literaturangaben begleitet und durch eine umfassende Bibliographie erginzt
wird. Mit Ausnahme derjenigen Lénder, fiir die ihm keine Informationen zur
Verfiigung standen (Osterreich, Belgien, Tschechoslowakei, Ungarn, Ita-
lien, Portugal und Spanien), hat M. mit Unterstiitzung von Fachgelehrten
in den einzelnen Lindern den gesamten Westen behandelt. Asien und Afrika
sowie Lateinamerika hat er einer besonderen Darstellung vorbehalten.

Welches ist das Ergebnis seiner Untersuchungen? Es liflt sich gut mit
dem Satze sagen, mit dem M. seine Begriindung, warum er A. Duff und
seine Edinburger Professur besonders eingehend behandelt habe, abschlielt:
«Wihrend Schottland das erste Land war, das einen Lehrstuhl fiir Mission
errichtete, kann Deutschland die Ehre beanspruchen, das erste Land zu
sein, das eine Missionswissenschaft entwickelte», wobei er darauf hinweist,
dal auch die Vereinigten Staaten von Amerika einen entsprechenden Bei-
trag in dieser Hinsicht geleistet haben (S.24).

Deutschland — das ist in diesem Zusammenhang Gustav Warneck. Wie
M. in der Darstellung Duffs und seiner Professur zu neuen, vollstindigeren
Ergebnissen kommt, als sie bisher vorlagen, so beurteilt er auch Warneck
durchaus selbstindig. Der Lehrstuhl in Edinburg hatte keinen Bestand,
weil sein Inhaber den Aufgaben, die er stellte, nicht gewachsen war, mehr
noch aber deshalb, weil seine Errichtung selbst von vornherein unheilvolle
Mingel aufwies. Von Warnecks Lehrtitigkeit in Halle sind dagegen stiark-
ste Wirkungen auf die gesamte, auch die katholische Missionswissenschaft
ausgegangen, obwohl M. Schranken und Mingel auch in Warnecks Wirk-
samkeit durchaus nicht iibersieht; nur wehrt er sich dagegen, dall man
seine tiefen missionswissenschaftlichen Erkenntnisse mit den Lehren Karl
Barths messe, wie es in neuerer Zeit geschehen ist. Die Entwicklung der
Missionswissenschaft in Deutschland, die von Schleiermacher iiber Ehren-
feuchter, Graul und Plath zu Warneck hinfiihrt, schildert er eingehend;
dabei féllt ein erhellendes Licht auf die Beziehungen von Graul und Plath
zu Duff.



498 Notizen und Glossen

Die Abschnitte iiber die Schweiz in Kap. 3 und 5 machen deutlich, wie
stark auch hier der Anteil an der Begriindung der Missionswissenschaft als
einer theologischen Disziplin gewesen ist, auch wenn es anfidnglich vor-
wiegend deutsche Mitarbeiter der Basler Mission und deutsche Professoren
an den Schweizer Universititen waren, die sich dieser Aufgabe widmeten.
Spiiter konzentrierte sich der Schweizer Anteil auf Kreise der Basler
Mission einerseits und andererseits auf die besonders durch Professor
Langhans und Pfarrer Bull vertretenen Anhinger einer Missionsreform,
die mit besonderem Nachdruck die Eingliederung der Missionswissenschaft
in die theologischen Fakultiten forderten. Vor 1880 wurden in der Schweiz
gelegentlich, nach 18380 an allen Universititen missionswissenschaftliche Vor-
lesungen gehalten, ohne daf} es jedoch zur Errichtung eines missionswissen-
schaftlichen Lehrstuhles kam.

Angesichts der Tatsache, dall schon bis zum Jahre 1910 in den angel-
séichsischen L#ndern in weitem Umfang die Missionswissenschaft in das
theologische Studium eingebaut war, wird Myklebusts Buch fiir die Lénder,
in denen das nur in bescheidenem Mal} der Fall ist, obwohl gerade in ihnen
der Grund fiir die wissenschaftliche Behandlung der Mission gelegt wurde,
zu einem Mahnruf. Die ev.-theol. Fakultiten in Deutschland haben 1950
einstimmig die Eingliederung der Missionswissenschaft als selbstdndige
Disziplin in ihren Lehrplan gefordert. Der Weg zur Verwirklichung ihrer
Forderung ist weit. Moge ihre historische Begriindung durch Myklebust,
deren zweiter Band uns bis in die Gegenwart fiihren wird, in allen, die es
angeht, das Gefiihl einer unausweichbaren Verantwortung dafiir stirken.

Tiibingen, Gerhard Rosenkranz.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 1956/1:
Die soziale Natur des Menschen (A. I'. Utz); Der Einflull Kants auf Karl
Jaspers. Zugang zur Transzendenz bei Kant und Karl Jaspers (E. Grunert);
L’illumination de la foi chez saint Thomas d’Aquin (B. Duroux). Judaica
1956/1: Das exegetische Problem und die Judenmission (J. Jocz); Der alt-
testamentliche Hintergrund der Vorstellung von den beiden Messiassen im
Schrifttum von Chirbet Qumran (K. Schubert); Jiidische Aspekte der Ent-
mythologisierung des Neuen Testaments (Sch. Ben-Chorin); Eigenart und
Eigenwert der Geschichte und der Religion des Volkes Israel und des Ju-
dentums, I (H. Bergmann). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 1956/3:
Das Mahl auf dem Zion (C. A. Keller); 4: Freiheit fiir Gottes Wort in der
Welt (G. Jacob); 6: Der Glaube an die Gottheit Christi (G. Dehn); 7: Das
Problem des Judas Iskarioth interpretiert von Albert Schweitzer (K.
Liithi); 8: Auferstehung und ewiges Leben (G. Dehn). Lutherische Rund-
schau 1955—56/4: Das Bekenntnis der Kirche als Gabe und Aufgabe (G.



	Rezensionen

