
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


486 Rezensionen

dated in 222 B.C. (Cooke, N.-S. Inscr., 10, 2; cp. 150, 5). If they may be

identified, they are evidence for the wide use of in reference to powerful
persons. Inevitably, too, the Greek translators' îaxupôç for Vbt "God",
whether this word is connected with "strong man" or not, in numerous
passages recalls à ioxuP°Tepoç afrroO who robs the strong man armed in the
Gospel (Lk. xi. 21-2). Proof of the existence of "strong; strength" is
further afforded by the rendering of in .T VnV in the various ancient
Versions (where it is not merely paraphrased); such are Aq.'s toxupdv and
Theod.'s ioxùç (Mic. i. 2), LXX's bùvauiç (Neh. v. 5) and Vulg.'s fortitudo
(Deut. xxviii. 32), and Targ.'s kVT! everywhere. Accordingly, thatVxhere
describes as a "strong man" the magnate who robs his poor neighbours
of their corn, is no improbable suggestion.

Finally, if the meaningless 03 D'il!' "their tent-cord within them" is
corrected to O^OiDS "amid their plenty" and the clause in which these
words stand is transferred to the verse here discussed, the combined verses
will mean:

"are they not uprooted amid their plenty,
whose harvest when reaped the hungry consume?

or a strong man snatches it from the baskets,
while the thirsty pant for their wealth,"

which yields a perfectly natural sense (after adjusting the singular and
plural pronouns, which have been upset by the dislocation), suitable to
the context of the whole passage.

Oxford. G. R. Driver.

Rezensionen.

Edmund F. Sutcliffe S. J., Providence and Suffering in the Old and New
Testaments. Edinburgh, Thomas Nelson and Sons, o. J. [1954/55]. VIII +
175 S.

Der Verfasser behandelt seinen Gegenstand in elf Kapiteln, von denen
sieben das enthalten, was der Buchtitel erwarten läßt, die Darstellung des

Leidensproblems im Alten Testament (Kapitel 3—8) und im Neuen
(Kapitel 10). Über das zu Erwartende hinaus gehen die beiden Anfangskapitel,
von denen das erste Deutungen des Leidens bei Griechen, Römern, Ägyptern,

Persern und Indern nennt, während das zweite der babylonischen
Religion und ihrer Anschauung vom Leiden gewidmet ist. Ebenfalls über
das im Titel Angekündigte hinaus reicht das neunte Kapitel, wo unter der
Überschrift: «Suffering in the Light of the Future Life» über den nach-
alttestamentlichen Jenseitsglauben namentlich auf Grund des Märtyrerberichts

von 2. Makk. 7 und der «Weisheit Salomo's» gehandelt wird. Den



Rezensionen 487

Schluß des Buches bildet im elften Kapitel eine nützliche Zusammenfassung
des Ganzen.

Die vorstehende Inhaltsübersicht läßt trotz ihrer Lückenhaftigkeit
erkennen, wie weit Sutcliffe den Bogen gespannt hat; auch wird deutlich, daß

er nicht davor zurückgeschreckt ist, die biblischen Aussagen in
religionsgeschichtlichen Zusammenhang zu rücken. In ruhiger und sachlicher Weise
führt er den Leser durch das weite Gebiet und läßt ihn von Stufe zu Stufe
weitergehen bis ins Neue Testament hinein. Die damit erreichte Abrundung
gibt dem Buch zusammen mit der Berücksichtigung spätjüdischer Texte
sein besonderes Gepräge. Offenbar wendet es sich an einen großen, über
die Fachleute hinausgehenden Leserkreis, und ich zweifle nicht, daß es hier
gute Dienste tun wird.

Selbstverständlich lassen sich da und dort auch Fragen stellen, oder
würde man einzelnes etwas anders beurteilen. Doch möchte ich darauf
nicht näher eingehen, zumal es sich vielfach um Dinge handelt, die eine
verschiedene Bewertung zulassen. Im Blick auf eine mögliche zweite Auflage

seien zum Schluß lediglich für das Kapitel über die babylonische
Religion noch einige Wünsche angemeldet. In ihm sind die drei bekannten
Problemdichtungen, das «Zwiegespräch zwischen Herrn und Sklaven», «Ich
will preisen den Herrn der Weisheit» und das «Akrostichische
Zwiegespräch», besprochen. Bei der Bibliographie des zweiten dieser Werke (S. 30

Anm. 1) ist die neue und stark ergänzende Bearbeitung von Lambert und
Gurney aus «Anatolian Studies» 4 (1954), S. 65 ff., mit aufzuführen.
Berücksichtigung verdiente auch der im Jahre 1952 veröffentlichte Problemtext

aus altbabylonischer Zeit.1 Er kennt wie das «Akrostichische
Zwiegespräch» als Personen den Leidenden und seinen Freund, aber nicht als
Gesprächspartner, sondern so, daß der Freund sich für den Leidenden an
die Gottheit wendet. Ganz außer Betracht ist auch die sumerische Problemdichtung

geblieben, Stücke aus derselben sind durch die Dissertation von
J. J. A. van Dijk: La sagesse suméro-accadienne (1953), S. 119 ff., bequem
zugänglich gemacht. Sutcliffe konnte diese vermutlich deshalb nicht mehr
heranziehen, weil er sein Manuskript, nach dem Datum des «Imprimatur»
zu urteilen, bereits 1953 abgeschlossen hat. Inzwischen ist der wichtigste
der zugehörigen sumerischen Texte von S. N. Kramer bearbeitet worden
unter dem Titel: «Man and his God. A Sumerian Variation on the 'Job'
Motif»: Supplements to Vetus Testamentum, 3 (1955), S. 170 ff. Die davon
erhaltenen Fragmente stammen aus der Zeit um 1700 v. C., doch dürfte das
Werk selber um 2000 entstanden sein. Es ist der Form nach weithin Monolog

des Dulders mit einer ermahnenden Einleitung und einem die Rettung
erzählenden Schluß. An Hiob erinnert neben dem allgemeinen Problem
besonders die Klage des Leidenden über die Entfremdung der Freunde. Im

1 J. Nougayrol, Une version ancienne du «Juste souffrant»: Rev. bibl.
59 (1952), S. 239 ff. — Sutcliffe nennt S. 30 Anm. 1 diesen Text wohl, aber
so, daß die Meinung entstehen muß, als handle es sich um eine Bearbeitung
des Werkes «Ich will preisen den Herrn der Weisheit».



488 Rezensionen

übrigen ist der genaue und sachgemäße Vergleich des sumerischen und
des alttestamentlichen Werkes eine schöne Aufgabe für die Zukunft.2

Bern. Johann Jakob Stamm.

Eduard Nielsen, Shechem. A Traditio-Historical Investigation. Diss. Aarhus.
Copenhagen, G. E. C. Gad, 1955. 384 S.

Die vorliegende Dissertation wurde der theologischen Fakultät Aarhus,
wo der Verfasser als Universitätsadjunkt angestellt ist, zur Erlangung der
theologischen Dokorwürde vorgelegt.

Nach einer kurzen Einleitung setzt sich der Verfasser zuerst eingehend
mit der bereits erschienenen neueren Literatur zum Thema auseinander
und gibt so eine gute Einführung in die Probleme, die mit der manassiti-
schen Stadt Sichern, ihrer historischen und religionsgeschichtlichen
Überlieferung zusammenhängen. Die eigentliche Abhandlung zerfällt dann in
zwei Hauptabschnitte.

Der erste Hauptteil, «Die sichemitischen Traditionen im Alten
Testament», behandelt einläßlich alle mit Sichern in direkter oder indirekter
Weise verknüpften Texte, die hinwiederum in vier für den Aufbau des
Buches charakteristische Gruppen eingeteilt werden, nämlich: 1. Sichern im
Deuteronomium; 2. Sichern im deuteronomistischen Geschichtswerk; 3.

Sichern im Tetrateuch; 4. Sichern in der prophetischen und poetischen Literatur.

Diese vier Kapitel bilden räumlich und sachlich den Hauptteil des
Buches. Der Verfasser gibt zu allen einschlägigen Texten, ohne sie in
extenso abzudrucken oder zu übersetzen, einen eingehenden kritisch-philologischen

Apparat unter stetem Vergleich der Septuaginta, der Peschitta
und der modernen Kommentare. Diesen kritischen Noten folgt eine sachliche

Erklärung, wobei natürlich das stilkritische Element nie fehlt. Die
Ausführungen sind sowohl in archäologischer, religionsgeschichtlicher und
historisch-geographischer als auch theologischer Hinsicht sehr klar und
reichhaltig. Auch für die Wortforschung fällt manches Wertvolle ab. In
diesen Teil sind noch besonders zu erwähnende Exkurse eingestreut: 1. der
Bund; 2. Gesetz und Recht; 3. der Stein unter dem heiligen Baum; 4. die
Jothamsfabel; 5. Sichern als Exil- und Levitenstadt; 6. die Eiche von Moreh;
7. Sichern und Simeon; 8. Sichern und Levi.

Im zweiten, wesentlich kürzeren Teil stellt der Verfasser das Erarbeitete

noch einmal zusammen, und zwar in fünf Gegenüberstellungen, indem
er Sichems Stellung zu den andern palästinensischen Heiligtümern in
übereinstimmenden und abweichenden Zügen darlegt. Die fünf Kapitel befassen
sich mit Sichern und Gilgal, Bethel, Siloh, Jerusalem und dem Sinai.

Eine dänische Zusammenfassung, die Bibliographie und ein Autoren-
und Stellenregister beschließen das anregende Buch. Auf ein Sach- und
Ortsregister sowie ein Glossar der hebräischen Wörter verzichtet man nur
ungern.

2 Dazu vgl. jetzt den Aufsatz von A. Kuschke, Altbabylonische Texte
zum Thema «Der leidende Gerechte»: Theol. Lit.-Zeit. 81 (1956), Sp. 69 ff.



Rezensionen 489

Dem Verfasser liegt besonders daran, das Verhältnis des Kanaanäer-
tums zu den einwandernden Israeliten, die Wege, auf denen die beiden
zusammenstießen, und den Einfluß der alten Bevölkerung und ihrer Kultur
auf die Neusiedler darzustellen. Seine Untersuchungen und Beobachtungen
knüpfen sich dabei an Sichern und an die von dieser kanaanäisehen Stadt
handelnden Texte im Alten Testament. Wenn man sich auch mit dieser und
jener Lösung nicht wird einverstanden erklären können — die Etymologie
von berîth aus akkadisch: ina birit (Maritexte als Zeugen) ist z. B. wenig
überzeugend —, so dürften doch von dem Buch über «Sichern» wertvolle
Anregungen und Erkenntnisse ausgehen.

Zürich. Benedikt Hartmann.

Johannes Munck, Paulus und die Heilsgeschichte. Acta Jutlandica, 26, 1.

Teologisk Serie, 6. Aarhus, Universitetsforlaget, 1954. 342 S. Kr. 28.—.

Der Jens Norregaard gewidmete gewichtige Band wird eröffnet mit
einem Kapitel über «die Berufung des Paulus». Die Versuche, die Berufung
des Apostels psychologisch zu deuten aus dem Vorleben des Apostels heraus,

sind falsch. Alle Darstellungen des Damaskuserlebnisses zeigen, daß

es den Apostel völlig unvorbereitet und unerwartet traf. Paulus wird vor
Damaskus zum Apostel der Heiden berufen und erhält damit von Anfang
an einen ganz bestimmten Platz in der Heilsgeschichte. «Der Apostel der
Heiden» (Kap. 2) ist mit, seinem Missionsauftrag der Korrdxcuv von 2. Thess.
2, 6—7, so hält Munck im Anschluß an Cullmann fest. Diese These läßt sich
durch eine Analyse von Rom. 9—11 stark untermauern. Die ganze Völkermission

des Paulus hat nämlich kein anderes Ziel als die Bekehrung der
Juden. Durch die Heidenmission werden die Juden nicht nur zur Eifersucht
gereizt, sondern durch das Eingehen desir\ftpuu|Licischließlich tatsächlich auch
zur Buße und damit Rettung geführt werden. Rom. 15, 14 ff. behandelt im
Grunde genommen dasselbe Thema. Nicht in Befolgung einer
Missionsstrategie, die ihn den großen Zentren nachgehen läßt, will Paulus nach
Rom gehen, sondern in Befolgung seines heilsgeschichtlichen Auftrages,
der Völkermissionar zu sein. Diesen Auftrag wird er erfüllt haben, sobald
er nach Abschluß des Werkes in der östlichen Reichshälfte auch den Westen
besucht haben wird. 2. Kor. 3, 7—18, wo Paulus sich über Mose stellt, zeigt
sein heilsgeschichtliches Selbstbewußtsein sehr anschaulich, und wieder geht
es um seine Stellung als Völkerapostel. In Gal. 2,1—10 stellt sich Paulus
auf eine Höhe mit Petrus. Wie dessen heilsgeschichtliche Aufgabe die
Mission Israels, so ist die seine die Mission der Heiden. Man hat aus Paulus
einen theologischen Denker von erstrangigem Format gemacht, aber
darüber vergessen, daß sein ganzes theologisches Denken in seinem
heilsgeschichtlichen Wirken als Apostel und Missionar der Heiden begründet ist.

Jetzt greift Munck auf die Geschichte der modernen Paulus-Exegese
zurück und stellt fest, daß diese sich bis zur Stunde von der alten Tübinger
Schule F. C. Baurs beherrschen lasse, ohne zu merken, daß die Thesen dieser
Schule ja darauf gründeten, daß die neutestamentlichen Dokumente ins

32



490 Rezensionen

zweite Jahrhundert datiert wurden und mit der Verlegung dieser Datierung
ins erste auch ihre übrige Position hätte «verlegt» werden müssen. Als
methodische Grundsätze einer Erarbeitung eines sachgemäßen Paulus-Ver-
ständnisses müsse anerkannt werden, 1. daß den Paulusbriefen in allen Teilen

als Quellen gegenüber der Apostelgeschichte der Vorzug gegeben werden

muß; 2. daß nicht alle Opponenten des Paulus in allen Gemeinden
dieselben waren (Judaisten) ; 3. daß nicht alle vorliegenden geschichtlichen
Tatsachen in ein theologisches System eingefangen werden können.

In Kap. 4—7 werden diese methodischen Grundsätze in Untersuchungen
zu den vier paulinischen Hauptschriften angewendet: «Die judaistischen
Heidenchristen» — «Die Gemeinde ohne Parteien» — «Der wahre und der
falsche Apostel» — «Das Manifest des Glaubens». So heißen die vier
Überschriften der betreffenden Kapitel, in denen nacheinander ausgeführt wird,
daß die Judaisten der Galatergemeinde gar keine Juden, sondern
Heidenchristen waren und ihr Judaismus eine heidenchristliche Ketzerei war;
daß es in Korinth gar keine «Parteien» gab, sondern lediglich Uneinigkeiten

und Zankreden, womit auch das Gespenst einer judaistischen Partei
in Korinth erledigt ist; daß auch der 2. Korintherbrief nicht von falschen
judaistischen Aposteln redet, sondern von falschen Judenaposteln, die
ausgerechnet in dem Augenblick die Gemeinde in Unruhen stürzten — nicht
judaistische! —, als Paulus im Begriffe war, sich mit der Gemeinde als
der wahre Apostel zu versöhnen; daß auch der Römerbrief, der, wie T.W.
Manson gezeigt habe, ursprünglich gar nicht an eine bestimmte Gemeinde

gerichtet war, keine judaistische Gruppe in Rom voraussetzt, noch in
irgendeiner andern Gemeinde, seien doch die paulinischen Gemeinden reine
Heidengemeinden gewesen, die sich auch als solche mit dem Alten Testament

zu befassen hatten, weil sie sich mit dem Problem der Kirche und
also mit demjenigen des alten und neuen Israel auseinander setzen mußten.

In den Kapiteln VIII—XI wird unter den Titeln «Das Judenchristentum
nach der Apostelgeschichte», «Israel und die Heiden», «Paulus und Jerusalem»

und «Paulus vor dem Kaiser» die bezogene Position Schritt um Schritt
sorgfältig ausgebaut. Der Bericht der Apostelgeschichte (Kap. VIII) verrät

trotz aller lukanischen Bearbeitungen deutlich, daß die judenchristliche
Kirche sich vom alten Judentum unterschied, in sich keine Spaltungen hatte
(die Hellenisten in Kap. 6 f. sind anders zu deuten) und sich auf die Mission
unter den Juden konzentrierte in bestem Einvernehmen mit Paulus und
seiner Heidenmission. Daß Lukas in seinem Bericht die Judenapostel bereits
zu Heidenaposteln stilisiert, kann über den ursprünglichen Sachverhalt
nicht hinwegtäuschen. Die synoptischen Evangelienberichte (Kap. IX)
beweisen ihrerseits, daß sich das Judenchristentum im Anschluß an Jesus klar
vom alten Judentum unterschied, und Abschnitte wie die Aussendungsrede
in Matthäus 10 («geht nicht auf der Heiden Straße») und der Bericht über
die Begegnung Jesu mit der Syrophönizierin («es ist nicht recht, daß man
das Brot den Kindern wegnimmt und den Hunden gibt») zeigen, daß die
Judenchristenheit ihre Aufgabe offensichtlich in der Mission Israels sah,
die durch die Verhärtung der Juden gerade nicht in Frage gestellt werden
konnte. Erst später, nach dem Untergang Jerusalems und dem Tod der



Rezensionen 491

Apostel, kam die Zeit, da man nur noch von der Verwerfung Israels sprach
und sich selber an seine Stelle setzte, wie etwa der erste Clemensbrief und
der Barnabasbrief zeigen. Die Position der judenchristlichen Gemeinde
kann etwa mit dem Ausdruck «repräsentativer Universalismus» bezeichnet
werden. Es ging also auch dem Judenchristentum nicht um Partikularismus,
sondern durch die Judenmission hindurch um Universalismus. Im Brennpunkt

des ganzen heilsgeschichtlichen Denkens des Paulus stand also
nicht Rom, sondern Jerusalem (Kap.X). Dies führt Munck unter anderm
anhand einer heilsgeschichtlich-eschatologischen Deutung der paulinischen
Kollekte unter den Heidengemeinden und ihrer Überbringung durch eine
sehr große Delegation aus der Heidenkirche sehr geistreich aus. Was
schließlich die Gefangennahme in Jerusalem und die Appellation an den
Kaiser betrifft, so deutet Paulus selber das ganze Geschehen so, daß er
durch sein Zeugnis vor dem Kaiser seinen Auftrag als Heidenmissionar
abschließen werde: «Paulus war auf seinem Wege nach Jerusalem nach Rom
gelangt. Er hatte dem Kaiser Zeugnis abgelegt, und sein Tod war nicht
fem. Aber die Fülle der Heiden war Wirklichkeit geworden, und ganz
Israels Errettung war zu erwarten. Und dann sollte Christus sich
offenbaren, in Herrlichkeit zum Gericht und zum Heil. Deshalb kann der Apostel
in gewohnter Sachlichkeit ausdrücken, was er erreicht hat: ,Den guten
Kampf habe ich gekämpft, den Lauf vollendet, den Glauben bewahrt.'»
Diese Schlußworte zeigen noch einmal in prägnanter Weise den
Grundgedanken, von dem Muncks ganze heilsgeschichtliche Paulus-Deutung
beherrscht ist.

Das Buch Muncks, das ungefähr die gesamte traditionelle Paulus-
Exegese in Frage stellt, wird sicherlich noch zu ausgedehnten Diskussionen
führen. Manches, was er auf und manchmal auch zwischen den Zeilen sagt,
wird man nicht annehmen können. Aber in den großen Zügen kann der
Rezensent Munck nur voll und ganz zustimmen. Endlich hat es ein Exeget
fertiggebracht, das ganze Paulus-Problem mit den Mitteln der historischkritischen

Forschung von derjenigen Seite her in Angriff zu nehmen, von
der es in Angriff genommen werden muß. In einer Zeit, da man Paulus
zu einem Kronzeugen «existentialer Interpretation» erhoben hat und ihn
unter Unterschlagung einer Diskussion von Rom. 9—11 und den zahlreichen
korrespondierenden Aussagen dauernd gegen Lukas als den Schöpfer der
Heilsgeschichte ausspielt, kann man die ganze Originalität und Selbständigkeit

der Arbeit des Dänen nicht hoch genug einschätzen. Dies muß
besonders auch deshalb gesagt werden, weil in gewissen Schulen, die heute
wieder das Feld der neutestamentlichen Wissenschaft beherrschen, jede
Meinung, die sich nicht zum vornherein innerhalb gewisser Schultraditionen
bewegt, zum vornherein nicht nur als falsch, sondern mit einer sonderbaren

Selbstverständlichkeit auch gleich noch als unwissenschaftlich
abgetan wird. Was Munck in dieser Hinsicht rückblickend über die Tübinger
Schule Baurs und ihre bis in die Gegenwart reichenden Wirkungen aussagt,
ist sehr instruktiv, auch wenn man zugeben muß, daß Munck die Schule
selber und ihre Wirkungen in manchen Einzelheiten verzeichnet hat. Munck
läßt ganz im Vorübergehen zahlreiche träfe Bemerkungen über all die



492 Rezensionen

Voraussetzungen der angeblich voraussetzungslosen Forschung fallen, die
sich in moderner Zeit mit Paulus befaßt hat.

Aus der Reihe von kritischen Fragen, die sich der Arbeit Muncks gegenüber

unwillkürlich einstellen, seien nur zwei herausgegriffen. Munck hat
sehr richtig herausgearbeitet, daß Paulus mit Jerusalem in bestem
Einvernehmen stand und es deshalb grundfalsch ist, die judaistischen
Strömungen in den paulinischen Gemeinden auf Interventionen der jerusalemischen

Mutterkirche zurückzuführen. Wenn aber Munck so weit geht, diese
paulinischen Gemeinden als reine Heidengemeinden darzustellen, so übersieht

er, daß ja Paulus selber auch Judenchrist war und es neben dem
Judenchristentum in den geschlossenen jüdischen Gemeinden offenbar auch
noch ein Judenchristentum der heidenchristlichen Gemeinden gab. Nur daß
die Juden, die in den paulinischen Missionsgebieten Glieder von überwiegend

christlichen Gemeinden wurden, sich offenbar von der Einhaltung
aller gesetzlichen Vorschriften distanzierte. Das Judenchristentum aber, das
innerhalb der jüdischen Volksgemeinschaft lebte, hielt sich in aller Freiheit
doch an die gesetzlichen Bestimmungen, die die jüdische Volksgemeinschaft
als solche wesentlich konstituierten (Sabbatgesetz, Festzeiten, Speisevorschriften

usw.). So gab es ein gesetzestreues Judenchristentum palästinensischer

Prägung, das z. B. im Hintergrund des Matthäusevangeliums
allenthalben zu erkennen ist, und ein gesetzesfreies Judenchristentum paulini-
scher Prägung, das in den Paulusbriefen in manchen Aussagen greifbar
wird. Die Situation war doch wohl differenzierter, als Munck es darstellt,
und darum bedürfen auch all seine Ausführungen über den Judaismus in
den paulinischen Gemeinden einer sorgfältigen Überprüfung.

Und die andere kritische Frage: Wenn Paulus also seine Mission als
indirekte Judenmission wertete und sein Ziel mit dem Zeugnis vor dem
Kaiser als erreicht betrachtete, wie steht es dann mit der Tatsache, daß
die Bekehrung Israels nun doch nicht erfolgte? Hat sich dann nicht Paulus
entscheidend geirrt? Und wie ist nun die weiterlaufende Zeit zu beurteilen?
Welche existentielle Bedeutung müßte für uns die ganze paulinische
Konzeption haben? Oder sind all diese Fragen erledigt und überholt? Aber
Israel ist ja noch da, eines der zentralen profangeschichtlichen Phänomene

unserer Tage, das vielleicht eben doch auch noch eine heilsgeschichtliche
Bedeutung hat.

Hier müßte nun zunächst eine umfassende Diskussion des Verhältnisses
von Paulus und Lukas einsetzen. Lukas hat den Schritt weiter getan, den
Paulus noch nicht getan hat: er hat den Untergang Jerusalems als
Anbruch der Zeiten der Heiden im Sinne von Rom. 11, 25 f. gedeutet: Luk. 19,

41—44; Luk. 21, 20—24. Lukas ist zwar nicht der Schöpfer der
Heilsgeschichte, aber er ist derjenige neutestamentliche Autor, der das Gericht
über Jerusalem nicht nur im Sinne der inneren Logik der ganzen zeitlichen
Entwicklung, sondern ganz sicher im Geiste des Evangeliums selber
interpretiert hat. Die Ausführungen Felix Flückigers über die «Entstehung des
christlichen Dogmas» (Zollikon 1955) müssen mit der Darstellung Muncks
zusammengesehen werden. Dann werden sich ohne Zweifel zahlreiche
fruchtbare Erkenntnisse einstellen.



Rezensionen 493

Das Buch Muncks strotzt leider von Deutschfehlern. Sollte es jemals
eine zweite Auflage erleben, müßte der deutsche Text gründlich überholt
werden.

Hilterfingen, Kt. Bern. Robert Morgenthaler.

Gregory Dix, Le ministère dans l'église ancienne. Préface de J. J. von Allmen,
traduction française de A. Jaermann et R. Paquier. Neuchâtel & Paris,
Delachaux et Niestlé, 1955. 137 S.

Die Arbeit von Dom Gregory Dix, die hier in französischer Übersetzung
vorliegt, erschien in englischer Sprache erstmals 1946 in einem Sammelband,

der vom Bischof von Oxford, Kenneth E. Kirk, herausgegeben wurde,
mit dem Titel <The Apostolic Ministry. Essays on the History and the
Doctrine of Episcopacy». Dieser Band sollte die anglikanische Heimatkirche
davor warnen, die südindische Union allzu voreilig anzuerkennen. Auch
der Beitrag von Gregory Dix verrät am Schluß deutlich diese Absicht. Die
Ubersetzer haben aus diesem Grund den Schlußabschnitt weggelassen; er
hätte für den französischen Leser nicht dasselbe Interesse gehabt wie für
die Anglikaner. Ursprünglich war geplant, Gregory Dix um einen neuen
Schluß zu bitten, ein Plan, der infolge des frühen Todes des Verfassers
nicht verwirklicht werden konnte.

Da die Arbeit von Gregory Dix allgemein bekannt ist, sei hier nicht
näher darauf eingegangen. Von besonderem Interesse ist hingegen das

Vorwort, das J. J. von Allmen zur Übersetzung geschrieben hat. Von Allmen
ist der Meinung, daß die Frage nach dem kirchlichen Amt bei der heutigen
Lage der oekumenischen Bewegung eine der wichtigsten theologischen
Fragen sei. Die reformierte Kirche ist in der oekumenischen Bewegung mit
Kirchen verbunden, die behaupten, daß der Episkopat zur wesensmäßigen
Struktur der Kirche gehöre und daß es ohne Episkopat keine Kirche geben
könne. Solange diese Behauptung nicht gegenseitig geklärt ist, kann keine
wirkliche Einheit erzielt werden. Zunächst muß sich die reformierte Kirche
daran erinnern lassen, daß in der Reformationszeit die Gestaltung der
Ämter nicht einfach eine Frage der Organisation gewesen ist; das Predigtamt

gehörte vielmehr zu den konstitutiven Elementen der Kirche. Des
weitern ist zu bedenken, daß die apostolische Sukzession einst entstanden ist,
um die reine apostolische Lehre zu gewährleisten, also aus demselben Motiv,

das die Reformatoren veranlaßt hat, gegen die mittelalterliche Theologie

zu protestieren. Sobald man sich dies klarmacht, zeigt sich eine
Gesprächsbasis, und es wird deutlich, daß auch die reformierte Kirche im
oekumenischen Gespräch über die Bedeutung des kirchlichen Amtes einen
entscheidenden Beitrag zu leisten hat. Sie hat die Aufgabe, auf die
Wichtigkeit der reinen evangeliumsgemäßen Verkündigung hinzuweisen. Das
Problem der apostolischen Sukzession kann nur unter diesem Gesichtspunkt
recht beurteilt werden; wenn es dabei bloß um eine äußere Legitimation
der Kirche geht, ist es verfälscht. Von Allmen geht so weit, zu sagen, daß
das Fehlen von Bischöfen in der reformierten Kirche eine <providentielle
Aufforderung» sein könnte, einen Episkopat zu schaffen, bei dem die
Beziehung zur Verkündigung als dem eigentlichen Auftrag der Kirche deut-



494 Rezensionen

lieh wird, also nicht eine hierarchische Verwaltungsstelle, sondern Bischöfe,
deren eigentliche und hauptsächliche Aufgabe die Verkündigung ist. Es ist
klar, daß man zu diesen Darlegungen eine Menge zu fragen und einzuwenden

hätte. Man müßte sogar sagen, daß es eine unerlaubte Oberflächlichkeit

sei, so gewichtige Dinge in derartiger Kürze vorzubringen, wenn von
Allmen nicht mitteilte, daß er demnächst eine ausführliche Abhandlung
über diese Zusammenhänge erscheinen lassen werde. Nun wartet man
gespannt auf die nähere Begründung seiner Gedanken.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

Melchior Vischer, Jan Hus. Aufruhr wider Papst und Reich. Frankfurt am
Main, Societäts-Verlag, 1955. 415 S.

Im Vergleich mit seiner ersten Form (Jan Hus, sein Leben und seine
Zeit, 2 Bände, 1940) zeigt das vorliegende Werk manche Veränderungen.
Einige Kapitel wurden verkürzt, andere erweitert, die Gedanken oft neu
geprägt, und der neue Untertitel «Aufruhr wider Papst und Reich» deutet
an, in welchem Licht die Gestalt Husens zu verfolgen ist.

Die Hauptzüge seiner äußeren Schicksale entsprechen der Forschung.
Der Verfasser beweist eine ungemeine Kenntnis der tschechischen und
sonstigen Hus-Literatur, ebenso der sozialen, sittlichen, politischen und
wirtschaftlichen Verhältnisse Europas, welche den Lebensgang und Kampf
Husens zu verstehen helfen. Der Reichtum seiner Belege, verbunden mit
der reizenden schriftstellerischen Form, macht die Biographie so fesselnd,
daß man sie wie einen spannenden Roman lesen kann.

Das Werk enthält jedoch keine Angaben, aus welchen Quellen der
Verfasser seine manchmal so interessanten Gedanken geschöpft hat. Ihre
unkritische Anwendung macht das Buch oft unzuverlässig. Nur einige
Beispiele seien erwähnt: Entspricht die fesselnde Schilderung des Elternhauses

Husens der Wahrheit? — Die Anwesenheit der «Grubenheimer» und
Waldenser in Südböhmen ist nicht so bewiesen, wie man den Eindruck hat.
— Während Vischer die sozialen und sittlichen Mißstände mit bunten Farben

schildert, findet man bei ihm nur eine geringe Beachtung ihres Gegensatzes,

der Tätigkeit der Vorläufer Husens (S. 94. 101—103), obwohl eben
sie eine Atmosphäre schufen, in der Hus erfolgreich auftreten und wirken
konnte. Der Glaube an den nahen Weltuntergang (die Existenz des
Antichrists) war ja in ihr geläufig. — Hus hatte einen Sinn für die Dichtung
(gegen S. 112), wie es seine Vorliebe für die Lieder beweist. — Seine
Stellung zu den sozialen Übeln entsproß seiner Überzeugung, daß Gottes Gesetz
universal ist (vgl. S. 162). — Die Behauptung: «Hus wußte, daß man den
Massen beharrlich und übertrieben alles erst einpauken müsse» (S. 138),
kann man nicht beweisen. — Er hatte zwar den größten Anhang unter den
Armen, aber verhältnismäßig groß war auch die Anzahl seiner Anhänger
unter den Mittelklassen und Wohlhabenden. Waren die «volksaufrührerischen

Ströme (des Westens) den kleinen Leuten in Prag wirklich bekannt»
(S. 167) — Hat sich die Menge nach der Wahrheit, die stets mißfällt, noch
zu keiner Zeit gesehnt (S. 190) Die hussitische Bewegung spricht gegen
diese Ansicht.



Rezensionen 495

Unhaltbar sind Vischers Behauptungen, wo er den wissenschaftliehen
Boden verläßt und sein persönliches Urteil über Husens religiöses Leben
ausspricht. Der Leser sieht weder die positiven Treibkräfte des so fesselnd
geschilderten Aufruhrs Husens noch den dauernden Wert seines Kampfes.
Das Buch schließt zwar mit den Worten, daß Hus die Wahrheit bis zum
Tode verteidigen wollte, aber die Objektivität dieser Wahrheit wird sonst
negiert. Hus «verleugnet nicht, was er für wahr hielt» (S. 355). «Er
vermeinte für Christi Wahrheit zu kämpfen, indem er sich auf Christi Wort
berief» (S. 353). «Es schien ihm, als wisse er die Wahrheit» (S. 354), und er
«verwechselte Sittengesetz mit Christentum, unbewußt und blindeifrig den
Kern des Evangeliums verfälschend» (S. 117). Er wird mit dem
Hohenpriester verglichen (S. 353). Die Methode der Beweisführung aus der Schrift,
welche damals die einzige war und von ihm angewendet werden mußte,
wird überschätzt. Man vermißt in dem Werk eine Darstellung der
Grundrealitäten des christlichen Glaubens, von denen Hus ergriffen wurde (z. B.
Sünde —Erlösung durch Christus, die Absolutheit des Gesetzes Gottes, das
christliche Leben, das Kirchenprinzip in seinen Folgerungen usw.). «Christus

war für ihn nur ein Vorbild, nicht Sinnbild» (S. 355). In Aufruhr wider
Papst und Reich wird Husens Glaube an die unsichtbare Kirche nicht
bewertet. Er wird als eine hartnäckige Persönlichkeit geschildert: «Einseitig
sah er alles bloß von sich aus, bewegt von einem Herzen, das durch allzu
viel Tugend schon dürr war» (S. 220). Bei dieser Auffassung läßt sich der
Kampf der Hussiten mit Europa nicht erklären. Waren bei ihrer schicksalsreichen

Entscheidung nicht eben die unsichtbaren Realitäten maßgebend,
welchen Yischer nicht gerecht wird? Er bewundert Hus: «Das Ich
behauptete sich gegen das Wir... Hier neigen wir uns vor ihm!» Das genügt
aber nicht zu einer Erklärung seines Einflusses auf die Geschichte.

Somit hat man einen widerspruchsvollen Eindruck: die Größe der Zeit
Husens und ihre Problematik werden meisterhaft geschildert, die eigentliche

Größe Husens wird aber fraglich und nur auf eine interessante
aufrührerische Individualität reduziert.

Prag. FrantiSek Bednar.

Hans Driesch, Alltagsrätsel des Seelenlebens. Zürich, Rascher-Verlag, 1954.
184 S. Fr. 12.80.

Dieses Buch ist für denjenigen, der sich für die grundsätzlichen Fragen
der Psychologie interessiert, höchst anregend und aufschlußreich. Driesch
macht etwas, was sich im Bereiche der Wissenschaft immer wieder als
höchst fruchtbar erweist: er geht dem scheinbar Selbstverständlichen und
doch Nicht-Verstandenen nach und rollt daran bestimmte Probleme auf.

Als erstes behandelt er Fragen der Psychophysik, d. h. des Zusammenhanges

zwischen dem Leiblichen und Seelischen. Er untersucht die
Wahrnehmung und das Gedächtnis. Dabei kommt er zu erstaunlichen
Ergebnissen. So sieht er sich zum Schluß gezwungen, daß das Hellsehen, das wir
als wunderbar oder gar als unglaubwürdig empfinden, und die sog.
gewöhnliche Wahrnehmung einander erheblich näher verwandt sind, als
wir annehmen. Beim Gedächtnis sieht er keine Möglichkeit, ohne Gehirn



496 Rezensionen

auszukommen, weil die Verletzungen desselben offensichtlich das Gedächtnis

beeinträchtigen und beeinflussen. Aber andererseits scheint das Gehirn
doch nicht der Erinnerung sozusagen die materielle Struktur zur Verfügung
zu stellen, denn die Erfahrung zeigt, daß auch nach schweren
Gehirnstörungen das Gedächtnis nach einiger Zeit wieder hergestellt wird. Das
Gehirn, so folgert Driesch, kommt also für das Gedächtnis nur als Rapportobjekt

in Frage, womit wir wiederum in das Gebiet der Parapsychologie
wie beim Hellsehen gelangt sind. Rapportobjekte sind nämlich die Gegenstände,

aus denen der Sensitive die Geschichte ihres früheren Besitzers
zu erspüren vermag. Wie also der Hellseher aus einem Gegenstand
Erkenntnisse über die Vorgeschichte des Besitzers dieses Gegenstandes
erfährt, gewinnen wir auf grundsätzlich gleiche Weise unsere Vorgeschichte
aus unserm Gehirn. Damit glaubt Driesch eine Erklärung zu haben für
die bis jetzt zwar sehr gut verbürgte, aber in keiner Weise erklärbare
Tatsache, daß wir im Zustand der Trance oder Hypnose zu größeren
Gedächtnisleistungen imstande sind als im Wachzustande.

In einem 2. Teil behandelt Driesch die Frage der Beziehungen zwischen
Ich und Seele, ein Problem, das in der modernen Tiefenpsychologie sehr
aktuell ist. Offensichtlich bestehen zwischen Ich und Seele sehr enge
Beziehungen, und doch decken sie sich sicher nicht. Darum sieht sich Driesch
veranlaßt zu unterscheiden zwischen Leib, Seele und Ich als den drei
Elementen des Menschen. Driesch bringt sehr interessantes Tatsachenmaterial

zur Stützung seiner These einer Dreiheit im Menschen.
An diesem anregenden und sehr lesenswerten Buche wird einem

bewußt, daß die Psychologie noch eine recht junge Wissenschaft ist, in der
auch sehr wichtige Tatsachen ihrer Natur nach nicht aufgehellt sind. Während

in der Naturwissenschaft bestimmte grundsätzliche Anschauungen
gesichert und allgemein anerkannt sind, ist hier noch alles im Fluß und
harrt noch der Bearbeitung. Es ist das Verdienst dieses Buches, in anregender

Weise auf die Problematik von Dingen aufmerksam zu machen, die wir
fälschlicherweise als geklärt ansehen.

Bern. Hans Schär.

O. Gr. Myklebust, The Study of Missions in Theological Education. Vol. I (to
1910). Oslo, Egede-Instittutet, 1955. 459 S. N.Kr. 27.80.

Das in Oslo für missionswissenschaftliche Forschung errichtete Egede-
Institut leistet nicht nur den norwegischen, sondern allen skandinavischen
Missionen durch seine Untersuchungen und Veröffentlichungen wertvolle
Dienste. Darüber hinaus setzt sich sein rühriger Direktor, Doz. Dr. 0. G.

Myklebust, durchdrungen von der Unentbehrlichkeit missionswissenschaftlicher

Forschung für die Weltmission heute, mit Eifer für die Errichtung
eines «Internationalen Institutes für missionswissenschaftliche Forschung»
ein. Seine im Jahre 1951 vom Egede-Institut herausgegebene Schrift «An
International Institute of Scientific Missionary Research» ist ein Aufruf
dafür, der nicht nur durch seinen Hinweis auf die heute vorbildlichen
missionswissenschaftlichen Unternehmungen des Katholizismus, sondern



Rezensionen 497

auch durch die Gründe überzeugt, die er für den Ausbau der protestantischen

Missionswissenschaft vorbringt. In ihm hat M. einen kurzen Überblick

über die Geschichte der missionswissenschaftlichen Forschung «während

der letzten hundert Jahre und besonders in diesem Jahrhundert»
gegeben. Was er dort schrieb, hat er jetzt zu einem selbständigen, zwei Bände
umfassenden Werk ausgearbeitet.

Der erste Band dieser «Historischen Untersuchung des Ortes der
Weltmission in der protestantischen Pfarrerausbildung unter besonderer
Berücksichtigung des von Alexander Duff innegehabten Lehrstuhls der
evangelistischen Theologie» ist 1955, gleichfalls unter den Abhandlungen des

Egede-Institutes, erschienen und behandelt nach einführenden, insbesondere
methodologischen Erwägungen des 1. Kapitels «Early Efforts to 1800»

(Kap. 2), «A Period of Development 1800—1867» (Kap. 3), «Alexander Duffs
Chair of Evangelistic Theology established in 1867» (Kap. 4) und «The Years
of Expression 1867-1910» (Kap. 5). Er zeichnet sich durch die immense
Kenntnis von Einzelheiten, die dem Verfasser zur Verfügung steht, ebenso

aus wie durch die klare Linienführung seiner Darstellung, die von vielen
Literaturangaben begleitet und durch eine umfassende Bibliographie ergänzt
wird. Mit Ausnahme derjenigen Länder, für die ihm keine Informationen zur
Verfügung standen (Österreich, Belgien, Tschechoslowakei, Ungarn,
Italien, Portugal und Spanien), hat M. mit Unterstützung von Fachgelehrten
in den einzelnen Ländern den gesamten Westen behandelt. Asien und Afrika
sowie Lateinamerika hat er einer besonderen Darstellung vorbehalten.

Welches ist das Ergebnis seiner Untersuchungen? Es läßt sich gut mit
dem Satze sagen, mit dem M. seine Begründung, warum er A. Duff und
seine Edinburger Professur besonders eingehend behandelt habe, abschließt:
«Während Schottland das erste Land war, das einen Lehrstuhl für Mission
errichtete, kann Deutschland die Ehre beanspruchen, das erste Land zu
sein, das eine Missions Wissenschaft entwickelte», wobei er darauf hinweist,
daß auch die Vereinigten Staaten von Amerika einen entsprechenden
Beitrag in dieser Hinsicht geleistet haben (S. 24).

Deutschland — das ist in diesem Zusammenhang Gustav Warneck. Wie
M. in der Darstellung Duffs und seiner Professur zu neuen, vollständigeren
Ergebnissen kommt, als sie bisher vorlagen, so beurteilt er auch Warneck
durchaus selbständig. Der Lehrstuhl in Edinburg hatte keinen Bestand,
weil sein Inhaber den Aufgaben, die er stellte, nicht gewachsen war, mehr
noch aber deshalb, weil seine Errichtung selbst von vornherein unheilvolle
Mängel aufwies. Von Warnecks Lehrtätigkeit in Halle sind dagegen stärkste

Wirkungen auf die gesamte, auch die katholische Missionswissenschaft
ausgegangen, obwohl M. Schranken und Mängel auch in Warnecks
Wirksamkeit durchaus nicht übersieht; nur wehrt er sich dagegen, daß man
seine tiefen missionswissenschaftlichen Erkenntnisse mit den Lehren Karl
Barths messe, wie es in neuerer Zeit geschehen ist. Die Entwicklung der
Missionswissenschaft in Deutschland, die von Schleiermacher über Ehren-
feuchter, Graul und Plath zu Warneck hinführt, schildert er eingehend;
dabei fällt ein erhellendes Licht auf die Beziehungen von Graul und Plath
zu Duff.



498 Notizen und Glossen

Die Abschnitte über die Schweiz in Kap. 3 und 5 machen deutlich, wie
stark auch hier der Anteil an der Begründung der Missionswissenschaft als
einer theologischen Disziplin gewesen ist, auch wenn es anfänglich
vorwiegend deutsche Mitarbeiter der Basler Mission und deutsche Professoren
an den Schweizer Universitäten waren, die sich dieser Aufgabe widmeten.
Später konzentrierte sich der Schweizer Anteil auf Kreise der Basler
Mission einerseits und andererseits auf die besonders durch Professor
Langhans und Pfarrer Büß vertretenen Anhänger einer Missionsreform,
die mit besonderem Nachdruck die Eingliederung der Missionswissenschaft
in die theologischen Fakultäten forderten. Vor 1880 wurden in der Schweiz
gelegentlich, nach 1880 an allen Universitäten missionswissenschaftliche
Vorlesungen gehalten, ohne daß es jedoch zur Errichtung eines missionswissenschaftlichen

Lehrstuhles kam.
Angesichts der Tatsache, daß schon bis zum Jahre 1910 in den

angelsächsischen Ländern in weitem Umfang die Missionswissenschaft in das

theologische Studium eingebaut war, wird Myklebusts Buch für die Länder,
in denen das nur in bescheidenem Maß der Fall ist, obwohl gerade in ihnen
der Grund für die wissenschaftliche Behandlung der Mission gelegt wurde,
zu einem Mahnruf. Die ev.-theol. Fakultäten in Deutschland haben 1950

einstimmig die Eingliederung der Missionswissenschaft als selbständige
Disziplin in ihren Lehrplan gefordert. Der Weg zur Verwirklichung ihrer
Forderung ist weit. Möge ihre historische Begründung durch Myklebust,
deren zweiter Band uns bis in die Gegenwart führen wird, in allen, die es

angeht, das Gefühl einer unausweichbaren Verantwortung dafür stärken.

Tübingen. Gerhard Rosenkranz.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 1956/1:
Die soziale Natur des Menschen (A. F. Utz) ; Der Einfluß Kants auf Karl
Jaspers. Zugang zur Transzendenz bei Kant und Karl Jaspers (E. Grunert) ;

L'illumination de la foi chez saint Thomas d'Aquin (B. Duroux). Judaica
1956/1 : Das exegetische Problem und die Judenmission J. Jocz) ; Der alt-
testamentliche Hintergrund der Vorstellung von den beiden Messiassen im
Schrifttum von Chirbet Qumran (K. Schubert) ; Jüdische Aspekte der Ent-
mythologisierung des Neuen Testaments (Sch. Ben-Chorin) ; Eigenart und
Eigenwert der Geschichte und der Religion des Volkes Israel und des
Judentums, I (H. Bergmann). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 1956/3:
Das Mahl auf dem Zion (C. A. Keller) ; 4: Freiheit für Gottes Wort in der
Welt (G. Jacob); 6: Der Glaube an die Gottheit Christi (G. Dehn); 7: Das
Problem des Judas Iskarioth interpretiert von Albert Schweitzer (K.
Lüthi) ; 8: Auferstehung und ewiges Leben (G. Dehn). Lutherische Rundschau

1955—56/4: Das Bekenntnis der Kirche als Gabe und Aufgabe (G.


	Rezensionen

