Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)
Heft: 4
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen.

Uber die Autoritiit der Bibel.

Ein Diskussionsbeitrag.

1. Geltungsbereich der Autoritdt der Bibel.

Der Begriff «Autoritity impliziert die Dualitit eines Autoritit Bean-
spruchenden und eines Autoritdt Anerkennenden. Anderg als im Rahmen
dieser Dualitdat kann nicht von Autoritit geredet werden.

Bezogen auf die Bibel will das heillen, dafl von der Autoritit der Bibel
nur geredet werden kann in der Dualitit von Bibel und Kirche. Der Kirche
gegeniiber beansprucht im Verstindnis der Kirche die Bibel Autoritit. Die
Kirche sagt, die Bibel sei ihre Autoritdt. Darum ist die Rede von der
Autoritit der Bibel eine Rede, die nur im Raume der Kirche stattfindet,
nur im Raume der Kirche sinnvoll ist.

2. Die Bibel als formale Autoritdt.

Beim Reden iiber die Autoritdt der Bibel miissen unterschieden werden
Form und Inhalt. Darum gilt diese Unterscheidung, weil wohl die Form,
i. e. die Bibel als &ullere Gestalt, einen bestimmten Inhalt impliziert, nicht
aber der Inhalt eben diese Form, da ja aus dem biblischen Inhalt der bibli-
sche Kanon in seiner kontingenten Gestalt nicht abgeleitet werden kann.

Da nun aber der Ausdruck «Autoritdt der Bibel» die Autoritdt dieses
Buches meint im Gegensatz zu den iibrigen wirklich oder préitendiert christ-
lichen Auflerungen, so bezieht diese Autoritit sich nicht auf den Inhalt der
Bibel, sondern auf ihre Form. Es ist darum diese Autoritdt eine formale
Autoritit. Deshalb ist es jedoch sachgemifler, das Wort «Autoritits hier
durch das Wort «Norm» oder schlicht «Kanon» zu ersetzen.

Dieser Kanon kirchlichen Denkens und Redens, also die Bibel, impliziert
aber, wie schon erwiihnt, einen bestimmten Inhalt, so daf, wenn dieser
Kanon gesetzt ist, auch sein Inhalt gesetzt ist. Es besteht also die Bedeu-
tung der Bibel als Kanon darin, dall sie Principium cogitandi et loquendi
ist. Bejahung des Kanons heilit hier folglich Bejahung, Verneinung Ver-
neinung des Inhaltes.

3. Die Bibel als Kanon in ihrer Vorfindlichkeit.

Eine Norm muf}, um Norm zu sein, streng geschieden sein von allem
durch diese Norm Normierten. Sie kann also niemals durch das Normierte
eine Verinderung erfahren, sie miiite denn aufhoren, Norm zu sein.

Bezogen auf die Bibel bedeutet dies, dal die Bibel unbeeinflufit von
kirchlichem Denken und Reden sein mufl. Das heillit aber: Sie kann nur in
ihrer vorfindlichen Gestalt Kanon sein.

4. Die Unmdglichkeit der Bibelkritik.

Daraus aber folgt die Unméglichkeit der Bibelkritik in jeder Gestalt.
Denn Bibelkritik ist Beeinflussung, Verdnderung der Bibel in ihrer Vor-



Miszellen 483

findlichkeit durch kirchliches, also durch die Bibel normiert sein sollendes
Denken.

Es soll nun im besondern der philologisch-historischen Kritik der Bibel
gedacht werden. Wenn hier von philologisch-historischer Kritik geredet
wird, so setzen wir nach dem oben Gesagten voraus, dall sie im Raume der
Kirche geschieht. Philologisch-historische Kritik aufBlerhalb der Kirche
féllt demnach nicht in den Bereich unserer Darstellung. Bei dieser Kritik
findet, da der Gegenstand der Kritik die Bibel in ihrer Vorfindlichkeit ist,
eine Umkehrung statt von Norm und Normiertem. Das heillt: das kirchliche
Denken wird faktisch zur Norm, indem es die Bibel in ihrer Vorfindlichkeit
seinem Urteil unterwirft. Da es sich bei dieser Kritik um empirische Be-
trachtungsweise handelt, wird die Empirie, also die auf Beobachtung von
Phénomenen gegriindete Erfahrung, zur Norm. Da nun aber die Erfahrung
keine fixe, sondern eine unabgeschlossene Grole ist, so ist sie auch als
Norm unabgeschlossen. Das heillt: Aussagen der Bibel, die einer gewonnenen
Erfahrung konform bzw. nicht konform sind, kénnen in der Beurteilung,
die sich ja auf die unabgeschlossene Norm der Erfahrung griindet, nur als
wahrscheinlich bzw. unwahrscheinlich taxiert werden. Die Wahrscheinlich-
keit ist also die nihere Bestimmtheit dieser Norm. Und so wie der Norm das
Pradikat der Wahrscheinlichkeit zukommt, so kommt auch den Ergebnissen
dieser Betrachtungsweise nur Wahrscheinlichkeitsgiiltigkeit zu. Wo aber
Wahrscheinlichkeit besteht, wo die Aussage:

¢«wahrscheinlich: A ist B»

gesetzt ist, da ist auch gesetzt:

«moglich: A ist nicht B».

Eben dasselbe gilt auch fiir die Norm der Wahrscheinlichkeit selbst, also
fiir die besprochene Betrachtungsweise. Das heiflit: die Wahrscheinlich-
keit ist als Norm mdéglicherweise abzulehnen. Ein kirchlicher Denker aber
wird, insofern er wirklich kirchlicher Denker ist, das Wort «mdglicher-
weise» im letzten Satze streichen. Er wird also damit der historischen
Kritik der Bibel innerhalb der Kirche gerecht werden, dafl er sie als un-
moglich erklért.

5. Das Postulat der Bibelkritik auf Grund der vorfindlichen Gestalt der
Bibel als falsche Schluffolgerung.

Um die Bibelkritik zu rechtfertigen oder gar als notwendig zu erkli-
ren, wird gerne auf die Mannigfaltigkeit der biblischen Textgestalt hin-
gewiesen, diese alg Uneinheitlichkeit des Inhaltes interpretiert, worauf
dann die Normativitdt der vorfindlichen Gestalt der Bibel abgelehnt und
damit die Notwendigkeit der Bibel- oder speziell der Textkritik postuliert
wird. Die Interpretation der formalen Mannigfaltigkeit der Bibel aber ist
als Interpretation abhiingig von der Anerkennung bzw. Ablehnung ihrer
Normativitit. Sie bildet die Voraussetzung besagter Interpretation und
kann deshalb nicht von dieser abgeleitet werden.



484 Miszellen

6. Die Analogie: Christus—Bibel als Illustration fiir die Unmdglichkeit der
Bibelkritik.

Oft wird auf die Analogie der Fleischwerdung des Wortes Gottes in
Jesu Christo und der Menschlichkeit des gottlichen Wortes im Bibelwort
hingewiesen, um von da her die Bibelkritik zu legitimieren. Dazu ist fol-
gendes zu bemerken: Als Beweisverfahren fiir oder auch gegen die Bibel-
kritik kann diese Analogie iiberhaupt nicht in Frage kommen, da ja die
Bibel als Kanon die einzig legitime Voraussetzung dieser Analogie bildet.
Eine Voraussetzung von eben derselben Voraussetzung aus rechtfertigen
oder auch in Frage stellen zu wollen, ist aber Unsinn. Diese Analogie kann
also nur als Illustrierung fiir einen bereits bewiesenen Sachverhalt beniitzt
werden. Insofern ist dazu im weitern folgendes zu bemerken: Diese Analo-
gie ist richtig, wenn sie auf die Kontingenz beider Fakten (also Mensch-
lichkeit Christi und Bibel) bezogen wird. Nun ist aber, was die Mensch-
lichkeit Jesu Christi betrifft, gerade darauf Gewicht zu legen, dafl Jesu
Christi Menschsein von allem iibrigen Menschsein dadurch radikal sich un-
terscheidet, dall es ohne Siinde ist, dafl Jesus Christus a priori die neue
Kreatur ist, wihrend allem iibrigen menschlichen Dasein diese Bestimmung
nur a posteriori zukommen kann. Wenn Christus den Menschen gleich
wurde, so besagt dies, daBl er, die neue Kreatur, die Last der alten Kreatur
getragen hat, nach Jes. 53: «Fiirwahr er (der Siindlose) trug unsere Krank-
heit und lud auf sich unsere Schmerzen. Wir aber hielten ihn (auf Grund
seiner dullern Erscheinung zu Unrecht) fiir den, der geplagt und von Gott
geschlagen und gemartert wire» (cf. Hebr. 5, 15). Auf die Bibel bezogen
konnte in der Folge also argumentiert werden: Die Bibel, die Wahr-
heit erscheint in menschlicher Gestalt. Wir aber halten auf Grund ihrer
dullern Erscheinung dafiir (natiirlich zu Unrecht), daB sie die menschlichen
Unzuldnglichkeiten anderer Biicher trage. Ergo: Bibelkritik darf nicht ge-
ibt werden. Diese Argumentation soll aber wohlverstanden nicht als Be-
weisfilhrung, sondern nur als Illustration eines schon erfolgten Beweises
gelten.

7. Die der theologischen Sanktionierung der <historischen» Kritik der Bibel

zugrundeliegende falsche Denkweise.

Die wohl meist unbewulit vorausgesetzte Grundeinstellung bei der
theologischen Befiirwortung der «historischen» Kritik der Bibel ist die
falsche Gleichung: esse = percipi. Auf die <historische» Kritik der Bibel
bezogen heil}t dies: Aus der Historizitét der Bibel folge die Notwendigkeit
der <historischen» Betrachtungsweise. Aber ein historisches Faktum, wenn
es wirklich historisch ist, ist unabhingig von seiner Aufweisbarkeit.

8. Beschluf.

Die Theologie ist im Gegensatz zu allen iibrigen Wissenschaften eine
in ganz bestimmter Weise normierte Wissenschaft. Es darf deshalb nicht
ein aus den empirischen Wissenschaften gewonnener Wissenschaftsbegriff
auf die Theologie angewandt werden. Sonst hort sie bei allem Scheine der
Wissenschaftlichkeit auf, Wissenschaft zu sein.

Bilten, Kt. Glarus. Jean-Jacques Beglinger.



Miszellen 485

On Job v.5.

Reading the book of Job with a class of students this term, I reluctantly
confessed that I knew many emendations but no solution of wnnps oun=OR
(v.5) in Job’s description of the unhappy plight of the foolish man’s chil-
dren. Even Beer’s despairing di(dupl) only left the verse short of three
feet, since Dhorme had seen that @3 @90 YOI=RYP7 (iv. 21), however read,
was a displaced fragment of this same verse.

One of my students, Mr. A. Andersons, a few days afterwards made
the brilliant and illuminating suggestion that 0%¥ might be referred to
a Hebr. 18, for which the Aramaic sinnd and Arabic sannu(n), sinnu(n)
“basket” would provide a suitable meaning. This word, as I have shown
elsewhere !, is found again, though in the sense of “basket-shaped trap”
(Prov. xxii. ), and is undoubtedly what is intended here. The parallel half-
verses then mean: “whose harvest the hungry eateth up and/or ...takes
it out of the baskets”. In ancient Egypt the corn, when reaped, was tied
up in bundles and conveyed from the field to the threshing-floor on the
backs of asses, packed in large baskets or sacks attached to the saddle by
rings or in panniers slung across them (Erman & Tirard, Life in Ancient
Egypt, p. 430 £.); in modern Palestine the Arabs used for the same purpose
to transport the bundles of corn stacked on a wooden frame (Arab. gddim
or hammdlah) fixed across the back and hanging down on either side of
the ass or tied up in nets hanging down from the sides of the saddle, while
in other Arab countries it is carried in sacks. 2 Although in the only method
of conveying corn on such occasions mentioned in the Old Testament it is
loaded on to wagons (Am. ii. 13), there is no objection to supposing that
other methods found in the Ifast may also have been employed, as indeed
they must have been employed on land unsuitable for wheeled traffic. The
picture then is this: the corn is stolen while it is being transported from the
field to the threshing-floor.

‘Who then steals it? The subject must be concealed in the mysterious
"'7:5, which cannot be the well-known preposition, if only because of its
position; and the Vulg.’s armatus (cp. Targ.’s 1"D173'?1D “armed men”) shows
that Jerome recognized this fact. Can his rendering be justified? If '7§ is
detached from the following phrase and read as an independent noun, it
may well be identical with the (*)X occurring in @™ ?(R “the mighty one
of the nations” (R.V.), which is translated &pxwv édviv by the LXX and
fortissimi gentium in the Vulg. (Ezek. xxxi. 11) and in 0% "OR “the
strong among the mighty” (R.V.), which is rendered oi yivavres by the LXX
and potentissimi robustorum in the Vulg. (Ezek. xxxii. 21). Whether these
are the same words as that in 2R¥A >R ‘mighty men of Moab” (Exod. xv.
15; R.V.) is not certain; and the same thing may be said of the Phoenician
term in Q%R I noRYn “envoys, the sons of mighty men” in an inscription

1 In Bibl, 32, p.186; Journ. of Bibl. Lit. 73, p. 132.

2 G. Dalman, Arbeit und Sitte, 3 (1933), pp.54-68; Thomson, Land and
Book, 2 (1859), p.323; C. R. Conder, Tent Work in Palestine (1878), p. 329.



486 Rezensionen

dated in 222 B.C. (Cooke, N.-S. Inscr., 10, 2; ep. 150, 5). If they may be
identified, they are evidence for the wide use of bR in reference to powerful
persons. Inevitably, too, the Greek translators’ {oxupds for ‘?B “God”,
whether this word is connected with Y& “strong man” or not, in numerous
passages recalls 6 ioxupdétepog altod who robs the strong man armed in the
Gospel (Lk.xi. 21-2). Proof of the existence of BR “strong; strength” is
further afforded by the rendering of ¥R in ...7* PX® in the various ancient
Versions (where it is not merely paraphrased); such are Aq.’s {oxupdv and
Theod.’s toxvg (Mic. i. 2), LXX’s dUvauig (Neh. v. 5) and Vulg.’s fortitudo
(Deut. xxviii. 32), and Targ.'s X%'I everywhere. Accordingly, that'?X here
describes as a “strong man” the magnate who robs his poor neighbours
of their corn, is no improbable suggestion.

Finally, if the meaningless Da 2N “their tent-cord within them” is
corrected to mmn: “amid their plenty” and the clause in which these

words stand is transferred to the verse here discussed, the combined verses
will mean:

“are they not uprooted amid their plenty,

whose harvest when reaped the hungry consume?
or a strong man snatches it from the baskets,

while the thirsty pant for their wealth,”

which yields a perfectly natural sense (after adjusting the singular and
plural pronouns, which have been upset by the dislocation), suitable to
the context of the whole passage.

Ozxford, G. R. Driver.

Rezensionen.

Edmund F. Sutecliffe S.J., Providence and Suffering in the Old and New

Testaments. Edinburgh, Thomas Nelson and Sons, o. J. [1954/55]. VIII +
175 S.

Der Verfasser behandelt seinen Gegenstand in elf Kapiteln, von denen
sieben das enthalten, was der Buchtitel erwarten 1it, die Darstellung des
Leidensproblems im Alten Testament (Kapitel 3—8) und im Neuen (Ka-
pitel 10). Uber das zu Erwartende hinaus gehen die beiden Anfangskapitel,
von denen das erste Deutungen des Leidens bei Griechen, Romern, Agyp-
tern, Persern und Indern nennt, wihrend das zweite der babylonischen
Religion und ihrer Anschauung vom Leiden gewidmet ist. Ebenfalls iiber
das im Titel Angekiindigte hinaus reicht das neunte Kapitel, wo unter der
Uberschrift: «Suffering in the Light of the Future Life» iiber den nach-
alttestamentlichen Jenseitsglauben namentlich auf Grund des Mirtyrer-
berichts von 2. Makk.7 und der «Weisheit Salomo’s» gehandelt wird. Den



	Miszellen

