
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 4

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen.
Über die Autorität der Bibel.

Ein Diskussionsbeitrag.

1. Geltungsbereich der Autorität der Bibel.

Der Begriff «Autorität» impliziert die Dualität eines Autorität
Beanspruchenden und eines Autorität Anerkennenden. Anders als im Rahmen
dieser Dualität kann nicht von Autorität geredet werden.

Bezogen auf die Bibel will das heißen, daß von der Autorität der Bibel
nur geredet werden kann in der Dualität von Bibel und Kirche. Der Kirche
gegenüber beansprucht im Verständnis der Kirche die Bibel Autorität. Die
Kirche sagt, die Bibel sei ihre Autorität. Darum ist die Rede von der
Autorität der Bibel eine Rede, die nur im Räume der Kirche stattfindet,
nur im Räume der Kirche sinnvoll ist.

2. Die Bibel als formale Autorität.
Beim Reden über die Autorität der Bibel müssen unterschieden werden

Form und Inhalt. Darum gilt diese Unterscheidung, weil wohl die Form,
i. e. die Bibel als äußere Gestalt, einen bestimmten Inhalt impliziert, nicht
aber der Inhalt eben diese Form, da ja aus dem biblischen Inhalt der biblische

Kanon in seiner kontingenten Gestalt nicht abgeleitet werden kann.
Da nun aber der Ausdruck «Autorität der Bibel» die Autorität dieses

Buches meint im Gegensatz zu den übrigen wirklieh oder prätendiert christlichen

Äußerungen, so bezieht diese Autorität sich nicht auf den Inhalt der
Bibel, sondern auf ihre Form. Es ist darum diese Autorität eine formale
Autorität. Deshalb ist es jedoch sachgemäßer, das Wort «Autorität» hier
durch das Wort «Norm» oder schlicht «Kanon» zu ersetzen.

Dieser Kanon kirchlichen Denkens und Redens, also die Bibel, impliziert
aber, wie schon erwähnt, einen bestimmten Inhalt, so daß, wenn dieser
Kanon gesetzt ist, auch sein Inhalt gesetzt ist. Es besteht also die Bedeutung

der Bibel als Kanon darin, daß sie Principium cogitandi et loquendi
ist. Bejahung des Kanons heißt hier folglich Bejahung, Verneinung
Verneinung des Inhaltes.

3. Die Bibel als Kanon in ihrer Vorfindlichkeit.
Eine Norm muß, um Norm zu sein, streng geschieden sein von allem

durch diese Norm Normierten. Sie kann also niemals durch das Normierte
eine Veränderung erfahren, sie müßte denn aufhören, Norm zu sein.

Bezogen auf die Bibel bedeutet dies, daß die Bibel unbeeinflußt von
kirchlichem Denken und Reden sein muß. Das heißt aber: Sie kann nur in
ihrer vorfindlichen Gestalt Kanon sein.

A. Die Unmöglichkeit der Bibelkritik.
Daraus aber folgt die Unmöglichkeit der Bibelkritik in jeder Gestalt.

Denn Bibelkritik ist Beeinflussung, Veränderung der Bibel in ihrer Vor-



Miszellen 483

findlichkeit durch kirchliches, also durch die Bihel normiert sein sollendes
Denken.

Es soll nun im besondern der philologisch-historischen Kritik der Bibel
gedacht werden. Wenn hier von philologisch-historischer Kritik geredet
wird, so setzen wir nach dem oben Gesagten voraus, daß sie im Räume der
Kirche geschieht. Philologisch-historische Kritik außerhalb der Kirche
fällt demnach nicht in den Bereich unserer Darstellung. Bei dieser Kritik
findet, da der Gegenstand der Kritik die Bibel in ihrer Vorfind] ichkeit ist,
eine Umkehrung statt von Norm und Normiertem. Das heißt: das kirchliche
Denken wird faktisch zur Norm, indem es die Bibel in ihrer Vorfindlichkeit
seinem Urteil unterwirft. Da es sich bei dieser Kritik um empirische
Betrachtungsweise handelt, wird die Empirie, also die auf Beobachtung von
Phänomenen gegründete Erfahrung, zur Norm. Da nun aber die Erfahrung
keine fixe, sondern eine unabgeschlossene Größe ist, so ist sie auch als
Norm unabgeschlossen. Das heißt: Aussagen der Bibel, die einer gewonnenen
Erfahrung konform bzw. nicht konform sind, können in der Beurteilung,
die sich ja auf die unabgeschlossene Norm der Erfahrung gründet, nur als
wahrscheinlich bzw. unwahrscheinlich taxiert werden. Die Wahrscheinlichkeit

ist also die nähere Bestimmtheit dieser Norm. Und so wie der Norm das

Prädikat der Wahrscheinlichkeit zukommt, so kommt auch den Ergebnissen
dieser Betrachtungsweise nur Wahrscheinlichkeitsgültigkeit zu. Wo aber
Wahrscheinlichkeit besteht, wo die Aussage:

«wahrscheinlich: A ist B»

gesetzt ist, da ist auch gesetzt:

«möglich: A ist nicht B».

Eben dasselbe gilt auch für die Norm der Wahrscheinlichkeit selbst, also
für die besprochene Betrachtungsweise. Das heißt: die Wahrscheinlichkeit

ist als Norm möglicherweise abzulehnen. Ein kirchlicher Denker aber
wird, insofern er wirklich kirchlicher Denker ist, das Wort «möglicherweise»

im letzten Satze streichen. Er wird also damit der historischen
Kritik der Bibel innerhalb der Kirche gerecht werden, daß er sie als
unmöglich erklärt.

5. Das Postulat der Bibelkritik auf Grund der vorfindlichen Gestalt der
Bibel als falsche Schlußfolgerung.

Um die Bibelkritik zu rechtfertigen oder gar als notwendig zu erklären,

wird gerne auf die Mannigfaltigkeit der biblischen Textgestalt
hingewiesen, diese als Uneinheitlichkeit des Inhaltes interpretiert, worauf
dann die Normativität der vorfindlichen Gestalt der Bibel abgelehnt und
damit die Notwendigkeit der Bibel- oder speziell der Textkritik postuliert
wird. Die Interpretation der formalen Mannigfaltigkeit der Bibel aber ist
als Interpretation abhängig von der Anerkennung bzw. Ablehnung ihrer
Normativität. Sie bildet die Voraussetzung besagter Interpretation und
kann deshalb nicht von dieser abgeleitet werden.



484 Miszellen

6. Die Analogie: Christus—Bibel als Illustration für die Unmöglichkeit der
Bibelkritik.

Oft wird auf die Analogie der Fleisehwerdung des Wortes Gottes in
Jesu Christo und der Menschlichkeit des göttlichen Wortes im Bibelwort
hingewiesen, um von da her die Bibelkritik zu legitimieren. Dazu ist
folgendes zu bemerken: Als Beweisverfahren für oder auch gegen die Bibelkritik

kann diese Analogie überhaupt nicht in Frage kommen, da ja die
Bibel als Kanon die einzig legitime Voraussetzung dieser Analogie bildet.
Eine Voraussetzung von eben derselben Voraussetzung aus rechtfertigen
oder auch in Frage stellen zu wollen, ist aber Unsinn. Diese Analogie kann
also nur als Illustrierung für einen bereits bewiesenen Sachverhalt benützt
werden. Insofern ist dazu im weitern folgendes zu bemerken: Diese Analogie

ist richtig, wenn sie auf die Kontingenz beider Fakten (also Menschlichkeit

Christi und Bibel) bezogen wird. Nun ist aber, was die Menschlichkeit

Jesu Christi betrifft, gerade darauf Gewicht zu legen, daß Jesu
Christi Menschsein von allem übrigen Menschsein dadurch radikal sich
unterscheidet, daß es ohne Sünde ist, daß Jesus Christus a priori die neue
Kreatur ist, während allem übrigen menschlichen Dasein diese Bestimmung
nur a posteriori zukommen kann. Wenn Christus den Menschen gleich
wurde, so besagt dies, daß er, die neue Kreatur, die Last der alten Kreatur
getragen hat, nach Jes. 53: «Fürwahr er (der Sündlose) trug unsere Krankheit

und lud auf sich unsere Schmerzen. Wir aber hielten ihn (auf Grund
seiner äußern Erscheinung zu Unrecht) für den, der geplagt und von Gott
gesehlagen und gemartert wäre> (cf. Hebr. 5, 15). Auf die Bibel bezogen
könnte in der Folge also argumentiert werden: Die Bibel, die Wahrheit

erscheint in menschlicher Gestalt. Wir aber halten auf Grund ihrer
äußern Erscheinung dafür (natürlich zu Unrecht), daß sie die menschlichen
Unzulänglichkeiten anderer Bücher trage. Ergo : Bibelkritik darf nicht
geübt werden. Diese Argumentation soll aber wohlverstanden nicht als
Beweisführung, sondern nur als Illustration eines schon erfolgten Beweises
gelten.

7. Die der theologischen Sanktionierung der «historischen» Kritik der Bibel
zugrundeliegende falsche Denkweise.

Die wohl meist unbewußt vorausgesetzte Grundeinstellung bei der
theologischen Befürwortung der «historischen» Kritik der Bibel ist die
falsche Gleichung: esse percipi. Auf die «historische» Kritik der Bibel
bezogen heißt dies: Aus der Historizität der Bibel folge die Notwendigkeit
der «historischen» Betrachtungsweise. Aber ein historisches Faktum, wenn
es wirklich historisch ist, ist unabhängig von seiner Aufweisbarkeit.

8. Beschluß.
Die Theologie ist im Gegensatz zu allen übrigen Wissenschaften eine

in ganz bestimmter Weise normierte Wissenschaft. Es darf deshalb nicht
ein aus den empirischen Wissenschaften gewonnener Wissenschaftsbegriff
auf die Theologie angewandt werden. Sonst hört sie bei allem Scheine der
Wissenschaftlichkeit auf, Wissenschaft zu sein.

Bilten, Kt. Glarus. Jean-Jacques Beglinger.



Miszellen 485

On Job v. 5.

Reading the book of Job with a class of students this term, I reluctantly
confessed that I knew many emendations but no solution of innp1 ,3Üäö"17N

(v. 5) in Job's description of the unhappy plight of the foolish man's
children. Even Beer's despairing dl(dupl) only left the verse short of three
feet, since Dhorme had seen that 03 DID'' SJDÎ'R1?!! (iv. 21), however read,
was a displaced fragment of this same verse.

One of my students, Mr. A. Andersons, a few days afterwards made
the brilliant and illuminating suggestion that might be referred to
a Hebr. J25, for which the Aramaic sinnâ and Arabic sannu(n), sinnu(n)
"basket" would provide a suitable meaning. This word, as I have shown
elsewhere 1, is found again, though in the sense of "basket-shaped trap"
(Prov. xxii. 5), and is undoubtedly what is intended here. The parallel half-
verses then mean: "whose harvest the hungry eateth up and/or ...takes
it out of the baskets". In ancient Egypt the corn, when reaped, was tied
up in bundles and conveyed from the field to the threshing-floor on the
backs of asses, packed in large baskets or sacks attached to the saddle by
rings or in panniers slung across them (Erman & Tirard, Life in Ancient
Egypt, p. 430 f.) ; in modern Palestine the Arabs used for the same purpose
to transport the bundles of corn stacked on a wooden frame (Arab, qâdim
or fiammâlah) fixed across the back and hanging down on either side of
the ass or tied up in nets hanging down from the sides of the saddle, while
in other Arab countries it is carried in sacks.2 Although in the only method
of conveying corn on such occasions mentioned in the Old Testament it is
loaded on to wagons (Am. ii. 13), there is no objection to supposing that
other methods found in the East may also have been employed, as indeed
they must have been employed on land unsuitable for wheeled traffic. The
picture then is this: the corn is stolen while it is being transported from the
field to the threshing-floor.

Who then steals it? The subject must be concealed in the mysterious
which cannot be the well-known preposition, if only because of its

position; and the Vulg.'s armatus (cp. Targ.'s 'pDiaV® "armed men") shows
that Jerome recognized this fact. Can his rendering be justified? If *7X is
detached from the following phrase and read as an independent noun, it
may well be identical with the VCOX occurring in D"1!! bCOX "the mighty one
of the nations" (R.Y.), which is translated cipxwv éôvûiv by the LXX and

fortissimi gentium in the Vulg. (Ezek. xxxi. 11) and in D'HIDl "^X "the
strong among the mighty" (R.V.), which is rendered oi ylyavTEÇ by the LXX
and potentissimi robustorum in the Vulg. (Ezek. xxxii. 21). Whether these
are the same words as that in 3X10 ''V'X 'mighty men of Moab" (Exod. xv.
15; R.V.) is not certain; and the same thing may be said of the Phoenician
term in nVxn p ddxVd "envoys, the sons of mighty men" in an inscription

1 In Bibl. 32, p. 186; Journ. of Bibl. Lit. 73, p. 132.
2 G. Dalman, Arbeit und Sitte, 3 (1933), pp. 54-58; Thomson, Land and

Book, 2 (1859), p. 323; C. R. Conder, Tent Work in Palestine (1878), p. 329.



486 Rezensionen

dated in 222 B.C. (Cooke, N.-S. Inscr., 10, 2; cp. 150, 5). If they may be

identified, they are evidence for the wide use of in reference to powerful
persons. Inevitably, too, the Greek translators' îaxupôç for Vbt "God",
whether this word is connected with "strong man" or not, in numerous
passages recalls à ioxuP°Tepoç afrroO who robs the strong man armed in the
Gospel (Lk. xi. 21-2). Proof of the existence of "strong; strength" is
further afforded by the rendering of in .T VnV in the various ancient
Versions (where it is not merely paraphrased); such are Aq.'s toxupdv and
Theod.'s ioxùç (Mic. i. 2), LXX's bùvauiç (Neh. v. 5) and Vulg.'s fortitudo
(Deut. xxviii. 32), and Targ.'s kVT! everywhere. Accordingly, thatVxhere
describes as a "strong man" the magnate who robs his poor neighbours
of their corn, is no improbable suggestion.

Finally, if the meaningless 03 D'il!' "their tent-cord within them" is
corrected to O^OiDS "amid their plenty" and the clause in which these
words stand is transferred to the verse here discussed, the combined verses
will mean:

"are they not uprooted amid their plenty,
whose harvest when reaped the hungry consume?

or a strong man snatches it from the baskets,
while the thirsty pant for their wealth,"

which yields a perfectly natural sense (after adjusting the singular and
plural pronouns, which have been upset by the dislocation), suitable to
the context of the whole passage.

Oxford. G. R. Driver.

Rezensionen.

Edmund F. Sutcliffe S. J., Providence and Suffering in the Old and New
Testaments. Edinburgh, Thomas Nelson and Sons, o. J. [1954/55]. VIII +
175 S.

Der Verfasser behandelt seinen Gegenstand in elf Kapiteln, von denen
sieben das enthalten, was der Buchtitel erwarten läßt, die Darstellung des

Leidensproblems im Alten Testament (Kapitel 3—8) und im Neuen
(Kapitel 10). Über das zu Erwartende hinaus gehen die beiden Anfangskapitel,
von denen das erste Deutungen des Leidens bei Griechen, Römern, Ägyptern,

Persern und Indern nennt, während das zweite der babylonischen
Religion und ihrer Anschauung vom Leiden gewidmet ist. Ebenfalls über
das im Titel Angekündigte hinaus reicht das neunte Kapitel, wo unter der
Überschrift: «Suffering in the Light of the Future Life» über den nach-
alttestamentlichen Jenseitsglauben namentlich auf Grund des Märtyrerberichts

von 2. Makk. 7 und der «Weisheit Salomo's» gehandelt wird. Den


	Miszellen

