Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 4

Artikel: Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes
Autor: Dantine, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878992

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christologische Grundlegung einer Lehre
vom Worte Gottes.

Probevorlesung an der Evangelisch-Theologischen Fakultdt
in Wien am 12. November 1955.

DafBl «Gott redety, ist eine Urgewillheit des christlichen
Glaubens. Ohne diese Gewillheit géibe es nicht nur kein Reden
iiber Gott, sondern auch kein Reden von Gott, also weder Theo-
logie noch Verkiindigung und somit weder Kirche noch Ge-
meinschaft der Heiligen. Mehr noch: ohne diese Gewillheit gébe
es keinen Glauben, keine Gemeinschaft mit Gott, gibe es — fiir
den Menschen jedenfalls — keinen Gott. Ohne Gottes Aseitét,
sein ‘Durch-sich-Sein’ oder ‘Fiir-sich-Sein’ im geringsten in
Frage zu stellen, muBl doch gesagt werden: Das Interesse des
Glaubens héngt in einem ganz anderen Sinne an dem Satz:
¢«Gott redety, als etwa an jenem anderen: «Gott isty; denn der
bloBe Hinweis auf eine nackte Existenz Gottes sagt uns nicht
mehr als ein steinernes, aber stummes Go6tzenbild.

Das darf aber nicht so verstanden werden, als wire das Reden
Gottes so etwas wie eine stillschweigende Voraussetzung, eine
vorgegebene Conditio, eine undiskutierbare Selbstverstindlich-
keit, an die ankniipfend nun munter von ihm gelehrt und ge-
redet werden kénnte. Vielmehr erweist der feierliche, aufregende
oder gar Furcht und Zittern hervorrufende ‘Rahmen’ der bibli-
schen Berichte vom «Reden Gottesy dieses als etwas schlecht-
hin Wunderbares, Ungewdhnliches, ja als unbegreifliches Er-
eignis. Wenn etwa der Psalmist (50, 3) ausruft: «Unser Gott
kommt und schweiget nichty, dann schwingt darin Furcht, Ju-
bel und Lobpreis eines Menschen, der bereits von dieser Rede
Gottes betroffen ist, dann ist dies ausgesprochene Erkenntnis,
die bereits Bekenntnis und damit Antwort eines Menschen dar-
stellt, der ein Horender war und damit schon in Beziehung mit
Gott gesetzt erscheint. Der Satz: «Gott redety zielt auf eine le-
bendige Geschichte, die sich zwischen Gott und Mensch er-
eignet.

Sofort muf} nun freilich hinzugefiigt werden, dafl Gottes Rede
an Menschen durch Menschenmund ergeht. Zwar wissen die
biblischen Berichte auch von unmittelbarer Offenbarung Gottes



472  W.Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

zu berichten: Visionen, Auditionen, Triume, gelegentlich auch
das heimliche Raunen Gottes im Herzen des Propheten, aber
immer ist dieses besonders qualifizierte, unmittelbare Reden
Gottes nur Mittel dazu, dall der Gottesspruch mittels des Pro-
phetenwortes dann zu den Ohren jener Menschen komme, die
die Botschaft eigentlich angeht. Jedenfalls kann die Heilige
Schrift Alten und Neuen Testamentes menschliche Rede und
gottliche Rede so eng zusammenhéngend sehen, dafl beide gleich-
sam identifiziert erscheinen. Und wieder ist das nicht etwa das
Ergebnis theologischen Folgerns, sondern Gewillheit des christ-
lichen Glaubens, daBl in der menschlichen Rede von Gott Er
selbst sich zum Worte meldet. «Boni fideles non quemlibet homi-
num, sed ipsum Deum... audiunt»* (die wahren Glaubigen ho-
ren nicht irgendeinen Menschen, sondern Gott selbst)! Dieser
Satz Augustins, in dem der unerhorte, fast an Hybris gren-
zende Anspruch der christlichen Verkiindigung zum Ausdruck
kommt, mul} festgehalten werden. Es geht nicht an, diesem An-
spruch zunidchst zuzustimmen, um dann im nachhinein das
christliche Kerygma schlechthin als ein «Kpiphéinomeny der
ewigen Aktion des erhohten Christus zu apostrophieren und es
damit als etwas «Sekundédresy abzuwerten, wie das etwa Karl
Barth ® tut. Luthers trotziges Beharren auf der Aussage: «Fides
ex audituy (der Glaube kommt aus dem Hoéren) hat gegeniiber
den seltsamen Auslegungskiinsten Zwinglis zu Rom. 10, 17
nicht nur die bessere Exegese fiir sich, sondern markiert auch
eindeutig die fiir den christlichen Glauben existentielle Zuspit-
zung einer Lehre vom Worte Gottes.

Die theologische Besinnung selbst hat freilich keine andere
als jene bescheidene Aufgabe, den Setzungen des Glaubens nach-
zudenken. In unserem Falle steht sie somit vor diesen beiden
Satzen, die aus der Gewillheit des Glaubens stammen: «Gott
redety und «Gott redet durch Menschenmundy; und sie mul} zu-
sehen, wie sie damit fertig wird.

Erlauben Sie mir hier zunichst einige methodische Uber-
legungen.
Die Dogmatik hat im allgemeinen das Problem einer Lehre

1 Augustin, De doctrina christiana, IV, 27.
2 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1 (1953), S. 347.



W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes 473

vom Worte Gottes so in Angriff genommen, dal} sie in den Pro-
legomena oder innerhalb einer Prinzipienlehre nach einer all-
gemeinen Begriindung der christlichen Glaubenserkenntnis die
Lehre von der Heiligen Schrift als dem geschriebenen Worte
Gottes entwickelte, um dann die spezielle Lehre vom Worte Got-
tes, seinem Wesen und seiner Eigenart als Gnadenmittel nach,
im Rahmen einer Entfaltung des dritten Glaubensartikels, also
innerhalb der Pneumatologie, darzustellen. Dieses Verfahren
hat ohne Zweifel nicht nur traditionelle, sondern auch viele
sachliche Griinde fiir sich, die kurz erwihnt werden miissen:

1. So kann es keinem Zweifel unterliegen, dall die Wortlehre
in den ganzen groflen Bereich der Lehre von der Gratia appli-
catrix gehort, d. h. also in eine Besinnung iiber die Frage der
Zueignung und Aneignung des Heiles, die sicherlich eine Do-
méne der Geistlehre darstellt.

2. Die Wortlehre gehort ebenso in unmittelbare Nahe der
Lehre von der Kirche und vom Amt, welche ebenfalls mit in die
Pneumatologie hineingehé6ren, denn die Wirklichkeit der Kirche
kann nicht ohne das Wirken des Heiligen Geistes gedacht wer-
den.

3. Vor allem aber ist evident, daf} eine Lehre vom Worte Got-
tes selbst ohne stéirkste Beriicksichtigung des Geisteswirkens
gar nicht entfaltet werden kann. Denn — wie wir schon ein-
gangs sahen — Gottes Reden steht von Anfang an in innigster
Beziehung zum Héren, Annehmen und Glauben des Menschen.
Gottes Wort will je und je meine, des Menschen, Antwort ha-
ben, die Offenbarung vollendet sich erst im Ja oder Nein des
angeredeten Menschen, das sich erst durch die freie Gnade des
Heiligen Geistes vollzieht. Jedes Wirken der Gnadenmittel steht
unter dem beriihmten Vorbehalt von Augustana V: «ubi et
quando visum est Deoy (wann und wo es Gott gefillt). Denn
der Heilige Geist allein beruft, erleuchtet und heiliget im rech-
ten, einigen Glauben.

Dennoch erheben sich gegeniiber dieser Verfahrensweise
ernsthafte sachliche und methodische Bedenken:

1. Bedenklich ist schon die Auseinanderreifung der Wort-
lehre in zwei isolierte Teile, so dafl etwa der Lehrpunkt von der
Efficacia (Wirksamkeit) der Schrift im Rahmen der Geistlehre
unter dem Stichwort «Gnadenmittels abgehandelt wird, wih-

81



474  W.Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

rend die Grundlegung schon viel frither in der Prinzipienlehre
der ganzen Dogmatik dargelegt erscheint. Dies hingt mit einer
eigentiimlichen Isolierung der gesamten Gmadenmittellehre, ja
der Lehre von der Gratia applicatrix iiberhaupt, von dem zen-
tralen Thema der Dogmatik zusammen, so dafl sowohl die zu-
eignende Gnade als auch die Gnadenmittel gleichsam als Trans-
portmittel erscheinen, die die fertig gepackte Ware des Heiles
nun an Ort und Stelle, d. h. an den Menschen, heranbringen miis-
sen. Dies aber entspricht nicht der wahren Bedeutung des Wor-
tes Gottes.

2. Dazu kommt noch der Umstand, dafl die Lehre von der ge-
schriebenen Gestalt des Wortes Gottes, ndmlich der Heiligen
Schrift, wiederum in einseitiger Weise mit dem Geistproblem
belastet wird. Der, trotz der Aufgabe der eigentlichen Verbal-
inspirationslehre, doch immer wieder unternommene Versuch,
die Wiirde der Bibel nicht von der in ihr bezeugten Wahrheit
Gottes in Jesus Christus her zu begriinden, sondern sie mit dem
Hinweis auf ein besonderes Wirken des Geistes zu sichern,
bringt es mit sich, dafl die Pneumatologie eine Beanspruchung
erfahrt, der sie nicht gewachsen sein kann. Der Boden einer
Inspirationslehre allein ist zu schmal, um auf ihm die im in-
nerlutherischen Rahtmannschen Streit und erst recht in der
tiefgreifenden lutherisch-reformierten Gnadenmittelkontroverse
auftretenden Probleme zu beantworten. Das Steckenbleiben in
innerprotestantischer konfessioneller Einseitigkeit hat wohl
hier mit seinen Grund. Vor allem: jegliche — hier ohne Zweifel
haufig vorgenommene — Verletzung jener alten Regel der T'ri-
nititslehre: <opera trinitatis ad extra sunt indivisa» (die Werke
der Dreieinigkeit nach aullen sind unteilbar) wirkt jeweils wie
ein Bumerang: die lehrmiflig einseitige Beanspruchung der
einen gottlichen Person fithrt notwendig zur Lihmung ihrer
Bedeutsamkeit. In unserem Falle: macht man den Geist Gottes
in so ausschlieflichem Mafe verantwortlich fiir die Schriftlehre
und auch fiir die Lehre vom Worte Gottes iiberhaupt, so wird
verhindert, dafl das Wirken des Geistes dort, wo er sein eigent-
liches Feld hat, nicht mehr mit der nétigen Wucht ins Treffen
gefithrt werden kann.

3. Es liegt ja die Vermutung nahe, daB die theologische Fas-
sung der Christologie durch ein abstraktes Hantieren mit den



W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes 475

beiden Naturen als einer goéttlichen und menschlichen Substanz
selbst ihre notwendige Einschaltung in die Wortlehre verhin-
dert hat. Es bedarf wohl im Blick auf das Neue Testament die
Naturenlehre einer engeren Inbeziehungsetzung sowohl zur
Lehre von den beiden Stinden Christi als auch zur Lehre von
den Amtern Christi. Es ist ein verheilungsvolles Zeichen der
gegenwiirtigen dogmatischen Situation, wenn dies in gleicher
Weise von zwei sonst so einander entgegengesetzten Theologen,
wie es Werner Elert und Karl Barth sind, unternommen wird;
von Barth besonders in seiner neuen Versohnungslehre. Jeden-
falls aber liegt in der Lehre vom Munus propheticum Christi
(also in der Lehre von seinem prophetischen Amte) ein krafti-
ger Hinweis fiir eine Lehre vom Worte Gottes vor, dem nach-
zugehen wir jetzt versuchen wollen. — Kann man denn iiber-
haupt vom Worte Gottes sprechen, ohne an zentraler Stelle Den
zu beriicksichtigen, von dem die Offenbarung sagt: «Sein Name
heilit: Wort Gottes»?

Wir kehren zuriick zu dem zweiten unserer beiden ersten
Sitze: «Gott redet durch Menschenmundy, bzw. zu dessen Fas-
sung in der Theologie Luthers: «fides ex auditu». Bekanntlich
kann man diesen 17. Vers aus Rém. 10 sowohl iibersetzen: «der
Glaube kommt aus dem Horeny wie auch gemill der Luther-
bibel «der Glaube kommt aus der Predigty, weil der griechische
Ausdruck akoé beides zugleich heillen kann. Jedenfalls rechnet
das N.T. — die ndhere Begriindung muf} ich mir hier versagen
— mit der unerhoérten Moglichkeit, ja es bezeugt dies als sich
ereignende Wirklichkeit, dall Menschen das Reden von Men-
schen als Gottes Wort selbst aufnehmen, 1. Thess. 2, 13. In 1.
Petr. 1,25 wird ausdriicklich gesagt, daB das in der Gemeinde
verkiindigte Wort identisch ist mit dem ewigen und bleibenden
Worte Gottes. Paulus kann in Gal. 3,2.5 sogar den Heiligen
Geist als eine Wirkung und Frucht der Evangeliumsverkiindi-
gung bezeichnen. Wie immer aber die selbstverstindlich voraus-
zusetzende Mitwirkung des Geistes hier gedacht wird: Men-
schenwort vermag Vehikel, Briicke, Triager, jedenfalls Instru-
ment in der Hand Gottes zu sein, seine Gnade, sein Heil, seine
Vergebung und sein Leben dem Menschen auszuteilen und zu
schenken. Das menschliche Wort vermag also Mittel der Gnade,
Medium salutis zu sein.



476  W.Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

Fraglich ist nun allerdings, ob man diesen medialen Cha-
rakter des Wortes in seiner Symbolfdhigkeit begriindet sehen.
kann. Paul Tillich ® etwa stellt das Wort mit der Natur, der Ge-
schichte, den menschlichen Gruppen und Individuen in eine
Reihe der Medien. Thm ist das deshalb méglich, weil ja in sei-
nem ‘System’ Gott als das eigentliche Sein gedacht wird, das am
Grunde, in der Tiefe aller Dinge ruht und in méchtigen Sym-
bolen als seinen Medien in Erscheinung treten kann. Somit wird
eine auf philosophischem Wege gewonnene Ontologie die eigent-
liche Begriindung fiir die Lehre vom Worte Gottes. Demgegen-
ilber scheint es naheliegender zu sein, schlicht zu fragen, wie
das N.T. — sehr ferne jeglichen ontologischen Denkens — die
Fahigkeit des Wortes, Mittel der Gnade zu sein, begriindet. Zu-
nichst fallt auf, wie eng hier das heilschaffende Handeln Gottes
mit der Verkiindigung dieses geschaffenen Heiles zusammenge-
schaut wird. Das Heilsereignis des Kreuzes wird sofort zum
Wort vom Kreuz (1. Kor. 1, 18); die in der Hingabe des Sohnes
geschehene Verséhnung wird gleich schon als Aufrichtung des
Wortes von der Versshnung (2. Kor.5,19) verstanden, so daf
Botschafter an Christi Statt selbst zur Verséhnung mit Gott auf-
rufen kénnen. So eng hingt das Heilsereignis selbst mit dem
‘logos’ und dann auch mit dem ‘legein’ zusammen, daf} es nicht
nur heillen kann, dafl das Kreuzesereignis selig macht, sondern
schon das Wort vom Kreuz selbst ist die rettende Gotteskraft,
so wie nicht blof} die Glaubensgerechtigkeit, sondern schon das
die Rechtfertigung verkiindigende Evangelium rettende Gottes-
macht ist (Rom. 1, 16). So nétig es ist, im Bereich anderer Zu-
sammenhédnge zwischen dem Heilsereignis als solchem und sei-
ner Austeilung durchs Wort zu unterscheiden — fiir Luther
hatte der Unterschied zwischen dem ‘factum salutis’ und dem
‘usus facti’ in seiner Auseinandersetzung mit Zwingli weitrei-
chende Bedeutung —, so nétig ist es hier, auf die gegenseitige
Zuordnung zu achten. Eine Versohnung, die nicht angeboten
wird, eine Gerechtigkeit, die nicht zugesprochen wird, ist im
N.T. schlechterdings undenkbar. Das Menschenwort, das die
Heilsgabe mitteilt, ist Medium des Heiles, weil das Heil selbst
danach verlangt. Die Heilsgnade selbst schafft sich im Wort das
Instrument ihrer Austeilung, oder genauer gesagt, weil ja die
~ 3 P.Tillich, System. Theologie, 1 (1955), S. 148 ff.



W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes = 477

Heilsgnade der lebendige Herr Christus selbst ist: der Mittler
schafft sich im Wort selbst sein eigenes Mittel, in welchem er
sich dem Menschen anbietet und ihm gegenwértig wird.

Nun ist es Zeit, jener bereits erwihnten christologischen
Lehre vom ‘munus propheticum Christi’ zu gedenken. Hebr. 2, 3
zeigt sehr schon den dulleren und inneren Zusammenhang zwi-
schen der Verkiindigung der Gemeinde und der Verkiindigung
Jesu selbst. Ist es ein Zufall, daBl die Fleischesgestalt des ewi-
gen Sohnes ausgerechnet die Gestalt des wandernden Predigers
gewesen ist und dal Jesus seine Verkiindigungsaufgabe allen
anderen vorangestellt hat? Jesus predigt formal wie einer der
Propheten und doch in ganz anderer Vollmacht — man denke
nur an seine Zusage der Siindenvergebung und an das souve-
rine «Ich aber sage euchy in der Bergpredigt. So wurde er nach
Hebr. 1,1 einerseits der letzte der Propheten, zugleich aber der
abschlieBende, endgiiltige Prophet, ja in einer letzten Tiefe die
letzthinnige, eschatologische Rede Gottes an die Welt. Hier sind
wir zwar noch nicht der Formulierung, jedoch der Sache nach
auf jener Linie, die innerhalb des N.T. das Johannesevangelium
hinsichtlich der Kennzeichnung des Wortes Gottes darstellt.
Ohne die differenzierten Aussagen des N.T. iiber das Wort zu
schematisieren, mull doch gesagt werden, dal die Bedeutung des
‘Logos’ im Johannesevangelium nicht etwa im Gegensatz zum
sonstigen biblischen Gebrauch steht, sondern vielmehr eine
letzte Ausreifung dessen darstellt, wovon die ganze Heilige
Schrift weill. Ich zitiere als Beispiel Gerhard Kittel: «...auch
die drei ersten vangelien wissen um den Tatbestand, von dem
die johanneische Prigung Zeugnis geben will.» * Jene johannei-
sche Prégung aber besagt, dal Jesus Christus nicht nur Weg,
Wahrheit und Leben ist, sondern eben der Liogos, das Wort
schlechthin. Er selbst also in seinem ganzen Sein und Tun ist
Gottes Rede an die Welt, aber eben so, daBl er sowohl selbst in
menschlichen, den Menschen verstindlichen Worten sein Heil
anbietet als auch Menschen aussendet, die — wiederum vorziig-
lich in allen Menschen verstindlicher Rede — das ewige Wort
anbieten und bringen. Dal} der Glaube aus der Predigt kommt,
hingt demnach in letzter Weise mit der Selbstoffenbarung Got-
tes in seinem Wort zusammen. Die oft geriigte ‘logische Ratio-
"~ 4 G. Kittel in Theol. Wért. z. N. T., 4 (1942), S. 121.



478  W.Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

nalitit’ des christlichen Offenbarungsglaubens hat hier offen-
bar seine Wurzel. Aber alle Versuche, die ‘Worthaftigkeit’ der
Wege Gottes zu den Menschen zugunsten einer mystischen Un-
mittelbarkeit, einer gefiihlsméfigen Erfahrbarkeit oder eines
kultisch-magischen Bewiltigungsverfahrens umzubilden, schei-
tern daran, daBl es Gott gefallen hat, im “Worte selbst’ gegen-
wirtig zu sein. Es hat darum auch in der ganzen Heiligen
Schrift das gesprochene Wort einen eigentiimlichen Vorrang,
wie ebenso auch das Ohr das bevorzugte Empfangsorgan des
Menschen ist.

«Ich kann das Wort so hoch unmdglich schitzeny, so fiihlt
sich wohl nicht allein Faust versucht zu sagen. Die sogenannte
‘Kirche des Wortes’ scheint heute an diesem Punkt manchen
protestantischen Minderwertigkeitskomplexen zu erliegen. Nun
sollen ja in keiner Weise die mannigfaltigen Entartungen einer
iiblen Kanzelgeschwiitzigkeit in Schutz genommen noch die, in
unserer Kirche stets drohende, Gefahr rationalistischer Gedan-
kenblisse geleugnet werden. Ist es aber nétig, nach Rom zu
schielen, wo jetzt einige wache Geister das zu entdecken begin-
nen, was die Reformatoren lingst gewullit haben? In ihrer eige-
nen Kirche wurde ihnen bislang das Wissen um den Gnaden-
mittelcharakter des Wortes vorenthalten. Denn in der romi-
schen Theologie hat das Evangelium selbst nur, wie man dort
sagt, ‘moralische’ Wirkungen und keineswegs heilschaffende
‘physische’, die allein den Sakramenten vorbehalten sind. Dem-
gegeniiber ist doch schlicht jenes alttestamentliche Lieblings-
wort Luthers aus Jesaja 55 zur Geltung zu bringen: «Also soll
das Wort, so aus meinem Munde geht... nicht wieder leer zu
mir kommen, sondern tun, was mir geféllt, und soll ihm gelin-
gen, dazu ich’s sende», um sofort zu erkennen, dafl FFaustens
endlich gliickende Ubersetzung: «im Anfang war die Tat» zwar
nicht falsch, aber eben iiberfliissig war. Haben wir zunichst be-
tont, dafl Jesus Christus das Wort ist, gilt es nun, sich darauf
zu besinnen, dal} eben dieses Wort Jesus Christus heilit. Kein
‘Name’, der ‘Schall und Rauch’ ist, sondern der, der kraft der
Auferstehung «ausgezogen hat die Fiirstentiimer und die Ge-
waltigen und sie schaugetragen 6ffentlich und einen Triumph
aus ihnen gemachty (Kol. 2, 15), und der zugleich als «das
Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene von allen



W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes 479

Kreaturen, durch den alles geschaffen ist, was im Himmel und
auf Erden isty (Kol. 1, 15—16 a), bezeichnet wird. Angesichts
der bewuliten Anlehnung von Hebr.1 und Joh.1 an den priester-
lichen Schépfungsbericht in 1. Mose 1 ist es nicht zu bezweifeln,
dafl der im N.T. bezeugte Glaube im « Worty Gottes «<machthal-
tige und von hochster schopferischer Potenz» ® erfiillte Rede
und die Offenbarung in dem Sohn in eins zusammenschaut. Da-
mit aber hiangt aufs innigste zusammen, dall die urchristliche
Sprache vom ‘Wort’ als einer fast eigenstidndigen Gréfle zu re-
den weill. Es lduft, es wichst und mehrt sich, es richtet und wird
selbst zum Richter, es rettet und bewahrt. Es ist das alles auch
und gerade «in, mit und untery dem Menschenwort. Wir kon-
nen gar nicht grofl genug von der Macht des Wortes denken.
Nun ist es gewil nicht iiberfliissig, sich dariiber Gedanken
zu machen, warum Gott sich gerade der gesprochenen Rede
bedient, um sich zu offenbaren. Es diirfte zwar miilige Spekula-
tion sein, dariiber nachzusinnen, ob Gott dabei von reiner Will-
kiir sich leiten 140t oder ob er die Struktur des von ihm geschaf-
fenen Menschen beriicksichtigt. Es ist jedenfalls Tatsache, dafl
das gesprochene Wort das vorziiglichste Kommunikationsmit-
tel in der Begegnung der Menschen untereinander ist. So bedeu-
tungsvoll Gebédrden, Zeichen, die Sprache der Augen, ja des
Herzens und der Tat sein mégen, ohne das gesprochene Wort
ist das alles so gut wie nichts. Erst die Rede schligt die Briicke
von einem zum anderen, erst durch sie wird aus einem ‘Neben-
einander’ ein rechtes ‘Miteinander’, steht ein Du einem anderen
Du gegeniiber. Vom stummen Wesen zur lebendigen Person,
die den anderen zum echten Gegeniiber, zum Partner wird, fiihrt
der Weg allein iiber die Briicke des Wortes. Erst im ‘Angeredet-
sein’ und im ‘Antwortgeben’ wird die Kreatur zur selbst- und
mitverantwortlichen Person. Die ‘Wortlichkeit’ der menschli-
chen Existenz, um mit Friedrich Gogarten ® zu reden, bezeich-
net des Menschen Mdéglichkeit, im eigentlichen Sinne des Wor-
tes Mensch zu sein. Auf sie hin angeredet, ist er nicht mehr blof3
Natur, nicht mehr ein Ding, eine Sache, seelische oder mate-
rielle Substanz, sondern personhaftes Subjekt; nicht mehr ge-
schichtsloses Etwas, sondern Geschichte erleidende und Ge-

5 G. von Rad, Das erste Buch Moses (1952), zu Gen. 1, 3.
¢ Fr. Gogarten, Die Kirche in der Welt (1948), S. 92.



480  W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

schichte machende Personlichkeit. Durch das Wort, mit dem
Er den Menschen anredet, Antwort, Gehorsam, Glauben hei-
schend, stellt sich Gott selber den Menschen gegeniiber, macht
Er ihn sich selbst zum Partner, zum Kontrahenten seines gni-
digen Bundes. Gottes Gnade macht den Menschen nicht mund-
tot, zum Stein und Klotz, sondern ruft den Toten zum Leben, den
Siinder in die Gerechtigkeit, erweckt den in sich selbst Ohn-
méchtigen zu Tat, Lobpreis und anbetendem Dank. Gott greift
zum Wort, weil er den Menschen will, weil er ihn als Menschen
haben und behalten will. Es ist der Menschen suchende Gott,
der in unbegreiflicher, abgriindiger Liebe das abtriinnige Ge-
schopf in seine Gemeinschaft erhebt.

Dieser Menschen suchende Gott kann nicht anders begrif-
fen werden denn als der unendlich méchtige Herr in seiner gné-
digen Kondeszendenz, in seiner huldvollen Herablassung. Man
bedenke: Gott — redet! Wer redet, der verlafit sein ‘An- und F'iir-
sich-Sein’, der schreitet zum anderen hin — und bleibt dennoch
an seinem Ort; der reicht die Bruderhand — und bleibt doch er
selbst. In der Rede, im Logos, tritt Gott in seinem ganzen Sein
aus sich heraus — und beharrt dennoch in seiner unendlichen,
unzuginglichen Aseitit. Im Logos, im ewigen Sohn, wendet
sich Gott mit seinem ganzen Sein der Welt und dem Menschen
zu — und bleibt dennoch der ewige reiche Herr iiber ihm. Weil
aber das ewige Wort Fleisch wird, wirklicher, mit Menschen-
worten sprechender Mensch, geschichtliche Person, konnen seit-
her redende Menschen anderen, die Ohren haben, zu horen, in
ihrem Wort dieses Wort Gottes, also Gott selbst in seiner Gnade
bringen. Weil dies fleischgewordene Wort seine Zuwendung
zum Menschen so radikal vollzieht, dall es Bruder, Genosse,
Geselle des Siinders wird, stellvertretend sein ihm von Gott zu-
diktiertes Urteil am Kreuz triagt, geht dies gottliche Wort frei-
lich weit iiber das hinaus, wozu von sich blofles Menschenwort
fahig wére. Aber im Nachhinein, nachsprechend, bezeugend,
verkiindigend kann stammelnder Menschenmund zum Tréger
jener schier unglaublichen Wahrheit sein, dall Gott den Men-
schen nicht verwirft, sondern durch sein Wort ihn zur Gemein-
schaft annimmt.

Wir haben versucht, vom zweiten unserer beiden Anfangs-



W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes 481

sitze zum ersten vorzudringen, und meinen hier die Grund-
legung einer Lehre vom Worte Gottes gefunden zu haben.
Gottes Sein und Wirken in Christus begriindet allein, dal Men-
schen das Wort Gottes in ihrer Mitte haben. «Das da von An-
fang war, das wir gehort haben, das wir gesehen haben mit un-
seren Augen, das wir beschaut haben und unsere Hinde beta-
stet haben, vom Wort des Lebens — und das Leben ist erschie-
nen, und wir haben gesehen und bezeugen und verkiindigen
euch das Leben, das ewig ist, welches war bei dem Vater und
ist uns erschienen —: was wir gesehen und gehdért haben, das
verkiindigen wir euch, auf daf} auch ihr mit uns Gemeinschaft
habt; und unsere Gemeinschaft ist mit dem Vater und mit sei-
nem Sohn Jesus Christus. Und solches schreiben wir euch, auf
dafB eure Freude vollig seiy (1. Joh. 1, 1—4).

So kann und darf heute wie einst gepredigt werden. So
konnte und durfte dieses miindliche Wort auch schriftlich nie-
dergelegt werden. Eine Lehre von der Heiligen Schrift mul hier
ihren Ausgangspunkt nehmen. Das schriftliche Zeugnis der
Augen- und Ohrenzeugen der Fleischwerdung des Wortes hat
mit Recht kanonische Geltung in der Gemeinde Gottes. Aber
nicht weil die Bibel als Buch ein Wunder fiir sich ist, sondern
weil in ihr, im geschriebenen Menschenwort, das ewige, fleisch-
gewordene Wort in seiner urspriinglichen Gestalt sich bezeugt
findet.

Wer wollte leugnen, dal} dieses menschliche Zeugnis allein
in der goéttlichen Kraft des Heiligen Geistes vor sich geht? Wie
Gottes Geist mitwirkt im Leben und Handeln des Christus
selbst, so ist ohne sein Wirken kein Zeugnis, weder miindliches
noch schriftliches, denkbar. Denn «niemand kann Jesus einen
Herrn heillen auller durch den Heiligen Geisty (1. Kor. 12, 3).
Gottes fleischgewordenes Wort, der Herr Jesus Christus, wird
erst dem zur lebendigen Rede Gottes selbst, der sich im Glau-
ben ihm zuwendet, sich ihm hingibt. Gottes Wort heischt Ant-
wort, in ihr erst vollendet sich die Offenbarung. Dafl Gott sei-
nen Geist reichlich ausgegossen hat iiber alles Fleisch, das ist
die Ermoglichung menschlichen Antwortens. Aber keiner kann
antworten, er wire denn zuvor angesprochen. Die Ehre dieses
‘zuvor’ gebiihrt Christus, dem Sohn.

Wien. Wilhelm Dantine.



	Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

