
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 4

Artikel: Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

Autor: Dantine, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christologische Grundlegung einer Lehre
vom Worte Gottes.

Probevorlesung an der Evangelisch-Theologischen Fakultät
in Wien am 12. November 1955.

Daß «Gott redet», ist eine Urgewißheit des christlichen
Glaubens. Ohne diese Gewißheit gäbe es nicht nur kein Reden
über Gott, sondern auch kein Reden von Gott, also weder Theologie

noch Verkündigung und somit weder Kirche noch
Gemeinschaft der Heiligen. Mehr noch: ohne diese Gewißheit gäbe
es keinen Glauben, keine Gemeinschaft mit Gott, gäbe es — für
den Menschen jedenfalls — keinen Gott. Ohne Gottes Aseität,
sein 'Durch-sich-Sein' oder 'Für-sich-Sein' im geringsten in
Frage zu stellen, muß doch gesagt werden: Das Interesse des

Glaubens hängt in einem ganz anderen Sinne an dem Satz:
«Gott redet», als etwa an jenem anderen: «Gott ist»; denn der
bloße Hinweis auf eine nackte Existenz Gottes sagt uns nicht
mehr als ein steinernes, aber stummes Götzenbild.

Das darf aber nicht so verstanden werden, als wäre das Reden
Gottes so etwas wie eine stillschweigende Voraussetzung, eine
vorgegebene Conditio, eine undiskutierbare Selbstverständlichkeit,

an die anknüpfend nun munter von ihm gelehrt und
geredet werden könnte. Vielmehr erweist der feierliche, aufregende
oder gar Furcht und Zittern hervorrufende 'Rahmen' der
biblischen Berichte vom «Reden Gottes» dieses als etwas schlechthin

Wunderbares, Ungewöhnliches, ja als unbegreifliches
Ereignis. Wenn etwa der Psalmist (50, 3) ausruft: «Unser Gott
kommt und schweiget nicht», dann schwingt darin Furcht, Jubel

und Lobpreis eines Menschen, der bereits von dieser Rede
Gottes betroffen ist, dann ist dies ausgesprochene Erkenntnis,
die bereits Bekenntnis und damit Antwort eines Menschen
darstellt, der ein Hörender war und damit schon in Beziehung mit
Gott gesetzt erscheint. Der Satz: «Gott redet» zielt auf eine
lebendige Geschichte, die sich zwischen Gott und Mensch
ereignet.

Sofort muß nun freilich hinzugefügt werden, daß Gottes Rede
an Menschen durch Menschenmund ergeht. Zwar wissen die
biblischen Berichte auch von unmittelbarer Offenbarung Gottes



472 W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

zu berichten: Visionen, Auditionen, Träume, gelegentlich auch
das heimliche Raunen Gottes im Herzen des Propheten, aber
immer ist dieses besonders qualifizierte, unmittelbare Reden
Gottes nur Mittel dazu, daß der Gottesspruch mittels des
Prophetenwortes dann zu den Ohren jener Menschen komme, die
die Botschaft eigentlich angeht. Jedenfalls kann die Heilige
Schrift Alten und Neuen Testamentes menschliche Rede und
göttliche Rede so eng zusammenhängend sehen, daß beide gleichsam

identifiziert erscheinen. Und wieder ist das nicht etwa das

Ergebnis theologischen Folgerns, sondern Gewißheit des christlichen

Glaubens, daß in der menschlichen Rede von Gott Er
selbst sich zum Worte meldet. «Boni fideles non quemlibet homi-
num, sed ipsum Deum audiunt» 1 (die wahren Gläubigen
hören nicht irgendeinen Menschen, sondern Gott selbst)! Dieser
Satz Augustins, in dem der unerhörte, fast an Hybris
grenzende Anspruch der christlichen Verkündigung zum Ausdruck
kommt, muß festgehalten werden. Es geht nicht an, diesem
Anspruch zunächst zuzustimmen, um dann im nachhinein das
christliche Kerygma schlechthin als ein «Epiphänomen» der
ewigen Aktion des erhöhten Christus zu apostrophieren und es
damit als etwas «Sekundäres» abzuwerten, wie das etwa Karl
Barth2 tut. Luthers trotziges Beharren auf der Aussage: «Fides
ex auditu» (der Glaube kommt aus dem Hören) hat gegenüber
den seltsamen Auslegungskünsten Zwingiis zu Rom. 10, 17

nicht nur die bessere Exegese für sich, sondern markiert auch
eindeutig die für den christlichen Glauben existentielle Zuspitzung

einer Lehre vom Worte Gottes.
Die theologische Besinnung selbst hat freilich keine andere

als jene bescheidene Aufgabe, den Setzungen des Glaubens
nachzudenken. In unserem Falle steht sie somit vor diesen beiden
Sätzen, die aus der Gewißheit des Glaubens stammen: «Gott
redet» und «Gott redet durch Menschenmund»; und sie muß
zusehen, wie sie damit fertig wird.

Erlauben Sie mir hier zunächst einige methodische
Überlegungen.

Die Dogmatik hat im allgemeinen das Problem einer Lehre

1 Augustin, De doetrina Christiana, IV, 27.
2 K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1 (1953), S. 347.



W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes 473

vom Worte Gottes so in Angriff genommen, daß sie in den
Prolegomena oder innerhalb einer Prinzipienlehre nach einer
allgemeinen Begründung der christlichen Glaubenserkenntnis die
Lehre von der Heiligen Schrift als dem geschriebenen Worte
Gottes entwickelte, um dann die spezielle Lehre vom Worte Gottes,

seinem Wesen und seiner Eigenart als Gnadenmittel nach,
im Rahmen einer Entfaltung des dritten Glaubensartikels, also
innerhalb der Pneumatologie, darzustellen. Dieses Verfahren
hat ohne Zweifel nicht nur traditionelle, sondern auch viele
sachliche Gründe für sich, die kurz erwähnt werden müssen:

1. So kann es keinem Zweifel unterliegen, daß die Wortlehre
in den ganzen großen Bereich der Lehre von der Gratia appli-
catrix gehört, d. h. also in eine Besinnung über die Frage der
Zueignung und Aneignung des Heiles, die sicherlich eine
Domäne der Geistlehre darstellt.

2. Die Wortlehre gehört ebenso in unmittelbare Nähe der
Lehre von der Kirche und vom Amt, welche ebenfalls mit in die
Pneumatologie hineingehören, denn die Wirklichkeit der Kirche
kann nicht ohne das Wirken des Heiligen Geistes gedacht werden.

3. Vor allem aber ist evident, daß eine Lehre vom Worte Gottes

seihst ohne stärkste Berücksichtigung des Geisteswirkens
gar nicht entfaltet werden kann. Denn — wie wir schon
eingangs sahen — Gottes Reden steht von Anfang an in innigster
Beziehung zum Hören, Annehmen und Glauben des Menschen.
Gottes Wort will je und je meine, des Menschen, Antwort
haben, die Offenbarung vollendet sich erst im Ja oder Nein des

angeredeten Menschen, das sich erst durch die freie Gnade des

Heiligen Geistes vollzieht. Jedes Wirken der Gnadenmittel steht
unter dem berühmten Vorbehalt von Augustana V: «ubi et

quando visum est Deo» (wann und wo es Gott gefällt). Denn
der Heilige Geist allein beruft, erleuchtet und heiliget im rechten,

einigen Glauben.
Dennoch erheben sich gegenüber dieser Verfahrensweise

ernsthafte sachliche und methodische Bedenken:
1. Bedenklich ist schon die Auseinanderreißung der Wortlehre

in zwei isolierte Teile, so daß etwa der Lehrpunkt von der
Efficacia (Wirksamkeit) der Schrift im Rahmen der Geistlehre
unter dem Stichwort «Gnadenmittel» abgehandelt wird, wäh-

31



474 W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

rend die Grundlegung schon viel früher in der Prinzipienlehre
der ganzen Dogmatik dargelegt erscheint. Dies hängt mit einer
eigentümlichen Isolierung der gesamten Gnadenmittellehre, ja
der Lehre von der Gratia applicatrix überhaupt, von dem
zentralen Thema der Dogmatik zusammen, so daß sowohl die
zueignende Gnade als auch die Gnadenmittel gleichsam als
Transportmittel erscheinen, die die fertig gepackte Ware des Heiles
nun an Ort und Stelle, d. h. an den Menschen, heranbringen müssen.

Dies aber entspricht nicht der wahren Bedeutung des Wortes

Gottes.
2. Dazu kommt noch der Umstand, daß die Lehre von der

geschriebenen Gestalt des Wortes Gottes, nämlich der Heiligen
Schrift, wiederum in einseitiger Weise mit dem Geistproblem
belastet wird. Der, trotz der Aufgabe der eigentlichen Verbal-
inspirationslehre, doch immer wieder unternommene Versuch,
die Würde der Bibel nicht von der in ihr bezeugten Wahrheit
Gottes in Jesus Christus her zu begründen, sondern sie mit dem
Hinweis auf ein besonderes Wirken des Geistes zu sichern,
bringt es mit sich, daß die Pneumatologie eine Beanspruchung
erfährt, der sie nicht gewachsen sein kann. Der Boden einer
Inspirationslehre allein ist zu schmal, um auf ihm die im
innerlutherischen Rahtmannschen Streit und erst recht in der
tiefgreifenden lutherisch-reformierten Gnadenmittelkontroverse
auftretenden Probleme zu beantworten. Das Steckenbleiben in
innerprotestantischer konfessioneller Einseitigkeit hat wohl
hier mit seinen Grund. Vor allem: jegliche — hier ohne Zweifel
häufig vorgenommene — Verletzung jener alten Regel der Tri-
nitätslehre: «opera trinitatis ad extra sunt indivisa» (die Werke
der Dreieinigkeit nach außen sind unteilbar) wirkt jeweils wie
ein Bumerang: die lehrmäßig einseitige Beanspruchung der
einen göttlichen Person führt notwendig zur Lähmung ihrer
Bedeutsamkeit. In unserem Falle: macht man den Geist Gottes
in so ausschließlichem Maße verantwortlich für die Schriftlehre
und auch für die Lehre vom Worte Gottes überhaupt, so wird
verhindert, daß das Wirken des Geistes dort, wo er sein eigentliches

Feld hat, nicht mehr mit der nötigen Wucht ins Treffen
geführt werden kann.

3. Es liegt ja die Vermutung nahe, daß die theologische
Fassung der Christologie durch ein abstraktes Hantieren mit den



W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes 475

beiden Naturen als einer göttlichen und menschlichen Substanz
selbst ihre notwendige Einschaltung in die Wortlehre verhindert

hat. Es bedarf wohl im Blick auf das Neue Testament die
Naturenlehre einer engeren Inbeziehungsetzung sowohl zur
Lehre von den beiden Ständen Christi als auch zur Lehre von
den Ämtern Christi. Es ist ein verheißungsvolles Zeichen der
gegenwärtigen dogmatischen Situation, wenn dies in gleicher
Weise von zwei sonst so einander entgegengesetzten Theologen,
wie es Werner Eiert und Karl Barth sind, unternommen wird;
von Barth besonders in seiner neuen Versöhnungslehre. Jedenfalls

aber liegt in der Lehre vom Munus propheticum Christi
(also in der Lehre von seinem prophetischen Amte) ein kräftiger

Hinweis für eine Lehre vom Worte Gottes vor, dem
nachzugehen wir jetzt versuchen wollen. — Kann man denn
überhaupt vom Worte Gottes sprechen, ohne an zentraler Stelle Den
zu berücksichtigen, von dem die Offenbarung sagt: «Sein Name
heißt: Wort Gottes»?

Wir kehren zurück zu dem zweiten unserer beiden ersten
Sätze: «Gott redet durch Menschenmund», bzw. zu dessen

Fassung in der Theologie Luthers: «fides ex auditu». Bekanntlich
kann man diesen 17. Vers aus Rom. 10 sowohl übersetzen: «der
Glaube kommt aus dem Hören» wie auch gemäß der Lutherbibel

«der Glaube kommt aus der Predigt», weil der griechische
Ausdruck akoë beides zugleich heißen kann. Jedenfalls rechnet
das N.T. — die nähere Begründung muß ich mir hier versagen
— mit der unerhörten Möglichkeit, ja es bezeugt dies als sich
ereignende Wirklichkeit, daß Menschen das Reden von
Menschen als Gottes Wort selbst aufnehmen, 1. Thess. 2, 13. In 1.

Petr. 1,25 wird ausdrücklich gesagt, daß das in der Gemeinde
verkündigte Wort identisch ist mit dem ewigen und bleibenden
Worte Gottes. Paulus kann in Gal. 3,2. 5 sogar den Heiligen
Geist als eine Wirkung und Frucht der EvangeliumsVerkündigung

bezeichnen. Wie immer aber die selbstverständlich
vorauszusetzende Mitwirkung des Geistes hier gedacht wird:
Menschenwort vermag Vehikel, Brücke, Träger, jedenfalls Instrument

in der Hand Gottes zu sein, seine Gnade, sein Heil, seine
Vergebung und sein Leben dem Menschen auszuteilen und zu
schenken. Das menschliche Wort vermag also Mittel der Gnade,
Medium salutis zu sein.



476 W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

Fraglich ist nun allerdings, ob man diesen medialen
Charakter des Wortes in seiner Symholfähigkeit begründet sehen
kann. Paul Tillich3 etwa stellt das Wort mit der Natur, der
Geschichte, den menschlichen Gruppen und Individuen in eine
Reihe der Medien. Ihm ist das deshalb möglich, weil ja in
seinem 'System' Gott als das eigentliche Sein gedacht wird, das am
Grunde, in der Tiefe aller Dinge ruht und in mächtigen
Symbolen als seinen Medien in Erscheinung treten kann. Somit wird
eine auf philosophischem Wege gewonnene Ontologie die eigentliche

Begründung für die Lehre vom Worte Gottes. Demgegenüber

scheint es naheliegender zu sein, schlicht zu fragen, wie
das N.T. — sehr ferne jeglichen ontologischen Denkens — die
Fähigkeit des Wortes, Mittel der Gnade zu sein, begründet.
Zunächst fällt auf, wie eng hier das heilschaffende Handeln Gottes
mit der Verkündigung dieses geschaffenen Heiles zusammengeschaut

wird. Das Heilsereignis des Kreuzes wird sofort zum
Wort vom Kreuz (1. Kor. 1,18) ; die in der Hingabe des Sohnes
geschehene Versöhnung wird gleich schon als Aufrichtung des

Wortes von der Versöhnung (2. Kor. 5,19) verstanden, so daß
Botschafter an Christi Statt seihst zur Versöhnung mit Gott
aufrufen können. So eng hängt das Heilsereignis selbst mit dem
'logos' und dann auch mit dem 'legein' zusammen, daß es nicht
nur heißen kann, daß das Kreuzesereignis selig macht, sondern
schon das Wort vom Kreuz selbst ist die rettende Gotteskraft,
so wie nicht bloß die Glaubensgerechtigkeit, sondern schon das
die Rechtfertigung verkündigende Evangelium rettende Gottesmacht

ist (Rom. 1,16). So nötig es ist, im Bereich anderer
Zusammenhänge zwischen dem Heilsereignis als solchem und
seiner Austeilung durchs Wort zu unterscheiden — für Luther
hatte der Unterschied zwischen dem 'factum salutis' und dem

'usus facti' in seiner Auseinandersetzung mit Zwingli weitreichende

Bedeutung —, so nötig ist es hier, auf die gegenseitige
Zuordnung zu achten. Eine Versöhnung, die nicht angeboten
wird, eine Gerechtigkeit, die nicht zugesprochen wird, ist im
N.T. schlechterdings undenkbar. Das Menschenwort, das die
Heilsgabe mitteilt, ist Medium des Heiles, weil das Heil selbst
danach verlangt. Die Heilsgnade selbst schafft sich im Wort das
Instrument ihrer Austeilung, oder genauer gesagt, weil ja die

3 P. Tillich, System. Theologie, 1 (1955), S. 148 ff.



W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes ill
Heilsgnade der lebendige Herr Christus selbst ist: der Mittler
schafft sich im Wort selbst sein eigenes Mittel, in welchem er
sich dem Menschen anbietet und ihm gegenwärtig wird.

Nun ist es Zeit, jener bereits erwähnten christologischen
Lehre vom 'munus propheticum Christi' zu gedenken. Hebr. 2, 8

zeigt sehr schön den äußeren und inneren Zusammenhang
zwischen der Verkündigung der Gemeinde und der Verkündigung
Jesu selbst. Ist es ein Zufall, daß die Fleischesgestalt des ewigen

Sohnes ausgerechnet die Gestalt des wandernden Predigers
gewesen ist und daß Jesus seine Verkündigungsaufgabe allen
anderen vorangestellt hat? Jesus predigt formal wie einer der
Propheten und doch in ganz anderer Vollmacht — man denke

nur an seine Zusage der Sündenvergebung und an das souveräne

«Ich aber sage euch» in der Bergpredigt. So wurde er nach
Hebr. 1,1 einerseits der letzte der Propheten, zugleich aber der
abschließende, endgültige Prophet, ja in einer letzten Tiefe die
letzthinnige, eschatologische Rede Gottes an die Welt. Hier sind
wir zwar noch nicht der Formulierung, jedoch der Sache nach
auf jener Linie, die innerhalb des N.T. das Johannesevangelium
hinsichtlich der Kennzeichnung des Wortes Gottes darstellt.
Ohne die differenzierten Aussagen des N.T. über das Wort zu
schematisieren, muß doch gesagt werden, daß die Bedeutung des

'Logos' im Johannesevangelium nicht etwa im Gegensatz zum
sonstigen biblischen Gebrauch steht, sondern vielmehr eine
letzte Ausreifung dessen darstellt, wovon die ganze Heilige
Schrift weiß. Ich zitiere als Beispiel Gerhard Kittel: «... auch
die drei ersten Evangelien wissen um den Tatbestand, von dem
die johanneische Prägung Zeugnis geben will.» 4 Jene johannei-
sche Prägung aber besagt, daß Jesus Christus nicht nur Weg,
Wahrheit und Leben ist, sondern eben der Logos, das Wort
schlechthin. Er selbst also in seinem ganzen Sein und Tun ist
Gottes Rede an die Welt, aber eben so, daß er sowohl selbst in
menschlichen, den Menschen verständlichen Worten sein Heil
anbietet als auch Menschen aussendet, die — wiederum vorzüglich

in allen Menschen verständlicher Rede — das ewige Wort
anbieten und bringen. Daß der Glaube aus der Predigt kommt,
hängt demnach in letzter Weise mit der Selbstoffenbarung Gottes

in seinem Wort zusammen. Die oft gerügte 'logische Ratio-
4 G. Kittel in Theol. Wort. z. N. T., 4 (1942), S. 121.



478 W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

nalität' des christlichen Offenbarungsglaubens hat hier offenbar

seine Wurzel. Aber alle Versuche, die 'Worthaftigkeit' der
Wege Gottes zu den Menschen zugunsten einer mystischen
Unmittelbarkeit, einer gefühlsmäßigen Erfahrbarkeit oder eines
kultisch-magischen Bewältigungsverfahrens umzubilden, scheitern

daran, daß es Gott gefallen hat, im 'Worte selbst'
gegenwärtig zu sein. Es hat darum auch in der ganzen Heiligen
Schrift das gesprochene Wort einen eigentümlichen Vorrang,
wie ebenso auch das Ohr das bevorzugte Empfangsorgan des

Menschen ist.
«Ich kann das Wort so hoch unmöglich schätzen», so fühlt

sich wohl nicht allein Faust versucht zu sagen. Die sogenannte
'Kirche des Wortes' scheint heute an diesem Punkt manchen
protestantischen Minderwertigkeitskomplexen zu erliegen. Nun
sollen ja in keiner Weise die mannigfaltigen Entartungen einer
üblen Kanzelgeschwätzigkeit in Schutz genommen noch die, in
unserer Kirche stets drohende, Gefahr rationalistischer
Gedankenblässe geleugnet werden. Ist es aber nötig, nach Rom zu
schielen, wo jetzt einige wache Geister das zu entdecken beginnen,

was die Reformatoren längst gewußt haben? In ihrer eigenen

Kirche wurde ihnen bislang das Wissen um den Gnaden-
mittelcharakter des Wortes vorenthalten. Denn in der
römischen Theologie hat das Evangelium selbst nur, wie man dort
sagt, 'moralische' Wirkungen und keineswegs heilschaffende
'physische', die allein den Sakramenten vorbehalten sind.
Demgegenüber ist doch schlicht jenes alttestamentliche Lieblingswort

Luthers aus Jesaja 55 zur Geltung zu bringen: «Also soll
das Wort, so aus meinem Munde geht... nicht wieder leer zu
mir kommen, sondern tun, was mir gefällt, und soll ihm gelingen,

dazu ich's sende», um sofort zu erkennen, daß Faustens
endlich glückende Übersetzung: «im Anfang war die Tat» zwar
nicht falsch, aber eben überflüssig war. Haben wir zunächst
betont, daß Jesus Christus das Wort ist, gilt es nun, sich darauf
zu besinnen, daß eben dieses Wort Jesus Christus heißt. Kein
'Name', der 'Schall und Rauch' ist, sondern der, der kraft der
Auferstehung «ausgezogen hat die Fürstentümer und die
Gewaltigen und sie schaugetragen öffentlich und einen Triumph
aus ihnen gemacht» (Kol. 2, 15), und der zugleich als «das
Ebenbild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene von allen



W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes 479

Kreaturen, durch den alles geschaffen ist, was im Himmel und
auf Erden ist» (Kol. 1, 15—16 a), bezeichnet wird. Angesichts
der bewußten Anlehnung von Hebr. 1 und Joh. 1 an den priesterlichen

Schöpfungsbericht in 1. Mose 1 ist es nicht zu bezweifeln,
daß der im N.T. bezeugte Glaube im «Wort» Gottes «machthal-
tige und von höchster schöpferischer Potenz» 5 erfüllte Rede
und die Offenbarung in dem Sohn in eins zusammenschaut. Damit

aber hängt aufs innigste zusammen, daß die urchristliche
Sprache vom 'Wort' als einer fast eigenständigen Größe zu
reden weiß. Es läuft, es wächst und mehrt sich, es richtet und wird
seihst zum Richter, es rettet und bewahrt. Es ist das alles auch
und gerade «in, mit und unter» dem Menschenwort. Wir können

gar nicht groß genug von der Macht des Wortes denken.
Nun ist es gewiß nicht überflüssig, sich darüber Gedanken

zu machen, warum Gott sich gerade der gesprochenen Rede

bedient, um sich zu offenbaren. Es dürfte zwar müßige Spekulation

sein, darüber nachzusinnen, ob Gott dabei von reiner Willkür

sich leiten läßt oder ob er die Struktur des von ihm geschaffenen

Menschen berücksichtigt. Es ist jedenfalls Tatsache, daß
das gesprochene Wort das vorzüglichste Kommunikationsmittel

in der Begegnung der Menschen untereinander ist. So
bedeutungsvoll Gebärden, Zeichen, die Sprache der Augen, ja des
Herzens und der Tat sein mögen, ohne das gesprochene Wort
ist das alles so gut wie nichts. Erst die Rede schlägt die Brücke
von einem zum anderen, erst durch sie wird aus einem
'Nebeneinander' ein rechtes 'Miteinander', steht ein Du einem anderen
Du gegenüber. Vom stummen Wesen zur lebendigen Person,
die den anderen zum echten Gegenüber, zum Partner wird, führt
der Weg allein über die Brücke des Wortes. Erst im 'Angeredetsein'

und im 'Antwortgeben' wird die Kreatur zur selbst- und
mitverantwortlichen Person. Die 'Wortlichkeit' der menschlichen

Existenz, um mit Friedrich Gogarten " zu reden, bezeichnet

des Menschen Möglichkeit, im eigentlichen Sinne des Wortes

Mensch zu sein. Auf sie hin angeredet, ist er nicht mehr bloß
Natur, nicht mehr ein Ding, eine Sache, seelische oder materielle

Substanz, sondern personhaftes Subjekt; nicht mehr ge-
schichtsloses Etwas, sondern Geschichte erleidende und Ge-

5 G. von Rad, Das erste Buch Moses (1952), zu Gen. 1, 3.
• Fr. Gogarten, Die Kirche in der Welt (1948), S. 92.



480 W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

schichte machende Persönlichkeit. Durch das Wort, mit dem
Er den Menschen anredet, Antwort, Gehorsam, Glauben
heischend, stellt sich Gott selber den Menschen gegenüber, macht
Er ihn sich selbst zum Partner, zum Kontrahenten seines
gnädigen Bundes. Gottes Gnade macht den Menschen nicht mundtot,

zum Stein und Klotz, sondern ruft den Toten zum Leben, den
Sünder in die Gerechtigkeit, erweckt den in sich selbst
Ohnmächtigen zu Tat, Lobpreis und anbetendem Dank. Gott greift
zum Wort, weil er den Menschen will, weil er ihn als Menschen
haben und behalten will. Es ist der Menschen suchende Gott,
der in unbegreiflicher, abgründiger Liebe das abtrünnige
Geschöpf in seine Gemeinschaft erhebt.

Dieser Menschen suchende Gott kann nicht anders begriffen

werden denn als der unendlich mächtige Herr in seiner
gnädigen Kondeszendenz, in seiner huldvollen Herablassung. Man
bedenke: Gott — redet! Wer redet, der verläßt sein 'An- und Für-
sich-Sein', der schreitet zum anderen hin — und bleibt dennoch
an seinem Ort; der reicht die Bruderhand — und bleibt doch er
selbst. In der Rede, im Logos, tritt Gott in seinem ganzen Sein
aus sich heraus — und beharrt dennoch in seiner unendlichen,
unzugänglichen Aseität. Im Logos, im ewigen Sohn, wendet
sich Gott mit seinem ganzen Sein der Welt und dem Menschen
zu — und bleibt dennoch der ewige reiche Herr über ihm. Weil
aber das ewige Wort Fleisch wird, wirklicher, mit Menschenworten

sprechender Mensch, geschichtliche Person, können seither

redende Menschen anderen, die Ohren haben, zu hören, in
ihrem Wort dieses Wort Gottes, also Gott selbst in seiner Gnade
bringen. Weil dies fleischgewordene Wort seine Zuwendung
zum Menschen so radikal vollzieht, daß es Bruder, Genosse,
Geselle des Sünders wird, stellvertretend sein ihm von Gott
zudiktiertes Urteil am Kreuz trägt, geht dies göttliche Wort freilich

weit über das hinaus, wozu von sich bloßes Menschenwort
fähig wäre. Aber im Nachhinein, nachsprechend, bezeugend,
verkündigend kann stammelnder Menschenmund zum Träger
jener schier unglaublichen Wahrheit sein, daß Gott den
Menschen nicht verwirft, sondern durch sein Wort ihn zur Gemeinschaft

annimmt.

Wir haben versucht, vom zweiten unserer beiden Anfangs-



W. Dantine, Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes 481

sätze zum ersten vorzudringen, und meinen hier die Grundlegung

einer Lehre vom Worte Gottes gefunden zu haben.
Gottes Sein und Wirken in Christus begründet allein, daß
Menschen das Wort Gottes in ihrer Mitte haben. «Das da von
Anfang war, das wir gehört haben, das wir gesehen haben mit
unseren Augen, das wir beschaut haben und unsere Hände betastet

haben, vom Wort des Lebens — und das Lehen ist erschienen,

und wir haben gesehen und bezeugen und verkündigen
euch das Lehen, das ewig ist, welches war bei dem Vater und
ist uns erschienen —: was wir gesehen und gehört haben, das

verkündigen wir euch, auf daß auch ihr mit uns Gemeinschaft
habt; und unsere Gemeinschaft ist mit dem Vater und mit
seinem Sohn Jesus Christus. Und solches schreiben wir euch, auf
daß eure Freude völlig sei» (1. Joh. 1, 1—4).

So kann und darf heute wie einst gepredigt werden. So

konnte und durfte dieses mündliche Wort auch schriftlich
niedergelegt werden. Eine Lehre von der Heiligen Schrift muß hier
ihren Ausgangspunkt nehmen. Das schriftliche Zeugnis der
Augen- und Ohrenzeugen der Fleischwerdung des Wortes hat
mit Recht kanonische Geltung in der Gemeinde Gottes. Aber
nicht weil die Bibel als Buch ein Wunder für sich ist, sondern
weil in ihr, im geschriebenen Menschenwort, das ewige,
fleischgewordene Wort in seiner ursprünglichen Gestalt sich bezeugt
findet.

Wer wollte leugnen, daß dieses menschliche Zeugnis allein
in der göttlichen Kraft des Heiligen Geistes vor sich geht? Wie
Gottes Geist mitwirkt im Leben und Handeln des Christus
selbst, so ist ohne sein Wirken kein Zeugnis, weder mündliches
noch schriftliches, denkbar. Denn «niemand kann Jesus einen
Herrn heißen außer durch den Heiligen Geist» (1. Kor. 12, 3).
Gottes fleischgewordenes Wort, der Herr Jesus Christus, wird
erst dem zur lebendigen Rede Gottes seihst, der sich im Glauben

ihm zuwendet, sich ihm hingibt. Gottes Wort heischt
Antwort, in ihr erst vollendet sich die Offenbarung. Daß Gott
seinen Geist reichlich ausgegossen hat über alles Fleisch, das ist
die Ermöglichung menschlichen Antwortens. Aber keiner kann
antworten, er wäre denn zuvor angesprochen. Die Ehre dieses
'zuvor' gebührt Christus, dem Sohn.

Wien. Wilhelm Dantine.


	Christologische Grundlegung einer Lehre vom Worte Gottes

