
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 4

Artikel: Negro Spirituals als christliche Verkündigung : zum 70. Geburtstag Karl
Barths

Autor: Läuchli, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Negro Spirituals als christliche Verkündigung.
Zum 70. Geburtstag Karl Barths.

Amerikanisches Christentum hat in den ersten Jahrhunderten

seiner Existenz manch sonderbare theologische Blüte
hervorgebracht, von den «bills of rights» des Jefferson'schen
Zeitalters zu den goldenen Platten des Joseph Smith. In diesen
Anfangsepochen einer noch heute nicht gefestigten Kultur, im
18. und 19. Jahrhundert, entstand eine damals vollkommen
unbeachtete Form christlicher Verkündigung, erst gegen Ende
des letzten Jahrhunderts durch die «Fisk Jubilee Singers» der
Welt zugänglich gemacht und bis heute von «gebildeten» Schichten

als primitive Singerei mitleidig belächelt: die Negro Spirituals.

Da es sich dabei nicht nur um hervorragende Musikliteratur

mit vielen Beziehungen zur Gregorianik, sondern
zugleich um einen bemerkenswerten Versuch christlicher
Aktualisierung handelt, sei hier eine kurze Einführung in diese

fremdartige Verkündigung gegeben.1
1. Betrachten wir zunächst einmal den Bau dieser Gesänge.

Ein erstes Prinzip ist das der ständigen Wiederholung, der
kontinuierlichen Wiederaufnahme eines kurzen Sätzchens in
verschiedenster Art.

In der einfachsten Form wird ein einziger Satz viermal
gesungen und bildet dadurch eine Strophe:

I want to die easy when I die, when I die (4mal).
(Johnson & Johnson II, 46. 2)

1 Die sprachliehe Überlieferung ist wie die musikalische sehr
uneinheitlich. Die heutige Gestalt ist lediglich die, in welcher die Lieder zeitlich
und lokal gefaßt worden sind, wobei die lange Entwicklungszeit nur selten
in einem kurzen Sektor überblickt werden kann. Der Negerdialekt ist so

wenig eine sprachliche Einheit wie irgendein anderer. Rein prinzipiell
wurde das stimmhafte th zu einem d und das stimmlose zu einem t: de, dey,
udder für : the, they, other, und det für death. Die Gerundivendung ist
durchgehend geschleift: havin', seein' für having und seeing. Ebenso sind Konsonanten

am Ende weggelassen: lam' für lamb, las' für last, do' für door. Auch
in der Mitte werden oft Konsonanten weggelassen: f'om für from, lis'en für
listen, wobei in der Umgangssprache des Südens vieles auch bei Weißen zu
hören ist. Die Besonderheit der 3. Pers. Sing, fehlt in der Regel: he don't,
dafür ist das vulgäre I ain't häufig.



S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 447

Dieselbe Struktur wiederholt sich in der zweiten Strophe: «I
want to see my mother when I die, when I die», und in der dritten:

«I want to see Jesus when I die, when I die», wobei dieser
einfachste Strophenbau jeweils einmal durchbrochen wird
durch den Freudenruf: cShout salvation as I fly!» Manche der
Lieder sind durch solche vierzeiligen, gleichförmigen Strophen
eingeleitet und geschlossen: «Little David, play on yo' harp»
(I, 65) ; «I'm a-rollin', I'm a-rollin', I'm a-rollin' through an
unfriendly worl'» (I, 145).3

Diese einfachste vierzeilige Strophe wird nun dahin
umgestaltet, daß nach der dreimaligen Wiederholung die vierte Zeile
abgehoben wird, und zwar als lineare Fortsetzung der ersten:

Sinners, don't let dis harves' pass (3ma.l),
An' die an' lose yo' soul at las' (II, 50),

oder als deren Kontrast:
Lis'en to de lam's, all a-cryin' (3mal) :

I wan'ta go to heab'n when I die (1,78).

Ein großer Teil der Spirituals benützt diese Struktur der
vierzeiligen Strophe, wobei das Verhältnis von drei und eins,
von der Musik parallelisiert, eine äußerst eindrucksvolle
Wirkung zu erzielen vermag.4 Nach einer scheinbar monotonen
Gleichförmigkeit erklingt überraschend, akzentuiert die letzte
Zeile und schafft dadurch den Eindruck einer völlig in sich
geschlossenen Strophe — obschon nur zwei kurze Sätzchen
dazu nötig waren — eine hervorragende Fähigkeit einfachster
Formgebung. Die Wiederholung kann auch auf andere Weise
geschehen. In eine Erzählung schiebt sich nach jeder
erzählenden Zeile ein ständig wiederkehrender Satz ein, ähnlich
Psalm 118 mit dem Refrain: «Und ewig währet seine Güte.»

2 James Weldon Johnson & J. Rosamond Johnson, The Books of
American Negro Spirituals, 1—2 (New York 1925—40), woraus hier
durchgehend zitiert wird. Der erste der Herausgeber war ein Negerdichter, der
zweite ein Negermusiker.

3 Von später noch zu behandelnden seien erwähnt: «Swing low, sweet
chariot» und «My soul (Methusalah, Samson, Daniel) is a witness for my
Lord» (I, 62. 130).

4 «We am climbing Jacob's Ladder» (I, 59), «Every time I think about
Jesus, He died on Calvary» (112) ; «Oh, when I come to die, give me Jesus»
(160) usw.



448 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

Im Lied über den großen Tag Gottes kehrt der stereotype Satz
immerfort wieder: «God' s gwineter (is going to) build up
Zion's walls» (II, 56), und im Lied über den Petrus, der die
Glocken läuten soll, der Ausruf: «I heard f'om heav'n today»
(I, 137). In einem oft auf viele Strophen verteilten Gesang
erzielt dieser eine regelmäßig wiederkehrende Satz eine faszinierende

Wirkung, wenn die Gemeinde 20mal bestätigt: «I know
de udder worl' is not like dis» (II, 110), oder wenn sie 66mal
in jenem gewaltigen Hymnus über das Eschaton den Doppelruf

in diese Welt schreit: «Fare you well, fare you well!»
(II, 40). Diese eine ständig wiederaufgenommene Zeile braucht
nicht zyklisch regelmäßig zu erscheinen, es kann die wichtigste

Aussage des Liedes von Zeit zu Zeit wiederholt sein: «Lord
I want to cross over into campground», als der größte Wunsch
des Sängers des «Deep River» (II, 100).5

In der Struktur dieser Sätze begegnet uns ein rhythmisch-
katechetisches Element. Die entscheidende Aussage eines Liedes

wird durch eine sprachlich und musikalisch gleichlautende
Zeile so oft gesungen, bis sie durch ihre rhythmische Wiederholung

dem Sänger gleichsam ins Blut übergegangen ist; diese
eine Zeile trägt er sprachlich, melodisch, rhythmisch vollkommen

in sich: «De angel roll de stone away» (II, 118). Diesen
Negern des Südens, welche, ihrer Stammeskultur beraubt, auf
primitivste Weise ihr Leben fristen mußten und nicht einmal
des Lesens kundig waren, mußte manche Osterpredigt in ihrer
fremdartigen Terminologie unverständlich bleiben, und die
theologischen Dimensionen des Ostergeschehens vermochten
sie nicht zu realisieren. Doch dieser eine Satz, so manchmal im
Süden gesungen, haftete in seiner gemeißelten Einfachheit: «De
angel roll de stone away.» Diese Aussage blieb! Wenn in dieser
zyklischen Form eingehämmert wird: «You mus' be lovin' at
God's comman'» (II, 86), dann beginnt diese Forderung mit der
Zeit, bewußt oder unbewußt, in die Tat umgesetzt zu werden.
Im Prinzip der rhythmischen Wiederholung verschaffte der
Negro Spiritual der christlichen Verkündigung die erste Mög-

5 Vgl. noch die ständigen Wiederholungen in: «De people keep a-comin',
an' de train done (has) gone» (II, 124) ; «Sometimes it causes me to tremble,
tremble, tremble» (11,136); «I'm gwine ter (going to) lay down my heavy
load» (I, 98).



S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 449

lichkeit, Menschen eines einfachsten Kulturkreises zu erreichen

und zu formen.
Diese Methode mußte naturgemäß zum responsorialen Singen

führen. Parallel zu vielen andern Völkern kennt auch der
Süden der USA die Vorsänger, schwarze Musiker, welche zum
Teil in ihrer Ortschaft allein wirkten, zum Teil auch im Lande
umherzogen und als berühmte Erscheinungen der Negerepoche
in die Geschichte eingezogen sind.6 In elf Strophen besingt
dieser Sänger die Geschichte vom Auszug des Volkes, und nach
jeder Strophe antworten die Zuhörer: «Didn't old Pharaoh get
los' (lost), get los', get los'?» (I, 60). Der Wandersänger
berichtet von Gottes gewaltigen Taten bei Moses und Daniel, wobei

die Leute in den Refrain einstimmen: «An' de God dat lived
in Moses' time is jus' de same today» (I, 80). Dieser Vorgang
ist aus der Volksliedliteratur genügend bekannt. Der
Vorsänger kennt die Lieder, oft eine große Zahl von Strophen,
welche das einfache Volk niemals memorieren konnte. Aber
das Responsorium war ihm vertraut, und darin blieb es nicht
Zuhörer, sondern partizipierte ständig in der Geschichte:
«Didn't old Pharaoh get los'?» Dieses responsoriale Element
ist beim Neger des Südens bis heute lebendig geblieben, kommt
es doch noch jetzt bei der Predigt spontan zu Antwortkundgebungen

der Gemeinde: Amen! Yes Lord! Halleluja!, ein
Phänomen, das einen zunächst frappiert, dann jedoch in seiner
ganzen ursprünglichen Kraft mitreißt: die Predigt wird zum
Zwiegespräch, wobei die Gemeinde dann schweigt, wenn sie
den Prediger nicht verstanden hat! So sehr ist das responsoriale

Element lebendig geblieben.
Die fortwährenden Wiederholungen der Negro Spirituals

werden darum nicht monoton und langweilig, weil sie mit einer
hervorragenden rhythmischen Spannung geladen sind. Die
einfachste, auf mannigfache Weise ohne jede historische
Beziehungen mit der Gregorianik verbundene Melodie wird durch
die synkopale Form oft durch viele Zeilen in einer Spannung
behalten.

Wer je vom Rhythmus eines Negerchors erfaßt wurde,
8 Vgl. James Weldon Johnson's prachtvolle Schilderung von «Singing

Johnson», einem der ihm noch persönlich bekannten Wandersänger des letzten

Jahrhunderts: op. cit., I, S. 22—23.



450 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

weiß, was dies bedeutet. Wenn der Neger die Bitte um rechtes

Beten ausspricht: «It's me, it's me, it's me O Lord!»
(I, 94), dann bittet bei ihm durch die rhythmische Form der
Bitte der ganze Körper mit, und wenn er das Jesuswort singt:
«Somebody 's knockin' at yo' do' (at your door)» (I, 85), dann
hört er das Klopfen von Jesus Christus im Rhythmus dieses
Liedes, ja er hört es nicht nur, er empfindet es in seinem eigenen

Körper. Daher schwingt bei ihm der Körper rhythmisch
mit, und wenn er dabei seine Hände oder Füße bewegt, dann
ist dies nicht Beweis für Musikalität wie beim «Kultivierten»,
der bei einer Beethoven-Symphonie im Sofa mitdirigiert,
sondern elementare Bewegung. Die Negro Spirituals haben es

fertiggebracht, einfachste Strukturen christlicher
Ausdrucksmöglichkeiten durch eine pulsierende, ursprünglich-wilde und
doch beherrschte Rhythmik zum Leben zu bringen. Sogar
konservativste Glieder meiner eigenen Gemeinde, denen ich kürzlich

solche Lieder vorführte, wurden davon nolens volens
gepackt. Diese synkopale Rhythmik feiert ihre wohl extremste
Orgie im Triumphlied über den Fall von Jericho: «Joshua fit
de battle ob Jericho» (I, 56), in welchem man die Mauern der
Stadt geradezu vor sich zusammenstürzen sieht.

2. Der Boden, auf dem diese Gesänge gewachsen sind und
bis heute gesungen werden, sind die Südstaaten der USA,
Georgia, Mississippi, Louisiana usw. Diese Negersklaven (de
jure oder de facto) lebten in der außerordentlich beschränkten
Welt ihres Dorfes oder ihrer Baumwollplantage. Auf diesem

engen Kreis spielte sich ihr Dasein ab. Wie wollte man diesen
Leuten die biblische Botschaft nahebringen, denen doch die
meisten historischen Begriffe überhaupt nichts bedeuten konnten?

Die Dichter der Spirituals (wobei die Frage belanglos ist,
ob wir es hier mit Einzeldichtung oder mit Gruppendichtung
zu tun haben, da sicher beides zusammengewirkt hat) wählten
den einzigen möglichen Weg: den einer Aktualisierung der
christlichen Verkündigung. Die biblische Botschaft wird in
Bildern der Gegenwart aktuell.

Da ist die Eisenbahn, das einzige Weltwunder, das diese
Plantagenbewohner mit eigenen Augen bestaunen können.
Vielleicht durften sie sogar einmal eine kurze Reise ins Nachbardorf

unternehmen, in der Eisenhahn, welche streng in Schwarz



S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 451

und Weiß geteilt ist, mit verschiedenen Klassen und dem
unansehnlichen Jim-Crow-Abteil für die wenigen reisenden Neger.
So singt denn der Schwarze das Lied vom «Gospel Train», in
welchem all diese entwürdigenden Scheidungen aufgehoben
sind. Man sieht und hört diesen Zug anschaulich durch die
Plantagenehenen des Südens rumpeln:

Git oil board, little chilien (children),
Git on board, little chilien,
Git on board, little chilien,
Dere's room for many a mo'.

De gospel train's a-comin',
I hear it jus' at han',
I hear de car wheels movin'
An' rumblin' thro' de lan'.

De fare is cheap, an all can go,
De rich an' poor are dere,
No second class aboard dis train,
no diffrunce in de fare (1,126). 7

Die Weihnachtsgeschichte soll dem Neger des Südens lebendig

dargestellt werden. Gäbe es eine andere Möglichkeit, in
großen Scharen nach Bethlehem zu fahren, als eben mit der
lärmigen Eisenbahn, von welcher ständig Leute aussteigen,
während die Züge alle weiterfahren:

Mary had a baby, yes Lord!
Mary had a baby, yes my Lord!
Mary had a baby, yes Lord!
De people keep a-comin' an' de train done (has) gone.

Wenn der Christ aus dieser Welt scheidet, könnte es dann
nicht eben wieder der Zug sein, der ihn wegnimmt, der Zug als
Bild für die Reise ins Unbekannte, der Zug, der immer wiederkehrt.

Same train, same train, same train,
Carry my mother, same train,
A-blowin' at de station, be back tomorrer (tomorrow)

(II, 60).

7 Es ist erstaunlich, wie keiner dieser auf die unglückliche rassische
Situation der Schwarzen sich beziehenden Gesänge von irgend einer
revolutionären Erbitterung vergiftet ist, sondern in einer glaubensstarken und
zugleich vornehmen christlichen Haltung geschaffen wurden, was nur durch
die Eschatologie möglich wurde.



452 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

Wenn der Christ das Durchhalten im Glauben darstellen
soll, dann nimmt er den alten, zerbrechlichen Wagen zu Hilfe,
den der Neger zu seiner Plantagenarbeit jeweils braucht: «Roll
the ol' chariot along, yes, Ef (if) yo' don't hang on behind'»
(I, 110).

Am nötigsten wurde diese Aktualisierung, wo es sich um
die Darstellung des himmlischen Reiches handelte. Was in
«Green Pastures» 8 dramatisch zur Darstellung kam (die
Vorstellung vom Himmel in dem jedem Neger zugänglichen
Anschauungsmaterial), war lediglich das Produkt dessen, was
Negerpredigt und Negro Spirituals der Vergangenheit schon
immer versuchten. Wie Holbein Luzern zu seinem Stich vom
himmlischen Jerusalem verwendete, so erscheinen hier Bilder,
welche dem Süden geläufig sind. Am lebhaftesten tritt uns diese
Reich-Gottes-Vorstellung in jener Zukunftsvision entgegen, in
der all die herrlichen Dinge aufgezählt werden, von denen der
Plantagearbeiter träumt, und die ihm als unbedingte Voraussetzung

des Reiches Gottes zu gehören scheinen: das
gottesdienstliche Kleid, die Flügel, die Harfe und... die Schuhe!
Welch herrlicher Vorgeschmack himmlischer Freude geht doch
durch dieses Lied:

I got a robe, you got a robe,
All o' God's childun got a robe.
When I get to heab'n I'm goin' to put on my robe,
I'm goin' to shout all ovah God's Heab'n.

I got-a wings, you got-a wings,
All o' God's childun got-a wings.
When I get to heab'n I'm goin' to put on my wings,
I'm goin' to fly all ovah God's Heab'n.

I got a harp, you got a harp,
All o' God's childun got a harp.
When I get to heab'n I'm goin' to take up my harp,
I'm goin' to play all ovah God's Heab'n.

I got shoes, you got shoes,
All o' God's childun got shoes.
When I get to heab'n I'm goin' to put on my shoes,
I'm goin' to walk all ovah God's Heab'n (I, 71).

8 Marc Connelly, The Green Pastures (New York 1930). Das Drama
basiert auf einer alten Version von biblischen Geschichten, wie sie in der
Negerzeit erzählt wurden: «Ol' Man Adam an' His Chillun», Roark Bradford.



S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 453

Ein weiteres Phänomen für die persönliche Aktualität dieser

Lieder liegt in der innigen Mutterbeziehung, welche überall
auftaucht und vor allem die Gesänge über den Tod und die
Letzten Dinge in immer neuer Form berührt. Die Mutter möchte
der Neger nach seinem Tode sehen (II, 46), die Mutter nahm
der Zug hinweg (II, 60), und einst wird die Mutter die Krone
des Lehens tragen (I, 110). Weil die Mutter im Leben dieser
Menschen eine überragende Rolle spielte — die Mutter, welche
in ihrer Sicherheit und Liebe den in seinem ganzen Wesen
außerordentlich unsicheren Schwarzen trug —, so mußte dies

konsequenterweise auch in seinen Liedern zum Ausdruck
kommen; denn das mutterlose Kind ist die traurigste Existenz,
die man sich vorstellen kann (II, 30), und der Jubelruf und die
Erwartung des Wiedersehens mit der Mutter beherrschen so
manchen Gedanken (II, 88; I, 82). «Mother will you pray for
me», so erwartet der Christ schlichte Fürbitte von der Person,
die ihm in all seinen Nöten am tiefsten verbunden ist (I, 140).

Die Negro Spirituals ringen um größtmögliche Aktualität.
9 Sie werden daher oft zur direkten Frage oder zur

persönlichen, gerade jetzt erhobenen, unausweichlichen Forderung.

Dies geschieht vor allem, wenn biblische Worte in den
Liedern Verwendung finden. «Siehe, ich stehe vor der Tür und
klopfe an» wird hier zur direkten Anrede: «Somebody 's
knockin' at yo' do', oh sinner, why don't you answer?», mit der
zweiten Strophe: «Knocks like Jesus», und der dritten:
«Answer Jesus» (I, 85). Im Refrain zum «Heav'n boun' soldier»
wird das Matthäuswort 5, 14 zur direkten Frage und Forderung

an die anwesenden Gemeindeglieder des Gottesdienstes:
«0, deacon can't yo' hold out yo' light, Let yo' light shine
around de world.» Und dann werden in den nächsten Strophen
die verschiedenen Gruppen der Gemeinde weiter persönlich
fixiert, die «preacher», die «sisters», die «brothers» usw.
(I, 54). Wer je diese gewaltigen Lieder zu rein ästhetischen
Produkten reduzieren will, der muß, wenn er überhaupt noch

9 Wie sehr biblisches Material praktisch verwendet und umgestaltet
wurde, zeigt das Sprichwort über Josua, das den ihre Lebensaufgaben eher
gemütlich erfüllenden Schwarzen ins Gewissen geredet wird :

Joshua was de son of Nun.
He never quit 'till his work was done (I, 67).



454 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

einen Zoll Verständnis für das Wort aufzubringen vermag,
an dieser existentiellen Aktualität scheitern, in welcher Sänger

und Hörer gleichermaßen angesprochen werden. Da gibt
es kein Publikum, kein musikalisches Genießen, sondern da
wird zur Entscheidung gerufen: «Who'll be a witness for my
Lord?» (I, 130). Und wer je im Konzertsaal sich diese fremde
Musikalität geruhsam zu Gemüte führen will, dem sei gleich
die eindrückliche Frage nach dem Gleichnis von Matth. 25
gestellt:

0, po' sinner, 0 now is yo' time, 0 po' sinner,
What yo' gwine (going) to do when yo' lamp burn down? (1,170).

3. Fragen wir nun nach dem Inhalt dieser Lieder, so finden
wir zunächst Nacherzählungen biblischer Stoffe. In monumentaler

Ruhe erklingt Gottes Ruf an Moses:

Go down Moses,

Way down in Egypt land,
Tell oie (old) Pharaoh,
To let my people go! (I, 51).

In heiterer Freude hören wir David auf seiner Harfe spielen,

und: «David was a shepherd boy, He killed Golia an' shouted

fo' joy» (I, 65). Von den 40 Tagen der Flut wird uns berichtet,

von den drei Tagen, welche Jona in des Wallfischs Bauch
verbrachte (II, 90), und von Daniel, welcher den Stein rollen
sah, rollen, rollen, wie nie ein Mann zuvor (II, 162). Da gibt
es eine ganze Anzahl Weihnachtsspirituals, von denen zwei in
die Sammlung Johnson aufgenommen worden sind: «Dere 's
a star in de Fas' on Christmas morn, Rise up Shepherd an'
foller (follow)!» (II, 66), und «Mary had a baby, Yes, Lord!»
(II, 124). Die Ostergeschichte wird erzählt, wobei die eschato-
logische Trompete fröhlich in die Geschichte hineingeschmuggelt

wird: «De angel roll de stone away, 'Twas on a bright an'
shiny morn, When de trumpet begin to soun'; De angel roll de
stone away» (II, 118). Welch ein Osterlied! Man erlebt es mit,
wie der Engel anpackt und den zentnerschweren Stein
wegwälzt.

Es zeugt für eine außerordentliche Formfähigkeit, das
Wesen einer biblischen Episode in einem ganz kurzen Lied,
mit nur wenigen Worten zu zeichnen, und zwar so treffend



5. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 455

und eindrücklich, daß schon ein einmaliges Singen einen
bleibenden Eindruck hervorrufen kann. In wenigen Worten lebt
bereits die Daniel-Geschichte mit der Feuerschrift: «Dere 's a
han' writin' on de wall, — see what it say» (II, 171). «They
crucified my Lord an' He never said a mumbalin' word; Not a

word, not a word, not a word» (I, 174) : ein tiefes Verständnis
der Kreuzesverzweiflung liegt in der Trostlosigkeit dieses

Liedes, von einer extremen Chromatik noch gesteigert, wobei
die Worte Christi am Kreuz ruhig auf der Seite gelassen sind.
Denn das Leiden des Verzweifelten ist das Schweigen, als
letzter Verzicht auf jeden Protest, auf jeden Appell an die
Gerechtigkeit. Könnte man eine biblische Geschichte diesen Sklaven

des Südens hesser erzählt haben als in dem einfachen
und doch so großartigen Lied, in welchem die ganze
schöpferische Fähigkeit dieser Menschen sich manifestiert:

0, de Min' man stood on de road an' cried (2mal),
Cryin' 0 my Lord, Save me!
De Min' man stood on de road an' cried (1,108).

Die Gesänge bleiben jedoch nicht bei der biblischen
Geschichte als solcher stehen. Wie Luthers Weihnachtslieder
nicht nur Darstellungen der Weihnachtsgeschiehte, sondern
bereits Exegesen dieses Ereignisses enthalten, so leiten auch
die Negro Spirituals über das historische Geschehen hinaus
zur persönlichen Beziehung, zur Teilnahme der Gegenwart
am historischen biblischen Faktum. Schon allein die respon-
soriale Form führt zu solcher Partizipation:

Were you there, when they crucified my Lord?
Oh, sometimes, it causes me to tremble (II, 136).

Der biblische Bericht erfährt dadurch bereits im Lied
selber seine Exegese. Da wird die Auszugsgeschichte berichtet:
«When Moses an' his soldiers, from Egypt land did flee»,
welche nach jeder Strophe in die Antwort der Gemeinde
ausmündet: «An' de God dat lived in Moses' time is jus' de same
today» (I, 80). In der zweiten Strophe geschieht dasselbe mit
der Daniels-Geschichte: «An' de God dat lived in Daniel's time
is jus' de same today.» Eindrückliche biblische Erzählungen
werden mit Vorliebe aneinandergereiht: Daniel mit dem Löwen,
Jona im Walfisch, die drei Hebräer im Feuerofen, mit der
immerkehrenden responsorialen Formel: «Didn't my Lord de-



456 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

liver Daniel, an' why not every man?» (I, 148). Wenn Christus
zu Petrus spricht vom Weiden der Schafe, vom Bauen der
Kirche, dann fragt das Lied zu gleicher Zeit, was er denn zu
mir spricht (II, 166). Wenn die Vision des Ezechiel vom Rad
dargestellt wird, kommt eine Allegorie, ohne jegliche
historische Ahnung und rein aus katechetischen Motiven entstanden:

das große Rad vom Glauben gedreht, das kleine durch
Gottes Gnade: «Wheel, oh wheel, Wheel in de middle of a
wheel» (II, 144). Die Schrift wird unter dem Gesichtspunkt des

Zeugnisses gesehen: «Methusalah (Daniel, Samson) was a

witness for my Lord» (I, 130). Im Gleichnis von den
Jungfrauen erhebt sich sofort die Frage an den sündigen Menschen:
«What yo' gwine to do when yo' lamp burn down?» (I, 170);
und im Gleichnis vom verlorenen Schaf wird die Exegese
eschatologisch: am Tage der Auferstehung wird Christus
ausrufen: «Done (I have) found my los' sheep» (I, 167). Auch das
zweite der beiden dramatischen Gemälde über den Fall von
Jericho mündet in eine eschatologische Exegese aus: am großen

Tag wird sich dasselbe wiederholen, und wiederum, wie
zur Zeit Jerichos, werden die Leute schreien: «0, rocks, don't
fall on me!» (I, 164). Wenn Schriftworte eingestreut werden,
wie «I know dat my redeemer lives» (II, 50), wird zuweilen
gleich um Erfüllung gebetet: «0 write my name wid a golden
pen, Yes write my name in de dippin' hlood» (II, 128), oder
aufgefordert, dieses Wort in die Tat umzusetzen: «Let yo' light
shine aroun' de world» (I, 54).

Der biblische Stoff ist nach deutlich sichtbaren Motiven
ausgewählt. Abgesehen davon, daß die Lücken durch die
Negerpredigt ergänzt worden sind, welche hier ja nicht zur
Diskussion stehen, lehren uns diese Stoffe, welche biblischen
Ausschnitte in diesem Volke wirklich verwurzelt waren. Es
handelt sich dabei fast durchwegs um visuell erfaßbare
Geschichten. Je bildhafter, desto mehr hafteten sie. Je
dramatischer, desto öfter wird der Stoff im Spiritual verwendet.
Dazu kreist die biblische Verkündigung um gewisse
Hauptfiguren, welche sich immer wieder in den Liedern finden: Jo-
sua, Mose, David, Daniel, und vor allem Jesus. Auch biblische

Worte sind nur dann aufgenommen, wenn sie anschaulich

sind, das Gleichnis vom verlorenen Schaf, von den ver-



S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 457

löschenden Lampen, das Wort vom Licht, das man leuchten
läßt. Diese Menschen brauchen das Ereignis, das farhige,
dramatische Geschehen. Sie leiden mit unter dem Eindruck eines
sichtbaren Entsetzens und triumphieren, wenn sie Christus
auferstehen sehen. Sehen: das ist die Conditio sine qua non
für diese Verkündigung. Wenn keine Vision, kein Miterleben,
und wenn kein Miterleben, keine Beziehung. Jegliche Fähigkeit
zur Abstraktion fehlt — dies wird einem noch heute bei einer
Predigt vor Schwarzen überaus deutlich. Allein aus der
Anschauung vermögen sie zu leben, wobei dann solche Anschauung

einen Glauben hervorruft, bei dem der ganze Mensch
mitschwingt. Darum die Antwort auf das Kreuzigungslied:
«Sometimes it causes me to tremble, tremble, tremble» (II, 136).
Erst wo diese Menschen vor dem Kreuze zittern, bedeutet ihnen
dieses Kreuz etwas. Aber dieses Zittern entsteht durch
Anschauung allein.

Die exegetischen Versuche dieses biblischen Anschauungsmaterials

sind erstaunlich einfach. Sie rechnen konstant damit,
daß sie nur dann verstanden werden, wenn sie in greifbarster
Form und persönlichster Forderung erscheinen. Wenn auch
manches, das uns in einer solchen Verkündigung wichtig
schiene, fehlt, ist doch ein doppeltes vorhanden: der
Zeugnischarakter der Heiligen Schrift (Gott, der in der Zeit des Mose
handelte, ist noch heute derselbe; die biblischen Gestalten sind
Zeugen für Gott, und die Gleichnisse rufen mich heute auf zur
Entscheidung) und die eschatologische Ausrichtung. Wer die
Trompete des Jüngsten Tages bereits am Auferstehungstage
ertönen läßt, der hat, trotz aller theologischen Unkorrektheit,
etwas von diesem Ereignis verstanden! Doch davon später.

4. Neben den biblischen Episoden finden wir eine große
Anzahl übriger Lieder, welche alle Gebiete des Lebens dieser
Menschen umschließen und unter Gott stellen, geistliche Lieder, bei
denen oft eine biblische Begründung beigefügt, jedenfalls
durchgehend eine stark vom Biblischen befruchtete Sprache verwendet

ist. Aus der reichen Fülle läßt sich hier lediglich eine
Auswahl bieten.

Da gibt es zuerst einmal eine Reihe tiefempfundener Klage-
und Notlieder. Dieses Volk verstand es, in einfachster sprachlicher

Form ein erschütterndes «De Profundis» zu schaffen:

30



458 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

Sometimes I feel like a motherless child (3mal),
A long ways from home (11,31).

Welche Heimatlosigkeit und Entwurzelung verbirgt sich
hinter diesen wenigen schlichten Worten, in eine erschütternde
Melodie gekleidet! Und dann ringt sich der Dichter empor,
zu den Momenten, da er seinem Himmel bereits nahesteht:
«Sometimes I feel like I'm almos' gone, 'Way up in de heab'nly
lan'», aber dann wirft ihn die Klage, trotz seines Anrufes,
«True believer», wieder in diese Welt zurück: «Sometimes I
feel like a motherless child a long ways from home.» Trotz
seines wahren Glaubens bleibt er weit, weit von seiner Heimat
entfernt, von seiner irdischen wie von seiner himmlischen.
Dieses Lied ist ein erschütterndes Denkmal menschlichen
Leidens.

Nobody knows de trouble I see,
Nobody knows but Jesus,
Nobody knows de trouble I see, —
Glory Halleluja! (11,34).

Wiederum das Lied eines Christen, der in Nöten und
Schwierigkeiten steckt, der, wie in der zweiten Strophe dann
ausgeführt wird, sein «Auf und Ah» kennt, aber dabei zuweilen
beinahe am Boden unten liegt. Dieses Lied bringt es fertig,
nicht nur die Nöte als von Christus geschaut und dadurch ge-,

tragen zu wissen, sondern inmitten des Elendes Gott zu lohen:
Glory Halleluja! Dies ist keine theologische Phrase, sondern
das Lob in der Not, das durch die ersten beiden Kapitel des
Buches Hiob geht: «Der Herr hat's gegeben, der Herr hat's
genommen, der Name des Herrn sei gelobt!» (Hiob 1, 21). Wer
solches « Glory Halleluja!» in ein Klagelied flicht, hat verstanden,

was es heißt, Gott zu loben.
Der Notschrei kann so dringend sein, daß es tatsächlich um

Leben und Tod geht, wobei Krankheit, seelische Nöte,
Glaubenskonflikte sich ablösen oder gegenseitig steigern: «I'm
troubled, I'm troubled, I'm troubled in mind, If Jesus don't
help me I sho'ly will die» (I, 120). Hier hat der seelische Konflikt

eine eigentliche Lebensbedrohung ausgelöst. Der Christ
ist ein Fremdling in dieser Welt; verstoßen, vereinsamt durch
seinen Glauben singt er: «I'm a-rollin', I'm a-rollin', I'm a-rol-
lin' through an unfriendly world.» Und weil er allein nicht zu-



S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 459

recht kommt, sondern die Hilfe der Gemeinde dringend benötigt,
fleht er nach viermaliger Wiederholung der ersten Zeile: «O
brothers won't you help me In de service of de Lord» (I, 145).
Das Bild vom sinkenden Petrus wird in der Anschauung so
intensiv übernommen, daß sich der Sänger seiher mit dem
sinkenden Jünger identifiziert, so daß der Hilfeschrei des Apostels
sein eigener Notruf geworden ist: «Oh Lord, Oh my Lord! Oh,

my good Lord! Keep me f'om sinkin' down» (1,154). Der Christ
soll Gottes Botschaft verkünden, er wird dazu von Gott
aufgerufen, aber seine Brüder glauben ihm nicht, und er findet die
rechten Worte nicht mehr. So klagt er seinem Herrn die Not
seiner Berufung und singt die schlichte Confession:

You go, I'll go wid you;
Open yo' moth, I'll speak for you; —
Lord, if I go tell me what to say,
Dey won't believe in me.

Now, Lord, I give myself to Thee,
'Tis all dat I can do;
If thou should draw thyself from me,
Oh, wither shall I flee? (11,41).

Neben diesen Liedern des Elendes fällt auf, daß relativ
wenig Bußlieder vorhanden sind. Das eben zitierte kann höchstens

sehr beschränkt als persönliches Bekenntnis der Schuld
angesehen werden. Das klare Bekenntnis der Sünde, wie es

eigentlich in oder neben diese Klagelieder gehörte (wir denken
z. B. an Psalm 69, 6) fehlt. Höchstens ein Lied spricht vom
Ablegen der schweren Sündenlast: «I'm gwineter (I am going
to) lay down my heavy load» (I, 89). Der Hauptgrund dafür
liegt in der Weise, wie christlicher Glaube in den Süden der
Staaten gekommen ist: durch eine Theologie, welche die Sünde
im Grunde falsch verstand, als Zustand vor der Taufe und
Heiligung, wie dies der verbreitete Fundamentalismus hüben
und drüben noch immer predigt. Dies sieht man an der
kindlichen Formulierung: «A little talk wid Jesus makes it right,
all right» (II, 74). Welch hillige Vergebung! Wenn wegen dieser

Verharmlosung der Schuld in den Klageliedern das
Bekenntnis der eigenen Sünde fehlt, dann macht gerade das diesen
Liederkreis so trostlos, weil die Nähe von Sünde und Elend
nicht gesehen und darum auch Vergebung nicht in ihrem wirk-



460 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

lichen Wesen erkannt werden kann. Dies ist die optimistische,
amerikanische Heiligungstheologie, welche von einem simul
sum peccator et justus nichts verstand.

Weiter ist nun jedoch zu sagen, daß der Neger überall dort,
wo er vom Sünder redet, sich ohne weiteres mit diesem
identifizieren kann, so wie er sich auch mit allen biblischen
Gestalten identifiziert. Darum sind denn die scheinbar sehr
selbstgerecht anmutenden Gesänge über die Sünder doch auch
Gesänge über sich selbst, und daher, trotz allem Fundamentalismus,

ßußbekenntnisse. «Sinner, please don't let dis harves'
pass, An' die an' lose yo' soul at las'» (II, 50) ist nicht lediglich

ein Lied an die bösen Buben draußen, als das es uns
zunächst erscheint, sondern trifft den Sänger mit, der beteuert:
«Ich weiß, daß mein Erlöser lebt.» Daß er sich völlig mit dem
Sünder bezeichnen kann, beweist das Lied über den rufenden
Sünder, und zwar den Sänger selber als rufenden Sünder:
«Come here, Lord! Sinner cryin': come here Lord!» (II, 176).
Es ist dieses Lied, welches die Nähe von Sünde und Gnade am
klarsten von allen sieht. Und auch das Auf und Ab des christlichen

Glaubens ist nicht übersehen: «Corne on sister, wid yo'
ups an' downs» (I, 78) und «Sometimes I'm up, sometimes I'm
down» (II, 84).

Die Welt der Spirituals kennt auch den Teufel. Sie kennt ihn
ziemlich gut! «If de Devil 's in de way, Jus' roll right over»
(I, 110). Man kann sich fragen, ob dieses hübsche Bild vom
Überfahrenwerden des Teufels durch einen wackeligen «chariot»

des Südens den Satanas des Neuen Testamentes nicht
etwas verharmlost. Aber eines erfaßten diese Leute doch: den

Sieg von Jesus Christus über den Feind des Menschengeschlechtes:

What is de matter wid de mourners, 0 my Lord!
De devil 's in de Amen corner, 0 lord! Jubalee! (II, 142).

Ein treffendes Bild vom Sieg über den Teufel: er ist in der
«Amen-Ecke», dort wo eigentlich bereits der Jubel, das
entscheidende Wort über ihn erklingt. Und trotz jener scheinbaren

Verharmlosung weiß der Sänger, daß dem Teufel mit
Gebet zu Leibe gerückt werden muß, denn darum betete Daniel
dreimal am Tage, um den Teufel weit weg zu vertreiben (II,
163), und deshalb kommt auch der Christ zum Gottesdienst,



5. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 461

um mit Singen und Beten den Teufel zu vertreiben (II, 105).
Zu diesem Teufelskampf gehört das oft auftretende Bild vom
christlichen Streiter. Schon in der Jakobsleiter werden die
Christen «Soldiers of de cross» genannt (I, 59), und das Wort
Matth. 5, 14 wird an die «Heav'n boun' soldiers», die
himmelwärtsfahrenden Soldaten gerichtet (I, 54). Wenn der Christ
seine Triumphlieder erschallen läßt, dann singt er mit einem
Schwert in der Hand (I, 86), und der ganze Kampf dieser Welt
um Glauben und ewiges Leben ist ein großer «gospel war».
Der größte Wunsch, den der Schwarze hier hegt, wäre, auf dem
Schlachtfeld dieses Kampfes, auf dem Heimweg zu sterben
(I, 68).10

In einer inständigen Melodie erklingt ein Gebet um
Heiligung:

Lord, I want to be a Christian in-a my heart.
I don't want to be like Judas in-a my heart.
Lord, I want to be more holy in-a my heart (II, 72).11

Man sollte sich hüten, eine solche Bitte gleich als perfektio-
nistische Gefahr dem evangelischen Verständnis von Gnade zu
konfrontieren. Die theologische Verständnisfähigkeit ist in
einem solchen praktisch überhaupt nicht gebildeten Volke
derart beschränkt, daß die Verkündigung nur in großen Massen
operieren kann, während Gegenüberstellungen, wie z. B. der
Wechsel von Präsens und Futurum in der Tauflehre von Rom.
6, die schon jetzt wirkliche und doch erst im Kommen
befindliche Erlösung, einfach nicht erfaßt werden können. Dies
wurde mir einmal an der ausgezeichneten Predigt eines gebildeten

Negers bewußt, der, was das Fehlen irgendeiner Resonanz

bewies, von seiner Gemeinde überhaupt nicht verstanden
wurde. Die Gegenüberstellung von Heiligung und von Judas
bilden für den Sänger die anschauliche Möglichkeit, das simul
peccator auszudrücken, in der Identifikation seiner selbst mit
den beiden Polen. Es ist bezeichnend, daß die Negro Spirituals

10 Es wäre interessant festzustellen, wie weit Eph. 6 diese Bilderreihe
beeinflußte und wie weit der Bürgerkrieg, in dessen Brennpunkt ja die
Negerfrage stand. Da das Material wesentlich älter ist als 1860, ließe sich
wohl höchstens an gewisse Weiterentwicklungen denken, welche jedoch
nicht mehr feststellbar sind.

11 Auch diese Zeilen erscheinen jeweils mit Wiederholungen.



462 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

jene selbstgerechten, von Schmalz triefenden Fundamentalistengesänge

nicht kennen, in welchen die eigene Heiligkeit besungen

und die häßliche Welt mitleidig belächelt und verdammt
wird. Dafür war die Welt der Spirituals zu evangelisch, und
erst in jüngster Zeit sind leider die sentimentalen «gospel
songs» auch in die schwarzen Kirchen eingedrungen und haben
ihnen viel von ihrer ursprünglichen Kraft geraubt. Das Gebet

um Heiligung war innig, inständig, nüchtern, aus einer klaren
Erkenntnis einer biblischen Berufung entstanden, wie sie in
den weitern Strophen des Liedes sogar christologisch begründet

ist:

Lord, oh hear me prayin', Lord!
I want to be more holy ev'ry day (11,166).

5. Es klingt für unsere theologischen Ohren merkwürdig,
wenn durchwegs von «Jesus» und nicht von «Christus»
geredet wird. Nur selten erscheint «Christ»: «Fo' Christ has
bought yo' liberty» (II, 161) ; «Christ and all his army» (1,128).
Sonst sagen die Spirituals immer «Jesus». Der Hauptgrund für
diese Einseitigkeit ist wohl nicht der theologische, wenn auch
heute südliche Gemeinschaftskirchen mit großer Vorliebe von
«Jesus» reden und damit jene etwas süßliche Christologie
verbinden, welche in den Jesus-Liedern der Baptisten besungen
wird, und welche neo-orthodoxe Kritiker von Amerika mit dem
netten Beiwort «Jesusology» behängt haben. Die Spirituals
entstanden doch zum überwiegenden Teil lange vor dieser
romantischen Entwicklung. Es handelt sich vielmehr um eine
musikalische Frage: wie die Negerweit das Englische umformte,
die Härten ausließ, Konsonanten unbekümmert schleifte und
so die Sprache den Lippen und der Musikalität dieser Afrikaner

anglich, so fügte sich das musikalische «Jesus» mit dem

langen i und dem stimmhaften s viel besser in die Aussprache
des Negers ein als das schwierige griechische «Christ».
Dagegen erscheint sehr oft «Lord», und zwar analog zum Zustand
der christlichen Terminologie vor Fixierung der trinitarischen
Unterscheidungen ebenso eindeutig für alttestamentliche
Gottesoffenbarungen (II, 146) als auch für den neutestamentlichen
Gottessohn (II, 136: «when they crucified my Lord»). Eine
Nuancierung zwischen Jesus, Christ, Lord und God ist im



S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 463

Grunde kaum vorhanden. Darum kann denn sogar gebetet
werden. qj^ wjien j come ,jje Gjye me Jesus.

In dat mornin' when I rise Give me Jesus (1,160).

Sämtliche theologischen Begriffsbestimmungen, welche in
den Seminarien auch des Südens in der ganzen Periode
zweifellos gelehrt wurden, fallen in der Vulgärtheologie der Spirituals

weg, weil sie nicht erfaßt werden konnten. Auch von
einer Lehre des Heiligen Geistes kann keine Rede sein, und
wenn er einmal auftritt, ist es höchstens Abwandlung eines
Schriftwortes: «Every time I feel de spirit movin' in my heart,
I will pray» (I, 142).

Doch wenn auch die Christologie gar nicht fixiert ist, spielt
doch Jesus Christus, gleichgültig in welcher Terminologie,
eine zentrale Rolle. Einige der herrlichsten Spirituals handeln
von der Geburt, vom Tode und von der Auferstehung Christi,
der für uns die Freiheit errungen hat (II, 161; wie sehr empfand

dieses gebundene Volk die Bedeutung solcher Freiheit!),
der Engel rollte den Stein weg (II, 118), und der Glaubende
weiß, daß sein Erlöser lebt (II, 50). Die Sünden sind vergeben,
die «Seele» ist in Freiheit gesetzt (II, 93). Das sind die
zentralen christologischen Fakten für die Erlösungslehre. Auch
eine für diese Religiosität typische Theologia crucis fehlt nicht:

Every time I think about Jesus (3mal) :

Sho'ly (surely), He died on Calvary...
Calvary, Calvary, Calvary,
Sho'ly, He died on Calvary (1,112).

Wiederum das Erlebnis als Zugang zum biblischen Geschehen

der Kreuzigung: wann immer der Neger an Christus denkt,
erlebt er den Tod Christi, und zwar nicht als Meditation über
Karfreitag (erst uns erscheint dieses Lied jetzt als Kontemplation),

sondern als erlebte Teilnahme an Golgatha.
Die Verbindung von Christus als dem König mit dem

Erlöser der Passion ist in einem ausgezeichneten Parallelismus
festgehalten:

Can't you live humble (humbly)
Praise King Jesus.

Can't you live humble?
To de dyin' Lam' (11,138).



464 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

Selbst eine Imitatio Christi ist hier gewachsen, in der
entwürdigenden Niedrigkeit der soziologischen YerhältnsSe: «If
yo' brudder talk about you, An' scandalize yo' name, Down
at de cross you mus' bow» (II, 126). In der Konfrontation mit
Christus in diesen beiden letzten Liedern wird, im Bewußtsein
der eigenen Niedrigkeit vor der Heiligkeit des Kreuzes und der
Majestät des Erlösers, etwas von dem wettgemacht, das durch
das Fehlen einer wirklichen Bußlehre verlorengegangen ist.

Diese Gruppe sei abgeschlossen mit zwei sakramentalen
Gesängen. Das Kyrieleison beherrscht das Abendmahlslied:

Let us break bread togedder on our knees, yes on our knees:
When I fall on my knees,
Wid my face to de rising sun,
Lord, have mercy on me (11,63).

Nachdem in der zweiten Strophe die gleiche Struktur für
den Wein abgewandelt wird, folgt in der dritten die Doxologie:
«Let us praise God togedder on our knees, yes, on our knees.»
In dieser Dreiheit: Buße, Darstellung des Abendmahlsgeschehens

und Lobpreis sind die drei wesentlichsten Momente eines
christlichen Abendmahlsgottesdienstes festgehalten, selbstverständlich

durch die Schriftlektionen, Gebet und die Predigt
ergänzt. Nach der Taufe erklingt ein gewaltiger Lobeshymnus
über dieses zentrale Geschehen, das Lied vom Christen, der
ins Wasser hinabgestiegen und nun vom Lamm erkauft und
erlöst ist, eingeleitet und geschlossen mit dem dreifachen Halle-
luja:

0, I've been to de sea, an' I've done been tried,
Been down into the sea,

0, I've been to de sea an' I've been baptize',
Been down into the sea.

0, Christians, can't you rise an' tell,
Been down into the sea,

Just watch my face for the gospel gleam,
Been down into the sea.

I'm born of God, I know I am,
Been down into the sea,

I'm purchased by the dying Lamb,
Been down into the sea (1,172).

6. In einem letzten Abschnitt beschäftigen uns die Spirituals,
die sich um den Tod und die Eschatologie drehen. Unter diesen



S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 465

Liedern findet sich nochmals die ganze Spannweite von feinem
lyrischem Empfinden bis zur elementarsten rhythmischen
Dramatik, die erstaunliche Fülle mannigfaltigster Ausdrucksformen,

wie sie uns in dieser ganzen Literatur entgegentritt, bald
gequält von der drohenden Nähe des Todes, bald in überquellendem

Triumph über den Sieg des ewigen Lebens.
Der Kreis beginnt damit, daß ein starkes Bewußtsein für

die Nähe des Todes vorhanden ist: media vita in morte sumus.
In visionärer Gestalt wird die Todesnähe, die Todesahnung,
das «Bald» geschaut und erlebt:

I feel like, I feel like,
I feel like my time ain't long.
I went to de graveyard de other day.

I feel like my time ain't long.
I looked at de place where my mother lay.

I feel like my time ain't long (11,174).

Death is gwinter lay his cold icy hands on me,
Lord, on me (II, 93).

Das sind Visionen von der Nähe des Todes. In der zweiten
wird weiter ausgeführt, wie er eines Tages eine Stimme hörte,
welche zu ihm von der Erlösung sprach, und wie er an einem
schönen Morgen einfach nicht mehr hier sein wird: «Yo'll
look fo' me and I'll be gone.» Es zieht ein Schauern durch dieses

Lied, da der Tod seine eisigen Hände auf den Menschen
legt, da man, von der morbiden Melodie des Gesanges dämonisch

gezeichnet, diese entsetzlichen Todeshände nahen sieht.
Aber gleich daneben steht die berühmte Todesvision des

Wagens, der eben im Begriffe ist, den Gläubigen zu holen und nach
Hause zu tragen: «Swing low, sweet chariot, comin' for to

carry me home» (I, 62). Auch hier wird wieder geschaut:
jenseits des Jordans naht bereits die Engelsmusik, die den Sänger
wegtragen wird. Es geht beides durch die Spirituals: das
Erlösende und das Entsetzliche des Todes, das Grauen («I want
to die easy when I die», II, 46) und die Errettung («comin' for
to carry me home»). Aber eines überwiegt ohne jeden Zweifel
im Gesamtbild: die Freude über den Sieg des ewigen Lebens,
welcher bald kommen wird: «I ain't got long to stay here»
(I, 114). Die Himmelssehnsucht ist sehr ausgeprägt, gesteigert
durch das Leiden in diesem Äon, getragen von einem kind-



466 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

lichen, unbeirrbaren Vertrauen auf das ewige Leben: «I wan' ta
go to heab'n when I die» (I, 78). Wenn ein anderer zuerst stirbt,
soll er berichten, daß auch der Freund bald kommen wird
(I, 62), denn er möchte seine Mutter, er möchte Jesus sehen
nach seinem Tode (II, 46), er will seine Kleider, die Schuhe,
Flügel und Harfen empfangen und im Himmel umherziehen in
großer Begeisterung (I, 71). Und dieses ewige Leben ist für
ihn immer ein Nahziel, alles steht unter dem «bald»: «I ain't
got long to stay here» (II, 46).

Durch diese Lieder klingt eine zuweilen bis an die Grenze
des Ekstatischen führende Vorfreude des Reiches Gottes,
hineinjubilierend in die Todesgesänge. In jenes Lied über das Sterben

platzt der Jubelruf: «Shout salvation as I fly» (II, 46).
Dies ist jetzt schon erlebte Freude über das Endgültige, ekstatische

Partizipation am letzten Sieg Christi über den Tod:
Free at las' (last), Free at las', Free at las',
I thank God I'm free at las' (II, 158),

schreit der Gläubige in die Welt hinaus und erlebt in diesem
Liede bereits die überwältigende Freude der endgültigen
Befreiung, wenn Christus ihm begegnen wird. Solches Reden von
Freiheit und Leben ist kein fadenscheiniges Geschwätz, keine
flackernde Hoffnung, keine philosophische «Möglichkeit»; es

ist von vibrierender Vorfreude durchpulstes Erlebnis, schon
hier und jetzt geglaubte, gefühlte und geschaute Wirklichkeit
dessen, was bevorsteht: «Free at las'!» Wie routiniert und
beinahe unsicher wirkt unser blasses Reden an den Gräbern vor
diesem unbändigen synkopalen Triumphlied: «Endlich frei!»

Auch diese Vorfreude ist visionär. Dort drüben kommt der
Tag, man sieht ihn nahen: Halleluja! Und wenn man genau
schaut, erblickt man die Schwester und den Bruder. Da wird
gesungen, schon jetzt erklingt hinreißend das Halleluja (1,104),
und bereits jetzt ist der Kriegsgesang der christlichen Gemeinde
laut hörbar, wie er dann am Ende, am andern Ufer, durch die
Armee des Christus erklingen wird (I, 128). Man mag diesen
visionären Zügen gegenüber seine Bedenken anmelden. Es sei
aber nochmals festgestellt, daß die Vision den Zugang zur
transzendentalen Realität bedeutet. Unterbindet man das eine,
fällt auch das andere. Und es ist doch bezeichnend, daß in diesen

Kreisen nie weder ein mystisches noch ein gnostisches



S. Lâuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 467

System entstand, weil diese Aussagen im Grunde lediglieh
intensivster Ausdruck für das «bald» waren.

Der Jordan spielt eine zentrale Rolle. Er war ja für das
Volk Israel die Trennungslinie, welche die Israeliten auf ihrem
Weg in das Land der Verheißung überschreiten mußten, durch
ihn ist der Christ vom Reiche Gottes getrennt, durch den tiefen,
tiefen Strom. So singt der Mann des Südens sein berühmtes
Lied: «Deep river, my home is over Jordan, I want to cross
over into campground» (I, 100). Denn dort drüben ist das
verheißene Land, dort ist Freiheit, dort ist Frieden, und in jenem
Reiche wird der Christ vor den Füßen seines Herrn die Krone
des Lehens empfangen (ebd.). Wenn er nicht auf den Wegen
des wahren Glaubens wandelt, kann er ihn nicht überqueren
(II, 100); aber als Christ darf er hinuntersteigen zu seinen
Ufern (II, 155). Der Jordan strömt, strömt, unablässig, und der
Christ hegt die große Hoffnung, diesen Strom im Himmel strömen

zu hören: «Roll, Jordan, roll» (I, 105). Denn drüben,
jenseits des Jordans, ist die andere Welt, in die es hinüberzurudern
gilt (II, 110), das verheißene Land, in welchem das große
Lagertreffen der Glaubenden stattfinden wird (II, 180).12

Das Bedeutsamste der Negro Spirituals überhaupt sehe ich
in den eigentlichen eschatologischen Liedern. Die Visionen
vom Jüngsten Gericht, welche uns hier in phantastischen
musikalischen Formen entgegentreten, lassen sich ohne weiteres
neben die gewaltigen mittelalterlichen Dichtungen dieser Art
stellen, «Apparebit repentina» und «Dies irae, dies illa». Diese
eschatologischen Gesänge verlangen am meisten von allen die
Totalität von Wort und Ton; denn erst die Melodien verleihen
ihnen jene eschatologische Dramatik, welche tatsächlich einen
Vorgeschmack des Jüngsten Tages zu schaffen vermag:

My Lord, what a mornin' (3mal),
When de stars begin to fall.
Yon'll hear de trumpet sound,
To wake de nations under ground,
Lookin' to my God's right hand,
When de stars begin to fall (1,162).

12 Der breite Mississippi-Strom als der größte Akzent in der Landschaft
des Südens lieferte die naheliegende Anschauung für die Jordan-Vorstellung:

«Wasn't dat a wide river of Jordan, Lord, wide river! — Dere's one
more river to cross» (1,152).



468 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

Wenn die Sterne zu stürzen beginnen! Welche Vision des

kommenden Gottesreiches an jenem entsetzlichen Morgen, auf
den die Christenheit unablässig wartet! Da kommt nun die

ganze farbige, kraftvolle, von glühenden Bildern lebende Phantasie

dieses Volkes zu spielen, jetzt werden alle Register
gezogen, die überhaupt zur Verfügung stehen, um das Ende der
Welt zu beschreiben. Und wahrhaftig, es sind der Register
genug.

Die Trompete des Gerichtes, welche alles einleiten wird,
beherrscht zunächst die Phantasie; denn sie bildet den Auftakt,
sie gibt den entscheidenden Stoß: «Where shall I be when de

firs' trumpet soun'? (I, 136). Diese Trompete, welche schon am
Auferstehungstage dabei war, bildet den Fokus der Hoffnung
des Christen; wie sehr verlangt ihn, den ersten Stoß an jenem
gewaltigen Morgen zu vernehmen (I, 181)! Es spielt ja keine
Rolle, wo wir begraben sind: «You may bury me in de Eas'
(East), You may bury me in de Wes', But I'll hear de trumpet
soun' in dat mornin'» (I, 181). Schon Jericho war ein Vorspiel
gewesen jenes endgültigen Zusammenstürzens, da die Sünder
am Gerichtstag voll Entsetzen schreien werden: «Rocks an'
mountains, don't fall on me!» (I, 164). Die lauten Trompetenstöße

werden die Toten erwecken, so scharf klingen sie in den
Morgen hinein (I, 136).

Und dann ist der große Tag angebrochen, da die Gerechten
marschieren werden, da Gott Zion neu bauen wird: «Great
day, great day!» (II, 56), und laut werden die Gläubigen ihre
Stimmen erschallen lassen und in den himmlischen Chor
eintreten (II, 152).

Diese Eschatologie lebt. Wenn Blumhardt seinen Wagen
bereit hielt, um dem kommenden Herrn entgegenfahren zu
können, so ist diese Hoffnung nicht minder real. Diese
Menschen leben in der Wiederkunft; was sie hier singen, ist ihre
Wirklichkeit, eine kraftvolle Schau des Kommenden, aber auch
da niemals als etwas Beschreibendes, sondern als totales
Erlebnis, als Vorwegnahme einer zukünftigen Wirklichkeit. Man
muß einmal eine Negergruppe eines dieser apokalyptischen
Spirituals singen gehört haben, um den völligen Ernst dieser
Aussagen zu verstehen, ihre bis in den Ausdruck des Gesichtes



S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung 469

den ganzen Menschen packende Freude über das unfaßliche
Ereignis.

Gerade in diesen Gesängen mit ihrer phantastischen, fast
nicht mehr zu überbietenden Rhythmik wäre die ekstatische
Grenze unschwer zu überschreiten, wenn nicht jedes Sätzchen
ständig mit neuen Bildern geladen wäre. So jedoch wird auch
diese wilde Dramatik durch den Ausdruck bezähmt, und trotzdem

gewisse dieser Lieder über viele Strophen sich erstrecken,
hält der Inhalt den Rhythmus in Schranken. Die Spannung
zwischen der Aussage und ihrer Form bleibt erhalten.

Dies gilt vor allem von der Vision über den großen Morgen:
«In dat great gittin' up mornin'» (II, 40), dem dramatischsten
aller eschatologischen Gesänge, das zum Schluß noch gestreift
werden soll. Das Lied beginnt mit der Einleitung des
Vorsängers, daß er die Geschichte vom Kommen des Erlösers
berichten werde. Dann folgt, auf viele Strophen verteilt, der
ausführliche Bericht vom Jüngsten Tage, wobei die zuhörende
Gemeinde nach jeder Zeile den Doppelruf mitsingt: «Fare you
well, Fare you well!» Gerade dieses Lebewohl an die jetzige
Welt verleiht dem Lied seine unerhörte Spannung, denn jede
kleinste Aussage steht unter dem Eindruck dieses «Fare you
well», indem der Sänger das Lebewohl jetzt schon ruft. Dies
ist die extreme Möglichkeit einer aktuellen Eschatologie:

Dere's a better day a-comin':
Fare you well, Fare you well,

Oh, preacher, fol' yo' bible,
Fare you well, Fare you well,

Dat de time shall be no longer,
Fare you well, Fare you well,

For judgment day is comin',
Fare you well, Fare you well.

Den you hear de sinner sayin':
Fare you well, Fare you well,

Down I'm rollin' down I'm rollin',
Fare you well, Fare you well.

Es folgt die Einleitung zum großen Geschehen. Gott, der
Herr, fordert Gabriel auf, hinter den Altar zu gehen und die
Silbertrompete zu ergreifen. Und die Trompete erklingt, leise,



470 S. Läuchli, Negro Spirituals als christliche Verkündigung

laut, von Gabriels Mund, der den einen Fuß auf dem trockenen
Land und den andern auf dem Meer stehen hat. Die Gräber
bersten, die Knochen kriechen empor, die Hölle öffnet sich, und
der Drache wird freigelassen. Und die Gemeinde ruft immerfort

dazwischen: «Fare you well, Fare you well!» Das Gericht
beginnt, die Welt steht im Feuer, der Mond blutet, die Sterne
fallen, und die Sünder werden der Verdammung preisgegeben,
während die Erretteten triumphieren. Und weiter schreit die
Gemeinde: «Fare you well, Fare you well!» Dann endet das
Lied mit dem Anbruch des ewigen Reiches Gottes, mit dem
wiederkommenden Christus, mit den Engeln, mit der Zeit, da die
Gerechten mit Gott leben werden. Und mit einem letzten
Doppelruf verklingt der Gesang:

In dat great gittin' up mornin',
Fare you well, Fare you well,

In dat great gittin' up mornin'
Fare you well, Fare you well! (11,40).

Das ist lebende Eschatologie!

Dornach, Kt. Solothurn. Samuel Läuchli.


	Negro Spirituals als christliche Verkündigung : zum 70. Geburtstag Karl Barths

