
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 4

Artikel: Grundsätzliches zur Auslegung der Abraham-Überlieferung in der
Genesis : zum 70. Geburtstag Karl Barths

Autor: Keller, Carl A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 12 Heft 4 Juli—August 1956

Grundsätzliches zur Auslegung der Abraham-
Überlieferung in der Genesis.

Zum 70. Geburtstag Karl Barths.

Alt — so alt wie die kritische Bibelforschung überhaupt —
ist der Konflikt zwischen der wissenschaftlichen Arbeit am
Alten Testament und den Bedürfnissen des persönlichen
Glaubenslebens wie des praktischen Aufbaus der Gemeinde. Was der
lebendige Glaube als Einheit schaut, als kontinuierliches Handeln

Gottes von der Schöpfung bis zur Wiederkunft Christi, bis
zum Einbruch des Reiches Gottes, das wird von der
kritischhistorischen Forschung zerlegt, gesichtet, geschichtlich gegliedert,

aufgelöst in Gattungen menschlichen Redens, menschliches

Suchen und Hoffen, Irren und Finden. Der Konflikt ist
grausam; er läßt sich nicht vermeiden. Jeder angehende Pfarrer

muß ihn — auf der Universität und in den ersten Jahren
seines Dienstes — durchfechten; aber noch in mancher
Studierstube, in manchem Unterrichtszimmer, an Bibelabenden
und in langen seelsorgerlichen Gesprächen taucht er auf und
erweist sich nie als völlig beigelegt. Es geht da einerseits um
die wissenschaftliche und intellektuelle Redlichkeit des

Verkündigers, der sich hüten soll, irgend etwas — sei es zugunsten
der Kritik oder auch zugunsten der Tradition — nur aus
Opportunitätsgründen zu behaupten, solange er im Grunde
seines Herzens und seines Erkennens nicht dazu stehen kann.
Andererseits aber setzt hier die Kirche nichts weniger aufs
Spiel als eben ihre «Tradition», d. h. die Gewißheit des rechten
Glaubens und damit die Einheit der dem Verkündiger
anvertrauten Herde. Es geht um die Verantwortung des berufenen
Dieners gegenüber der auf Christus und die Apostel gegründeten

und auferbauten Gesamtkirche, und vor allem gegenüber
ihrem Herrn.

Nehmen wir einmal an, ein wissenschaftlich-kritischer Diener des Wortes

vertrete in seiner Gemeinde Ansichten, die vom schlichten Bibelglauben

28



426 C. A. Keller, Grundsätzliches zur Auslegung

der Tradition abweichen. Könnte es da nicht geschehen, daß er, in bester
Absicht, der Wahrheit einen sehr schlechten Dienst erweist? Wahrheit findet

sich doch in der Gemeinschaft der Heiligen, in der Gemeinde Jesu Christi,

im erlösenden Glauben an den Herrn und Heiland. Dieser Glaube ist es,
der in der gesamtkirchlichen Tradition überliefert, angenommen, lebendig
erfahren und wieder bezeugt wird. Kein seiner hohen Aufgabe bewußter
Verkündiger und Lehrer der Schrift wird sich leichtfertig in betonten
Gegensatz stellen zu dieser Tradition. Er tut es auf die Gefahr hin, viele
Gläubige aus der Gemeinschaft auszuschließen oder gar vom erlösenden
Glauben abzuhalten. Die Methode und viele Ergebnisse der historisch-kritischen

Forschung stehen jedoch in einem solchen Gegensatz.
Mich dünkt, die kritische Bibelwissenschaft habe allen Grund, auf

dieses Dilemma des Pfarrers zu achten. Hat sie doch nur ein Ziel, nämlich
der Wahrheit — das heißt der Gemeinde und dem in ihr lebendigen Glauben

— zu dienen. Beim aktiven, seines christlichen Glaubens bewußten
Teil der Gemeinde erweist sich ja fortwährend die biblische Überlieferung
in ihrem vollen Umfang als eine reale Kraft, als erfahrbare Wirklichkeit.
Eine christusgläubige Gemeinde neigt in der Regel zum Fundamentalismus.
Das Gotteswort ist ihr tägliche Nahrung, eine Leuchte ihrem Wandel und
ein Licht auf ihrem Weg. Da wird nicht stark gefragt nach dem Verhältnis
von Gottes wort und Menschenwort in der Schrift — solche Probleme
existieren kaum, und jeder Pfarrer kann von erstaunlich einfachen, dem
Glauben unmittelbar gewissen Antworten berichten, die er etwa in
Gespräch und Unterricht auf kritische Fragen erhält. Von dieser
Glaubenswirklichkeit der Gemeinde her betrachtet, arbeitet die wissenschaftlich-kritische

Forschung beinahe in einem unwirklichen, jedenfalls «akademischen»
Raum, in sich gekehrt und nur wenigen Eingeweihten verständlich. Es wird
niemandem einfallen, das Recht solchen einsiedlerischen Studiums zu
bestreiten; die Frage ist, ob die Theologie heute, da die Kirche so eindeutig
wie vielleicht noch nie eine säkularisierte Welt in die Entscheidung zu
rufen hat, sich dieses weltfremde Tun noch leisten kann, und ob nicht
vielmehr gerade die wissenschaftlich-kritische Forschung wieder in den Dienst
an der lebendigen, wirklichen Gemeinde zu stellen ist.

Man verstehe recht: Die wissenschaftlich-kritische, d.h. die historisch
orientierte Arbeit gerade am Alten Testament ist notwendig. Wir dürfen
sie nicht mehr aufgeben; im Gegenteil, sie ist weiterhin zu pflegen und zu
vertiefen. Sie muß nicht nur darum ein integrierender Bestandteil wenigstens

der europäisch-amerikanischen Theologie bilden1, weil nun einmal
unsere Geisteskultur weitgehend historisch orientiert ist; vielmehr liegt
das Recht historisch-kritischer Forschung vor allem darin, daß es Gott in
der Bibel mit Menschen zu tun hat, mit Menschen, die in geographisch und
geschichtlich grundsätzlich genau umschreibbaren Bereichen lebten.
Historisch-kritisches Forschen liegt also im Wesen der biblischen Geschichte
begründet. Es gilt, die Lebensumstände jener Menschen, mit welchen es

1 Die Situation und Aufgabe etwa der indischen Theologie ist in dieser
Hinsicht jedenfalls vorläufig noch eine etwas andere.



der Abraham-Überlieferung in der Genesis 427

Gott nach der Bibel zu tun hatte, zu erkennen oder doch nach solcher
Erkenntnis zu streben. Geschichtliche Vergewisserung über das Handeln
Gottes an den Menschen von damals kann man kaum aufgeben. Und je feiner,
je kritischer die Methoden solcher Vergewisserung, um so besser.

Dagegen meinen wir, daß die historisch orientierte Arbeit an der
Schrift darum so leicht «akademisch», d. h. weltfremd und für die glaubende
Gemeinde gleichgültig, ja gar schädlich wird, weil sie die Tendenz hat, nur
die menschliche Seite des Evangeliums zu berücksichtigen. Das Wesen des

Evangeliums aber ist ein Handeln Gottes am Menschen. Nur wo die
wissenschaftliche Theologie einen Weg findet, dieses Handeln Gottes aufzuweisen,
zu entfalten und immer neu zu verheißen, wird sie der Kirche Jesu Christi
nützlich. Warum klagen so viele aktive Verkündiger der frohen Botschaft
darüber, daß ihnen die kritische historische Bibelwissenschaft, abgesehen
von äußeren Fakten da und dort, wenig Hilfe biete für ihre Aufgabe? Doch
sicher darum, weil bei dieser Forschung der Blick nur zu oft einseitig auf
den Menschen gebannt erscheint, während die Verkündigung ihrem Wesen
nach auf Gott zu zeigen hat und demgemäß nur von dort Hilfe erfahren
kann, wo man ihr auch denselben Gott zeigt. So findet der Verkündiger
meistens dort am ehesten Rat, wo man die historischen Fragen einfach
ignoriert, und er wird es in der Regel selber ähnlich halten.2

Dieser Konflikt zwischen der historischen Forschung und den praktischen

Bedürfnissen der Gemeinde — die, wie gesagt, in der Wahrheitsfrage
begründet sind — muß überwunden werden. Bekanntlich bewegt sich die
Theologie einer solchen Lösung entgegen. Es muß eine Methode
wissenschaftlicher Forschung aufgedeckt werden, die im Dienst an der Wahrheit
und an der in der Wahrheit glaubenden Gemeinde das gott-menschliche
Miteinander im Alten Testament zum Gegenstand hat. Diese Aufgabe ist eine
umfassende, und der Probleme sind ungezählte.

Die folgende Skizze will versuchen, anhand der Genesis-
Überlieferung über Abraham die hier etwa auftauchenden
Fragen zu erörtern. Sie beschränkt sich bewußt auf einen
kleineren Uberlieferungskomplex, weil solche Untersuchungen
nicht in abstracto geführt werden sollten. Sonst bleiben sie im
Allgemeinen stecken. Es gilt aber, konkret zu bleiben.

1.

Wir versuchen zunächst, uns ganz kurz ein Bild zu machen
von den historisch-kritischen Fragen, die sich an den Komplex

2 Symptomatisch für die Mißachtung der menschlichen, d. h. historischkritischen

Aspekte der theologischen Arbeit in der Verkündigung ist etwa
die im übrigen wertvolle und anregende Auslegung von E. Künzli: Der
Vater des Glaubens. Eine Auslegung der biblischen Abrahamsgeschichte
für die Gemeinde (1943).



428 C. A. Keller, Grundsätzliches zur Auslegung

der Abraham-Erzählungen anschließen. Dabei lassen wir
zunächst die Tatsache in den Hintergrund treten, daß dank
umfangreicher archäologischer, assyriologischer und ägyptolo-
gischer Forschungen das mutmaßliche «Zeitalter Abrahams»
— sagen wir rund die Jahrhunderte vor der Mitte des 2.
Jahrtausends — in verhältnismäßig helles Licht getreten ist3. Die
hermeneutische Hauptfrage entsteht und entscheidet sich ja für
den Pfarrer und Bibelleser nicht an den Ergebnissen der
erwähnten Wissenszweige, sondern allein an der biblischen
Tradition. Welches ist nun aber das Wesen und die Geschichte
dieser Tradition?

Soviel ist in der Wissenschaft deutlich geworden: Es kann
sich hier historisch-kritisch keineswegs um biographische
Berichte handeln, die von einem unmittelbar das Menschlich-Geschichtliche

erfassenden Biographen stammten. Die Abrahams-
Geschichte ist vielmehr eine in längerem Wachstumsprozeß
entstandene Komposition von ursprünglich selbständigen
Einzelstoffen. Es ist nicht leicht, ihren Quell- und Kristallisationspunkt

zu entdecken. Starke Gründe lassen darauf schließen,
daß dieser Punkt in den Überlieferungen über den «Vätergott»
zu suchen ist, welcher dem Abraham erschien und ihm den
Besitz des Kulturlandes verhieß.4 Als ältestes Element der

ganzen Tradition würde sich dann die Grundlage des Berichtes
von der Gotteserscheinung und dem Gottesbund in Gen. 15,
7 ff. herausschälen, wo erzählt wird, vielleicht ursprünglich
im Anschluß an eine Kultstätte, wie eben diese Offenbarung des

«Gottes Abrahams» stattgefunden hat.5 Dieser älteste Bericht

3 An zusammenfassenden Darstellungen sind vor allem zu nennen: F.
M. de Liagre-Böhl, Das Zeitalter Abrahams, neu bearbeitet in: Opera
minora (1953), S. 26—49; H. H. Rowley, Recent Discovery and the Patriarchal
Age, in: The Servant of the Lord and Other Essays on the O. T. (1952),
S. 271—305; R. de Vaux, Les patriarches hébreux et les découvertes
modernes, in: Rev. bibl. 53 (1946), S. 321—348; 55 (1948), S. 321—347; 56 (1949),
S. 5—36.

4 A.Alt, Der Gott der Väter (1929), S. 51 ff. Kleine Schriften zur
Geschichte des Volkes Israel, 1, S. 47 ff.) ; G. v. Rad, Verheißenes Land und
Jahves Land im Hexateuch: ZDPV 1943, S. 191—204; M. Noth,
Überlieferungsgeschichte des Pentateuch (1948), S. 58 f. 62. 112 ff.

6 So G. v. Rad, Das Erste Buch Mose, in: Das A. T. deutsch, 3 (1952),
S. 159.



der Abraham-Überlieferung in der Genesis 429

hätte dann zahlreiche weitere Erzählungen — zum Teil solche
über andere Helden (z. B. Isaak) — an sich gezogen6 und
wäre teilweise auch von der traditionsbildenden Phantasie frei
ergänzt worden. — Ein weiterer, zeitlich späterer, Kristallisationspunkt

von Abraham-Überlieferungen war vermutlich das

alte, berühmte Heiligtum von Mamre bei Hebron, wo ebenfalls
ein ganzer Kranz von Abraham-Traditionen entstanden zu sein
scheint.7 Jedenfalls lassen sich all diese Erzählungen zerlegen
in zahlreiche, ganz verschiedenartige «Motive», d. h. kleine
und kleinste Erzählungseinheiten. Darunter befinden sich viele
ausgesprochen «geschichtliche» Erinnerungen irgendwelcher
Art — vor allem über das tatsächliche Leben der nomadisierenden

altisraelitischen Bevölkerung des südlichen Palästina —,
daneben aber auch solche aus dem Menschenleben überhaupt,
aus der Mythologie, dem Recht, der Religion und dem Glauben.
Die traditionsbildende Tätigkeit Israels hat diese Motive wie
Bausteine verwendet zur Komposition von Erzählungen
größeren Umfangs und komplexeren Charakters, meist haftend an
irgendwelchen Fixpunkten.8 So hat sich — um nur ein
Beispiel aus der Abraham-Tradition herauszugreifen — an die
Existenz des «Toten Meeres» und seiner unfruchtbaren,
asphalt- und schwefelhaltigen südlichen Umgebung das verbreitete

Motiv von der im Unfruchtbaren, Toten verschwundenen
Stadt geheftet, verbunden mit dem von der Prüfung der
Einwohner durch göttliche Wesen und der Rettung der wenigen
Unbescholtenen.9 Ein salzhaltiger Felszahn in der Nähe sowie
der Name der kleinen Ortschaft Zoar nicht gar weit davon
(genaue Lage unbekannt) gaben — wieder in Verbindung mit

6 So Noth (Anm. 4), 1. c.
7 Vgl. Noth, S. 120 f.
8 Über Herkunft und Komposition solcher Motive und Erzählungen darf

ich verweisen auf meinen Aufsatz über «Die Gefährdung der Ahnfrau —
Ein Beitrag zur gattungs- und motivgeschichtlichen Erforschung alttl.
Erzählungen», in ZAW 66 (1955), S. 181—191. Dort ist auch begründet, warum

die in der europäischen Forschung gebräuchlichen Kategorien wie
«Sage», «Legenden» usw. dem alttestamentlichen Tatbestand nicht ganz
gerecht werden.

9 Eine Reihe weiterer Motive geschichtlicher Art (Verhältnis zu der
kanaanäischen Urbevölkerung) sowie aus dem Leben der Gastfreundschaft
usw. sind ebenfalls verwendet worden.



430 C. A. Keller, Grundsätzliches zur Auslegung

verschiedenen Motiven — Anlaß zu ergänzenden Konstruktionen

der Überlieferung über den Untergang der Stadt. Wie
der so entstandene Komplex schließlich mit der ihrerseits ähnlich

gestalteten Ahraham-Tradition von Mamre und endlich
mit der sonstigen Abraham-Überlieferung verknüpft wurde,
kann ohne große Not gezeigt werden. Zeitlich erstreckt sich
der Prozeß solchen Traditionswachstums bis hinunter zur
literarischen Fixierung und darüber hinaus bis zur endgültigen

«Redaktion» des Genesis-Textes, auf alle Fälle über viele
Jahrhunderte nach der etwa vorauszusetzenden Zeit Abrahams.

2.

Mit diesen und ähnlichen Ergebnissen der historisch-kritischen

Forschung hat die Theologie zu rechnen. Sie kann sie
nicht einfach auf sich beruhen lassen, da sie gebunden ist durch
eine doppelte Rücksicht: erstens dadurch, daß diese Abrahams-
Tradition — wie immer sie entstanden sein möge — mit der

ganzen Bibel zusammen das lebendige Besitztum der glaubenden

Gemeinde ist, und zweitens dadurch, daß die Theologie
in allen ihren Zweigen dieser Gemeinde, ihrem Aufbau und
ihrer Botschaft, zu dienen hat. Diese Gemeinde wird einer
solcherart mit der Abraham-Überlieferung beschäftigten Theologie

sofort nur eine einzige Frage stellen: die nach der Wahrheit

dieser so entstandenen Tradition. Diese Wahrheitsfrage
stellt sich aber konkret und schlicht als Frage nach der
Geschichtlichkeit der Person Abrahams und des über ihn
Berichteten. An dieser Frage ist die Gemeinde vital interessiert.
Hat Abraham gelebt? Ist er aus Mesopotamien nach Kanaan
gekommen? Ist Gott ihm in Mamre und an andern Orten erschienen?

Sind die Städte in der Ebene zu seiner Zeit vernichtet
worden? Hat er Befehl erhalten, Isaak zu opfern? Hat er ein
Landstück gekauft, um darauf seine Frau zu bestatten? Die
Bibel und damit die Abraham-Überlieferung hat der Gemeinde
etwas zu sagen, und tut es auch. Die Theologie kann und darf
hier ihrer Verantwortung nicht ausweichen.

Mancherlei Wege öffnen sich hier dem Theologen und dem
wissenschaftlich geschulten «Diener am Wort».

a) Er kann zum Beispiel kühn den Schluß ziehen und in der
Gemeinde vertreten, die ganze Tradition sei das Phantasie-



der Abraham-Überlieferung in der Genesis 431

gebilde der Israeliten und darum unhistorisch. Daß Abraham
gelebt habe, sei zwar nicht zwingend zu widerlegen — aber
auch nicht historisch zu beweisen; man wisse über ihn nichts,
da ja alles Überlieferte späten Datums sei und den Stempel
fremder Herkunft noch an sich trage. Man kann also die
Historizität der Personen und des Berichteten ganz oder doch
teilweise leugnen oder mindestens in der Schwebe lassen. Seine
intellektuelle Redlichkeit und kritisch-historische Konsequenz
zwingt vielleicht den Pfarrer zu diesem Schluß (obwohl seine
Richtigkeit tatsächlich noch nicht ausgemacht ist). Mit Rücksicht

auf seine seelsorgerliche und kirchliche Verantwortung
wird er diese Überzeugung jedoch nur mit Schmerzen und Bangen

öffentlich vertreten. Denn abgesehen davon, daß er die ihm
anvertraute Herde in schwere Zweifel stürzt und ihr nicht den
Weg weist zu der festen Lebensstütze, die sie braucht, wird er
sich bewußt sein, daß er den Gehalt und die Form der ganzen
Bibel dem Zerbröckelungsprozeß preisgibt, sobald er die
Geschichtlichkeit — und damit die Wahrheit — eines so wichtigen
Bestandteils leugnet. Der verantwortungsbewußte Theologe, der
in seiner intellektuellen Aufrichtigkeit diesen Schluß ziehen
zu müssen glaubt, kann darum Rettung höchstens darin finden,
daß er die Existenz einer Abraham-Überlieferung nach
Vermögen zu verschweigen trachtet. Und so kennen wir Pfarrer,
welche über Abraham weder predigen noch seine Geschichte
im Unterricht verwenden.

b) Der Verkündiger und Theologe kann diesen peinlichen
und überaus schmerzlichen Folgerungen auszuweichen
versuchen, indem er die Historizität der Personen und des Berichteten

kurzerhand als irrelevant erklärt. Das kann wiederum auf
verschiedene Weise geschehen. Entweder er faßt die
Erzählungen auf als Beispiele und Illustrationen allgemein menschlicher

und speziell religiöser Wahrheiten und versucht, sie der
Gemeinde als solche liebzumachen, vielleicht indem er noch
besonders die vollkommene poetische Form unterstreicht.10
Oder er verkündigt diese Geschichten als «Zeugnisse» über
Gott und sein Handeln. Sie berichten dann in menschlich-bedingter

Form von Gottes Gnadenhandeln am Menschen, von
10 Wie dies von den Tagen der Aufklärung an bis heute immer wieder

geschehen ist.



432 C. A. Keller, Grundsätzliches zur Auslegung

Gottes Reich und davon, wie es unter Menschen Wirklichkeit
wird. Man lehnt dann die Meinung ah, es seien dies nur
Illustrationen oder Beispiele; vielmehr legt man allen Wert auf
die «Offenbarung» über Gottes Eingreifen unter realen
Menschen, zu Gericht und Gnade. Wer Abraham immer gewesen
sein mag •— der biblische Zeuge, oder auch: die biblischen Zeugen,

sehen nun einmal sein Leben und Wirken in dieser ganz
bestimmten Weise. Abraham war Träger der göttlichen
Offenbarung. Die Abraham-Tradition mag mehr sein als nur ein
Paradigma (sie mag etwa Bericht sein über geschichtliche Fakten),

vielleicht aber auch nicht; jedenfalls bezeugen uns die
Erzähler Gottes Handeln an ihm, an seinem Volke und damit an
uns. Am «tatsächlichen», «historischen» Verlauf der Geschichte
waren sie nicht interessiert, nur am Inhalt der Offenbarung
Gottes.11

Beide Antworten — der Hinweis auf den religiösen Gehalt,
somit auf die religiöse Wahrheit, und der Hinweis auf die im
Text bezeugte Offenbarung Gottes — weichen dem wirklichen,
drängenden Problem der Geschichtlichkeit aus. In beiden Fällen

— beim zweiten, theologischeren, vielleicht noch mehr —
droht die Gefahr eines unverbindlichen, bald ästhetisch-moralistischen,

bald intellektuell-spekulativen, Theologisierens. Man
operiert dann nur noch mit Gleichnissen, Symbolen, Gehalten,
Zeugnissen. Man versucht wohl den heutigen Menschen in
seiner Existenz zu treffen, man möchte ihm durch das Medium
der Abraham-Geschichte zum Verständnis und vor allem zur
Klärung seiner eigenen Existenz vor Gott verhelfen. Solange
aber die schlichte, einfältige Frage nach der Geschichtlichkeit
des Menschen Abraham und seines Lebens vor Gott nicht klar
ins Auge gefaßt wird, schwebt die ganze Verkündigung des

«Kerygmas» dieser Texte im luftleeren Raum. Im Zusammenhang

der Bibel bedeuten die Abraham-Geschichten doch wohl
mehr als nur eine Sammlung von Gleichnissen oder Zeugnissen,

und die glaubende Gemeinde hat sie auch von jeher anders
verstanden.

11 Eine Tendenz zu solcher theologischer Verflüchtigung des historischen

Geschichtsverlaufes bzw. seiner Erkenntnis ist immer dort
festzustellen, wo Offenbarung primär als «Lehre» und die alttestamentliche
Offenbarung speziell als «Weissagung» aufgefaßt wird.



der Abraham-Überlieferung in der Genesis 433

c) Der Verkündiger kann, um den Zeugnischarakter der
Abraham-Erzählungen nicht zu verflüchtigen (denn an sich
ist der Begriff des Zeugnisses durchaus brauchbar) und die
Frage nach ihrer Geschichtlichkeit jedoch positiv zu beantworten,

eine erweiternde Fassung des Geschichtsbegriffs vornehmen.

Diese Erweiterung knüpft an an den Begriff der «Sage».
Man muß ganz einfach den Begriff historischer Tatsächlichkeit,

wie er von der Sage repräsentiert wird, so erweitern, daß

man irgendwo einen Punkt findet, der auf alle Fälle — das
heißt auch auf Grund eines konsequent kritischen, säkularen
Geschichtsverständnisses — unbestritten ist. Ein solcher
erweiterter Geschichtsbegriff mit unbestrittener Basis ergibt sich
beispielsweise auf folgender Linie: Die Abraham-Sagen sind,
wie die historisch-kritische Wissenschaft darlegt, das Werk des

Volkes Israel. Die Sage aber deutet, sieht tief in die wesentliche
Wahrheit der Dinge hinein, leuchtet hervor aus dem innersten
Erleben eines Volkes. So läßt sich zeigen, daß in den Abraham-
Sagen das Erleben — und das heißt entscheidend der Glaube
— der Israeliten seinen Niederschlag gefunden hat. Was Israel
in historischer Tatsächlichkeit — denn sein Glaube realisierte
sich in geschichtlichen Ereignissen — erlebt hat, hat es in die
Gestalt der Vorfahren, u. a. auch Abrahams, hineinprojiziert.
Die Geschichtlichkeit und Wahrheit der Abraham-Erzählungen
besteht also in der Geschichtlichkeit des Erlebens Israels. Das
würde nun aber nicht bedeuten, daß Abraham und seinen
Erlebnissen nicht auch eine eigene Geschichtlichkeit zukäme.
Vielmehr tritt nun eben jene Erweiterung des Geschichtsbegriffes

in Aktion. In seinem Erleben, und noch mehr im Deuten
dieses Erlebens, verarbeitet nämlich ein Volk das Vergangene,
das noch weiterwirkt. Gegenwärtiges und vergangenes Erleben
stehen miteinander im Zusammenhang, im fließenden Übergang.

Das geschichtlich Einmalige wirkt weiter und beeinflußt
die Gestaltung des Nachfolgenden. Die späteren Traditionen
haben also, indem sie sich in der Abraham-Tradition äußerten,
doch nichts anderes gestaltet als das geschichtlich Einmalige
Abrahams. So enthalten die Abraham-Sagen fortwährend
beides, das geschichtlich Einmalige Abrahams und das eindeutig
Geschichtliche, im Glauben Erlebte, des späteren israelitischen



434 C. A. Keller, Grundsätzliches zur Auslegung

Volkes, und es ist notwendig, von Sage zu Sage den Weg zu
finden zum geschichtlich Einmaligen.12

Wir müssen zugehen: Mit dieser Argumentation wird etwas
ausgesprochen, was unveräußerlicher Bestandteil
wissenschaftlich-theologischer Beschäftigung mit der Abraham-Überlieferung

bleiben muß. Diese Überlieferung ist in der Tat der

12 Mit Obigem hoffe ich das Wesentliche an den leider nicht durchaus
klaren hermeneutischen Prinzipien G. von Rads, Das Erste Buch Mose: Das
A. T. deutsch, 2 (1949; 31953), S. 22 ff., zusammengefaßt zu haben. Ein
Symptom dafür, daß seine Ausführungen nicht bis zur letzten Konsequenz
ausgearbeitet wurden, darf man vielleicht schon äußerlich daran erblicken, daß
dem «I» auf S. 22 nirgends ein «II» entspricht. Die Summa seiner
Erörterungen lautet auf S. 30 f. dahin, daß «die Geschichtlichkeit der Vätererzählungen...

wesentlich auf Glaubenserfahrungen der Gemeinde» beruhe;
trotzdem müsse die Auslegung darauf achten, daß «diesen Erzählungen
doch auch der Charakter des heilsgeschichtlich Einmaligen gewahrt» bleibe,
und man hört in diesem Zusammenhang von einem «imponderablen Element
der geschichtlichen Schwere». Die Brücke zwischen der «imponderablen
geschichtlichen Schwere», dem «heilsgeschichtlich Einmaligen» und der
Geschichtlichkeit der Vätererzählungen in den Glaubenserfahrungen der
Gemeinde bildet auf S. 24—26 eine Meditation über den Zusammenhang des

Vergangenen und des Gegenwärtigen. Charakteristischerweise kommt von
Rad in der eigentlichen Auslegung nur andeutungsweise auf die Geschichtlichkeit

der Abrahams-Erlebnisse zu sprechen, erwähnt aber mehrmals
deren Wahrheit im Blick auf das Glaubensleben Israels (z. B. S. 133. 136. 209.

213; cf. S. 139. 160, wo Ausdrücke wie «paradigmatisch», «beispielhaft»
begegnen). — Ähnlich wie v. Rad argumentierte schon W. Vischer, Das
Christuszeugnis des A. T., 1 ('1946), S. 148 f., der die Einheit von Volk und
Patriarchen aus dem ganzheitlichen Denken der Israeliten erklärte und
an den Bildungsgesetzen der hebräischen Sprache illustrierte. — Ausführlich

beschäftigt sich in ebensolcher Weise H.-J. Kraus mit demselben
Problem, Gedanken zum theologischen Problem der alttestamentlichen Sage:
Ev. Theol. 8 (1948), S. 319 ff. Er betont, S. 327, daß die Sage unter allen
Umständen eine Wirklichkeit erzählen wolle, und zwar «die an eine bestimmte
geschichtliche oder vorgeschichtliche Situation sich anheftende, besser: die

von einer bestimmten geschichtlichen oder vorgeschichtlichen Situation
umschlossene höhere Wirklichkeit der aktuellen Begegnung eines Volkes
mit Jahve, die — prophetisch geschaut — in der geschichtlichen oder
vorgeschichtlichen Veranlassung als dem geheimnisvollen Pars pro toto ihren
Grund hat». So wird deutlich: «In der menschlichen Gestalt einer Sage legt
der prophetische Geist der Gottesgemeinde Zeugnis ab von den allzeit
gegenwärtigen großen Taten Jahves.» Das heißt doch wohl nichts anderes,
als daß die geschichtlichen oder vorgeschichtlichen Ereignisse als solche
sich entweder ganz verflüchtigen, oder aufgehoben sind im aktuellen Glauben

des Volkes, so oder so aber kein wesentliches Eigenleben mehr besitzen.



der Abraham-Überlieferung in der Genesis 435

Spiegel des Erlebens des Volkes Israel, und es bestehen
intimste Beziehungen zwischen Abraham und dem Glauben jener
Spätem. Die Frage stellt sich jedoch, ob diese Erweiterung des

Geschichtsbegriffes genügt, und ob man nicht einerseits in
einer ganz andern Richtung gehen und andererseits die Linien
dieser Argumentation erweitern sollte. Kommt man auf diesem
Wege allein zu einer Bejahung — einer wirklichen Bejahung,
die doch unser Ziel ist — der Geschichtlichkeit Abrahams?
Man erweitert zwar den Geschichtsbegriff; aber weil es doch
um die Geschichtlichkeit geht, bleibt man immerhin innerhalb
der Historie. Man argumentiert vom Menschen aus, und zwar
vom Volk und seinem Erleben. Man wagt aber nicht, mit dem
Erleben ganz Ernst zu machen. Man glaubt es dem Geschichtsbegriff

schuldig zu sein, daß man ihn nur erweitert, nicht aber
sprengt. Und darin besteht wohl das Unzulängliche an diesem
Lösungsvorschlag.13

d) Blieb die eben besprochene Erweiterung des Geschichtsbegriffes

noch durchaus innerhalb der Historie, so kann nun
der theologische Ausleger der Abraham-Überlieferung eine
solche Erweiterung in ganz anderer Richtung vornehmen. Er
kann sein Verständnis menschlichen Geschehens gegen oben

öffnen, gegen Gott, so daß das geschichtlich Einmalige plötzlich

— als menschlich-geschichtlich Einmaliges — Verbindung
erhält mit der Wirklichkeit Gottes. Menschliches Ereignen,
Erdulden und Tun wird dann fortwährend begleitet, ergänzt,
getragen, in Frage gestellt und gewirkt von Gott. Geschichte wird
zu einem gott-menschlichen Miteinander, und je mehr sich Gott

13 G. von Rad (Anm. 12) spricht vom «heilsgeschichtlich Einmaligen»,
d. h. von der Heilsgeschichte. Doch wird nicht deutlich, wie er diesen
Begriff auffaßt. Jedenfalls gelingt es ihm nicht recht, das «heilsgeschichtlich
Einmalige» sichtbar zu machen. Und wenn er die Gefahr eines Abgleitens in
die reine Allegorie bekämpfen will (S. 31), so scheint seine «Heilsgeschichte»

an sich etwas «Allegorisches» aufzuweisen; spricht er doch davon,
daß die Stoffe der Überlieferung «im Spiegel immer neuer Bilder (Sperrung
von mir) Gottes heilsgeschichtliche Wege nachzuzeichnen sich unterfangen».

Somit handelt es sich bei den Abraham-Geschichten um Symbole der
Heilsgeschichte; sie selber steht dann irgendwo dahinter oder darüber. Der
ganzen Argumentation haftet ein vages Moment des Ungewissen an. —
Ähnliches ist wohl auch zu H.-J. Kraus (Anm. 12) zu bemerken. Müßte man
nicht versuchen, die «Heilsgeschichte» doch auch geschichtlich zu konkretisieren?



436 C. A. Keller, Grundsätzliches zur Auslegung

am Menschen beteiligt, um so intensiver, eindeutiger wird ihre
Wirklichkeit erwiesen. Es ist bei dieser Konzeption das die
eigentlichste, die ursprünglichste Geschichte, wo Gott allein
handelt; und das menschliche Tun und Treiben kann nur noch
als äußerste Ramifikation, als allgemein sichtbare Außenseite,
jener Geschichte gelten. So wird in die Betrachtung ein
theologischer Geschichtsbegriff eingeführt, der von der humanistischen

Geschichtswissenschaft, d. h. dem nur menschlichen,
historisch-kritischen Denken, weder angezweifelt noch von
ihren Voraussetzungen her anerkannt werden kann. Er hat
sich vielmehr lediglich der im strengen Sinn theologischen
Prüfung zu unterziehen.14

14 Es ist aufschlußreich, die immer mehr ausgreifende Anwendung und
Konkretisierung des Begriffs der Wirklichkeit göttlichen Tuns in K. Barth,
Die kirchliche Dogmatik zu verfolgen. Barth behandelt ihn mehrfach auch
im Anschluß an den ihm wichtigen Begriff der «Sage», z.B. III, 1, S.77—103;

III, 3, S. 430—437 — dort S. 434 die Wendung, daß wir es hier «mit
wirklicher, mit wirklichster Geschichte zu tun haben» —; vgl. aber auch schon
I, 2, S. 564 und den dortigen Zusammenhang, wo allerdings —- im Unterschied

etwa zu III, 1 — der Unterscheidung von Historie und Sage «ein letzter

Ernst» abgesprochen wird. Dabei scheint mir der Bereich des
wirklichen göttlichen Geschehens, wie es in den biblischen Sagen berichtet
werde, eine fortlaufende Ausdehnung zu erhalten. Erscheint er in den
früheren Bänden ganz auf das Geschehen in Jesus Christus beschränkt, so wird
in III, 1 die Selbständigkeit und Besonderheit des von den alttl. Schöpfungssagen

bezeugten zeitlichen SchöpfungsWerkes sehr energisch betont. In
III, 3 wird schließlich die Wirklichkeit des von der Sage Bezeugten auf die
Engelwelt und das dortige Geschehen ausgedehnt. Dem entspricht die überaus

charakteristische Wandlung der Emphase in den alttestamentlichen
Exegesen, die überall in Kleindruck beigegeben sind. Während etwa in
II, 2, S. 452, am Schluß der Exegese von 1. Kön. 13 im Zusammenhang der
Erwählung des Einzelnen rhetorisch gefragt ist: «Was ist das Kapitel 1. Kön. 13

sonst, wenn es nicht Weissagung ist?», so scheinen derartige Wendungen
später zu unterbleiben. Charakteristisch ist auch ein Vergleich der Exegese
von 1. Sam. 8 ff. in II, 2, S. 404 ff., und IV, 1, S. 485 ff. : Während dort (in
II, 2) lediglich das «Zeugnis» der Samuelbücher theologisch analysiert und
dann auf Christus bezogen wird, dünkt mich hier (in IV, 1) der Zusammenhang

des theologisch Bezeugten mit der Historie Israels (äußerlich sichtbar
in der wiederholten Zitierung M. Noths) besser gewahrt zu sein. Das
bedeutet, daß die geschichtliche Eigenständigkeit des Inhalts der «Sagen»
gegenüber dem Heilswerk in Christus hervorgehoben wird. — Ähnlich wird
in IV, 1, S. 470, die Erzählung Ex. 32, 1 ff. genannt: «Die große
biblischgeschichtliche Konkretion des Kontrastes» zwischen Gottes Herabsteigen
zum Menschen und des Menschen Griff nach Gott. «Geschichtliche Konkre-



der Abraham-Überlieferung in der Genesis 437

Hier ist eben die Stelle, wo die alttestamentliche Wissenschaft

unbedingt den Anschluß an die Wahrheit, d. h. an den
Glauben und das Lehen der Kirche, wieder finden muß. Sie
wird ihren historisch-kritischen Erkenntnis- und Forschungsprinzipien

Genüge tun, sobald sie sich nur bewußt ist, an
welchem Punkte sie nicht mehr historisch-kritisch, sondern
theologisch zu arbeiten gesonnen ist.

3.

Es steht außer Zweifel, daß die biblische Abraham-Überlieferung

von einem gott-menschlichen Miteinander im menschlichen

Erleben berichtet. Gott hat Abraham aus Ur und Haran
geführt, ihm Segen, Nachkommenschaft und Land verheißen,
ist ihm immer wieder in Kanaan — und zwar an den verschiedensten

Orten — erschienen und hat mit ihm gesprochen usw.
Sobald man darum den theologischen Geschichtshegriff
anerkennt, wird man gegen die Wahrheit und Wirklichkeit dieser
Berichte nichts mehr einzuwenden haben, und es ist ja auch so,
daß der gläubige, unverbildete Leser, der selber in einer
gottmenschlichen Wirklichkeit lebt, gar keine Wenn und Aber
vorbringt. Hat damit die Wissenschaft sofort abzutreten und sich
selber als überflüssig anzusehen? Keineswegs; vielmehr soll
sie diesem schlichten Bibelleser dienen, indem sie sich glau-
bens- und erkenntnismäßig an seinem Ort befindet und mit ihren
Hilfsmitteln das theologische Geschichtsverständnis vertieft.
Hier erheben sich indessen sogleich eine Reihe von interessanten

Problemen, denen wir uns etwas ausführlicher zuwenden
wollen.

Geschichte als gott-menschliche Wirklichkeit, gewirkt und

tion»; Der Ausdruck ist überaus fruchtbar und vielversprechend. Wenn
allerdings Barth weiterhin schreibt: «Die komplizierten literarischen und
historischen Fragen bezüglich dieses Textes und seines Kontextes können
hier auf sich beruhen», so scheint er doch nicht das Problem (an dieser
Stelle) ganz einbeziehen zu wollen; denn wenn es sich um eine «geschichtliche

Konkretion» handelt, werden doch wohl die historischen Fragen ein
gewisses Gewicht aufweisen. Immerhin hat Barth darauf aufmerksam
gemacht, daß hier komplizierte Probleme vorliegen. Das bedeutet wiederum,
daß der Leser der Kirchlichen Dogmatik in den späteren Bänden immer
mehr auf die geschichtliche, heilsgeschichtlich wie historische, Differenziertheit

des einen Heilshandelns Gottes aufmerksam gemacht wird.



438 C. A. Keller, Grundsätzliches zur Auslegung

getragen von Gott, weist zwei Komponenten auf (deren
Verhältnis zueinander theologisch abzuklären hier nicht der Ort
ist) : eine göttliche und eine menschliche. Wie steht es nun —
um gleich das eine hier behandelte Problem anzugreifen — mit
der Verifikationsmöglichkeü dieser Komponenten und ihres
Miteinander? 15 Es ist sofort klar, daß in dieser Hinsicht die
beiden Komponenten nicht gleich behandelt werden können. In
der Wirklichkeit gott-menschlichen Geschehens finden sich ja
Schöpfer und Geschöpf, der ewig Lebendige und das zeitlich
Sterbliche, ihrem Wesen nach völlig voneinander getrennt, zu
gemeinsamem Tun und Erleben. Dabei vermischen sie sich
nicht, noch fallen sie etwa nach Art einer chemischen Verbindung

zusammen; vielmehr behalten sie auch in der Gemeinsamkeit

ihre göttlichen, bzw. menschlichen Eigentümlichkeiten.
Darum muß jede der beiden Komponenten bei dem
wissenschaftlichen Verifikationsunternehmen gesondert behandelt
werden.

Für die Verifikation der göttlichen Komponente — und das
heißt, weil sie hier durchaus dominiert, gleichzeitig auch des
Modus gott-menschlichen Miteinanders — kommen andere als
göttliche Kriterien nicht in Frage. Streng genommen besitzen
wir hier wirklich keinerlei Mittel und Wege zur Verifikation;
vielmehr haben wir Existenz und Art der göttlichen Komponente

als Offenbarung anzunehmen. Indessen dürfen wir, so
wie wir Gott in seiner Offenbarung kennen, doch Eines verlangen:

Das von Gott in der Ahraham-Geschichte den Menschen
gegenüber gemeldete Verhalten muß konsistent sein mit seinem
sonstigen Tun. Es muß in einem bestimmten Zusammenhang

15 Barth schreibt, Die kirchliche Dogmatik, III, 3 (1950), S. 432 f., es

gebe «wirkliche, d. h. im Raum und in der Zeit geschehene Geschichte», die
als Sage historisch nicht verifizierbar sei. Das bezieht sich dort auf die
Sagen, welche vom Eingreifen der Engel handeln. Es fragt sich aber, ob nicht
doch diese Geschichte, da sie im Raum und in der Zeit geschehen ist, jedenfalls

in ihrem räumlich-zeitlichen, die Menschen einschließenden Aspekt als
grundsätzlich verifizierbar gelten müßte? Handelt es sich bei den Sagen
um reine Produkte der Phantasie, so fällt die Verifizierbarkeit dahin. Sprechen

wir den Sagen aber Wirklichkeit zu, so müssen auch die Menschen an
dem über sie berichteten Geschehen wirklich beteiligt gewesen sein. Sobald
dies aber zugestanden wird, muß ihr Erleben grundsätzlich irgendwie
bestätigt werden können, und wir dürfen auf solche Verifikation nur
verzichten mangels genügender Beweise.



der Abraham-Überlieferung in der Genesis 439

stehen mit seinem Handeln vorher und nachher. Dieses Kriterium

findet seine Begründung im Wesen Gottes, in seinen
Eigenschaften, vor allem in seiner Beständigkeit.16 Und es ist,
konkret, das Kriterium der Heilsgeschichte, des großen Tuns
Gottes in Jesus Christus zum Heil der Menschen. Außerdem
muß Gottes Gemeinschaft mit Abraham seinem Wesen nach
dem Gotteserleben aller andern Partner Gottes im biblischen,
gott-menschlichen Geschehen entsprechen.

Daß diese göttlichen Kriterien auf die Abraham-Perikope
zutreffen, braucht nicht lange ausgeführt zu werden. Es geht ja
im ganzen Zusammenhang der Überlieferung um nichts
anderes als eben diese Heilsgeschichte, und daß Abrahams
Gotterleben demjenigen Israels entspricht, ist bereits hervorgehoben

worden. In diesem Sinne muß — theologisch — die
göttliche Komponente der gott-menschlichen Wirklichkeit hei Abraham

grundsätzlich als verifizierhar gelten.
Wie steht es nun mit der menschlichen Komponente? Abraham

war ja, nach der Tradition, ein Mensch, nicht ein ge-
schichtsloses Geistwesen. Er lebte in Mesopotamien und
Kanaan, einmal auch in Ägypten, und zwar — wenn die Tradition
recht hat — zu einer bestimmten Zeit. Die Verifikation dieser
menschlichen Komponente muß darum erfolgen nach den
Prinzipien menschlichen Geschehens und Erlebens, d. h. nach
kritisch-historischen Kriterien. Die beste Verifikation wäre
demnach einfach eine urkundliche oder doch sonst archäologisch
unzweideutige Bestätigung — die sich bis heute noch nicht
gefunden hat. Man kann freilich auch nicht die Anerkennung
der Geschichtlichkeit der Abraham-Geschichte von dieser
Bestätigung abhängig machen. Aber etwas muß man mindestens
verlangen, nämlich daß doch die über Abraham berichtete
Lebenswirklichkeit irgendwie in den Rahmen der sonstigen,
archäologisch-inschriftlich faßbaren, Geschichte des Vordem
Orients im 2. Jahrtausend vor Chr. paßt. Personen und Ereignisse

müßten also, wenn nicht direkt historisch faßbar, so doch
in ihrem menschlichen Aspekt historisch möglich sein.

la Es ist bezeichnend, daß Barth, Die kirchliche Dogmatik, II, 1 (31948),
S. 569 ff., die Beständigkeit Gottes vor allem auch aus seinem Verhalten in
der Heilsgeschichte, im Zusammenleben mit den Menschen, erhebt.



440 C. A. Keller, Grundsätzliches zur Auslegung

Wie stellt es damit bei der Abraham-Geschichte? Wir können

uns — unter Verweis auf mancherlei Spezialarbeiten 17 —
kurz fassen: Der historisch-geographische Rahmen der Abra-
ham-Geschichte kann durchaus als korrekt, d. h. als möglich,
bezeichnet werden. Kleinere Irrtümer unterlaufen bei jeder
historischen Berichterstattung 18, und die Anordnung des Stoffes

mag ebenfalls gelegentlich als «unhistorisch» gelten.
Jedoch werden dank der historisch-archäologischen Forschung
manche Dinge immer plastischer: Die Städte Ur, Haran und
zahlreiche Orte in Kanaan erstehen deutlich vor unsern Augen,
die politische Ordnung in Syrien und Palästina mit ihren kleinen

Stadt-Fürstentümern spiegelt sich durchaus korrekt in der
Abraham-Überlieferung, und das soziale Brauchtum wie
Nebenehe eines Gatten mit der Magd seiner kinderlosen Frau
und anderes mehr stimmt mit dem außerbiblisch Belegten ganz
überein. Schwieriger steht es mit der historischen Einordnung
der Personen im Umkreis Abrahams19; am meisten interessieren

naturgemäß die in Gen. 14 erwähnten Könige, auf deren
Identifizierung die Forschung bisher ohne Erfolg die größte
Mühe verwendet hat. Infolgedessen bleibt auch die exakte
historische Einordnung der Ereignisse (nicht zu verwundern im
Blick auf die Lückenhaftigkeit unserer Kenntnisse) bisher
ein unerfülltes Desideratum. Schon bei der Datierung der
Abraham-Zeit kommt man über Vermutungen nicht hinaus.
Schließlich ist noch zu bemerken, daß ein Ereignis wie die
Zerstörung der Städte in der Ebene (Gen. 19) in irgendeiner
Form archäologisch-geologisch ebenfalls in den Bereich
historischer Möglichkeit gerückt ist.20 Und was endlich die Grund-

17 S. o. Anm. 3. Zur palästinischen Umwelt wäre noch zu nennen A. Alt,
Die Landnahme der Israeliten in Palästina (1925), S. 4 ff. Kleine Schriften,

1, S. 92 ff.).
18 Z. B. daß Abimelech als Philister erscheint, wozu M. Noth,

Überlieferungsgeschichte des Pentateuch (1948), S. 170.
19 Deren überlieferungsgeschichtliche Herkunft ist ungewiß, s. Noth

(Anm. 18), S. 164 f. 167 ff.
20 Cf. Westminster Historical Atlas to the Bible (1945), S. 20. 65 f. Übrigens

ist zu dem ganzen Problem der archäologischen Verifizierbarkeit der
biblischen Erzählungen vor allem W. Baumgartner, Theol. Zeitschr. 4

(1948), S. 349—353, zu vergleichen, der davor warnt, allzu vorschnell die
biblischen Berichte bestätigt zu finden. In der Tat: es kann höchstens ge-



der Abraham-Überlieferung in der Genesis 441

frage betrifft, nämlich die kritisch-historische Geschichtlichkeit
der Person Abrahams, so darf wohl die in der Überlieferung
geschilderte klar umrissene Gestalt, die sich so charakteristisch
von andern Gestalten unterscheidet, zum Schluß verleiten, es

liege dieser Uberlieferung rein historisch die Erinnerung an
einen wirklichen Menschen Abraham zugrunde. Es wird somit,
was den menschlichen, d. h. historischen Aspekt der Abraham-
Geschichte betrifft, nichts Wesentliches behauptet, was
grundsätzlich als nicht verifizierbar bezeichnet werden müßte.

Nun zeichnet sich hier ein weiteres Problem ab. Was
hindert, angesichts der oben erwähnten Verifikationsmöglichkeiten,

noch daran, ohne weiteres die Geschichtlichkeit Abrahams

anzunehmen? Es ist folgendes: Wie erwähnt, hat die
historisch-kritische Arbeit das Wachstum der Abraham-Tradition

im Zusammenhang mit der späteren israelitischen
Geschichte hervorgehoben, und ebenso die teilweise Herkunft der
Erzählungsstoffe aus dem alt-kananäischen, d. h. nicht-israelitischen

Erzählungsgut.21 Historisch-kritisch betrachtet,
ergibt sich also begründeter Zweifel, ob den Erzählungen, deren
späte und nicht-israelitische Herkunft jedenfalls sehr in den
Bereich des Möglichen rückt, irgendwelcher historischer Wert
zukomme.22 Wenn wir das hier Berichtete als wirklich geschehen
anerkennen wollen — es geht hier um die menschliche Komponente

der gott-menschlichen Wirklichkeit —, müssen wir
voraussetzen, daß jene Tradition trotz ihres späten Wachstums
die geschichtliche Wirklichkeit Abrahams im Wesentlichen
richtig erfaßt und dargestellt hat. Indem die israelitischen
Erzähler mancherlei Motive aufgriffen und allmählich zur
Abraham-Tradition fügten, müßten sie «divinatorisch» die histo-
sagt werden, daß in vielen Fällen der archäologische Befund zwar den
Hintergrund der Bibel erhellt, nicht aber eine direkte Verifizierung liefert.
Die Hauptfrage entscheidet sich an der Art der biblischen Überlieferung.

21 Man muß sich allerdings bewußt sein, daß die Herleitung des alt-
testamentlichen Erzählungsgutes aus der alt-kanaaäischen Kultur in den
meisten Fällen überaus prekär ist. Zu einem strikten Nachweis reicht das
Material nicht aus, und in jedem Fall ist es von den Israeliten stark
verändert worden.

22 Cf. von Rad (Anm. 12), S. 30: «Wenn die Erzählungen 1. Mose 18; 22;
28; 32 einmal uralte palästinische (also vorisraelitisch-kanaanäische!)
Kultlegenden waren..., so können wir sie nicht mehr direkt als Urkunden aus
dem Leben der Patriarchen gelten lassen.>

29



442 C. A. Keller, Grundsätzliches zur Auslegung

rische Wirklichkeit Abrahams getroffen haben. " Dürfen wir
diese Voraussetzung machen? Wenn ja: in welcher Form?

Soviel ist sicher: Die israelitischen Erzähler wollten nicht
eine isolierte, nur menschlich-historische Wirklichkeit schildern.

Vielmehr ging es ihnen um die Darstellung eines gott-
mensclilichen Geschehens. Wenn nun diese Darstellung
gottmenschlichen Geschehens irgendwie valid sein soll, dann
kommt eine bloß menschliche Traditionsbildung nicht in Frage.
Wenn die Erzähler nur als Menschen, geleitet von menschlichen

Gesichtspunkten und menschlichen Prämissen, die
Abraham-Tradition ausgebildet hätten, wären sie niemals zu einer
validen Schilderung gott-menschlicher Wirklichkeit gelangt. Es
wäre ihnen dann ein unbefugtes Eindringen vorzuwerfen in
Räume, die einem nur menschlich orientierten Erzähler und
Hörer vollständig verschlossen sind. Wir müssen also annehmen,

daß — wenn anders die Schilderung der gott-menschlichen
Wirklichkeit Abrahams valid sein soll — auch die
israelitischen Erzähler in den Jahrhunderten nach Abraham real in
jener Wirklichkeit standen. Wir müssen die Voraussetzung
wagen können, daß die Erzähler bei der Konstruktion der
Abraham-Überlieferung von jener gott-menschlichen Wirklichkeit

ausgingen, d. h. schlicht, daß sie von Gott geleitet und
inspiriert wurden, daß es sich bei ihrem Tun um Offenbarung
handelt.

Wir setzen also folgendes voraus: Historisch-kritisch
gesprochen, haben israelitische Erzähler irgendwelche Motive
und Überzeugungen irgendwo entlehnt und zur Darstellung
der Geschichte Gottes und Abrahams verwendet. Die daraus
resultierende Erzählung ist valid und korrekt, weil derselbe
Gott, der «mit Abraham gewesen» war, auch mit den biblischen
Erzählern war. Die Garantie für die Validität der Abraham-

23 Diesen Begriff «Divination» verdanken wir Barth, Die kirchliche
Dogmatik, III, 1 (21947), S. 90. Er bedeutet bei ihm «die Schau des der
historischen Geschichte vorangehenden geschichtlichen Werdens, das sich aus
dem Gewordenen, in welchem sich die historische Geschichte abspielt,
erraten läßt». Zwei Dinge müssen hier noch abgeklärt werden: 1. Wie ist,
theologisch, dieses «Erraten» gemeint"? 2. Muß sich die Divination, wenn
sie sich auf das hinter dem geschichtlich Gewordenen bezieht, nicht auch
wenigstens in gewissen Fällen auf das geschichtlich Gewordene beziehen
können, oder gehört dann dieses nur der «Dichtung» an? Vgl. III, 3, S. 227 f.



der Abraham-Überlieferang in der Genesis 443

Geschichte besteht also in der Identität des Gottes Abrahams
und des Gottes der israelitischen Erzähler. Sie besteht in der
Identität, Kontinuität und Konsistenz des in dieser Geschichte
— der Heilsgeschichte — handelnden Gottes.

Es muß nun aber wohl noch eine weitere Voraussetzung
gemacht werden. Es geht ja um die geschichtliche Wahrheit
auch der menschlichen Komponente der gott-menschlichen
Wirklichkeit Abrahams. Wenn die hier verwendeten «nicht-
abrahamitischen» Motive und Erzählungselemente korrekt
sind, dann muß zwischen dem geschichtlichen Erleben Abrahams

und jenen ursprünglich nicht-abrahamitischen Motiven
eine Kongruenz bestehen, entweder so, daß die nicht-abraha-
mitischen Motive letztlich doch auf das geschichtliche Erleben
Abrahams zurückgehen, oder so, daß hier ausgesprochene
Parallelen vorliegen.24

Kann ein theologischer Exeget diese Voraussetzungen
machen? Ich denke, jene Identität des in Abraham und den Israeliten

— und in direkter Linie auch in der heutigen Kirche —
sich offenbarenden Gottes wird für den Theologen a priori
feststehen müssen. Somit wird er zugestehen, daß dieses Gottes
Offenbarungswille letztlich für die israelitische Traditionsbildung
verantwortlich ist. Und was die historisch-kritischen Schicksale
und Affinitäten der Motive und Erzählungselemente betrifft, so
reichen wohl die nur historischen Unsicherheiten und Vermutungen

nicht hin, theologische Notwendigkeiten ernstlich in
Frage zu stellen.

4.

Unsere Ergebnisse lassen sich so zusammenfassen: die
Abraham-Geschichte muß als grundsätzlich — theologisch wie
historisch-kritisch — verifizierbar gelten, somit als Schilderung

24 Zwei Beispiele: 1) Man vermutet, hinter der Erscheinung der drei
Wesen in Gen. 18, 1 ff. stehe eine entsprechende altkanaanäisehe Legende.
Dann ist eben Gott dem Abraham in der Weise erschienen, wie es von jeher
von den kanaanäischen Gottheiten erzählt wurde — jedenfalls haben das
die ersten israelitischen Erzähler, die eventuell die Legende übernahmen,
so gemeint. 2) Der El Olam von Beerseba in Gen. 21, 33 (vgl. E. Jenni, ZAW
1953, S. 1 ff.) ist vermutlich eine vorisraelitische Gottheit. Es ist doch nicht
ausgeschlossen, daß schon Abraham dasselbe tat wie möglicherweise erst
die späteren Israeliten, die jenen Gott mit Jahve identifizierten.



444 C. A. Keller, Grundsätzliches zur Auslegung

gott-menschlicher Wirklichkeit zum mindesten als möglich.
Ihre Wirklichkeit und Wahrheit wird dem gewiß, der einerseits
das reale Wirken Gottes in Israel nicht in Abrede stellt, und
anderseits die Geeignetheit der verwendeten Motive anzuerkennen

gewillt ist. So darf er getrost die Geschichtlichkeit Abrahams

und des über ihn Erzählten im Sinne des theologischen
Geschichtsbegriffs behaupten. Sobald wir auch in der Wissenschaft

das Wirken Gottes anerkennen, haben wir in der Tat
keinen Grund, die Richtigkeit der Überlieferung zu bezweifeln.

Wie wird sich eine wissenschaftlich-theologische Auslegung
der Abraham-Überlieferung nach diesen Betrachtungen gestalten?

Wir nennen nur andeutungsweise folgende Merkmale:

1. Die Auslegung wird ganz einfach das von der Überlieferung

Behauptete als geschehen behandeln, und zwar geschehen
im menschlich-historischen Raum. Vor allem wird sie das
Gotteserleben Abrahams, seine Wanderungen und die Erfahrungen
seines Familienlebens im Wesentlichen als historisch-real
ansehen, ohne historische Unklarheiten zu vertuschen oder
dergleichen zu tun, wir könnten alles wissen.

2. Die Auslegung wird die menschlich-historischen
Hintergründe des Abraham-Lebens hervorheben: die kulturelle
Umgebung Mesopotamiens, die politischen, sozialen und
wirtschaftlichen Zustände Kanaans und das dortige Brauchtum,
die religionsgeschichtlichen Zusammenhänge von Abrahams
Gottesglauben usw. Sie wird hei jeder sich bietenden Gelegenheit

das Gotteserleben Ahrahams hineinstellen in den Rahmen
der Profangeschichte.

3. Das Hauptinteresse der Auslegung wird indessen auf dem

gottmenschlichen Miteinander ruhen. Hier gibt es noch vieles
zu entdecken und auszuschöpfen. Neben der eingehenden
Untersuchung dieses innigen, nur selten getrübten Miteinanders
wird die Auslegung auch immer wieder hinweisen auf die Identität

des hier erlebten, bzw. sich offenbarenden Gottes. Sie wird
darum die heilsgeschichtlichen Zusammenhänge mit besonderer
Liebe berücksichtigen.

4. Die Auslegung wird indessen auch das späte Wachstum
der Abraham-Überlieferung in seinen mutmaßlichen Stufen und



der Abraham-Überlieferung in der Genesis 445

inneren Gesetzmäßigkeiten soweit wie möglich darlegen und
gleichzeitig zeigen, daß gerade dieses Wachstum dem Willen
des sich offenbarenden Gottes entsprach.25

So wird die Auslegung theologisch sein und damit der
Wahrheit, d. h. dem Glauben und Leben der Gemeinde, dienen,
und ebensosehr der menschlichen Komponente der gott-mensch-
lichen Wirklichkeit, d. h. der historischen, kritischen Wissenschaft,

ihr Recht verschaffen.

Ossingen, Kt. Zürich. Carl A. Keller.

25 Als Beispiel einer Auslegung, die in der angegebenen Richtung
vorstößt, mag die von H. Frey, Das Buch des Glaubens (1950), gelten.


	Grundsätzliches zur Auslegung der Abraham-Überlieferung in der Genesis : zum 70. Geburtstag Karl Barths

