Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 4

Artikel: Grundsatzliches zur Auslegung der Abraham-Uberlieferung in der
Genesis : zum 70. Geburtstag Karl Barths

Autor: Keller, Carl A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878990

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 12 Heft 4 Juli—August 1956

Grundsitzliches zur Auslegung der Abraham-
Uberlieferung in der Genesis.

Zum 70. Geburtstag Karl Barths.

Alt — so alt wie die kritische Bibelforschung iiberhaupt —
ist der Konflikt zwischen der wissenschaftlichen Arbeit am
Alten Testament und den Bediirfnissen des persénlichen Glau-
benslebens wie des praktischen Aufbaus der Gemeinde. Was der
lebendige Glaube als Einheit schaut, als kontinuierliches Han-
deln Gottes von der Schépfung bis zur Wiederkunft Christi, bis
zum Kinbruch des Reiches Gottes, das wird von der kritisch-
historischen Forschung zerlegt, gesichtet, geschichtlich geglie-
dert, aufgelést in Gattungen menschlichen Redens, mensch-
liches Suchen und Hoffen, Irren und Finden. Der Konflikt ist
grausam; er laft sich nicht vermeiden. Jeder angehende Pfar-
rer mufl ihn — auf der Universitidt und in den ersten Jahren
seines Dienstes — durchfechten; aber noch in mancher Stu-
dierstube, in manchem Unterrichtszimmer, an Bibelabenden
und in langen seelsorgerlichen Gesprichen taucht er auf und
erweist sich nie als vollig beigelegt. s geht da einerseits um
die wissenschaltliche und intellektuelle Redlichkeit des Ver-
kiindigers, der sich hiiten soll, irgend etwas — sei es zugunsten
der Kritik oder auch zugunsten der Tradition — nur aus
Opportunititsgriinden zu behaupten, solange er im Grunde
seines Herzens und seines Erkennens nicht dazu stehen kann.
Andererseits aber setzt hier die Kirche nichts weniger aufs
Spiel als eben ihre «Tradition», d. h. die Gewillheit des rechten
Glaubens und damit die Einheit der dem Verkiindiger anver-
trauten Herde. Es geht um die Verantwortung des berufenen
Dieners gegeniiber der auf Christus und die Apostel gegriin-
deten und auferbauten Gesamtkirche, und vor allem gegeniiber

ihrem Herrn.
Nehmen wir einmal an, ein wissenschaftlich-kritischer Diener des Wor-
tes vertrete in seiner Gemeinde Ansichten, die vom schlichten Bibelglauben

28



426 C. A. Keller, Grundsdtzliches zur Auslegung

der Tradition abweichen. Kénnte es da nicht geschehen, dafl er, in bester
Absicht, der Wahrheit einen sehr schlechten Dienst erweist? Wahrheit fin-
det sich doch in der Gemeinschaft der Heiligen, in der Gemeinde Jesu Chri-
sti, im erlosenden Glauben an den Herrn und Heiland. Dieser Glaube ist es,
der in der gesamtkirchlichen Tradition iiberliefert, angenommen, lebendig
erfahren und wieder bezeugt wird. Kein seiner hohen Aufgabe bewulter
Verkiindiger und Lehrer der Schrift wird sich leichtfertig in betonten
Gegensatz stellen zu dieser Tradition. Er tut es auf die Gefahr hin, viele
Gldaubige aus der Gemeinschaft auszuschlieflen oder gar vom erlésenden
Glauben abzuhalten. Die Methode und viele Ergebnisse der historisch-kriti-
schen Forschung stehen jedoch in einem solchen Gegensatz.

Mich diinkt, die kritische Bibelwissenschaft habe allen Grund, auf
dieses Dilemma des Pfarrers zu achten. Hat sie doch nur ein Ziel, ndmlich
der Wahrheit — das heillt der Gemeinde und dem in ihr lebendigen Glau-
ben — zu dienen. Beim aktiven, seines christlichen Glaubens bewuliten
Teil der Gemeinde erweist sich ja fortwihrend die biblische Uberlieferung
in ihrem vollen Umfang als eine reale Kraft, als erfahrbare Wirklichkeit.
Kine christusgldubige Gemeinde neigt in der Regel zum Fundamentalismus.
Dags Gotteswort ist ihr tédgliche Nahrung, eine Leuchte ihrem Wandel und
ein Licht auf ihrem Weg. Da wird nicht stark gefragt nach dem Verhiltnis
von Gotteswort und Menschenwort in der Schrift — solche Probleme exi-
stieren kaum, und jeder Pfarrer kann von erstaunlich einfachen, dem
Glauben unmittelbar gewissen Antworten berichten, die er etwa in Ge-
sprich und Unterricht auf kritische Fragen erhilt. Von dieser Glaubens-
wirklichkeit der Gemeinde her betrachtet, arbeitet die wissenschaftlich-kri-
tische Forschung beinahe in einem unwirklichen, jedenfalls <akademischen»
Raum, in sich gekehrt und nur wenigen Eingeweihten verstindlich. Es wird
niemandem einfallen, das Recht solchen einsiedlerischen Studiums zu be-
streiten; die Frage ist, ob die Theologie heute, da die Kirche so eindeutig
wie vielleicht noch nie eine sikularisierte Welt in die Entscheidung zu
rufen hat, sich dieses weltfremde Tun noch leisten kann, und ob nicht viel-
mehr gerade die wissenschaftlich-kritische Forschung wieder in den Dienst
an der lebendigen, wirklichen Gemeinde zu stellen ist.

Man verstehe recht: Die wissenschaftlich-kritische, d. h. die historisch
orientierte Arbeit gerade am Alten Testament ist notwendig. Wir diirfen
sie nicht mehr aufgeben; im Gegenteil, sie ist weiterhin zu pflegen und zu
vertiefen. Sie muB nicht nur darum ein integrierender Bestandteil wenig-
stens der européisch-amerikanischen Theologie bilden?!, weil nun einmal
unsere Geisteskultur weitgehend historisch orientiert ist; vielmehr liegt
das Recht historisch-kritischer Forschung vor allem darin, dafl es Gott in
der Bibel mit Menschen zu tun hat, mit Menschen, die in geographisch und
geschichtlich grundsétzlich genau umschreibbaren Bereichen lebten. Histo-
risch-kritisches Forschen liegt also im Wesen der biblischen Geschichte
begriindet. Eg gilt, die Lebensumstinde jener Menschen, mit welchen es

! Die Situation und Aufgabe etwa der indischen Theologie ist in dieser
Hinsicht jedenfalls vorlaufig noch eine etwas andere.



der Abraham-Uberlieferung in der Genesis 427

Gott nach der Bibel zu tun hatte, zu erkennen oder doch nach solcher Er-
kenntnis zu streben. Geschichtliche Vergewisserung iiber das Handeln
Gottes an den Menschen von damals kann man kaum aufgeben. Und je feiner,
je kritischer die Methoden solcher Vergewisserung, um so besser.

Dagegen meinen wir, dafll die historisch orientierte Arbeit an der
Schrift darum so leicht «akademischy, d. h. weltfremd und fiir die glaubende
Gemeinde gleichgiiltig, ja gar schidlich wird, weil sie die Tendenz hat, nur
die menschliche Seite des Evangeliums zu beriicksichtigen. Das Wesen des
Evangeliums aber ist ein Handeln Gottes am Menschen. Nur wo die wissen-
schaftliche Theologie einen Weg findet, dieses Handeln Gottes aufzuweisen,
zu entfalten und immer neu zu verheiflen, wird sie der Kirche Jesu Christi
niitzlich. Warum klagen so viele aktive Verkiindiger der frohen Botschaft
dariiber, daf} ihnen die kritische historische Bibelwissenschaft, abgesehen
von dulleren Fakten da und dort, wenig Hilfe biete fiir ihre Aufgabe? Doch
gicher darum, weil bei dieser Forschung der Blick nur zu oft einseitig auf
den Menschen gebannt erscheint, wihrend die Verkiindigung ihrem Wesen
nach auf Gott zu zeigen hat und demgem#l nur von dort Hilfe erfahren
kann, wo man ihr auch denselben Gott zeigt. So findet der Verkiindiger mei-
stens dort am ehesten Rat, wo man die histerischen Fragen einfach igno-
riert, und er wird es in der Regel selber dhnlich halten. 2

Dieser Konflikt zwischen der historischen Forschung und den prakti-
schen Bediirfnissen der Gemeinde — die, wie gesagt, in der Wahrheitsfrage
begriindet sind — mul iiberwunden werden. Bekanntlich bewegt sich die
Theologie einer solchen Lésung entgegen. Es mull eine Methode wissen-
schaftlicher Forschung aufgedeckt werden, die im Dienst an der Wahrheit
und an der in der Wahrheit glaubenden Gemeinde das gott-menschliche Mit-
einander im Alten Testament zum Gegenstand hat. Diese Aufgabe ist eine
umfassende, und der Probleme sind ungezihlte.

Die folgende Skizze will versuchen, anhand der Genesis-
Uberlieferung iiber Abraham die hier etwa auftauchenden
Fragen zu erdrtern. Sie beschrinkt sich bewullit auf einen
kleineren Uberlieferungskomplex, weil solche Untersuchungen
nicht in abstracto gefiihrt werden sollten. Sonst bleiben sie im
Allgemeinen stecken. Es gilt aber, konkret zu bleiben.

1.

Wir versuchen zunichst, uns ganz kurz ein Bild zu machen
von den historisch-kritischen Fragen, die sich an den Komplex

2 Symptomatisch fiir die Miflachtung der menschlichen, d. h. historisch-
kritischen Aspekte der theologischen Arbeit in der Verkiindigung ist etwa
die im iibrigen wertvolle und anregende Auslegung von E. Kiinzli: Der
Vater des Glaubens. Eine Auslegung der biblischen Abrahamsgeschichte
fiir die Gemeinde (1943).



428 C. A. Keller, Grundsdtzliches zur Auslegung

der Abraham-Erzéhlungen anschliefen. Dabei lassen wir zu-
nichst die Tatsache in den Hintergrund treten, dafl dank um-
fangreicher archiologischer, assyriologischer und &gyptolo-
gischer Forschungen das mutmafliche «Zeitalter Abrahamsy
— sagen wir rund die Jahrhunderte vor der Mitte des 2. Jahr-
tausends — in verhéltnismélig helles Licht getreten ist 3. Die
hermeneutische Hauptfrage entsteht und entscheidet sich ja fiir
den Pfarrer und Bibelleser nicht an den Ergebnissen der er-
wihnten Wissenszweige, sondern allein an der biblischen Tra-
dition. Welches ist nun aber das Wesen und die Geschichte
dieser Tradition?

Soviel ist in der Wissenschaft deutlich geworden: Es kann
sich hier historisch-kritisch keineswegs um biographische Be-
richte handeln, die von einem unmittelbar das Menschlich-Ge-
schichtliche erfassenden Biographen stammten. Die Abrahams-
Geschichte ist vielmehr eine in lingerem Wachstumsprozell
entstandene Komposition von urspriinglich selbstindigen Kin-
zelstoffen. Es ist nicht leicht, ihren Quell- und Kristallisations-
punkt zu entdecken. Starke Griinde lassen darauf schliefen,
daf dieser Punkt in den Uberlieferungen iiber den «Vatergoity
zu suchen ist, welcher dem Abraham erschien und ihm den
Besitz des Kulturlandes verhief.* Als #ltestes Element der
ganzen Tradition wiirde sich dann die Grundlage des Berichtes
von der Gotteserscheinung und dem Gottesbund in Gen. 15,
7 {f. herausschilen, wo erzihlt wird, vielleicht urspriinglich
im AnschluB an eine Kultstitte, wie eben diese Offenbarung des
«Gottes Abrahamsy stattgefunden hat. ® Dieser dlteste Bericht

3 An zusammenfassenden Darstellungen sind vor allem zu nennen: F.
M. de Liagre-Bohl, Das Zeitalter Abrahams, neu bearbeitet in: Opera mi-
nora (1953), S. 26—49; II. H. Rowley, Recent Discovery and the Patriarchal
Age, in: The Servant of the Lord and Other Essays on the O. T. (1952),
S.271—305; R. de Vaux, Les patriarches hébreux et les découvertes mo-
dernes, in: Rev. bibl. 53 (1946), S. 321—348; 55 (1948), S. 321—347; 56 (1949),
S. 5—36.

4 A, Alt, Der Gott der Viter (1929), S. 51 ff. (= Kleine Schriften zur
Geschichte des Volkes Israel, 1, S.47 ff.); G. v. Rad, Verheillenes Land und
Jahves Land im Hexateuch: ZDPV 1943, S. 191—204; M. Noth, Uberliefe-
rungsgeschichte des Pentateuch (1948), S. 58 f. 62. 112 ff.

5 So G. v. Rad, Das Erste Buch Mose, in: Das A. T. deutsch, 3 (1952),
S. 159.



der Abraham-Uberlieferung in der Genesis 429

hitte dann zahlreiche weitere Erzihlungen — zum Teil solche
iiber andere Helden (z.B. Isaak) — an sich gezogen® und
wire teilweise auch von der traditionsbhildenden Phantasie frei
erginzt worden. — Ein weiterer, zeitlich spéiterer, Kristallisa-
tionspunkt von Abraham-Uberlieferungen war vermutlich das
alte, berithmte Heiligtum von Mamre bei Hebron, wo ebenfalls
ein ganzer Kranz von Abraham-Traditionen entstanden zu sein
scheint. * Jedenfalls lassen sich all diese Erzihlungen zerlegen
in zahlreiche, ganz verschiedenartige «Motivey, d.h. kleine
und kleinste Erzéhlungseinheiten. Darunter befinden sich viele
ausgesprochen «geschichtlichey Erinnerungen irgendwelcher
Art — vor allem iiber das tatsichliche Leben der nomadisieren-
den altisraelitischen Bevilkerung des siidlichen Palédstina —,
daneben aber auch solche aus dem Menschenleben iiberhaupt,
aus der Mythologie, dem Recht, der Religion und dem Glauben.
Die traditionsbildende Tétigkeit Israels hat diese Motive wie
Bausteine verwendet zur Komposition von Erzédhlungen gro-
fleren Umfangs und komplexeren Charakters, meist haftend an
irgendwelchen Fixpunkten.® So hat sich — um nur ein Bei-
spiel aus der Abraham-Tradition herauszugreifen — an die
Existenz des «Toten Meeresy und seiner unfruchtbaren, as-
phalt- und schwefelhaltigen siidlichen Umgebung das verbrei-
tete Motiv von der im Unfruchtbaren, Toten verschwundenen
Stadt geheftet, verbunden mit dem von der Priifung der Ein-
wohner durch gottliche Wesen und der Rettung der wenigen
Unbescholtenen. ® Ein salzhaltiger Felszahn in der Niahe sowie
der Name der kleinen Ortschaft Zoar nicht gar weit davon
(genaue Lage unbekannt) gaben — wieder in Verbindung mit

8 So Noth (Anm. 4), l.c.

7 Vgl. Noth, S. 120 £.

8 Uber Herkunft und Komposition solcher Motive und Erzihlungen darf
ich verweisen auf meinen Aufsatz iiber «Die Gefdhrdung der Ahnfrau —
Ein Beitrag zur gattungs- und motivgeschichtlichen Erforschung alttl. Er-
zéhlungen», in ZAW 66 (1955), S. 181—191. Dort ist auch begriindet, war-
um die in der européischen Forschung gebréduchlichen Kategorien wie
<Sage», <«Legendeny usw. dem alttestamentlichen Tatbestand nicht ganz
gerecht werden.

% Kine Reihe weiterer Motive geschichtlicher Art (Verhiltnis zu der
kanaaniischen Urbevolkerung) sowie aus dem Leben der Gastfreundschaft
usw. sind ebenfalls verwendet worden.



430 C. A. Keller, Grundsdtzliches zur Auslegung

verschiedenen Motiven — Anlall zu erginzenden Konstruk-
tionen der Uberlieferung iiber den Untergang der Stadt. Wie
der so entstandene Komplex schliellich mit der ihrerseits &hn-
lich gestalteten Abraham-Tradition von Mamre und endlich
mit der sonstigen Abraham-Uberlieferung verkniipft wurde,
kann ohne grofle Not gezeigt werden. Zeitlich erstreckt sich
der Prozell solchen Traditionswachstums bis hinunter zur
literarischen Fixierung und dariiber hinaus bis zur endgiil-
tigen «Redaktiony des Genesis-Textes, auf alle I'dlle iiber viele
Jahrhunderte nach der etwa vorauszusetzenden Zeit Abrahams.

2.

Mit diesen und #dhnlichen Ergebnissen der historisch-kri-
tischen Forschung hat die Theologie zu rechnen. Sie kann sie
nicht einfach auf sich beruhen lassen, da sie gebunden ist durch
eine doppelte Riicksicht: erstens dadurch, dafl diese Abrahams-
Tradition — wie immer sie entstanden sein moge — mit der
ganzen Bibel zusammen das lebendige Besitztum der glauben-
den Gemeinde ist, und zweitens dadurch, dafl die Theologie
in allen ihren Zweigen dieser Gemeinde, ihrem Aufbau und
ihrer Botschaft, zu dienen hat. Diese Gemeinde wird einer
solcherart mit der Abraham-Uberlieferung beschéftigten Theo-
logie sofort nur eine einzige Frage stellen: die nach der Wahr-
heit dieser so entstandenen Tradition. Diese Wahrheitsfrage
stellt sich aber konkret und schlicht als Frage nach der Ge-
schichtlichkeit der Person Abrahams und des iiber ihn Be-
richteten. An dieser Frage ist die Gemeinde vital interessiert.
Hat Abraham gelebt? Ist er aus Mesopotamien nach Kanaan
gekommen? Ist Gott ihm in Mamre und an andern Orten erschie-
nen? Sind die Stidte in der Ebene zu seiner Zeit vernichtet
worden? Hat er Befehl erhalten, Isaak zu opfern? Hat er ein
Landstiick gekauft, um darauf seine Frau zu bestatten? Die
Bibel und damit die Abraham-Uberlieferung hat der Gemeinde
etwas zu sagen, und tut es auch. Die Theologie kann und darf
hier ihrer Verantwortung nicht ausweichen.

Mancherlei Wege 6ffnen sich hier dem Theologen und dem
wissenschaftlich geschulten «Diener am Worty.

a) IEr kann zum Beispiel kiihn den Schluf} ziehen und in der
Gemeinde vertreten, die ganze Tradition sei das Phantasie-



der Abraham-Uberlieferung in der Genesis 431

gebilde der Israeliten und darum wunhistorisch. Dall Abraham
gelebt habe, sei zwar nicht zwingend zu widerlegen — aber
auch nicht historisch zu beweisen; man wisse iiber ihn nichts,
da ja alles Uberlieferte spiten Datums sei und den Stempel
fremder Herkunft noch an sich trage. Man kann also die Hi-
storizitit der Personen und des Berichteten ganz oder doch
teilweise leugnen oder mindestens in der Schwebe lassen. Seine
intellektuelle Redlichkeit und kritisch-historische Konsequenz
zwingt vielleicht den Pfarrer zu diesem Schlull (obwohl seine
Richtigkeit tatsichlich noch nicht ausgemacht ist). Mit Riick-
sicht auf seine seelsorgerliche und kirchliche Verantwortung
wird er diese Uberzeugung jedoch nur mit Schmerzen und Ban-
gen offentlich vertreten. Denn abgesehen davon, daf} er die ihm
anvertraute Herde in schwere Zweifel stiirzt und ihr nicht den
Weg weist zu der festen Liebensstiitze, die sie braucht, wird er
sich bewulit sein, daBl er den Gehalt und die Form der ganzen
Bibel dem Zerbroéckelungsprozell preisgibt, sobald er die Ge-
schichtlichkeit — und damit die Wahrheit — eines so wichtigen
Bestandteils leugnet. Der verantwortungsbhewulite Theologe, der
in seiner intellektuellen Aufrichtigkeit diesen Schlufli ziehen
zu miissen glaubt, kann darum Rettung héchstens darin finden,
daBl er die Existenz einer Abraham-Uberlieferung nach Ver-
mogen zu verschweigen trachtet. Und so kennen wir Pfarrer,
welche iiber Abraham weder predigen noch seine Geschichte
im Unterricht verwenden.

b) Der Verkiindiger und Theologe kann diesen peinlichen
und iiberaus schmerzlichen Iolgerungen auszuweichen ver-
suchen, indem er die Historizitit der Personen und des Berich-
teten kurzerhand als irrelevant erklédrt. Das kann wiederum auf
verschiedene Weise geschehen. Entweder er faft die Erzih-
lungen auf als Beispiele und Illustrationen allgemein mensch-
licher und speziell religioser Wahrheiten und versucht, sie der
Gemeinde als solche liebzumachen, vielleicht indem er noch
besonders die vollkommene poetische Form wunterstreicht.
Oder er verkiindigt diese Geschichten als «Zeugnissey iiber
Gott und sein Handeln. Sie berichten dann in menschlich-be-
dingter Form von Gottes Gnadenhandeln am Menschen, von

10 'Wie dies von den Tagen der Aufklirung an bis heute immer wieder
geschehen ist.



432 C. A. Keller, Grundsdtzliches zur Auslegung

Gottes Reich und davon, wie es unter Menschen Wirklichkeit
wird. Man lehnt dann die Meinung ab, es seien dies nur Illu-
strationen oder Beispiele; vielmehr legt man allen Wert auf
die «Offenbarungy iiber Gottes Kingreifen unter realen Men-
schen, zu Gericht und Gnade. Wer Abraham immer gewesen
sein mag — der biblische Zeuge, oder auch: die biblischen Zeu-
gen, sehen nun einmal sein Leben und Wirken in dieser ganz
bestimmten Weise. Abraham war Tréger der gottlichen Offen-
barung. Die Abraham-Tradition mag mehr sein als nur ein
Paradigma (sie mag etwa Bericht sein iiber geschichtliche Fak-
ten), vielleicht aber auch nicht; jedenfalls bezeugen uns die Er-
zahler Gottes Handeln an ihm, an seinem Volke und damit an
uns. Am «tatsédchlicheny, <historischeny Verlauf der Geschichte
waren sie nicht interessiert, nur am Inhalt der Offenbarung
Gottes.

Beide Antworten — der Hinweis auf den religiésen Gehalt,
somit auf die religiose Wahrheit, und der Hinweis auf die im
Text bezeugte Offenbarung Gottes — weichen dem wirklichen,
dringenden Problem der Geschichtlichkeit aus. In beiden Fél-
len — beim zweiten, theologischeren, vielleicht noch mehr —
droht die Gefahr eines unverbindlichen, bald dsthetisch-mora-
listischen, bald intellektuell-spekulativen, Theologisierens. Man
operiert dann nur noch mit Gleichnissen, Symbolen, Gehalten,
Zeugnissen. Man versucht wohl den heutigen Menschen in sei-
ner Existenz zu treffen, man mochte ihm durch das Medium
der Abraham-Geschichte zum Verstindnis und vor allem zur
Klirung seiner eigenen Existenz vor Gott verhelfen. Solange
aber die schlichte, einféiltige Frage nach der Geschichtlichkeit
des Menschen Abraham und seines Liebens vor Gott nicht klar
ins Auge gefalit wird, schwebt die ganze Verkiindigung des
«Kerygmasy dieser Texte im luftleeren Raum. Im Zusammen-
hang der Bibel bedeuten die Abraham-Geschichten doch wohl
mehr als nur eine Sammlung von Gleichnissen oder Zeugnis-
sen, und die glaubende Gemeinde hat sie auch von jeher anders
verstanden.

11 FKine Tendenz zu solcher theologischer Verfliichtigung des histori-
schen Geschichtsverlaufes bzw. seiner Erkenntnis ist immer dort festzu-
stellen, wo Offenbarung primér als «Lehre» und die alttestamentliche Of-
fenbarung speziell als «Weissagung» aufgefalit wird.



der Abraham-Uberlieferung in der Genesis 433

¢) Der Verkiindiger kann, um den Zeugnischarakter der
Abraham-Erzihlungen nicht zu verfliichtigen (denn an sich
ist der Begriff des Zeugnisses durchaus brauchbar) und die
Frage nach ihrer Geschichtlichkeit jedoch positiv zu beantwor-
ten, eine erweiternde Fassung des Geschichisbegriffs vorneh-
men. Diese Erweiterung kniipft an an den Begriff der «Sage>».
Man mull ganz einfach den Begriff historischer Tatséchlich-
keit, wie er von der Sage reprisentiert wird, so erweitern, dafl
man irgendwo einen Punkt findet, der auf alle Fille — das
heifit auch auf Grund eines konsequent kritischen, sikularen
Geschichtsverstéindnisses — unbestritten ist. Ein solcher er-
weiterter Geschichtsbegriff mit unbestrittener Basis ergibt sich
beispielsweise auf folgender Linie: Die Abraham-Sagen sind,
wie die historisch-kritische Wissenschaft darlegt, das Werk des
Volkes Israel. Die Sage aber deutet, sieht tief in die wesentliche
Wahrheit der Dinge hinein, leuchtet hervor aus dem innersten
Erleben eines Volkes. So lidft sich zeigen, dall in den Abraham-
Sagen das Krleben — und das heilit entscheidend der Glaube
— der Israeliten seinen Niederschlag gefunden hat. Was Israel
in historischer Tatsédchlichkeit — denn sein Glaube realisierte
sich in geschichtlichen Ereignissen — erlebt hat, hat es in die
Gestalt der Vorfahren, u. a. auch Abrahams, hineinprojiziert.
Die Geschichtlichkeit und Wahrheit der Abraham-Erzéihlungen
besteht also in der Geschichtlichkeit des Krlebens Israels. Das
wiirde nun aber nicht bedeuten, dal Abraham und seinen Er-
lebnissen nicht auch eine eigene Geschichtlichkeit zuké&me.
Vielmehr tritt nun eben jene Erweiterung des Geschichtsbegrif-
fes in Aktion. In seinem Erleben, und noch mehr im Deuten
dieses Erlebens, verarbeitet nimlich ein Volk das Vergangene,
das noch weiterwirkt. Gegenwirtiges und vergangenes Erleben
stehen miteinander im Zusammenhang, im fliefenden Uber-
gang. Das geschichtlich Kinmalige wirkt weiter und beeinfluft
die Gestaltung des Nachfolgenden. Die spiteren Traditionen
haben also, indem sie sich in der Abraham-Tradition dullerten,
doch nichts anderes gestaltet als das geschichtlich Einmalige
Abrahams. So enthalten die Abraham-Sagen fortwidhrend bei-
des, das geschichtlich Einmalige Abrahams und das eindeutig
Geschichtliche, im Glauben Erlebte, des spéteren israelitischen



434 C. A. Keller, Grundsdtzliches zur Auslegung

Volkes, und es ist notwendig, von Sage zu Sage den Weg zu
finden zum geschichtlich Einmaligen. **

Wir miissen zugeben: Mit dieser Argumentation wird etwas
ausgesprochen, was unverdulBerlicher Bestandteil wissenschalft-
lich-theologischer Beschiftigung mit der Abraham-Uberliefe-
rung bleiben mufl. Diese Uberlieferung ist in der Tat der

12 Mit Obigem hoffe ich das Wesentliche an den leider nicht durchaus
klaren hermeneutischen Prinzipien G. von Rads, Das Erste Buch Mose: Das
A.T. deutsch, 2 (1949; 31953), S. 22 ff., zusammengefalit zu haben. Ein Sym-
ptom dafiir, dafl seine Ausfithrungen nicht bis zur letzten Konsequenz aus-
gearbeitet wurden, darf man vielleicht schon #uflerlich daran erblicken, daf}
dem «I» auf S. 22 nirgends ein «II» entspricht. Die Summa seiner Erorte-
rungen lautet auf S. 30 f. dahin, dal «die Geschichtlichkeit der Vitererzih-
lungen ... wesentlich auf Glaubenserfahrungen der Gemeinde» beruhe;
trotzdem miisse die Auslegung darauf achten, daBl «diesen Erzihlungen
doch auch der Charakter des heilsgeschichtlich Einmaligen gewahrts bleibe,
und man hort in diesem Zusammenhang von einem «imponderablen Element
der geschichtlichen Schwere». Die DBriicke zwischen der «imponderablen
geschichtlichen Schwere», dem <heilsgeschichtlich Einmaligen» und der
Geschichtlichkeit der Vitererzdhlungen in den Glaubenserfahrungen der
Gemeinde bildet auf S. 24—26 eine Meditation tiber den Zusammenhang des
Vergangenen und des Gegenwirtigen. Charakteristischerweise kommt von
Rad in der eigentlichen Auslegung nur andeutungsweise auf die Geschicht-
lichkeit der Abrahams-Erlebnisse zu sprechen, erwihnt aber mehrmals de-
ren Wahrheit im Blick auf das Glaubensleben Israels (z. B. S. 133. 136. 209.
213; cf. S. 139. 160, wo Ausdriicke wie «paradigmatisch», «beispielhafty be-
gegnen). — Ahnlich wie v. Rad argumentierte schon W. Vischer, Das Chri-
stuszeugnis des A.T. 1 (71946), S. 148{, der die Einheit von Volk und
Patriarchen aus dem ganzheitlichen Denken der Israeliten erklirte und
an den Bildungsgesetzen der hebriischen Sprache illustrierte. — Ausfiihr-
lich beschiftigt sich in ebensolcher Weise H.-J. Kraus mit demselben Pro-
blem, Gedanken zum theologischen Problem der alttestamentlichen Sage:
Ev. Theol. 8 (1948), S. 319 ff. Er betont, S. 327, daf} die Sage unter allen Um-
stinden eine Wirklichkeit erzidhlen wolle, und zwar «die an eine bestimmte
geschichtliche oder vorgeschichtliche Situation sich anheftende, besser: die
von einer bestimmten geschichtlichen oder vorgeschichtlichen Situation
umschlossene héhere Wirklichkeit der aktuellen Begegnung eines Volkes
mit Jahve, die — prophetisch geschaut — in der geschichtlichen oder vor-
geschichtlichen Veranlassung als dem geheimnisvollen Pars pro toto ihren
Grund hat». So wird deutlich: «In der menschlichen Gestalt einer Sage legt
der prophetische Geist der Gottesgemeinde Zeugnis ab von den allzeit
gegenwirtigen grollen Taten Jahves.» Das heillt doch wohl nichts anderes,
als daBl die geschichtlichen oder vorgeschichtlichen Ereignisse als solche
sich entweder ganz verfliichtigen, oder aufgehoben sind im aktuellen Glau-
ben des Volkes, so oder so aber kein wesentliches Eigenleben mehr besitzen.



der Abraham-Uberlieferung in der Genesis 435

Spiegel des Erlebens des Volkes Israel, und es bestehen in-
timste Beziehungen zwischen Abraham und dem Glauben jener
Spétern. Die Frage stellt sich jedoch, ob diese Erweiterung des
Geschichtsbegriffes geniigt, und ob man nicht einerseits in
einer ganz andern Richtung gehen und andererseits die Linien
dieser Argumentation erweitern sollte. Kommt man auf diesem
‘Wege allein zu einer Bejahung — einer wirklichen Bejahung,
die doch unser Ziel ist — der Geschichtlichkeit Abrahams?
Man erweitert zwar den Geschichtsbegriff; aber weil es doch
um die Geschichtlichkeit geht, bleibt man immerhin innerhalb
der Historie. Man argumentiert vom Menschen aus, und zwar
vom Volk und seinem Krleben. Man wagt aber nicht, mit dem
Erleben ganz Ernst zu machen. Man glaubt es dem Geschichts-
begriff schuldig zu sein, dal man ihn nur erweitert, nicht aber
sprengt. Und darin besteht wohl das Unzuldngliche an diesem
Lésungsvorschlag, **

d) Blieb die eben besprochene Erweiterung des Geschichts-
begriffes noch durchaus innerhalb der Historie, so kann nun
der theologische Ausleger der Abraham-Uberlieferung eine
solche Erweiterung in ganz anderer Richtung vornehmen. Er
kann sein Verstindnis menschlichen Geschehens gegen oben
offnen, gegen Gott, so dall das geschichtlich Einmalige plotz-
lich — als menschlich-geschichtlich Einmaliges — Verbindung
erhiilt mit der Wirklichkeit Gottes. Menschliches Ereignen, Er-
dulden und Tun wird dann fortwihrend begleitet, erginzt, ge-
tragen, in Frage gestellt und gewirkt von Gott. Geschichte wird
zu einem gott-menschlichen Miteinander, und je mehr sich Gott

13 . von Rad (Anm. 12) spricht vom <heilsgeschichtlich Einmaligeny,
d. h. von der Heilsgeschichte. Doch wird nicht deutlich, wie er diesen Be-
griff auffalit. Jedenfalls gelingt es ihm nicht recht, das <heilsgeschichtlich
Einmalige» sichtbar zu machen. Und wenn er die Gefahr eines Abgleitens in
die reine (!) Allegorie bekémpfen will (S. 31), so scheint seine «Heilsge-
schichte» an sich etwas «Allegorisches» aufzuweisen; spricht er doch davon,
daB die Stoffe der Uberlieferung «im Spiegel immer neuer Bilder (Sperrung
von mir) Gottes heilsgeschichtliche Wege nachzuzeichnen sich unterfan-
gen». Somit handelt es sich bei den Abraham-Geschichten um Symbole der
Heilsgeschichte; sie selber steht dann irgendwo dahinter oder dariiber. Der
ganzen Argumentation haftet ein vages Moment des Ungewissen an. — Ahn-
liches ist wohl auch zu H.-J. Kraus (Anm. 12) zu bemerken. Miilte man

nicht versuchen, die «<Heilsgeschichte» doch auch geschichtlich zu konkreti-
sieren?



436 C. A. Keller, Grundsdtzliches zur Auslegung

am Menschen beteiligt, um so intensiver, eindeutiger wird ihre
Wirklichkeit erwiesen. Es ist bei dieser Konzeption das die
eigentlichste, die urspriinglichste Geschichte, wo Gott allein
handelt; und das menschliche Tun und Treiben kann nur noch
als dullerste Ramifikation, als allgemein sichtbare Aullenseite,
jener Geschichte gelten. So wird in die Betrachtung ein theo-
logischer (zeschichtsbegriff eingefiihrt, der von der humani-
stischen Geschichtswissenschaft, d. h. dem nur menschlichen,
historisch-kritischen Denken, weder angezweifelt noch von
ihren Voraussetzungen her anerkannt werden kann. Kr hat
sich vielmehr lediglich der im strengen Sinn theologischen
Priifung zu unterziehen. **

1 Ks ist aufschlufireich, die immer mehr ausgreifende Anwendung und
Konkretisierung des Begriffs der Wirklichkeit géttlichen Tuns in K. Barth,
Die kirchliche Dogmatik zu verfolgen. Barth behandelt ihn mehrfach auch
im Anschlul} an den ihm wichtigen Begriff der «Sage», z. B. I11, 1, S. 77—103;
III, 3, S. 430—437 — dort S. 434 die Wendung, dall wir es hier «mit wirk-
licher, mit wirklichster Geschichte zu tun habeny —; vgl. aber auch schon
I, 2, S. 564 und den dortigen Zusammenhang, wo allerdings — im Unter-
schied etwa zu III, 1 — der Unterscheidung von Historie und Sage «ein letz-
ter Ernsty abgesprochen wird. Dabei scheint mir der Bereich des wirk-
lichen gottlichen Geschehens, wie es in den biblischen Sagen berichtet
werde, eine fortlaufende Ausdehnung zu erhalten. Erscheint er in den frii-
heren Binden ganz auf das Geschehen in Jesus Christus beschrinkt, so wird
in ITT, 1 die Selbstéindigkeit und Besonderheit des von den alttl. Schopfungs-
sagen bezeugten zeitlichen Schipfungswerkes sehr energisch betont. In
IT1, 3 wird schlieBlich die Wirklichkeit des von der Sage Bezeugten auf die
Engelwelt und das dortige Geschehen ausgedehnt. Dem entspricht die iiber-
aus charakteristische Wandlung der Emphase in den alttestamentlichen
Exegesen, die iiberall in Kleindruck beigegeben sind. Wihrend etwa in
I1, 2, S. 452, am Schlufl der Exegese von 1. Kén. 13 im Zusammenhang der Er-
wihlung des Einzelnen rhetorisch gefragt ist: «<Was ist das Kapitel 1. Kon. 13
sonst, wenn es nicht Weissagung ist?», so scheinen derartige Wendungen
spiter zu unterbleiben. Charakteristisch ist auch ein Vergleich der Exegese
von 1. Sam. 8 ff. in II, 2, S. 404 ff., und IV, 1, S. 485 ff.. Wihrend dort (in
I1, 2) lediglich das «Zeugnis» der Samuelbiicher theologisch analysiert und
dann auf Christus bezogen wird, diinkt mich hier (in IV, 1) der Zusammen-
hang des theologisch Bezeugten mit der Historie Israels (duBerlich sichtbar
in der wiederholten Zitierung M. Noths) besser gewahrt zu sein. Das be-
deutet, dafl die geschichtliche Eigenstindigkeit des Inhalts der <«Sagen»
gegeniiber dem Heilswerk in Christus hervorgehoben wird. — Ahnlich wird
in IV, 1, S. 470, die Erzéhlung Ex. 32, 1{f. genannt: ¢«Die groBe biblisch-
geschichtliche Konkretion des Kontrastes» zwischen Gottes Herabsteigen
zum Menschen und des Menschen Griff nach Gott. «Geschichtliche Konkre-



der Abraham-Uberlieferung in der Genesis 437

Hier ist eben die Stelle, wo die alttestamentliche Wissen-
schaft unbedingt den Anschlufl an die Wahrheit, d. h. an den
Glauben und das Leben der Kirche, wieder finden muf. Sie
wird ihren historisch-kritischen Erkenntnis- und Forschungs-
prinzipien Geniige tun, sobald sie sich nur bewulit ist, an wel-
chem Punkte sie nicht mehr historisch-kritisch, sondern theo-
logisch zu arbeiten gesonnen ist.

3.

Es steht auBer Zweifel, daB die biblische Abraham-Uberliefe-
rung von einem gott-menschlichen Miteinander im mensch-
lichen Erleben berichtet. Gott hat Abraham aus Ur und Haran
gefiihrt, ihm Segen, Nachkommenschaft und Land verheillen,
ist ihm immer wieder in Kanaan — und zwar an den verschie-
densten Orten — erschienen und hat mit ihm gesprochen usw.
Sobald man darum den theologischen Geschichtsbegriff aner-
kennt, wird man gegen die Wahrheit und Wirklichkeit dieser
Berichte nichts mehr einzuwenden haben, und es ist ja auch so,
dall der gldubige, unverbildete Leser, der selber in einer gott-
menschlichen Wirklichkeit lebt, gar keine Wenn und Aber vor-
bringt. Hat damit die Wissenschaft sofort abzutreten und sich
selber als iiberfliissig anzusehen? Keineswegs; vielmehr soll
sie diesem schlichten Bibelleser dienen, indem sie sich glau-
bens- und erkenntnisméflig an seinem Ort befindet und mit ihren
Hilfsmitteln das theologische Geschichtsverstindnis vertieft.
Hier erheben sich indessen sogleich eine Reihe von interessan-
ten Problemen, denen wir uns etwas ausfiihrlicher zuwenden
wollen.

Geschichte als gott-menschliche Wirklichkeit, gewirkt und
tion»: Der Ausdruck ist iiberaus fruchtbar und vielversprechend. Wenn
allerdings Barth weiterhin schreibt: «Die komplizierten literarischen und
historischen Fragen beziiglich dieses Textes und seines Kontextes kénnen
hier auf sich beruhen», so scheint er doch nicht das Problem (an dieser
Stelle) ganz einbeziehen zu wollen; denn wenn es sich um eine «geschicht-
liche Konkretion» handelt, werden doch wohl die historischen Fragen ein
gewisses Gewicht aufweisen. Immerhin hat Barth darauf aufmerksam ge-
macht, dall hier komplizierte Probleme vorliegen. Das bedeutet wiederum,
dall der Leser der Kirchlichen Dogmatik in den spiiteren Bédnden immer

mehr auf die geschichtliche, heilsgeschichtlich wie historische, Differen-
ziertheit des einen Heilshandelns Gottes aufmerksam gemacht wird.



438 C. A. Keller, Grundsdtzliches zur Auslegung

getragen von Gott, weist zwei Komponenten auf (deren Ver-
hiltnis zueinander theologisch abzukldren hier nicht der Ort
ist): eine gottliche und eine menschliche. Wie steht es nun —
um gleich das eine hier behandelte Problem anzugreifen — mit
der Verifikationsmdglichkeit dieser Komponenten und ihres
Miteinander? ¥ Es ist sofort klar, dafl in dieser Hinsicht die
beiden Komponenten nicht gleich behandelt werden kénnen. In
der Wirklichkeit gott-menschlichen Geschehens finden sich ja
Schopfer und Geschopf, der ewig Lebendige und das zeitlich
Sterbliche, ihrem Wesen nach véllig voneinander getrennt, zu
gemeinsamem Tun und Erleben. Dabei vermischen sie sich
nicht, noch fallen sie etwa nach Art einer chemischen Verbin-
dung zusammen; vielmehr behalten sie auch in der Gemeinsam-
keit ihre gottlichen, bzw. menschlichen Eigentiimlichkeiten.
Darum muf} jede der beiden Komponenten bei dem wissen-
schaftlichen Verifikationsunternehmen gesondert behandelt
werden.

Fiir die Verifikation der gottlichen Komponente — und das
heillt, weil sie hier durchaus dominiert, gleichzeitig auch des
Modus gott-menschlichen Miteinanders — kommen andere als
gottliche Kriterien nicht in Frage. Streng genommen besitzen
wir hier wirklich keinerlei Mittel und Wege zur Verifikation;
vielmehr haben wir KExistenz und Art der goéttlichen Kompo-
nente als Offenbarung anzunehmen. Indessen diirfen wir, so
wie wir Gott in seiner Offenbarung kennen, doch Eines verlan-
gen: Das von Gott in der Abraham-Geschichte den Menschen
gegeniiber gemeldete Verhalten mull konsistent sein mit seinem
sonstigen Tun. Es mul} in einem bestimmten Zusammenhang

15 Barth schreibt, Die kirchliche Dogmatik, III, 3 (1950), S.4321{., es
zebe «wirkliche, d. h. im Raum und in der Zeit geschehene Geschichtey, die
als Sage historisch nicht verifizierbar sei. Das bezieht sich dort auf die
Sagen, welche vom Eingreifen der Engel handeln. Es fragt sich aber, ob nicht
doch diese Geschichte, da sie im Raum und in der Zeit geschehen ist, jeden-
falls in ihrem rdumlich-zeitlichen, die Menschen einschliefenden Aspekt als
grundsitzlich verifizierbar gelten miiflite? Handelt es sich bei den Sagen
um reine Produkte der Phantasie, so fillt die Verifizierbarkeit dahin. Spre-
chen wir den Sagen aber Wirklichkeit zu, so miissen auch die Menschen an
dem iiber sie berichteten Geschehen wirklich beteiligt gewesen sein. Sohald
dies aber zugestanden wird, mufl ihr Erleben grundsitzlich irgendwie
bestitigt werden kénnen, und wir diirfen auf solche Verifikation nur ver-
zichten mangels geniigender Beweise.



der Abraham-Uberlieferung in der Genesis 439

stehen mit seinem Handeln vorher und nachher. Dieses Krite-
rium findet seine Begriindung im Wesen Gottes, in seinen
Eigenschaften, vor allem in seiner Bestédndigkeit. ** Und es ist,
konkret, das Kriterium der Heilsgeschichte, des grofien Tuns
Gottes in Jesus Christus zum Heil der Menschen. Aullerdem
mull Gottes Gemeinschaft mit Abraham seinem Wesen nach
dem Gotteserleben aller andern Partner Gottes im biblischen,
gott-menschlichen Geschehen entsprechen.

Dal diese gottlichen Kriterien auf die Abraham-Perikope
zutreffen, braucht nicht lange ausgefiihrt zu werden. Es geht ja
im ganzen Zusammenhang der Uberlieferung um nichts an-
deres als eben diese Heilsgeschichte, und dall Abrahams Gott-
erleben demjenigen Israels entspricht, ist bereits hervorge-
hoben worden. In diesem Sinne mufl — theologisch — die gott-
liche Komponente der gott-menschlichen Wirklichkeit bei Abra-
ham grundsitzlich als verifizierbar gelten.

Wie steht es nun mit der menschlichen Komponente? Abra-
ham war ja, nach der Tradition, ein Mensch, nicht ein ge-
schichtsloses Geistwesen. Er lebte in Mesopotamien und Ka-
naan, einmal auch in Agypten, und zwar — wenn die Tradition
recht hat — zu einer bestimmten Zeit. Die Verifikation dieser
menschlichen Komponente mufl darum erfolgen nach den Prin-
zipien menschlichen Geschehens und Erlebens, d. h. nach kri-
tisch-historischen Kriterien. Die beste Verifikation wire dem-
nach einfach eine urkundliche oder doch sonst archidologisch
unzweideutige Bestitigung — die sich bis heute noch nicht
gefunden hat. Man kann freilich auch nicht die Anerkennung
der Geschichtlichkeit der Abraham-Geschichte von dieser Be-
stitigung abhingig machen. Aber etwas mufl man mindestens
verlangen, nidmlich dall doch die iiber Abraham berichtete
Lebenswirklichkeit irgendwie in den Rahmen der sonstigen,
archiologisch-inschriftlich fabaren, Geschichte des Vordern
Orients im 2. Jahrtausend vor Chr. pafit. Personen und Ereig-
nisse miilliten also, wenn nicht direkt historisch fallbar, so doch
in ihrem menschlichen Aspekt historisch méglich sein.

18 Es ist bezeichnend, dafl Barth, Die kirchliche Dogmatik, II, 1 (31948),
S. 569 1., die Bestindigkeit Gottes vor allem auch aus seinem Verhalten in
der Heilsgeschichte, im Zusammenleben mit den Menschen, erhebt.



440 C. A. Keller, Grundsdtzliches zur Auslegung

Wie steht es damit bei der Abraham-Geschichte? Wir kon-
nen uns — unter Verweis auf mancherlei Spezialarbeiten ** —
kurz fassen: Der historisch-geographische Rahmen der Abra.
ham-Geschichte kann durchaus als korrekt, d. h. als moglich,
bezeichnet werden. Kleinere Irrtiimer unterlaufen bei jeder
historischen Berichterstattung **, und die Anordnung des Stof-
fes mag ebenfalls gelegentlich als «unhistorischy gelten. Je-
doch werden dank der historisch-archéologischen Forschung
manche Dinge immer plastischer: Die Stiddte Ur, Haran und
zahlreiche Orte in Kanaan erstehen deutlich vor unsern Augen,
die politische Ordnung in Syrien und Paldstina mit ihren klei-
nen Stadt-Fiirstentiimern spiegelt sich durchaus korrekt in der
Abraham-Uberlieferung, und das soziale Brauchtum wie Ne-
benehe eines Gatten mit der Magd seiner kinderlosen I'rau
und anderes mehr stimmt mit dem auBerbiblisch Belegten ganz
iiberein. Schwieriger steht es mit der historischen Einordnung
der Personen im Umkreis Abrahams *°; am meisten interessie-
ren naturgemill die in Gen. 14 erwiédhnten Ko6nige, auf deren
ldentifizierung die Forschung bisher ohne Erfolg die grofite
Miihe verwendet hat. Infolgedessen bleibt auch die exakte histo-
rische Einordnung der Ereignisse (nicht zu verwundern im
Blick auf die Liickenhaftigkeit unserer Kenntnisse) bisher
ein unerfiilltes Desideratum. Schon bei der Datierung der
Abraham-Zeit kommt man iiber Vermutungen nicht hinaus.
SchlieBlich ist noch zu bemerken, dall ein Ereignis wie die
Zerstorung der Stddte in der Ebene (Gen.19) in irgendeiner
Form archéologisch-geologisch ebenfalls in den Bereich histo-
rischer Moglichkeit geriickt ist. ** Und was endlich die Grund-

17 8. 0. Anm. 3. Zur palidstinischen Umwelt wiire noch zu nennen A. Alt,
Die Landnahme der Israeliten in Palistina (1925), S. 4 ff. (= Kleine Schrif-
ten, 1, S. 92 ff.).

18 7. B. dafl Abimelech als Philister erscheint, wozu M. Noth, Uberliefe-
rungsgeschichte des Pentateuch (1948), S. 170.

19 Deren iiberlieferungsgeschichtliche Herkunft ist ungewil}, s. Noth
(Anm. 18), S. 164 f. 167 ff.

20 Cf. Westminster Historical Atlas to the Bible (1945), S. 20. 65 f. Ubri-
gens ist zu dem ganzen Problem der archédologischen Verifizierbarkeit der
biblischen Erzéhlungen vor allem W. Baumgartner, Theol. Zeitschr. 4
(1948), S. 349—353, zu vergleichen, der davor warnt, allzu vorschnell die
biblischen Berichte bestitigt zu finden. In der Tat: es kann héchstens ge-



der Abraham-Uberlieferung in der Genesis 441

frage betrifft, nimlich die kritisch-historische Geschichtlichkeit
der Person Abrahams, so darf wohl die in der Uberlieferung
geschilderte klar umrissene Gestalt, die sich so charakteristisch
von andern Gestalten unterscheidet, zum Schlul} verleiten, es
liege dieser Uberlieferung rein historisch die Erinnerung an
einen wirklichen Menschen Abraham zugrunde. Es wird somit,
was den menschlichen, d. h. historischen Aspekt der Abraham-
Geschichte betrifft, nichts Wesentliches behauptet, was grund-
sétzlich als nicht verifizierbar bezeichnet werden miillte.
Nun zeichnet sich hier ein weiteres Problem ab. Was hin-
dert, angesichts der oben erwidhnten Verifikationsmoéglichkei-
ten, noch daran, ohne weiteres die Geschichtlichkeit Abra-
hams anzunehmen? Es ist folgendes: Wie erwihnt, hat die
historisch-kritische Arbeit das Wachstum der Abraham-Tra-
dition im Zusammenhang mit der spiteren israelitischen Ge-
schichte hervorgehoben, und ebenso die teilweise Herkunft der
Erzéhlungsstoffe aus dem alt-kananiischen, d.h. nicht-israe-
litischen Erzidhlungsgut.®* Historisch-kritisch betrachtet, er-
gibt sich also begriindeter Zweifel, ob den Erzdhlungen, deren
spite und nicht-israelitische Herkunft jedenfalls sehr in den
Bereich des Moglichen riickt, irgendwelcher historischer Wert
zukomme.?* Wenn wir das hier Berichtete als wirklich geschehen
anerkennen wollen — es geht hier um die menschliche Kompo-
nente der gott-menschlichen Wirklichkeit —, miissen wir vor-
aussetzen, daB jene Tradition trotz ihres spiten Wachstums
die geschichtliche Wirklichkeit Abrahams im Wesentlichen
richtig erfafit und dargestellt hat. Indem die israelitischen Fr-
zdahler mancherlei Motive aufgriffen und allméhlich zur Abra-
ham-Tradition fiigten, miiliten sie «divinatorischy die histo-

sagt werden, dall in vielen Féllen der archiéologische Befund zwar den Hin-
tergrund der Bibel erhellt, nicht aber eine direkte Verifizierung liefert.
Die Hauptfrage entscheidet sich an der Art der biblischen Uberlieferung.

2t Man mub sich allerdings bewullt sein, daB die Herleitung des alt-
testamentlichen Erzihlungsgutes aus der alt-kanaadischen Kultur in den
meisten Fillen tiberaus prekir ist. Zu einem strikten Nachweis reicht das
Material nicht aus, und in jedem Fall ist es von den Israeliten stark ver-
dndert worden.

22 Cf. von Rad (Anm. 12), S. 30: «Wenn die Erzéhlungen 1. Mose 18; 22;
28; 32 einmal uralte palistinische (also vorisraelitisch-kanaaniische!) Kult-
legenden waren..., so kénnen wir sie nicht mehr direkt als Urkunden aus
dem Leben der Patriarchen gelten lassen.»

29



442 C. A. Keller, Grundsdtzliches zur Auslegung

rische Wirklichkeit Abrahams getroffen haben. ** Diirfen wir
diese Voraussetzung machen? Wenn ja: in welcher Form?

Soviel ist sicher: Die israelitischen Erzéhler wollten nicht
eine isolierte, nur menschlich-historische Wirklichkeit schil-
dern. Vielmehr ging es ihnen um die Darstellung eines gott-
menschlichen Geschehens. Wenn nun diese Darstellung gott-
menschlichen Geschehens irgendwie valid sein soll, dann
kommt eine blof menschliche Traditionsbildung nicht in Frage.
Wenn die Erzédhler nur als Menschen, geleitet von mensch-
lichen Gesichtspunkten und menschlichen Priamissen, die Abra-
ham-Tradition ausgebildet héitten, wéren sie niemals zu einer
validen Schilderung gott-menschlicher Wirklichkeit gelangt. Es
wire ihnen dann ein unbefugtes EKindringen vorzuwerfen in
R#éume, die einem nur menschlich orientierten Erzihler und
Horer vollstindig verschlossen sind. Wir miissen also anneh-
men, dall — wenn anders die Schilderung der gott-menschlichen
Wirklichkeit Abrahams valid sein soll — auch die israeli-
tischen Krzédhler in den Jahrhunderten nach Abraham real in
jener Wirklichkeit standen. Wir miissen die Voraussetzung
wagen konnen, dall die Erzidhler bei der Konstruktion der
Abraham-Uberlieferung von jener gott-menschlichen Wirklich-
keit ausgingen, d.h. schlicht, dall sie von Gott geleitet und
inspiriert wurden, daf} es sich bei ihrem Tun um Offenbarung
handelt.

Wir setzen also folgendes voraus: Historisch-kritisch ge-
sprochen, haben israelitische Erzihler irgendwelche Motive
und Uberzeugungen irgendwo entlehnt und zur Darstellung
der Geschichte Gottes und Abrahams verwendet. Die daraus
resultierende Erzédhlung ist valid und korrekt, weil derselbe
Gott, der «<mit Abraham gewesen» war, auch mit den biblischen
Erzéhlern war. Die Garantie fiir die Validitit der Abraham-

23 Diesen Begriff «Divination» verdanken wir Barth, Die kirchliche
Dogmatik, ITI, 1 (21947), S. 90. Er bedeutet bei ihm «die Schau des der histo-
rischen Geschichte vorangehenden geschichtlichen Werdens, das sich aus
dem Gewordenen, in welchem sich die historische Geschichte abspielt, er-
raten 1ift>. Zwei Dinge miissen hier noch abgeklirt werden: 1. Wie ist,
theologisch, dieses «Erraten» gemeint? 2. Mull sich die Divination, wenn
sie sich auf das hinter dem geschichtlich Gewordenen bezieht, nicht auch
wenigstens in gewissen Féllen auf das geschichtlich Gewordene beziehen
konnen, oder gehort dann dieses nur der «Dichtung» an? Vgl. ITI, 3, S. 227 f.



der Abraham-Uberlieferung in der Genesis 443

Geschichte besteht also in der ldentitit des Gottes Abrahams
und des Gottes der israelitischen Erzdhler. Sie besteht in der
Identitdt, Kontinuitit und Konsistenz des in dieser Geschichte
— der Heilsgeschichte — handelnden Gottes.

Es mulBl nun aber wohl noch eine weitere Voraussetzung
gemacht werden. Es geht ja um die geschichtliche Wahrheit
auch der menschlichen Komponente der gott-menschlichen
Wirklichkeit Abrahams. Wenn die hier verwendeten «nicht-
abrahamitischeny Motive und Erzéhlungselemente korrekt
sind, dann mull zwischen dem geschichtlichen Erleben Abra-
hams und jenen urspriinglich nicht-abrahamitischen Motiven
eine Kongruenz bestehen, entweder so, dafl die nicht-abraha-
mitischen Motive letztlich doch auf das geschichtliche Erleben
Abrahams zuriickgehen, oder so, dall hier ausgesprochene
Parallelen vorliegen. **

Kann ein theologischer Exeget diese Voraussetzungen ma-
chen? Ich denke, jene Identitiit des in Abraham und den Israe-
liten — und in direkter Linie auch in der heutigen Kirche —
sich offenbarenden Gottes wird fiir den Theologen a priori fest-
stehen miissen. Somit wird er zugestehen, dafl dieses Gottes Of-
fenbarungswille letztlich fiir die israelitische Traditionsbildung
verantwortlich ist. Und was die historisch-kritischen Schicksale
und Affinititen der Motive und Erzihlungselemente betrifft, so
reichen wohl die nur historischen Unsicherheiten und Vermu-
tungen nicht hin, theologische Notwendigkeiten ernstlich in
Frage zu stellen.

4.

Unsere Ergebnisse lassen sich so zusammenfassen: die
Abraham-Geschichte muf} als grundsétzlich — theologisch wie
historisch-kritisch — verifizierbar gelten, somit als Schilderung

24 Zwei Beispiele: 1) Man vermutet, hinter der Erscheinung der drei
‘Wesen in Gen. 18, 1 ff. stehe eine entsprechende altkanaandische Legende.
Dann ist eben Gott dem Abraham in der Weise erschienen, wie es von jeher
von den kanaaniischen Gottheiten erzihlt wurde — jedenfalls haben das
die ersten israelitischen Erzéhler, die eventuell die Legende iibernahmen,
so gemeint. 2) Der El Olam von Beerseba in Gen. 21, 33 (vgl. E. Jenni, ZAW
1953, S. 1 ff.) ist vermutlich eine vorisraelitische Gottheit. Es ist doch nicht
ausgeschlossen, dall schon Abraham dasselbe tat wie moglicherweise erst
die spiteren Israeliten, die jenen Gott mit Jahve identifizierten.



444 C. A. Keller, Grundsdtzliches zur Auslegung

gott-menschlicher Wirklichkeit zum mindesten als moglich.
IThre Wirklichkeit und Wahrheit wird dem gewil, der einerseits
das reale Wirken Gottes in Israel nicht in Abrede stellt, und
anderseits die Geeignetheit der verwendeten Motive anzuerken-
nen gewillt ist. So darf er getrost die Geschichtlichkeit Abra-
hams und des iiber ihn Erzidhlten im Sinne des theologischen
Geschichtsbegriffs behaupten. Sobald wir auch in der Wissen-
schaft das Wirken Gottes anerkennen, haben wir in der Tat
keinen Grund, die Richtigkeit der Uberlieferung zu bezweifeln.

Wie wird sich eine wissenschaftlich-theologische Auslegung
der Abraham-Uberlieferung nach diesen Betrachtungen gestal-
ten? Wir nennen nur andeutungsweise folgende Merkmale:

1. Die Auslegung wird ganz einfach das von der Uberliefe-
rung Behauptete als geschehen behandeln, und zwar geschehen
im menschlich-historischen Raum. Vor allem wird sie das Got-
teserleben Abrahams, seine Wanderungen und die Erfahrungen
seines Familienlebens im Wesentlichen als historisch-real an-
sehen, ohne historische Unklarheiten zu vertuschen oder der-
gleichen zu tun, wir kénnten alles wissen.

2. Die Auslegung wird die menschlich-historischen Hinter-
griinde des Abraham-Lebens hervorheben: die kulturelle Um-
gebung Mesopotamiens, die politischen, sozialen und wirt-
schaftlichen Zustinde Kanaans und das dortige Brauchtum,
die religionsgeschichtlichen Zusammenhédnge von Abrahams
Gottesglauben usw. Sie wird bei jeder sich bietenden Gelegen-
heit das Gotteserleben Abrahams hineinstellen in den Rahmen
der Profangeschichte.

3. Das Hauptinteresse der Auslegung wird indessen auf dem
gottmenschlichen Miteinander ruhen. Hier gibt es noch vieles
zu entdecken und auszuschépfen. Neben der eingehenden Unter-
suchung dieses innigen, nur selten getriibten Miteinanders
wird die Auslegung auch immer wieder hinweisen auf die Iden-
titiit des hier erlebten, bzw. sich offenbarenden Gottes. Sie wird
darum die heilsgeschichtlichen Zusammenhéinge mit besonderer
Liebe beriicksichtigen.

4. Die Auslegung wird indessen auch das spite Wachstum
der Abraham-Uberlieferung in seinen mutmaflichen Stufen und



der Abraham-Uberlieferung in der Genesis 445

inneren Gesetzméligkeiten soweit wie méglich darlegen und
gleichzeitig zeigen, dal gerade dieses Wachstum dem Willen
des sich offenbarenden Gottes entsprach. **

So wird die Auslegung theologisch sein und damit der
Wahrheit, d. h. dem Glauben und Leben der Gemeinde, dienen,
und ebensosehr der menschlichen Komponente der gott-mensch-
lichen Wirklichkeit, d. h. der historischen, kritischen Wissen-
schaft, ihr Recht verschaffen.

Ossingen, Kt. Zirich. Carl A. Keller.

25 Als Beispiel einer Auslegung, die in der angegebenen Richtung vor-
stobt, mag die von H. Frey, Das Buch des Glaubens (1950), gelten.



	Grundsätzliches zur Auslegung der Abraham-Überlieferung in der Genesis : zum 70. Geburtstag Karl Barths

