
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Der Gedanke der Souveränität Gottes in der Theologie Karl Barths

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Gedanke der Souveränität Gottes
in der Theologie Karl Barths.

Die nachstehende Skizze ist ein Vorschlag zur Gesamtinterpretation

der Theologie Karl Barths, entspringend nicht aus
umfassendem Üherhlick, sondern aus dem Erlebnis Barthscher
Theologie.

Es sind ja bereits zahlreiche Versuche in dieser Richtung
unternommen worden. So hat man Barths Theologie als
theologischen Aktualismus oder Occasionalismus, als Theologie
der Grenze oder der Krise oder als Christomonismus zu
interpretieren versucht. — Einer derartigen Gesamtinterpretation
drohen zwei Gefahren: Sie kann entweder einen in der zu
deutenden Theologie selber gegebenen Gesichtspunkt einseitig zum
Interpretament für das Ganze generalisieren und damit der ma-
terialen Vielfalt des zur Deutung vorliegenden Werkes nicht
gerecht werden. Sie kann aber auch einen formal-philosophischen

Gesichtspunkt zum Interpretament erheben und damit,
selbst wenn er in allen Teilen des betreffenden Werkes sinnvolle

Deutungsergebnisse gewinnen hilft, die eigenste Intention

desselben verfehlen und also äußerlich bleiben. — Der hier
zu entfaltende Vorschlag sucht beiden Gefahren aus dem Wege
zu gehen.

Hans-Urs von Balthasar hat in seinem bedeutenden Buch
«Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie» (Ölten

1951) zwei Prinzipien Barthscher Theologie genannt: ein
«Materialprinzip» und ein «Formalprinzip». Das Materialprinzip:

«Wenn die dröhnende Glocke des ,Römerbriefes' einen echten

Klang gab, dann mußte es dieser Klang sein, der, mit
solcher Wucht angeschlagen, durch alles Nachfolgende hallte: die
letzte Absicht eines so prophetischen Denkens und Kündens
kann nicht anders als mit sich identisch bleiben. Und sollte man
ihr einen Namen gehen, so doch wohl den des verzehrenden
Eifers für Gott... Der Eifer, kein Haarbreit sich aus dem
Zentrum zu entfernen, in welchem die Offenbarung, aber auch der
biblische Mensch, der Zeuge, der Prophet, der Apostel, der
wirklich Glaubende steht. Keinen Augenblick zu vergessen, daß
geschöpfliches Dasein keinen andern Sinn hat als die sola Dei



410 H. Ott, Der Gedanke der Souveränität Gottes

gloria. Sie zu sehen, sie anzubeten, sie über alles zu lieben, sie
allen als das Liebenswerteste darzustellen» (S. 181). Das For-
malprinzip: «Um des Aktes willen ist das Sein, von ihm her ist
es zu deuten... Barth denkt vom Punkt der höchsten
Wirklichkeit aus, und alles andere ist ihm Vorstufe dazu, Potenz zu
ihrer Verwirklichung ...» (S. 203).

Angeregt durch diese Anschauung von Balthasars, ohne
nähere Anlehnung an sie, aber auch ohne polemische Seitenblicke,

soll im folgenden derjenige Gedanke umrissen werden,
welcher nach unserer Meinung sowohl Material- als auch
Formalprinzip der Barthschen Theologie ist. Denn es ist nicht zu
leugnen: Angesichts des in aller materialen Vielfalt des Barthschen

Werkes deutlich vernehmbaren unverkennbaren Grundtones

sieht sich der Interpret genötigt, zu fragen: was denn das

Eigentümliche und — falls er seiher der inneren Bewegung dieses

theologischen Werkes zu folgen vermag — was denn das

eigentümlich Mitreißende und Überzeugende solchen Denkens
sein möchte?

I.

Das gesuchte Prinzip ist der Gedanke der Souveränität Gottes.

1 Barths Theologie will in allen Stücken Gottes Souveränität
zu Ehren bringen. Das ist ihr Gesetz, ihre besondere Strenge.
Von hier aus sind alle ihre Gedankenbewegungen und Positionen

zu verstehen.
Dieser eine Gedanke zeigt das Gesetz, nach welchem alle

andern Gedanken laufen, weil sein Gegenstand der aller andern
ist. Das Formalprinzip der Theologie ist also zugleich ihr
Materialprinzip. Wie sollte es eine legitime Formalstruktur
theologischen Denkens geben können, die nicht in der «Sache seihst»,
die dieses Denken denkt, verankert wäre? Die Formalstruktur
wird also gefunden, indem der eine Gegenstand aller theologischen

Gedankengänge eigens noch einmal genannt wird.

1 Vgl. auch das temperamentvolle Buch von Maurice Neeser, Karl Barth,
l'homme de l'arête. Essence et permanence d'une vaste pensée (1952) : «Sa

théologie peut se résumer dans le slogan: Dieu seul parle la parole de
Dieu!» (S. 12).



in der Theologie Karl Barths 411

Karl Barth gibt dem, der nach einer Gesamtinterpretation
seines Werkes fragt, selber einen Wink, durch seinen Aufsatz

«Das erste Gebot als theologisches Axiom» (Zwischen
den Zeiten 1938, 4), welcher durch die späteren Entwicklungen
der Barthschen Theologie doch nichts von seiner Gültigkeit für
dieselbe verloren hat. Hier schreibt er über das «Gesetz» des

(seines) theologischen Denkens und über die Wissenschaftlichkeit
der Theologie: «Auch die Theologie beruht hinsichtlich

des Beweises ihrer Sätze auf einer letzten entscheidenden
Voraussetzung, die als solche weder bewiesen werden kann noch
bewiesen zu werden nötig hat, sondern die alles zu ihrem
Beweise Nötige selber sagt. Sie ist genau so angehbar wie das
Axiom oder wie die Axiome irgendeiner andern Wissenschaft.
Die theologischen Sätze sind an ihr ebenso streng gemessen
wie die Sätze jeder andern Wissenschaft an ihren Axiomen ...»
(S. 297). «Theologie ist der mit den Mitteln des menschlichen
Denkens und der menschlichen Sprache unternommene
Versuch einer wissenschaftlichen Klärung der Frage nach dem
Grund und Gesetz der Kirche und ihrer Verkündigung Dort,
wo in andern Wissenschaften die Axiome stehen, steht in der
Theologie vor allem theologischen Denken und Reden, an
seiner Quelle oder Wurzel, begründend und kritisch der Befehl:
Du sollst keine andern Götter neben mir haben!» (S. 306). Dieses

Axiom ist für die Theologie die «Quelle, aus der sie ihre
Sätze ableitet», und der «Maßstab der Gewißheit, die sie ihren
Sätzen beilegt» (ebd.).

Mit dem ersten Gebot aber ist Gottes Souveränität genannt,
Sein Herr-Sein und unbeschränktes Verfügen. Genannt ist die
souveräne «Instanz, von der es keinen Appell an eine höhere
gibt, weil sie selbst die letzte und höchste, die schlechthin
entscheidende Instanz ist» (ebd.). (Eben dies ist ja im politischen
Bereich, wo das Wort seinen Ursprung hat, die präzise Bedeutung

von «souverän».) — Das Ineins von Materialität und
Formalität dieses Prinzips wird hier besonders deutlich: an dem
«Ich bin ...» und «Du sollst...» des Gebotes. Eben weil der so
zu verstehende Gott (material) der Gegenstand des theologischen

Denkens ist, steht solches Denken (formal) unter der in
dem Verbot anderer Götter ausgedrückten Norm.



412 H. Ott, Der Gedanke der Souveränität Gottes

II.

Es stellt sich nun die Aufgabe einer Deskription des

Souveränitätsbegriffs. Diese kann von vornherein nicht davon
absehen, daß es sich um die Souveränität Gottes handelt. — Die
Schwierigkeit, der sich ein solcher Deskriptionsversuch
gegenübersieht, liegt darin, daß der Souveränitätsgedanke ja nicht ein
Gedanke neben andern theologischen Gedanken Karl Barths
ist, der an irgendeiner Stelle seines Werkes explizit in Erscheinung

tritt, sondern das beherrschende Leitmotiv, welches das

ganze Werk durchzieht und immer wieder spürbar wird, ohne
je eigentlich expliziert zu werden. Wir haben darum so
vorzugehen, daß wir den Gedanken nicht definieren, sondern umkreisen,

einzelne für unser Empfinden wesentliche Merkmale
desselben aufzeigen, in der Hoffnung, daß die Einheit aller in dem
einen Gedanken dann von selbst evident werde. —

(1.) Gott ist souverän in dem, was Er tut. In Seinem Tun
erweist Er sich als der Herr. Sein Tun ist souverän, aber eben
darin ist Er seiher souverän. In diesem Sinne besagt der
Souveränitätsbegriff die Einheit von Gottes Sein und Tun, jene
Einheit, welche auch ausgesprochen ist in dem Begriff des Deus
revelatus, des «Gott für uns».

Wir werden bei Karl Barth auf Schritt und Tritt, wo immer
vom Tun Gottes die Rede ist — und wo in der Theologie wäre
nicht vom Tun Gottes die Rede? —, dieser Gedankenfigur und
dem in ihr ausgedrückten «Gottesverständnis» begegnen. —
Überall, wo bei Barth das Werk Gottes (an uns) im Blickpunkt
steht, ereignet sich sogleich der Rückverweis auf das «Er
selbst...», auf das Subjekt solchen Tuns. Es kommt alles darauf

an, daß wir es in dem uns widerfahrenden und von uns zu
verstehenden Tun Gottes wirklich mit Gott seihst zu tun haben
und nicht doch wiederum unter irgendeiner Gestalt mit uns
seiher, mit unseren eigenen Gedanken, Wünschen oder Entwürfen.

Stilistisch, «formgeschichtlich», betrachtet, sieht die
Gedankenfigur bei Barth ungefähr so aus: Es wird zunächst unter
einem bestimmten Aspekt von Gottes Tun geredet; und dann
heißt es etwa: «Aber wohlverstanden, Gott selbst ist es, der...
Es ist also nicht an dem, daß wir nun doch wiederum ...» Jedem,
der Barth auch nur ein wenig kennt, wird es leicht fallen, diese



in der Theologie Karl Barths 413

Figur an allen möglichen Stellen seines Werkes, in dogmatischen

Äußerungen sowohl wie in Predigten, zu entdecken.
(2.) «Quoad nos» bedeutet Gottes Souveränität in Seinem

Sein und Tun eine unübersteigbare Grenze, eine unüberholbare
Wirklichkeit und eine endgültige Entscheidung. Kraft seiner
Souveränität eignet dem göttlichen Tun eine unproblematische,
unproblematisierbare Faktizität. Die Geschichte des göttlichen
Tuns ist «die Geschichte einer Entscheidung, die gefallen, nicht
mehr rückgängig zu machen und nicht zu überbieten ist» (Die
kirchl. Dogm., IV, 1, S. 81). Sie ist «das Allerrealste im Himmel
und auf Erden — durch ihn wirksam, wie gar nichts sonst
wirksam ist — in ihm offenbar, als Seine Offenbarung heller
und klarer als das Licht jeder sonstigen Erkenntnis» (a. a. 0.
S. 88). Gottes Entscheidung oder Gott in Seiner Entscheidung
ist das schlechterdings Klare, Evidente, und hat als dieses
«gegenüber dem Ganzen, das der Mensch für sich ist und aus sich
hervorbringt, unwidersprechliche Wahrheit und unwiderstehliche

Kraft... (die Wahrheit und Kraft der durch keine menschliche

Entsprechung oder Nicht-Entsprechung beschränkten
Göttlichkeit) ...» (a. a. 0. S. 105). Es wäre Torheit, Träumerei,
Illusion, an diesem schlechterdings Evidenten vorbei-denken zu
wollen.

Das Unüberbietbare überholt alle menschlichen Möglichkeiten.
Auch die extremsten. Der Mensch in extremis erfährt durch

die Erkenntnis des souveränen Gottes eine heilsame Ernüchterung:

«Die Wahrheit läßt nicht mit sich spaßen, und die Wahrheit

ist das Ende aller Tragik. Die Wahrheit ist viel zu heiter
und herrlich, als daß wir unser Leben je rechtfertigen, je zum
Augenblicke sagen könnten: Verweile doch, du bist so schön!
Und die Wahrheit ist viel zu ernst und schrecklich, als daß wir
es uns leisten könnten, etwa zu verzweifeln und uns das Leben
zu nehmen. Der Piatos ,Phädon' las und sich danach ins Meer
stürzte, hatte den Sinn der Unsterblichkeit ebensowenig begriffen

wie die vielen, die es ertrugen, ihn zu lesen, ohne sich ins
Meer zu stürzen!» (Römerbrief, 2. Auflage, S. 270).

Die schlechthinnige Faktizität des souveränen göttlichen
Handelns ist kontingent: sie kann nicht abgeleitet werden. Sie
ist aber nicht die kontingente Verwirklichung einer Möglichkeit
neben andern. Sondern als das Unüberbietbare überholt sie

27



414 H. Ott, Der Gedanke der Souveränität Gottes

überhaupt alle verwirklichten oder nur denkbaren Möglichkeiten.
Sie läßt über oder neben sich keine Möglichkeit auch nur

als denkbare zu. Sie verbietet jeden Versuch eines Entwurfs in
dieser Richtung.

Es ist darum gewiß kein Zufall, daß Barths eingehendste
und leidenschaftlichste theologiegeschichtliche Studie dem
Gottesbeweis des Anselm gewidmet ist (Fides quaerens intellectum.
Anselms Beweis der Existenz Gottes, 1931). Denn der
Grundgedanke dieses Beweises ist der Grundgedanke, der gleichbleibende

Grund-Ton der Barthschen Theologie: das «id, quo maius
cogitari nequit», das Unüberbietbare, die begrenzende
Wirklichkeit, die nur im Vernehmen des souveränen Gebotes und
Verbotes «Du sollst keine andern Götter neben mir haben!»
recht erkannt wird: Gott selber! Gott wäre nicht Gott, wenn er
anders als im Vernehmen dieses Gebotes und Verbotes erkannt
würde. Freilich: «Das Wort ,Gott' ist geduldig wie alle Worte.
Es steht uns gewiß frei, bei diesem Wort polytheistisch an dies
und das und vielleicht auch monotheistisch an alles zu denken,
was uns wahr, groß und verehrungswürdig erscheinen mag.
Und es mag uns dann auch freistehen, eine entsprechende Theologie

zu treiben Der freie Mensch kann alles» (Das erste Gebot

als theologisches Axiom, S. 307). Aber: «Bene intelligere (sc.
Deum; id, quod Deus est) heißt: als rechter Ochse seinen Herrn,
als rechter Esel die Krippe seines Herrn kennen, ein für allemal
kennen. Bene intelligere heißt: endlich merken, daß man nicht
über Gott hinaus denken, nicht als Gottes und sein eigener
Zuschauer denken kann Wer es gemerkt hat, der steht eben
damit unter dem Zwang der Erkenntnis der Existenz Gottes
Mit dem bene intelligere des göttlichen Namens ist ein als nicht-
daseiend denkbarer ,Gott' als Gott erledigt, der Raum frei für
den Gott des Glaubens, der Offenbarung, der Kirche, der so da
ist, daß er auch den Gedanken seines Nicht-Daseins unmöglich
macht.» «Bene intelligere... besteht konkret darin, daß das im
Namen Gottes ausgesprochene Verbot gehört, anerkannt und
befolgt wird, daß also der Mensch Gott Gott sein läßt in seinen
Gedanken. Gerade in seinen Gedanken, gerade als Schranke
seiner Gedankenfreiheit!» (Fides quaerens intellectum, S. 196 f.).
Der Mensch ist also nun gerade nicht mehr frei, mit dem Wort
«Gott» zu machen, was er will...



in der Theologie Karl Barths 415

Dementsprechend das Ergebnis der Barthschen Anselm-
Interpretation: «Auf dieser Ebene des intelligere id, quod Deus
est, hat Anselm seinen Beweis geführt: Es wäre sinnlos, ihn
auf einer andern Ebene führen zu wollen. Eben darum kann
ihm der lebendige Gegenbeweis des insipiens (sc. von Psalm
14, 1) sachlich keinen Eindruck machen. Was der insipiens
beweisen kann, ist nur, aber auch nur das, daß er den nicht kennt,
dessen Dasein er leugnet» (a. a. 0. S. 195).

Das «id, quo maius cogitari nequit» kann nach Anselm nicht
als nicht-daseiend gedacht werden. Wo Gott erkannt wird als
das, was Er in Wahrheit ist: als der souveräne Herr, dessen
herrschaftlicher Anspruch unserer Freiheit, zu der als
integrierender und repräsentativer Teil auch die Freiheit des Denkens

gehört, eine unühersteighare Schranke setzt, dem wir also
in keiner Weise, auch nicht in Gedanken, entfliehen können —
da ist der Gedanke Seines Nichtseins unvollziehbar, ja absurd.
Das Unüberbietbare hat zwingenden Charakter: es erzwingt
seine Anerkennung. Und dieser Zwang des Unüberbietbaren
ist das existentielle Fundament, ja man könnte geradezu sagen:
der mystische Einsatzpunkt des ganzen Barthschen Denkens.
Und das Erlebnis Barthscher Theologie, aus dem auch der
vorliegende Interpretationsvorschlag geboren zu sein vermeint, ist
im Grunde das von Anselm kristallklar erfaßte und von Barth
kongenial paraphrasierte «Erlebnis» des Glaubens selbst: daß
Gott mir zu stark wird und daß ich, wo ich Seiner einmal
ansichtig geworden bin, wenn auch «nur» in Gedanken, gleichsam
als Möglichkeit, gar nicht mehr anders kann als mit Seiner
Wirklichkeit rechnen.

(3.) Das Unüberbietbare, das «id, quo maius cogitari nequit»
ist aber kein philosophisches Postulat, kein abstraktes
Gedankending. Dann wäre es ja (die bekannte Argumentation Anselms
ist hier durchaus schlüssig!) gar nicht das, «quo maius cogitari
nequit». Sondern dann wäre es ein denkerischer Entwurf des

freien Menschen, der in seiner Freiheit durchaus auch anderes,
möglicherweise Höheres, Würdigeres entwerfen kann. (Daß es

gerade das nicht ist, will ja Barth mit seiner ganzen Anselm-
Interpretation sagen, an deren Ende er betont: «Daß man
Anselms Beweis der Existenz Gottes immer wieder den ,ontologi-
schen' Gottesbeweis hat nennen mögen, daß man nicht hat sehen



416 H. Ott, Der Gedanke der Souveränität Gottes

wollen: er steht in einem andern Buch als die bekannte Lehre
von Descartes und Leibniz, daß man meinen konnte, er sei
durch das, was Kant gegen diese Lehre vorgebracht hat, auch
nur von ferne mitbetroffen, das war eine Gedankenlosigkeit,
über die nun kein Wort mehr verloren werden soll» (S. 199). —
Vielmehr muß die Souveränität Gottes ab origine als in
bestimmter Weise material gefüllt gedacht werden. Diese Gefülltheit

ist bereits da in dem liturgischen «Tu Domine», das die
Anselmsche Argumentation beherrscht.

Gott ist souverän in dem, was Er faktisch getan hat: «Gott
ist der, der er ist in der Tat seiner Offenbarung. Gott sucht und
schafft Gemeinschaft zwischen sich und uns und so lieht er uns.
Ehen dieser Liehende ist er aber als Vater Sohn und Heiliger
Geist auch ohne uns, in der Freiheit des Herrn, der sein Leben
aus sich selber hat» (K. D. II, 1, Leitsatz auf S. 288). Gott ist
souverän in Seiner Zuwendung zum Menschen, dessen Gott,
Herr und Heiland Er sein will. Er ist darin souverän, daß Er
sich an des Menschen Seite stellt, sich damit seiher erniedrigt
und gerade in solcher Erniedrigung triumphiert. Gott ist
souverän in der Menschwerdung, Kreuzigung und Auferstehung
Jesu Christi. Die in Jesus Christus vollzogene Versöhnung ist
der göttliche Souveränitätsakt (vgl. K. D. IV, 1, S. 85). Souveränität

Gottes ist der Triumph Seiner Gnade und Treue: «Dieser
Souveränitätsakt ist Gottes Gnadenakt. Gottes Gnade in der
Versöhnung ist Gottes Triumph mitten im Gegensatz, mitten
im Widerspruch des Menschen zu ihm, die Herrschaft seiner
Güte in medio inimicorum — original, einseitig, selbstherrlich,
wahrhaft göttlich —, in welcher er selbst ganz allein handelt,
Wunder über Wunder tut, und darum auch ganz allein des Lobes

und des Preises, der Ehre, der Anbetung und des Dankes
würdig ist. Er kann in diesem Tun nicht anders verstanden werden

denn als der, der sich gerade in seiner Beständigkeit und
Treue noch und noch einmal selbst übertrifft und der sich doch
nichts vergibt, der ein Neues schafft und bei dem doch alles in
Ordnung geht, der gar nicht gewaltiger heilig und gerecht sein
könnte, als indem er uns, seine Feinde, durch sein Wort, in
seinem Sohn, seine Kinder heißt und sein läßt, weil er eben in
seiner Freiheit, das zu tun, wahrhaft der Herr ist» (a. a. 0. S. 86).

Der Souveränitätsgedanke ist also von Anfang an als chri-



in der Theologie Karl Barths 417

stologisch gefüllt zu denken. Denn er ist ja als die Schranke
unserer Gedankenfreiheit ein Vorgegebenes und gerade nicht unser

eigener gedanklicher Entwurf. Der in Jesus Christus
erschienene Gott ist das «id, quo maius cogitari nequit», das
Unüberbietbare! Jesus Christus ist es, der alle menschlichen
Möglichkeiten, auch den Menschen «in extremis», weit überbietet,
überholt und hinter sich zurückläßt. Der Mensch hat «die Freiheit,

aufzubrechen, wohin er will» (Hölderlin), aber Jesus Christus

ist es, der den freien Menschen auf jedem seiner Wege, zu
denen er aufgebrochen ist, überholt, ihm in den Weg tritt, und
ihn in jeder seiner Möglichkeiten, die er verwirklichen will,
besser versteht, als er sich selber versteht, und ihm aus der Fülle
seiner Gnade mehr anbietet, als er sich jemals selber erschaffen,

ersehnen und ertrotzen könnte. Jesus Christus ist der
Unüberbietbare! Und es müßte möglich sein, von hier aus parallel
zu Anselm und im Anschluß an ihn einen «christologischen
Gottesbeweis» zu führen: Daß der, welcher einmal das «bene

intelligere» der Geschichte Jesu Christi, d. h. der Unüberbietbarkeit

der in der Selbsterniedrigung sich bewährenden Liebe
Gottes, vollzogen hat, unter einem unwiderstehlichen Zwange
steht und gar nicht mehr anders kann, als den Herrschaftsanspruch

dieses Herrn, der sich selbst zum Knecht gemacht hat,
anerkennen. Denn jegliche Bestreitung des Herrschaftsanspruches

Jesu Christi beruht ja auf dem absurden Versuch einer
Nivellierung desselben durch eine Überbietung des Unüberbietbaren

mit Hilfe eines angeblich höheren Prinzips. — Die Rede
solchen Beweisens müßte dann wohl analog zu Anselm eine
anbetende, liturgische sein. — Hat vielleicht Karl Barth durch
sein ganzes Werk diesen christologischen Gottesheweis schon
in extenso erbracht?

(4.) Im Zusammenhang mit dieser christologischen
Konkretisierung ist der Gedanke der Souveränität Gottes noch auszulegen

durch die Begriffe der göttlichen Freiheit und des
göttlichen Rechts.

Gott ist und handelt souverän in Jesus Christus, in Seiner
Kondeszendenz. Indem Er so handelt, tut Er nichts, was Seinem
Wesen zuwiderläuft. Daß Er sich herabläßt, ist nicht ein Zufall,
ein absurder Willkürakt. Wir haben es in Seiner Kondeszendenz
nicht mit einem willkürlich aufgerichteten «opus alienum» Got-



418 H. Ott, Der Gedanke der Souveränität Gottes

tes zu tun, sondern mit Gott selbst und Seinem eigensten, ewigen

Wesen. Und das heißt nun bei Karl Barth: Gott ist von
Haus aus frei, so zu handeln. Seine Freiheit ist Seine Souveränität.

«Da Seine Wahl, Entscheidung und Tat rein faktisch
diese war, wird, wer sie als seinen Souveränitätsakt erkennt
und würdigt, sie allerdings nicht für zufällig halten ...» Sie
ist Gottes «Souveränitätsakt, der bis in alle seine Tiefen und
Gründe hinein anders als daraus, daß Gott faktisch dieser, ein
solcher Gott ist, nicht verstanden werden kann» (K. D. IV, 1,
S. 84). Gerade in solcher souveränen Freiheit ist der wahre
Gott allen falschen Göttern überlegen, dadurch «daß sie dieser

Tat nicht fähig sind, diese Tat noch nie vollbracht haben,
daß ihre angebliche Ehre, Herrlichkeit, Ewigkeit, Allmacht
gerade ihre Selbsterniedrigung nicht nur nicht ein-, sondern
ausschließt. Sie sind allesamt Spiegelbilder der falschen, der menschlichen

Selbsterhöhung. Sie sind allesamt Herren, die keine
Knechte sein wollen noch können und die eben darum auch
keine wirklichen Herren sind, deren Sein kein wahrhaft
göttliches Sein ist» (a. a. O. S. 141). — Gott ist frei, zu tun, was Er
tut. Er wird, indem Er sich selbst erniedrigt, sich selber nicht
untreu und tut Seinem göttlichen Sein und Wesen keinen
Abbruch. Somit besagt der Begriff der Freiheit, gleichwie der
Begriff der Souveränität an sich, eine Einheit, Übereinstimmung
und Homogeneität des göttlichen Seins und Tuns.

Desgleichen muß der Souveränitätsgedanke in zwiefacher
Weise durch den Begriff des Rechtes ausgelegt werden: Gott
handelt souverän, selbstherrlich, aber nicht willkürlich, despotisch,

sondern in Ausübung Seines höchsten Rechtes heilig,
gerecht und gut. Er hat recht in allen seinen Werken. Ihn als den
kraft Seiner Allmacht zu schrankenloser Willkür Befugten
vorstellen hieße genau so sehr an Seiner wahren Herrlichkeit, nämlich

Seiner Selbst-Herrlichkeit, vorbeidenken, wie Ihn einem
überlegenen Sittengesetz unterstellen, einer Gott und Menschen
gleichermaßen umspannenden iustitia, in deren Erfüllung Er
dann erst der Heilige, Gerechte und Gute wäre. — Dementsprechend

kann auch der Glaube an den in Seinem Werk sich
souverän offenbarenden Gott niemals ein menschlicher Willkürakt,

ein sacrificium intellectus sein! — Und ein Zweites: Gottes

souveränes Handeln ist ein Rechtsakt, durch den Gott in



in der Theologie Karl Barths 419

erster Linie sich selber Recht schafft. «Gott hat sich diesem (sc.
dem sündigen) Menschen gegenüber ins Recht gesetzt, wie er
sich schon als Schöpfer dem Chaos gegenüber ins Recht gesetzt
hat» (a. a. 0. S. 100). Gott handelt als Versöhner am Menschen
«wohl dem Menschen zugute, aber eben zuerst und vor allem
um seiner selbst willen — um sein Recht ihm (dem Menschen)
gegenüber durchzusetzen, um seine Ehre ihm gegenüber zu
behaupten». «Gottes Tat ist in ihrem Grunde Gottes Selbstbejahung

seiner Kreatur gegenüber und gerade so seine
Gnadenentscheidung zu ihren Gunsten...» (a.a.O. S. 105). Gott ist
souverän gerade weil und indem Er zuerst in eigener Sache
handelt (vgl. a. a. 0. S. 103 unten). Eben darin ereignet sich ja
wiederum jene für Barth so typische «Rückbeziehung» des
Handelns Gottes auf Gott selber. Eben so erscheint ja Gott als
das harte, das wahrhaft souveräne und damit wahrhaft «begrenzende»

Gegenüber, das sich letztlich in kein vom Menschen her
entworfenes Schema (etwa als der Erfüller des ohne Ihn
vergeblichen menschlichen Heilsstrebens) einordnen läßt. Das
Geschehen der Versöhnung und Rechtfertigung ist primär Gottes
(Selfcstrechtfertigung: dieser Gedanke ist für Barths ganzes
Werk entscheidend wichtig, eben weil es ihm mit seinem ganzen

Werk um die gedankliche Wahrung der Souveränität Gottes

zu tun ist.

III.

Es bleibt uns nun noch übrig, in Kürze einige charakteristische

Konsequenzen des so skizzierten Grundmotives für die
Ausgestaltung der Barthschen Theologie aufzuzeigen.

Zunächst ist festzustellen, daß es für Barth eine deutliche
menschliche Entsprechung zur Souveränität Gottes gibt. Man
mag diese vielleicht am ehesten bezeichnen als die menschliche
Freiheit, nämlich die Freiheit der Kinder Gottes: «Freiheit
heißt Sein in eigener, spontaner und also williger Übereinstimmung

mit der souveränen Freiheit Gottes» (K. D. IV, 1, S. 108).
Eine nicht zu überbietende Erhöhung des Menschen tritt hier
in Sicht! Zugleich aber wird klar, daß Barths Freiheitsbegriff
durchaus augustinisches Gepräge trägt, daß es für Barth kein



420 H. Ott, Der Gedanke der Souveränität Gottes

leeres, indifferentes liberum arbitrium geben kann, das den
Namen der Freiheit verdiente!

Sodann wirkt sich der Souveränitätsgedanke aus in der in
Barths Werk reichlich enthaltenen theologischen Polemik.
Charakteristisch ist beispielsweise, wie er in dem mehrfach
zitierten Aufsatz über das erste Gebot als theologisches Axiom
den Neuprotestantismus sowohl wie auch manchen seiner eige-
neuen theologischen Zeitgenossen der theologischen Übertretung

des 1. Gebotes, d. i. der gedanklichen Schmälerung der
Souveränität Gottes, verdächtigt (z.B. a.a.O. S. 311). Ja man
darf von hier aus verallgemeinernd sagen: Der Souveränitätsgedanke

ist das Motiv aller theologischen Polemik Barths. Es
wäre eine Aufgabe für sich, durch Barths sämtliche Veröffentlichungen

hindurch dafür die Probe aufs Exempel zu machen.
— So ist die Souveränität Gottes auch der Punkt, um dessent-
willen sich Barth von der römisch-katholischen Kirche getrennt
weiß — und dies von Anfang an. So war schon mit Barths
berühmt gewordener Anathematisierung der katholischen ana-
logia entis-Lehre (im Vorwort zu K. D. I, 1) letztlich nichts
anderes als dies gemeint. Hans-Urs von Balthasar hat ja seither

in seinem oben genannten Buch jenen Angriff Barths
zurückgewiesen, indem er nachwies, daß Barth selber sich der
Notwendigkeit analogischen Denkens nicht entziehen kann.
Aber Barth hatte seinerzeit in der analogia entis wohl nichts
weiter erblickt denn eine von katholischen Theologen selber
dargebotene prägnante Formel und Abbreviatur für den auf den
verschiedensten Gebieten erfolgenden typisch katholischen
Versuch einer «Einordnung» Gottes und einer Einschränkung Seiner

Selbstherrlichkeit durch die Idee eines nun seinerseits
selbstherrlich gewordenen «begnadeten Menschen». -—2

Vom Souveränitätsgedanken her lassen sich übrigens auch
die typischen und immer wiederkehrenden Vorwürfe erklären
und beurteilen, die von verschiedenen Seiten gegen Barths Theologie

erhoben werden. Es sind vor allem deren drei zu nennen:
1. Der Vorwurf: Barths Theologie stelle als eine «Theologie
der Krise» eine völlige Abwertung des Humanen dar (erhoben

2 Vgl. dazu auch die jüngste, überaus vorsichtige und subtile Polemik
Barths gegen die römische Gnadenlehre, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1,
S. 89 ff.



in der Theologie Karl Barths 421

vor allem von manchen dem «Neuprotestantismus» verhafteten
Theologen). Barth selber sagt gelegentlich dazu: «Man sieht
sofort, daß die Formel ,Gott alles, der Mensch nichts' als
Beschreibung der Gnade nicht nur eine schreckliche Vereinfachung',

sondern völliger Unsinn wäre» (K. D. IV, 1, S. 94).
Immerhin: sobald das Humanum denkerisch zu einer autonomen,
normativen, seinerseits «souveränen» Instanz geworden ist,
wird der vom Glauben aus sachlich notwendige Gedanke der
Souveränität Gottes unvollziehbar. Wo bei Barth von einer
«Abwertung» des Menschlichen allenfalls geredet werden kann,
da kann es sich doch nur um die Durchsetzung des Gedankens
der Souveränität Gottes handeln. — 2. Der Vorwurf: Barths
Theologie mache, als eine «christomonistische», Christus zu
einem allbeherrschenden systematischen Prinzip (so erhoben
beispielsweise von H.-U. von Balthasar in seinem genannten Buch;
von Balthasar redet dort etwa von «christologischer Engführung»

der Theologie bei Barth). Aber wiederum ist es für Barth
Gottes Souveränität, welche jeden andern Einsatzpunkt
theologischen Denkens, jede andere theologische Ratio cognoscendi
außer dem von Gott selber gesetzten Zentrum der göttlichen
Selbsterschließung ausschließt: «Daß die Versöhnung göttlicher
Souveränitätsakt ist, das bedeutet das Verbot, sie von irgendwoher

ableiten... zu wollen, bedeutet aber vor allem das Gebot,
sie in ihrer ganzen Unbegreiflichkeit als geschehen gelten zu
lassen und anzuerkennen, sie, ohne an ihr vorbei oder über sie
hinauszudenken, konsequent ernst zu nehmen. Sie und sie allein
ist der Ort, von dem aus man christlich vorwärts und rückwärts
denken kann, von dem aus christliche Gottes- und
Menschenerkenntnis möglich ist» (K. D. IV, 1, S. 85). — 3. Der Vorwurf:
Barths Theologie mache Gott zu einem starren, nicht mehr
genuin existenzbezogenen Objektivum (so erhoben von den Leuten

um Rudolf Bultmann). Doch auch dies ist wiederum eine
«schreckliche Vereinfachung». Natürlich muß Barth mit allem
Nachdruck darauf beharren: daß Gott das souveräne, unableitbare

und unauflösbare «Er selbst» ist, das sich niemals als
Funktion eines nun vielleicht letztlich doch noch irgendwie sub-

jektivistisch gefärbten Existenzbegriffes verstehen läßt.
Nichtsdestoweniger aber sind alle die angeblich «objektivierenden»
Aussagen «über» Gott bei Barth eo ipso höchst existentielle



422 H. Ott, Der Gedanke der Souveränität Gottes

Aussagen, weil sie ja Aussagen sind über die Grenze der
Existenz, welche doch gerade nicht wirklich die Grenze der
Existenz sein könnte, wenn sie nicht eben so, nämlich als
selbstherrliche, verstanden wäre! — Durch diese Überlegungen wird
nun zwar lediglich klar: daß es im Blick auf das Grundmotiv
seiner Theologie kein Zufall ist, wenn Barth sich gerade diese
Vorwürfe zugezogen hat. Immerhin sind von hier aus diejenigen,

welche etwa auf einer der drei genannten Linien gegen
Barth anzugehen beabsichtigen, von vorneherein zu warnen:
Sie mögen wohl zusehen, daß sie nicht in doktrinärer Einseitigkeit

die göttliche Souveränität selber in Gedanken abschwächen!

— es sei denn, daß sie eben dies im Schilde führen

IV.

Es gibt noch eine zweite menschliche, diesmal aber ganz
persönliche Entsprechung zur Souveränität Gottes in Barths Theologie.

Man ist hier versucht, von einer «Souveränität» des Theologen

Karl Barth zu sprechen. Man wird dabei etwa an die
unbekümmert-eklektische Art denken, wie Barth die in seiner
Theologie verwendeten philosophischen Begriffe handhabt.
Oder an die souveräne Leichtigkeit, mit der er oft die schwierige
historische Frage eines biblischen Textes mit ein paar geballten
Sätzen, mehr implizit als explizit, zu beantworten versteht. Oder
an die Jovialität, mit der er manchmal ein von vielen und lange
Zeit mit saurem Schweiß und ernstem Wahrheitsstreben
verhandeltes Problem lächelnd als unwichtig beiseite schiebt. All
dies ist zu verstehen aus der Besessenheit des Denkers Barth
durch den Gedanken des souveränen Gottes, aus seiner
verantwortlichen Bindung an eine höchste Instanz, vor der so manches

allzu ernst Genommene gar bald seinen Ernst verliert.
Man wird Barth in alledem nicht folgen müssen. Wer ihm

als sein Schüler auch hierin meint folgen zu sollen und zu dürfen,

der nimmt sich ein Recht heraus, das nur dem Meister selber

in der Einmaligkeit seiner theologischen Existenz zusteht!
Denn jene Entsprechung ist ja diesmal nicht mehr eine sachlich
notwendige, sondern nur noch eine tief persönliche. Man wird
indessen umgekehrt Barth alle diese Eigenheiten seines Denk-



in der Theologie Karl Barths 423

stils auch nicht in humorloser und billiger Weise zum Vorwurf
machen dürfen.

Mit diesem Letzten, ganz Persönlichen, hängt nun doch wohl
auch der spezifisch Barthsche Humor zusammen, der polemische

wie der versöhnliche. Ist er nicht die Heiterkeit dessen,
dem im Gedanken an den höchsten Befreier eine neue Freiheit
zuteil geworden ist? Nicht daß Barth solche überlegene Freiheit

eigenmächtig usurpiert hätte! Wer ihm — wiederum in
humorloser Weise — eine derartige Usurpation unterschieben
wollte, der hätte damit doch wohl eben das befreiende Motiv
der göttlichen Souveränität noch nicht verstanden, welches die
unendliche Melodie dieses Lebenswerkes beherrscht.

Ein Hauch der Freiheit ist es, der uns aus Barths Denken
allenthalben entgegenweht, eine Großzügigkeit auch in der
scholastischen Systematik und Architektonik und der spezifisch
theologischen Rhetorik seines Werkes. Ja gerade die für Barth so
charakteristische Architektonik ist wohl weithin auch ästhetisch

und damit aus der Freiheit zu begreifen: als das freie,
selbstvergessene Spiel eines im Gedanken an Gott befreiten, frei
gestaltenden und an der ausgewogenen, symmetrischen,
ornamentischen Schönheit seiner eigenen Gedankenführung sich
freuenden Geistes. So gehört es zur theologischen Eigenart
Barths, daß ihm in seltenem Maße der Sinn eignet für die besondere

Schönheit der Theologie.

*

Was hier gesagt werden konnte, ist nicht mehr als eine
Skizze zur Gesamtinterpretation, die der Ausführung bedarf.
Auch steht die Vollendung des Barthschen Werkes noch aus.
Soviel wird man aber heute schon sagen dürfen: Das Gesetz,
nach dem dieses Werk sich vollenden muß, bleibt dasselbe. Dieses

Denken kann sich selber nicht untreu werden und seinen
eigensten Grundton nicht verlieren.

Karl Barth ist der leidenschaftliche und doch nüchterne
Verkündiger der Souveränität Gottes. Darin besteht die prophetische

Autorität seines Denkens im ganzen, der man sich, hat
man den Grundton einmal vernommen, nur schwer entziehen
kann. Wir sind dankbar, daß dieser Prophet in unsern Tagen



424 H. Ott, Der Gedanke der Souveränität Gottes

aufgestanden ist. Wir, d. h. die Generation, die seinen Appell
vernommen hat, werden seine rechten Schüler sein: nicht indem
wir seine Sätze getreulich reproduzieren und den unnachahmlichen

Stil seines Denkens nachzuahmen und uns selber dabei
durch ein paar Vorbehältchen am Rande zu dokumentieren
suchen, daß wir nun doch nicht zu den von Barth so sehr perhor-
reszierten «Barthianern» gehören — sondern indem wir die
Freiheit, die er uns entgegenbringt, annehmen, und so gerüstet

seinen nirgends doktrinär fixierten, sondern im Werke frei
gelebten Gedanken der Souveränität Gottes, den Grundgedanken

aller Theologie, weiterdenken.

Castiel, Kt. Graubünden. Heinrich Ott.


	Der Gedanke der Souveränität Gottes in der Theologie Karl Barths

