Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Der Gedanke der Souveranitat Gottes in der Theologie Karl Barths
Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878989

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Gedanke der Souverinitit Gottes
in der Theologie Karl Barths.

Die nachstehende Skizze ist ein Vorschlag zur Gesamtinter-
pretation der Theologie Karl Barths, entspringend nicht aus
umfassendem Uberblick, sondern aus dem Erlebnis Barthscher
Theologie.

Es sind ja bereits zahlreiche Versuche in dieser Richtung
unternommen worden. So hat man Barths Theologie als theo-
logischen Aktualismus oder Occasionalismus, als Theologie
der Grenze oder der Krise oder als Christomonismus zu inter-
pretieren versucht. — Einer derartigen Gesamtinterpretation
drohen zwei Gefahren: Sie kann entweder einen in der zu deu-
tenden Theologie selber gegebenen Gesichtspunkt einseitig zum
Interpretament fiir das Ganze generalisieren und damit der ma-
terialen Vielfalt des zur Deutung vorliegenden Werkes nicht
gerecht werden. Sie kann aber auch einen formal-philosophi-
schen Gesichtspunkt zum Interpretament erheben und damit,
selbst wenn er in allen Teilen des betreffenden Werkes sinn-
volle Deutungsergebnisse gewinnen hilft, die eigenste Inten-
tion desselben verfehlen und also &ulerlich bleiben. — Der hier
zu entfaltende Vorschlag sucht beiden Gefahren aus dem Wege
zu gehen.

Hans-Urs von Balthasar hat in seinem bedeutenden Buch
«Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologies (Ol-
ten 1951) zwei Prinzipien Barthscher Theologie genannt: ein
«Materialprinzipy und ein «Formalprinzip». Das Materialprin-
zip: « Wenn die drohnende Glocke des ,Romerbriefes’ einen ech-
ten Klang gab, dann mulite es dieser Klang sein, der, mit sol-
cher Wucht angeschlagen, durch alles Nachfolgende hallte: die
letzte Absicht eines so prophetischen Denkens und Kiindens
kann nicht anders als mit sich identisch bleiben. Und sollte man
ihr einen Namen geben, so doch wohl den des verzehrenden
Eifers fiir Gott ... Der Eifer, kein Haarbreit sich aus dem Zen-
trum zu entfernen, in welchem die Offenbarung, aber auch der
biblische Mensch, der Zeuge, der Prophet, der Apostel, der
wirklich Glaubende steht. Keinen Augenblick zu vergessen, daf}
geschopfliches Dasein keinen andern Sinn hat als die sola Dei



410 H. Ott, Der Gedanke der Souverdnitit Gottes

gloria. Sie zu sehen, sie anzubeten, sie iiber alles zu lieben, sie
allen als das Liebenswerteste darzustellens» (S.181). Das For-
malprinzip: «Um des Aktes willen ist das Sein, von ihm her ist
es zu deuten ... Barth denkt vom Punkt der hochsten Wirk-
lichkeit aus, und alles andere ist ihm Vorstufe dazu, Potenz zu
ihrer Verwirklichung...» (S.203).

Angeregt durch diese Anschauung von Balthasars, ohne
nihere Anlehnung an sie, aber auch ohne polemische Seiten-
blicke, soll im folgenden derjenige Gedanke umrissen werden,
welcher nach unserer Meinung sowohl Material- als auch For-
malprinzip der Barthschen Theologie ist. Denn es ist nicht zu
leugnen: Angesichts des in aller materialen Vielfalt des Barth-
schen Werkes deutlich vernehmbaren unverkennbaren Grund-
tones sieht sich der Interpret gendétigt, zu fragen: was denn das
Figentiimliche und — falls er selber der inneren Bewegung die-
ses theologischen Werkes zu folgen vermag — was denn das
eigentiimlich Mitreilende und Uberzeugende solchen Denkens
sein mochte?

I.

Das gesuchte Prinzip ist der Gedanke der Souverdnitit Got-
tes.* Barths Theologie will in allen Stiicken Gottes Souver#nitét
zu Ehren bringen. Das ist ihr Gesetz, ihre besondere Strenge.
Von hier aus sind alle ihre Gedankenbewegungen und Positio-
nen zu verstehen.

Dieser eine Gedanke zeigt das Gesetz, nach welchem alle
andern Gedanken laufen, weil sein Gegenstand der aller andern
ist. Das Formalprinzip der Theologie ist also zugleich ihr Mate-
rialprinzip. Wie sollte es eine legitime Formalstruktur theo-
logischen Denkens geben kénnen, die nicht in der «Sache selbsty,
die dieses Denken denkt, verankert wéare? Die Formalstruktur
wird also gefunden, indem der eine Gegenstand aller theologi-
schen Gedankengénge eigens noch einmal genannt wird.

1 Vgl. auch das temperamentvolle Buch von Maurice Neeser, Karl Barth,
I’homme de l'aréte. Essence et permanence d’'une vaste pensée (1952): «Sa
théologie peut se résumer dans le slogan: Dieu seul parle la parole de
Dieu!» (8S.12).



in der Theologie Karl Barths 411

Karl Barth gibt dem, der nach einer Gesamtinterpretation
seines Werkes fragt, selber einen Wink, durch seinen Auf-
satz «Das erste Gebot als theologisches Axiom» (Zwischen
den Zeiten 1933, 4), welcher durch die spiteren Entwicklungen
der Barthschen Theologie doch nichts von seiner Giiltigkeit fiir
dieselbe verloren hat. Hier schreibt er iiber das «Gesetzy des
(seines) theologischen Denkens und iiber die Wissenschaftlich-
keit der Theologie: «Auch die Theologie beruht hinsichtlich
des Beweises ihrer Sitze auf einer letzten entscheidenden Vor-
aussetzung, die als solche weder bewiesen werden kann noch
bewiesen zu werden nétig hat, sondern die alles zu ihrem Be-
weise Notige selber sagt. Sie ist genau so angebbar wie das
Axiom oder wie die Axiome irgendeiner andern Wissenschaft.
Die theologischen Sitze sind an ihr ebenso streng gemessen
wie die Sétze jeder andern Wissenschaft an ihren Axiomen...»
(S.297). «Theologie ist der mit den Mitteln des menschlichen
Denkens und der menschlichen Sprache unternommene Ver-
such einer wissenschaftlichen Klirung der Frage nach dem
Grund und Gesetz der Kirche und ihrer Verkiindigung ... Dort,
wo in andern Wissenschaften die Axiome stehen, steht in der
Theologie vor allem theologischen Denken und Reden, an sei-
ner Quelle oder Wurzel, begriindend und kritisch . .. der Befehl:
Du sollst keine andern Gétter neben mir haben!y (S. 306). Die-
ses Axiom ist fiir die Theologie die «Quelle, aus der sie ihre
Sitze ableitety, und der «Malistab der Gewillheit, die sie ihren
Sitzen beilegty (ebd.).

Mit dem ersten Gebot aber ist Gottes Souveridnitdt genannt,
Sein Herr-Sein und unbeschriinktes Verfiigen. Genannt ist die
souverdne «Instanz, von der es keinen Appell an eine héhere
gibt, weil sie selbst die letzte und héchste, die schlechthin ent-
scheidende Instanz ist»> (ebd.). (Eben dies ist ja im politischen
Bereich, wo das Wort seinen Ursprung hat, die priazise Bedeu-
tung von «souverin».) — Das Ineins von Materialitit und For-
malitit dieses Prinzips wird hier besonders deutlich: an dem
«Ich bin...» und «Du sollst...» des Gebotes. Eben weil der so
zu verstehende Gott (material) der Gegenstand des theologi-
schen Denkens ist, steht solches Denken (formal) unter der in
dem Verbot anderer Gotter ausgedriickten Norm.



412 H. Ott, Der Gedanke der Souverdnitdit Gottes

L

Es stellt sich nun die Aufgabe einer Deskription des Souve-
rdnitdtsbegriffs. Diese kann von vornherein nicht davon ab-
sehen, dafl es sich um die Souverinitidt Gottes handelt. — Die
Schwierigkeit, der sich ein solcher Deskriptionsversuch gegen-
iibersieht, liegt darin, dafl der Souverdnititsgedanke ja nicht ein
Gedanke neben andern theologischen Gedanken Karl Barths
ist, der an irgendeiner Stelle seines Werkes explizit in Erschei-
nung tritt, sondern das beherrschende Leitmotiv, welches das
ganze Werk durchzieht und immer wieder spiirbar wird, ohne
je eigentlich expliziert zu werden. Wir haben darum so vorzu-
gehen, dafl wir den Gedanken nicht definieren, sondern umkrei-
sen, einzelne fiir unser Empfinden wesentliche Merkmale des-
selben aufzeigen, in der Hoffnung, dal} die Einheit aller in dem
einen Gedanken dann von selbst evident werde. —

(1.) Gott ist souveréin in dem, was Er tut. In Seinem Tun er-
weist Er sich als der Herr. Sein Tun ist souverin, aber eben
darin ist Er selber souverin. In diesem Sinne besagt der Souve-
ranitédtsbegriff die Einheit von Gottes Sein und Tun, jene Ein-
heit, welche auch ausgesprochen ist in dem Begriff des Deus
revelatus, des «Gott fiir uns».

‘Wir werden bei Karl Barth auf Schritt und Tritt, wo immer
vom Tun Gottes die Rede ist — und wo in der Theologie wiire
nicht vom Tun Gottes die Rede? —, dieser Gedankenfigur und
dem in ihr ausgedriickten «Gottesverstindnisy begegnen. —
Uberall, wo bei Barth das Werk Gottes (an uns) im Blickpunkt
steht, ereignet sich sogleich der Riickverweis auf das <«Er
selbst . . .», auf das Subjekt solchen Tuns. Es kommt alles dar-
auf an, dall wir es in dem uns widerfahrenden und von uns zu
verstehenden Tun Gottes wirklich mit Gott selbst zu tun haben
und nicht doch wiederum unter irgendeiner Gestalt mit uns sel-
ber, mit unseren eigenen Gedanken, Wiinschen oder Entwiirfen.

Stilistisch, «formgeschichtlichy, betrachtet, sieht die Gedan-
kenfigur bei Barth ungefdhr so aus: Es wird zunichst unter
einem bestimmten Aspekt von Gottes Tun geredet; und dann
heifit es etwa: «Aber wohlverstanden, Gott selbst ist es, der...
Es ist also nicht an dem, dafl wir nun doch wiederum...» Jedem,
der Barth auch nur ein wenig kennt, wird es leicht fallen, diese



in der Theologie Karl Barths 413

Figur an allen moéglichen Stellen seines Werkes, in dogmati-
schen AufBlerungen sowohl wie in Predigten, zu entdecken.

(2.) «Quoad nos» bedeutet Gottes Souverinitit in Seinem
Sein und Tun eine uniibersteigbare Grenze, eine untiberholbare
Wirklichkeit und eine endgiiltige Entscheidung. Kraft seiner
Souverénitit eignet dem gottlichen Tun eine unproblematische,
unproblematisierbare Faktizitdt. Die Geschichte des gottlichen
Tuns ist «die Geschichte einer Entscheidung, die gefallen, nicht
mehr riickgédngig zu machen und nicht zu iiberbieten isty (Die
kirchl. Dogm., IV, 1, S. 81). Sie ist <das Allerrealste im Himmel
und auf Erden — durch ¢hn wirksam, wie gar nichts sonst
wirksam ist — in Zhm offenbar, als Seine Offenbarung heller
und klarer als das Licht jeder sonstigen Erkenntnisy (a.a.O.
S. 88). Gottes Entscheidung oder Gott in Seiner Entscheidung
ist das schlechterdings Klare, Evidente, und hat als dieses «ge-
geniiber dem Ganzen, das der Mensch fiir sich ist und aus sich
hervorbringt, unwidersprechliche Wahrheit und unwidersteh-
liche Kraft...(die Wahrheit und Kraft der durch keine mensch-
liche Entsprechung oder Nicht-Entsprechung beschrénkten
Gottlichkeit) ...» (a.a. 0. S.105). Es wére Torheit, Trédumerei,
I1lusion, an diesem schlechterdings Evidenten vorbei-denken zu
wollen.

Das Uniiberbietbare iiberholt alle menschlichen Méglichkei-
ten. Auch die extremsten. Der Mensch in extremis erfédhrt durch
die Erkenntnis des souverdnen Gottes eine heilsame Erniichte-
rung: «Die Wahrheit 148t nicht mit sich spallen, und die Wahr-
heit ist das Ende aller Tragik. Die Wahrheit ist viel zu heiter
und herrlich, als daBl wir unser Leben je rechtfertigen, je zum
Augenblicke sagen kénnten: Verweile doch, du bist so schon!
Und die Wahrheit ist viel zu ernst und schrecklich, als dal wir
es uns leisten konnten, etwa zu verzweifeln und uns das Leben
zu nehmen. Der Platos ,Phiddon’ las und sich danach ins Meer
stiirzte, hatte den Sinn der Unsterblichkeit ebensowenig begrif-
fen wie die vielen, die es ertrugen, ihn zu lesen, ohne sich ins
Meer zu stiirzen!s> (Romerbrief, 2. Auflage, S. 270).

Die schlechthinnige Faktizitdt des souverdnen gottlichen
Handelns ist kontingent: sie kann nicht abgeleitet werden. Sie
ist aber nicht die kontingente Verwirklichung einer Moglichkeit
neben andern. Sondern als das Uniiberbietbare iiberholt sie

27



414 H. Ott, Der Gedanke der Souverdnitdt Gottes

iiberhaupt alle verwirklichten oder nur denkbaren Méglichkei-
ten. Sie 148t iiber oder neben sich keine Mdéglichkeit auch nur
als denkbare zu. Sie verbietet jeden Versuch eines Entwurfs in
dieser Richtung.

Es ist darum gewill kein Zufall, dal Barths eingehendste
und leidenschaftlichste theologiegeschichtliche Studie dem Got-
tesbeweis des Anselm gewidmet ist (Fides quaerens intellectum.
Anselms Beweis der Existenz Gottes, 1931). Denn der Grund-
gedanke dieses Beweises ist der Grundgedanke, der gleichblei-
bende Grund-Ton der Barthschen Theologie: das «id, quo maius
cogitari nequity, das Uniiberbietbare, die begrenzende Wirk-
lichkeit, die nur im Vernehmen des souveridnen Gebotes und
Verbotes «Du sollst keine andern Gotter neben mir haben!s
recht erkannt wird: Gott selber! Gott wire nicht Gott, wenn er
anders als im Vernehmen dieses Gebotes und Verbotes erkannt
wiirde. Freilich: «Das Wort ,Gott’ ist geduldig wie alle Worte.
Es steht uns gewil frei, bei diesem Wort polytheistisch an dies
und das und vielleicht auch monotheistisch an alles zu denken,
was uns wahr, grol und verehrungswiirdig erscheinen mag.
Und es mag uns dann auch freistehen, eine entsprechende Theo-
logie zu treiben . .. Der freie Mensch kann alles» (Das erste Ge-
bot als theologisches Axiom, S. 307). Aber: «Bene intelligere (sc.
Deum; id, quod Deus est) heilit: als rechter Ochse seinen Herrn,
als rechter Esel die Krippe seines Herrn kennen, ein fiir allemal
kennen. Bene intelligere heillt: endlich merken, dafl man nicht
iiber Gott hinaus denken, nicht als Gottes und sein eigener Zu-
schauer denken kann ... Wer es gemerkt hat, der steht eben da-
mit unter dem Zwang der Erkenntnis der Existenz Gottes...
Mit dem bene intelligere des gottlichen Namens ist ein als nicht-
daseiend denkbarer ,Gott’ als Gott erledigt, der Raum frei fiir
den Gott des Glaubens, der Offenbarung, der Kirche, der so da
ist, dafl er auch den Gedanken seines Nicht-Daseins unmdoglich
macht.» «Bene intelligere . .. besteht konkret darin, daff das im
Namen Gottes ausgesprochene Verbot gehért, anerkannt und
befolgt wird, dafl also der Mensch Gott Gott sein 1468t in seinen
Gedanken. Gerade in seinen Gedanken, gerade als Schranke sei-
ner Gedankenfreiheit!y (Fides quaerens intellectum, S. 196 f.).
Der Mensch ist also nun gerade nicht mehr frei, mit dem Wort
«Gotty zu machen, was er will...



in der Theologie Karl Barths 415

Dementsprechend das Ergebnis der Barthschen Anselm.
Interpretation: «Auf dieser Ebene des intelligere id, quod Deus
est, hat Anselm seinen Beweis gefiihrt: Es wére sinnlos, ihn
auf einer andern Ebene fiihren zu wollen. Eben darum kann
ihm der lebendige Gegenbeweis des insipiens (se. von Psalm
14, 1) sachlich keinen Eindruck machen. Was der insipiens be-
weisen kann, ist nur, aber auch nur das, daB er den nicht kennt,
dessen Dasein er leugnety (a.a. 0. S.195).

Das «id, quo maius cogitari nequity kann nach Anselm nicht
als nicht-daseiend gedacht werden. Wo Gott erkannt wird als
das, was Er in Wahrheit ist: als der souverine Herr, dessen
herrschaftlicher Anspruch unserer Freiheit, zu der als inte-
grierender und reprisentativer Teil auch die Freiheit des Den-
kens gehort, eine uniibersteighare Schranke setzt, dem wir also
in keiner Weise, auch nicht in Gedanken, entfliehen kénnen —
da ist der Gedanke Seines Nichtseins unvollziehbar, ja absurd.
Das Uniiberbietbare hat zwingenden Charakter: es erzwingt
seine Anerkennung. Und dieser Zwang des Uniiberbietbaren
ist das existentielle Fundament, ja man kénnte geradezu sagen:
der mystische Kinsatzpunkt des ganzen Barthschen Denkens.
Und das Erlebnis Barthscher Theologie, aus dem auch der vor-
liegende Interpretationsvorschlag geboren zu sein vermeint, ist
im Grunde das von Anselm kristallklar erfafite und von Barth
kongenial paraphrasierte «Erlebnisy des Glaubens selbst: dafd
Gott mir zu stark wird und dal} ich, wo ich Seiner einmal an-
sichtig geworden bin, wenn auch «nury in Gedanken, gleichsam
als Moglichkeit, gar nicht mehr anders kann als mit Seiner
Wirklichkeit rechnen.

(3.) Das Uniiberbietbare, das «id, quo maius cogitari nequit»
ist aber kein philosophisches Postulat, kein abstraktes Gedan-
kending. Dann wiire es ja (die bekannte Argumentation Anselms
ist hier durchaus schliissig!) gar nicht das, «quo maius cogitari
nequity. Sondern dann wire es ein denkerischer Entwurf des
freien Menschen, der in seiner Freiheit durchaus auch anderes,
moglicherweise Hoheres, Wiirdigeres entwerfen kann. (Dal es
gerade das nicht ist, will ja Barth mit seiner ganzen Anselm-
Interpretation sagen, an deren Ende er betont: «<Dafl man An-
selms Beweis der Existenz Gottes immer wieder den ,ontologi-
schen’ Gottesbeweis hat nennen moégen, dafl man nicht hat sehen



416 H. Ott, Der Gedanke der Souverdnitdt Gottes

wollen: er steht in einem andern Buch als die bekannte Liehre
von Descartes und Leibniz, dafl man meinen konnte, er sei
durch das, was Kant gegen diese Liehre vorgebracht hat, auch
nur von ferne mitbetroffen, das war eine Gedankenlosigkeit,
iiber die nun kein Wort mehr verloren werden solly (S. 199). —
Vielmehr mufl die Souveranitit Gottes ab origine als in be-
stimmter Weise material gefiillt gedacht werden. Diese Gefiillt-
heit ist bereits da in dem liturgischen «Tu Dominey, das die
Anselmsche Argumentation beherrscht.

Gott ist souverén in dem, was Er faktisch getan hat: «Gott
ist der, der er ist in der Tat seiner Offenbarung. Gott sucht und
schafft Gemeinschaft zwischen sich und uns und so liebt er uns.
Eben dieser Liebende ist er aber als Vater Sohn und Heiliger
Geist auch ohne uns, in der Freiheit des Herrn, der sein Leben
aus sich selber haty (K. D.II, 1, Leitsatz auf S.288). Gott ist
souverdn in Seiner Zuwendung zum Menschen, dessen Gott,
Herr und Heiland Er sein will. Er ist darin souveridn, dafl Er
sich an des Menschen Seite stellt, sich damit selber erniedrigt
und gerade in solcher Erniedrigung triumphiert. Gott ist sou-
verdn in der Menschwerdung, Kreuzigung und Auferstehung
Jesu Christi. Die in Jesus Christus vollzogene Versihnung ist
der gottliche Souverénitiatsakt (vgl. K. D. IV, 1, S. 85). Souveri-
nitat Gottes ist der Triumph Seiner Gnade und Treue: «Dieser
Souverinitidtsakt ist Gottes Gnadenakt. Gottes Gnade in der
Verséhnung ist Gottes Triumph mitten im Gegensatz, mitten
im Widerspruch des Menschen zu ihm, die Herrschaft seiner
Giite in medio inimicorum — original, einseitig, selbstherrlich,
wahrhaft gottlich —, in welcher er selbst ganz allein handelt,
Wunder iiber Wunder tut, und darum auch ganz allein des Lo-
bes und des Preises, der Ehre, der Anbetung und des Dankes
wiirdig ist. Er kann in diesem Tun nicht anders verstanden wer-
den denn als der, der sich gerade in seiner Bestédndigkeit und
Treue noch und noch einmal selbst iibertrifft und der sich doch
nichts vergibt, der ein Neues schafft und bei dem doch alles in
Ordnung geht, der gar nicht gewaltiger heilig und gerecht sein
konnte, als indem er uns, seine Feinde, durch sein Wort, in sei-
nem Sohn, seine Kinder heilit und sein 148t, weil er eben in sei-
ner Freiheit, das zu tun, wahrhaft der Herr isty (a. a. O. S. 86).

Der Souverénititsgedanke ist also von Anfang an als chri-



in der Theologie Karl Barths 417

stologisch gefiillt zu denken. Denn er ist ja als die Schranke un-
serer Gedankenfreiheit ein Vorgegebenes und gerade nicht un-
ser eigener gedanklicher Entwurf. Der in Jesus Christus er-
schienene Gott ist das «id, quo maius cogitari nequity, das Un-
iiberbiethare! Jesus Christus ist es, der alle menschlichen Mog-
lichkeiten, auch den Menschen <«in extremisy, weit liberbietet,
iiberholt und hinter sich zuriickldt. Der Mensch hat «die Frei-
heit, aufzubrechen, wohin er willy (Hélderlin), aber Jesus Chri-
stus ist es, der den freien Menschen auf jedem seiner Wege, zu
denen er aufgebrochen ist, iiberholt, ihm in den Weg tritt, und
ihn in jeder seiner Moglichkeiten, die er verwirklichen will,
besser versteht, als er sich selber versteht, und ihm aus der Fiille
seiner Gnade mehr anbietet, als er sich jemals selber erschaf-
fen, ersehnen und ertrotzen kénnte. Jesus Christus ist der Un-
iiberbietbare! Und es miilite moglich sein, von hier aus parallel
zu Anselm und im Anschlufl an ihn einen <«christologischen
Gottesbeweis> zu fithren: Dall der, welcher einmal das «bene
intelligere» der Geschichte Jesu Christi, d. h. der Uniiberbiet-
barkeit der in der Selbsterniedrigung sich bewéhrenden Liebe
Gottes, vollzogen hat, unter einem unwiderstehlichen Zwange
steht und gar nicht mehr anders kann, als den Herrschafts-
anspruch dieses Herrn, der sich selbst zum Knecht gemacht hat,
anerkennen, Denn jegliche Bestreitung des Herrschaftsanspru-
ches Jesu Christi beruht ja auf dem absurden Versuch einer
Nivellierung desselben durch eine Uberbietung des Uniiberbiet-
baren mit Hilfe eines angeblich hoheren Prinzips. — Die Rede
solchen Beweisens miillite dann wohl analog zu Anselm eine
anbetende, liturgische sein. — Hat vielleicht Karl Barth durch
sein ganzes Werk diesen christologischen Gottesbeweis schon
in extenso erbracht?

(4.) Im Zusammenhang mit dieser christologischen Konkre-
tisierung ist der Gedanke der Souverinitit Gottes noch auszu-
legen durch die Begriffe der gottlichen Freiheit und des gdtt-
lichen Rechits.

Gott ist und handelt souveridn in Jesus Christus, in Seiner
Kondeszendenz. Indem Er so handelt, tut Er nichts, was Seinem
Wesen zuwiderldauft. Dall Er sich herablét, ist nicht ein Zufall,
ein absurder Willkiirakt. Wir haben es in Seiner Kondeszendenz
nicht mit einem willkiirlich aufgerichteten «opus alienum» Got-



418 H. Ott, Der Gedanke der Souverdnitdit Gottes

tes zu tun, sondern mit Gott selbst und Seinem eigensten, ewi-
gen Wesen. Und das heifit nun bei Karl Barth: Gott ist von
Haus aus frei, so zu handeln. Seine Freiheit ist Seine Souveré-
nitit. «Da Seine Wahl, Entscheidung und Tat rein faktisch
diese war, wird, wer sie als seinen Souverinitidtsakt erkennt
und wiirdigt, sie allerdings nicht fiir zufdllig halten...» Sie
ist Gottes «Souveridnititsakt, der bis in alle seine Tiefen und
Griinde hinein anders als daraus, dal Gott faktisch dieser, ein
solcher Gott ist, nicht verstanden werden kanny (K.D. IV, 1,
S. 84). Gerade in solcher souveridnen Freiheit ist der wahre
Gott allen falschen Gdottern iiberlegen, dadurch «dall sie die-
ser Tat nicht fahig sind, diese Tat noch nie vollbracht haben,
daf} ihre angebliche Ehre, Herrlichkeit, Ewigkeit, Allmacht ge-
rade ihre Selbsterniedrigung nicht nur nicht ein-, sondern aus-
schliefit. Sie sind allesamt Spiegelbilder der falschen, der mensch-
lichen Selbsterh6hung. Sie sind allesamt Herren, die keine
Knechte sein wollen noch kénnen und die eben darum auch
keine wirklichen Herren sind, deren Sein kein wahrhaft gott-
liches Sein isty (a.a. O. S. 141). — Gott ist frei, zu tun, was Er
tut. Er wird, indem Er sich selbst erniedrigt, sich selber nicht
untreu und tut Seinem goéttlichen Sein und Wesen keinen Ab-
bruch. Somit besagt der Begriff der Freiheit, gleichwie der Be-
griff der Souverdnitit an sich, eine Einheit, Ubereinstimmung
und Homogeneitéit des gottlichen Seins und Tuns.

Desgleichen mufl der Souver#dnitidtsgedanke in zwiefacher
Weise durch den Begriff des Rechtes ausgelegt werden: Gott
handelt souverén, selbstherrlich, aber nicht willkiirlich, despo-
tisch, sondern in Ausiibung Seines héchsten Rechtes heilig, ge-
recht und gut. Er hat recht in allen seinen Werken. Ihn als den
kraft Seiner Allmacht zu schrankenloser Willkiir Befugten vor-
stellen hiefle genau so sehr an Seiner wahren Herrlichkeit, ndm-
lich Seiner Selbst-Herrlichkeit, vorbeidenken, wie Ihn einem
iiberlegenen Sittengesetz unterstellen, einer Gott und Menschen
gleichermallen umspannenden iustitia, in deren Erfiillung Er
dann erst der Heilige, Gerechte und Gute wire. — Dementspre-
chend kann auch der Glaube an den in Seinem Werk sich sou-
verian offenbarenden Gott niemals ein menschlicher Willkiir-
akt, ein sacrificium intellectus sein! — Und ein Zweites: Got-
tes souverines Handeln ist ein Rechtsakt, durch den Gott in



in der Theologie Karl Barths 419

erster Linie sich selber Recht schafft. «Gott hat sich diesem (sc.
dem siindigen) Menschen gegeniiber ins Recht gesetzt, wie er
sich schon als Schopfer dem Chaos gegeniiber ins Recht gesetzt
haty (a.a. O. S.100). Gott handelt als Verséhner am Menschen
«wohl dem Menschen zugute, aber eben zuerst und vor allem
um seiner selbst willen — um sein Recht ihm (dem Menschen)
gegeniiber durchzusetzen, um seine Ehre ihm gegeniiber zu be-
haupteny. «Gottes Tat ist in ihrem Grunde Gottes Selbstbeja-
hung seiner Kreatur gegeniiber und gerade so seine Gnaden-
entscheidung zu ihren Gunsten...» (a.a.O. S.105). Gott ist
souveridn gerade weil und indem Er zuerst in eigener Sache
handelt (vgl. a.a. O. S. 103 unten). Eben darin ereignet sich ja
wiederum jene fiir Barth so typische «Riickbeziehungy des
Handelns Gottes auf Gott selber. Eben so erscheint ja Gott als
das harte, das wahrhaft souverine und damit wahrhaft «begren-
zendey Gegeniiber, das sich letztlich in kein vom Menschen her
entworfenes Schema (etwa als der Erfiiller des ohne IThn ver-
geblichen menschlichen Heilsstrebens) einordnen 148t. Das Ge-
schehen der Verséhnung und Rechtfertigung ist primir Gottes
Selbstrechtfertigung: dieser Gedanke ist fiir Barths ganzes
Werk entscheidend wichtig, eben weil es ihm mit seinem gan-
zen Werk um die gedankliche Wahrung der Souverdnitiat Got-
tes zu tun ist.

111

Es bleibt uns nun noch iibrig, in Kiirze einige charakteristi-
sche Konsequenzen des so skizzierten Grundmotives fiir die
Ausgestaltung der Barthschen Theologie aufzuzeigen.

Zunichst ist festzustellen, dafl es fiir Barth eine deutliche
menschliche Entsprechung zur Souveridnitidt Gottes gibt. Man
mag diese vielleicht am ehesten bezeichnen als die menschliche
Freiheit, ndmlich die Freiheit der Kinder Gottes: «Freiheit
heilit Sein in eigener, spontaner und also williger Ubereinstim-
mung mit der souverdnen Freiheit Gottesy (K. D. IV, 1, S. 108).
Eine nicht zu iiberbietende Erh6hung des Menschen tritt hier
in Sicht! Zugleich aber wird klar, daf Barths Freiheitsbegriff
durchaus augustinisches Geprige trigt, dafl es fiir Barth kein



420 H. Ott, Der Gedanke der Souverdnitdt Gottes

leeres, indifferentes liberum arbitrium geben kann, das den Na-
men der Freiheit verdiente!

Sodann wirkt sich der Souveriinitiatsgedanke aus in der in
Barths Werk reichlich enthaltenen theologischen Polemilk.
Charakteristisch ist beispielsweise, wie er in dem mehrfach zi-
tierten Aufsatz iiber das erste Gebot als theologisches Axiom
den Neuprotestantismus sowohl wie auch manchen seiner eige-
neuen theologischen Zeitgenossen der theologischen Ubertre-
tung des 1. Gebotes, d.i. der gedanklichen Schmélerung der
Souverénitit Gottes, verddchtigt (z. B. a.a. 0. S.311). Ja man
darf von hier aus verallgemeinernd sagen: Der Souverénitéts-
gedanke ist das Motiv aller theologischen Polemik Barths. Es
wire eine Aufgabe fiir sich, durch Barths sémtliche Veroffent-
lichungen hindurch dafiir die Probe aufs Exempel zu machen.
— So ist die Souveridnitit Gottes auch der Punkt, um dessent-
willen sich Barth von der rémisch-katholischen Kirche getrennt
weill — und dies von Anfang an. So war schon mit Barths be-
rithmt gewordener Anathematisierung der katholischen ana-
logia entis-Lehre (im Vorwort zu K. D. I, 1) letztlich nichts
anderes als dies gemeint. Hans-Urs von Balthasar hat ja seit-
her in seinem oben genannten Buch jenen Angriff Barths zu-
riickgewiesen, indem er nachwies, dafl Barth selber sich der
Notwendigkeit analogischen Denkens nicht entziehen kann.
Aber Barth hatte seinerzeit in der analogia entis wohl nichts
weiter erblickt denn eine von katholischen Theologen selber
dargebotene prignante Formel und Abbreviatur fiir den auf den
verschiedensten Gebieten erfolgenden typisch katholischen Ver-
such einer «Kinordnungy Gottes und einer Einschrankung Sei-
ner Selbstherrlichkeit durch die Idee eines nun seinerseits selbst-
herrlich gewordenen «begnadeten Menschens». —*

Vom Souverénititsgedanken her lassen sich iibrigens auch
die typischen und immer wiederkehrenden Vorwtirfe erkliren
und beurteilen, die von verschiedenen Seiten gegen Barths Theo-
logie erhoben werden. Es sind vor allem deren drei zu nennen:
1. Der Vorwurf: Barths Theologie stelle als eine «Theologie
der Krise» eine vollige Abwertung des Humanen dar (erhoben

2 Vgl. dazu auch die jiingste, iiberaus vorsichtige und subtile Polemik

Barths gegen die romische Gnadenlehre, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1,
S. 89 ff.



in der Theologie Karl Barths 421

vor allem von manchen dem «Neuprotestantismusy verhafteten
Theologen). Barth selber sagt gelegentlich dazu: «Man sieht
sofort, dafl die Formel ,Gott alles, der Mensch nichts’ als Be-
schreibung der Gnade nicht nur eine ,schreckliche Vereinfa-
chung’, sondern vélliger Unsinn wiarey (K. D. IV, 1, S. 94). Im-
merhin: sobald das Humanum denkerisch zu einer autonomen,
normativen, seinerseits «souverdneny Instanz geworden ist,
wird der vom Glauben aus sachlich notwendige Gedanke der
Souverdnitdt Gottes unvollziehbar. Wo bei Barth von einer
«Abwertungy des Menschlichen allenfalls geredet werden kann,
da kann es sich doch nur um die Durchsetzung des Gedankens
der Souverinitit Gottes handeln. — 2. Der Vorwurf: Barths
Theologie mache, als eine «christomonistische», Christus zu
einem allbeherrschenden systematischen Prinzip (so erhoben bei-
spielsweise von H.-U. von Balthasar in seinem genannten Buch;
von Balthasar redet dort etwa von «christologischer Engfiih-
rungy der Theologie bei Barth). Aber wiederum ist es fiir Barth
Gottes Souverinitit, welche jeden andern Kinsatzpunkt theo-
logischen Denkens, jede andere theologische Ratio cognoscendi
auller dem von Gott selber gesetzten Zentrum der gottlichen
SelbsterschlieBung ausschliefit: «Dafl die Verséhnung gottlicher
Souverédnititsakt ist, das bedeutet das Verbot, sie von irgend-
woher ableiten. .. zu wollen, bedeutet aber vor allem das Gebot,
sie in ihrer ganzen Unbegreiflichkeit als geschehen gelten zu
lassen und anzuerkennen, sie, ohne an ihr vorbei oder iiber sie
hinauszudenken, konsequent ernst zu nehmen. Sie und sie allein
ist der Ort, von dem aus man christlich vorwirts und riickwirts
denken kann, von dem aus christliche Gottes- und Menschen-
erkenntnis méglich isty (K. D. 1V, 1, S. 85). — 3. Der Vorwurf:
Barths Theologie mache Gott zu einem starren, nicht mehr
genuin existenzbezogenen Objektivum (so erhoben von den Leu-
ten um Rudolf Bultmann). Doch auch dies ist wiederum eine
«schreckliche Vereinfachungy. Natiirlich mul Barth mit allem
Nachdruck darauf beharren: dall Gott das souverine, unableit-
bare und unauflésbare «Er selbsty ist, das sich niemals als
Funktion eines nun vielleicht letztlich doch noch irgendwie sub-
jektivistisch gefdrbten Existenzbegriffes verstehen 140t. Nichts.-
destoweniger aber sind alle die angeblich «objektivierenden»
Aussagen «iibery Gott bei Barth eo ipso héchst existentielle



422 H. Ott, Der Gedanke der Souverdnitit Gottes

Aussagen, weil sie ja Aussagen sind iiber die Grenze der Exi-
stenz, welche doch gerade nicht wirklich die Grenze der KExi-
stenz sein koénnte, wenn sie nicht eben so, ndmlich als selbst-
herrliche, verstanden wiire! — Durch diese Uberlegungen wird
nun zwar lediglich klar: dafl es im Blick auf das Grundmotiv
seiner Theologie kein Zufall ist, wenn Barth sich gerade diese
Vorwiirfe zugezogen hat. Immerhin sind von hier aus diejeni-
gen, welche etwa auf einer der drei genannten Linien gegen
Barth anzugehen beabsichtigen, von vorneherein zu warnen:
Sie mégen wohl zusehen, daf sie nicht in doktrinérer Einseitig-
keit die gottliche Souverdnitit selber in Gedanken abschwé-
chen! — es sei denn, daf} sie eben dies im Schilde fiithren...

IV.

Es gibt noch eine zweite menschliche, diesmal aber ganz per-
s6nliche Entsprechung zur Souveranitiat Gottes in Barths Theo-
logie. Man ist hier versucht, von einer «Souverinitity des T'heo-
logen Karl Barth zu sprechen. Man wird dabei etwa an die
unbekiimmert-eklektische Art denken, wie Barth die in seiner
Theologie verwendeten philosophischen Begriffe handhabt.
Oder an die souveridne Leichtigkeit, mit der er oft die schwierige
historische Frage eines biblischen Textes mit ein paar geballten
Sitzen, mehr implizit als explizit, zu beantworten versteht. Oder
an die Jovialitdt, mit der er manchmal ein von vielen und lange
Zeit mit saurem Schweil und ernstem Wahrheitsstreben ver-
handeltes Problem lichelnd als unwichtig beiseite schiebt. All
dies ist zu verstehen aus der Besessenheit des Denkers Barth
durch den Gedanken des souveridnen Gottes, aus seiner verant-
wortlichen Bindung an eine héchste Instanz, vor der so man-
ches allzu ernst Genommene gar bald seinen Ernst verliert.

Man wird Barth in alledem nicht folgen miissen. Wer ihm
als sein Schiiler auch hierin meint folgen zu sollen und zu diir-
fen, der nimmt sich ein Recht heraus, das nur dem Meister sel-
ber in der Einmaligkeit seiner theologischen Existenz zusteht!
Denn jene Entsprechung ist ja diesmal nicht mehr eine sachlich
notwendige, sondern nur noch eine tief persénliche. Man wird
indessen umgekehrt Barth alle diese Kigenheiten seines Denk-



in der Theologie Karl Barths 423

stils auch nicht in humorloser und billiger Weise zum Vorwurf
machen diirfen.

Mit diesem Letzten, ganz Personlichen, hingt nun doch wohl
auch der spezifisch Barthsche Humor zusammen, der polemi-
sche wie der versohnliche. Ist er nicht die Heiterkeit dessen,
dem im Gedanken an den hichsten Befreier eine neue Freiheit
zuteil geworden ist? Nicht daf Barth solche iiberlegene Frei-
heit eigenmichtig usurpiert hitte! Wer ihm — wiederum in
humorloser Weise — eine derartige Usurpation unterschieben
wollte, der hétte damit doch wohl eben das befreiende Motiv
der gottlichen Souverinitdt noch nicht verstanden, welches die
unendliche Melodie dieses Lebenswerkes beherrscht.

Ein Hauch der Freiheit ist es, der uns aus Barths Denken
allenthalben entgegenweht, eine Grofiziigigkeit auch in der scho-
lastischen Systematik und Architektonik und der spezifisch theo-
logischen Rhetorik seines Werkes. Ja gerade die fiir Barth so
charakteristische Architektonik ist wohl weithin auch é&sthe-
tisch und damit aus der Freiheit zu begreifen: als das freie,
selbstvergessene Spiel eines im Gedanken an Gott befreiten, frei
gestaltenden und an der ausgewogenen, symmetrischen, orna-
mentischen Schonheit seiner eigenen Gedankenfiihrung sich
freuenden Geistes. So gehort es zur theologischen Eigenart
Barths, dafl ihm in seltenem Mafle der Sinn eignet fiir die beson-
dere Schonheit der Theologie.

Was hier gesagt werden konnte, ist nicht mehr als eine
Skizze zur Gesamtinterpretation, die der Ausfithrung bedarf.
Auch steht die Vollendung des Barthschen Werkes noch aus.
Soviel wird man aber heute schon sagen diirfen: Das Gesetz,
nach dem dieses Werk sich vollenden mulf}, bleibt dasselbe. Die-
ses Denken kann sich selber nicht untreu werden und seinen
eigensten Grundton nicht verlieren.

Karl Barth ist der leidenschaftliche und doch niichterne Ver-
kiindiger der Souverénitit Gottes. Darin besteht die propheti-
sche Autoritidt seines Denkens im ganzen, der man sich, hat
man den Grundton einmal vernommen, nur schwer entziehen
kann. Wir sind dankbar, daf} dieser Prophet in unsern Tagen



424 H. Ott, Der Gedanke der Souverdnitdt Gottes

aufgestanden ist. Wir, d.h. die Generation, die seinen Appell
vernommen hat, werden seine rechten Schiiler sein: nicht indem
wir seine Sitze getreulich reproduzieren und den unnachahm-
lichen Stil seines Denkens nachzuahmen und uns selber dabei
durch ein paar Vorbehidltchen am Rande zu dokumentieren su-
chen, dafl wir nun doch nicht zu den von Barth so sehr perhor-
reszierten «Barthianerny gehtéren — sondern indem wir die
Freiheit, die er uns entgegenbringt, annehmen, und so gerii-
stet seinen nirgends doktrinér fixierten, sondern im Werke frei
gelebten Gedanken der Souverénitdt Gottes, den Grundgedan-
ken aller Theologie, weiterdenken.

Castiel, Kt. Graubiinden, Heinrich Oftt.



	Der Gedanke der Souveränität Gottes in der Theologie Karl Barths

