
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Prädestination und Kirche in Calvins Institutio

Autor: Buess, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Prädestination nnd Kirche in Calvins Institutio.

Es ist wohl müßig, nach dem Zentralthema Calvinischer
Theologie zu fragen, wenn darunter ein vom einen Gegenstand
der Theologie verschiedenes Sonderinteresse gemeint sein soll.
Seine Kirche nahm ihn zu unmittelbar und vielseitig in
Anspruch, als daß ein persönliches Sonderanliegen sich hätte
vordrängen können. Seine führende Stellung in den großen
Entscheidungen der Kampf- und Bewährungszeit forderte eine
umfassende Orientierung am breiten Ganzen der Heiligen Schrift.
Wohl aber kann man sagen, daß das Problem der Kirche einerseits,

dasjenige der Prädestination andrerseits ihn mehr beschäftigt

habe als andere Reformatoren, mehr jedenfalls als Luther.
Und auch dies ist für seine Theologie charakteristisch: daß sie
diese beiden Probleme eng verknüpft. Im folgenden sollen
gewisse theologisch bedeutsame Erkenntnisse und Fragen, die
sich aus dieser Verbindung ergeben, namhaft gemacht werden.
Wir halten uns dabei, schon des knappen Raumes wegen,
ausschließlich an die Institutio.

1.

In der ersten Ausgabe der Institutio, 1536, kommt die
Prädestination lediglich im Abschnitt über die Kirche zur Sprache
(Op. sei. ed. P.Barth et W.Niesei, Bd. 1, S. 86ff.). Das Credo
sanctam ecclesiam catholicam, das Bekenntnis zur Kirche ist es,
das Calvin auf die großen Sätze über die ewige Erwählung
führt. Denn erst im Licht der ewigen Erwählung wird klar, was
es mit der Katholizität und Heiligkeit der Kirche auf sich hat.
Wenn sie Engel und Menschen, Tote und Lebendige, Nahe und
Ferne zur Himmel und Erde umspannenden Einheit verbindet,
so in Kraft der Tatsache, daß Gottes ewige Güte diese ihre Glieder

erwählt hat, zu Gottes Reich versammelt zu werden. Wenn
sie heilig ist, so wiederum kraft dessen, daß alle, die durch Gottes

ewige Vorsehung erwählt sind, vom Herrn geheiligt werden.
So bestimmt Calvin das Geheimnis der Kirche durch den

Hinweis auf die Erwählung. Nicht weniger aber bestimmt er
den Sinn und Inhalt der Erwählung durch den Hinweis auf die
Kirche. So ist es doch zu verstehen, wenn er im Anschluß an



348 E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins lnstitutio

Rom. 8, 30 und Matth. 16, 19 die Erwählung aufs engste mit der
Berufung, d. h. mit dem in der kirchlichen Verkündigung
ergehenden Aufruf zum Glauben verknüpft. Wie es mit der ewigen

Erwählung gemeint ist, das ergibt sich aus ihrer Eröffnung
in der Berufung und der darin verheißenen Rechtfertigung und
Verherrlichung: Quare nullus in gloriam coelestis regni un-
quam ingressurus est, qui non fuerit in hunc modum vocatus et

iustificatus, quando sine ulla exceptione in cunctis hominibus
quos elegit, suam electionem Dominus ad eum modum profert
et manifestât. So ist also, wie die Erwählung das Geheimnis der
Kirche, so die Kirche die Manifestation der Erwählung.

Und nun läßt uns die lnstitutio von 1536 nicht im Zweifel,
daß der enge Zusammenhang von Kirche und Erwählung in
Christus begründet, ja mit der Person und dem Werk Christi
identisch ist. Kirche und Prädestination erklären sich gegenseitig,

weil beide je von einer andern Seite her Christus bezeugen
und erklären. Der Epheserbrief ist zusammen mit Joh. 1 der
Grundtext, der Calvin hier vor Augen steht. Die Kirche ist, was
sie ist, als die societas, als das corpus Christi: So und nicht
anders manifestiert sie die ewige Erwählung. Denn es gilt nicht
weniger: Die Erwählung ist Erwählung in Christus: weil sie in
ihm geschieht, der die constans et immutabilis patris veritas bei
uns Menschen vertritt, darum ist sie das Geheimnis der Kirche.
Cum enim Christus Dominus is sit, in quo pater ab aeterno elegit
quos voluit esse suos, ac in ecclesiae suae gregem referri, satis
clarum testimonium habemus, nos et inter Dei electos, et ex ec-

clesia esse, si Christo communicamus (ebd. S. 88).
Im folgenden wendet sich Calvin dem Leben der Kirche und

in der Kirche als solchem zu. Aber auch jetzt, wo die Kirche als
sichtbare Kirche zum Thema wird, blickt er ständig auf die in
Christus geschehene Erwählung. Die Glieder der Kirche haben
einander im Licht der Erwählung zu betrachten. In ihm wird
einer dem andern zum Geheimnis, das uns jedes letzte Urteil
verwehrt. Aber nun ist es freilich nicht irgendein Mysterium,
es ist das Geheimnis der ewigen Güte Gottes, auf das hin wir
den Andern ansehen dürfen. Im Blick auf sie ist uns ein quod-
dam caritatis iudicium nahegelegt : eine Haltung, in der wir im
Wissen um die Vorläufigkeit unseres Urteils das Beste voneinander

denken und hoffen. Wo nur die äußern Merkmale des



E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio 349

Seins in der Kirche wahrzunehmen sind, da ist zuversichtlich
mit der ewigen Wahrheit dieses Seins zu rechnen. Umgekehrt
dürfen wir solche, denen diese Merkmale fehlen, keineswegs
sofort abschreiben. Zwar zieht Calvin die Möglichkeit in
Betracht, daß einem die Verwerfung auf der Stirn geschrieben
steht: si quis data opera et destinata malitia veritatem oppugnet.
Aber dann fährt er gleich fort: Plus licentiae ne nobis in iudi-
cando arrogemus, nisi volumus Dei virtutem limitare ac miseri-
cordiae eius legem dicere, cui quoties visum est, pessimi in opti-
mos mutantur (S. 90). Die kirchliche Exkommunikation kann
darum nicht den Sinn haben, den Betroffenen preiszugeben. Sie

verpflichtet uns vielmehr, erst recht für ihn einzustehen. So

allein: im klaren Übergewicht des iudicium caritatis über jedes
mögliche andere Urteil entspricht unser Verhalten der ewigen
Wahrheit der Erwählung: jener misericordia, nach der Gott die
Bösen gut macht und die Abseitsstehenden hereinholt.

Soviel zum Verhältnis von Erwählung und Kirche in der
Institutio von 1536. Es ist jedenfalls der Tenor der Ausführungen

Calvins, den wir damit wiedergegeben haben. Prädestination

und Kirche schließen sich hier zu einem Ganzen zusammen,

in dem ein Moment das andere unmittelbar mitbefaßt. Zur
electio gehört unmittelbar das populus electorum, wie es sich in
der Kirche darstellt. Zu diesem wiederum die electio als der
Grund und das Geheimnis seiner Existenz. Als Leib Christi ist
die Kirche das Offenbarwerden der Erwählung, als Erwählung
in Christus ist die Erwählung das Geheimnis und der Grund
der Kirche. Calvin weigert sich hier, diesen Kreis gegenseitiger
Bestimmung und Bedingung zu verlassen. Wohl weiß er schon
jetzt, daß die Prädestination, insofern sie auch Nicht-Erwählung

und also Verwerfung bedeutet, über die Kirche hinausführt;

daß die Kirche, indem sie wesenhaft auf die Welt bezogen
ist, über die Erwählung hinausweist. Aber er zögert hier, dieser

transzendierenden Bewegtheit der beiden Größen nachzugehen.

Es ist, als scheue er sich noch, den Problemen, die durch
die Begriffe «Verwerfung» einerseits, «Welt» andrerseits
bezeichnet sind, voll ins Gesicht zu schauen. Er hält sich an den

Epheserbrief, in dem ja die Kirche zunächst in der Tat der
Inbegriff dessen ist, was Gott in Christus will und wirkt. Immerhin,

gerade der Epheserbrief setzt die Kirche sehr eindrücklich
23



350 E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio

in Beziehung zu den kosmischen Mächten: ihnen soll durch die
Kirche die «mannigfaltige Weisheit» Gottes offenbar werden
(Eph. 3,10). So wird Calvin nicht darum herumkommen, die
Prädestination und die Kirche im Verhältnis zu ihr in weitern
Horizonten zu sehen. Das ist schon in der Neufassung der Institutio

1539 geschehen, die dann die Grundlage bildete für alle
spätem Ausgaben. Ihr wenden wir uns nun zu.

2.

Iam vero quod non apud omnes peraeque homines foedus
vitae praedicatur, et apud eos quibus praedicatur, non eundem
locum vel perpetuo reperit: in ea diversitatae mirabilis divini
iudicii altitudo se profert. Das ist die Feststellung, mit der die
Prädestinationslehre in der Institutio von 1539—59 beginnt. Die
Prädestinationslehre geht also in ihrer neuen Fassung von der
Tatsache aus, daß der Verkündigung der Kirche in ihr seiher
und in der Menschheit überhaupt eine Grenze gesetzt ist, die
sich nicht aus der Verkündigung selber, sondern aus einem
höhern göttlichen Gesetz erklärt. Dem entspricht es, daß die Lehre
von der Kirche in der Schlußfassung der Institutio nicht mehr
mit dem Credo sanctam ecclesiam beginnt, sondern unter den

Gesichtspunkt: De externis mediis vel adminiculis, quibus Deus
in Christi societatem nos invitât et in ea retineat zu stehen
kommt. Prädestination und Kirche rücken also beide in eine
neue Beleuchtung. Die Prädestination ist nicht mehr ausreichend

durch die electio in ihrer Einheit mit der vocatio
bestimmt. Entsprechend ist die Kirche nicht mehr erschöpfend
durch den Begriff coetus electorum, populus electorum bezeichnet.

Wie zur Prädestination nun wesenhaft auch die Nichterwählung

und also die Verwerfung gehört, so zur Kirche nun
wesenhaft auch die Welt in ihr und um sie her, der gegenüber sie
sich in «äußern Mitteln und Stützen» konstituiert.

Doch nun will zunächst beachtet sein, daß Calvin das
frühere Verständnis nicht etwa aufgegeben hat, in bestimmter
Modifikation vielmehr auch jetzt vertritt. Auch jetzt blickt er ja
von der Kirche her auf die Prädestination und von der
Prädestination auf die Kirche zurück. Zwar hat er die Kirche nun als

corpus mixtum, er hat sie in ihrer Verflochtenheit mit der Welt



E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio 351

vor Augen. Sie steht in jener diversitas vor ihm, von der er
eingangs spricht. Von dieser Kirche her blickt er auf die
Prädestination als auf ihren Grund und ihr Geheimnis. Indem er von
daher auf die Prädestination blickt, wird er auf deren seltsames
Doppelgesicht aufmerksam: auf die mirabilis divini iudicii alti-
tudo. Aber nun will wohl beachtet sein, daß er das corpus mixtum

sofort daraufhin ansieht, ob und inwiefern sich in ihm die
societas Christi, der populus electorum, die Gemeinde der wahrhaft

Glaubenden und Erwählten kritisch darstellt. Gerade im
Blick auf die sichtbare Kirche gilt: arcana electio Dei et interior

vocatio spectanda est (V, S. 3). Um die Kirche in der Kirche
drin ist es ihm zu tun. Um i h r Geheimnis zu erkennen, blickt
er auf den ewigen Ratschluß Gottes. Und so ist es ihm denn um
den Ratschluß im Ratschluß Gottes drin zu tun: um die Erwählung.

Es geht ihm in der Doppelheit von Erwählung und
Verwerfung nicht um diese Doppelheit, sondern um die Erwählung:
um sie in ihrem kritischen Charakter als Werk freier Gnade.
Um ihre Manifestation zu erkennen, blickt Calvin von der
Prädestination wieder auf die Kirche zurück. Calvins Denken
hält sich also auch jetzt im Kreis von electio und coetus electorum.

Wenn es über ihn hinausgreift, so nur darum, um die
Erwählung kritisch als Tat freier Gnade sichtbar zu machen.

Einige Einzelheiten mögen das verdeutlichen. Calvin geht in
der Schlußfassung der Prädestinationslehre von der biblischen
Tatsache aus, daß es in der heiligen Geschichte fortwährend zu
Scheidungen kommt, die sich aus dem Geheimnis der in Gottes
Ratschluß selber stattfindenden doppelten Bestimmung erklären.

Abraham wird von seinen Stammesgenossen weggerufen;
Isaak wird Ismael, David Saul, Juda Ephraim gegenüber
ausgezeichnet; in der Nachkommenschaft Abrahams kommt nur
eine Minderheit zum Glauben an Christus. Dieses die ganze
heilige Geschichte prägende Gesetz geht auf Gottes Wahl seiher
zurück. Warum wird die Bibel nicht müde, es zu unterstreichen?

Calvin antwortet: quod aliquoties sacra historia repetit,
quo melius in ista mutatione admirabile gratiae Dei arcanum
pateat (IV, S. 376). Jene segregationes und mutationes, die darin
sich bekundende göttliche inaequalitas und diversitas lehrt uns
also, das Geheimnis der reinen, freien Gnade als solches zu
verehren. Es ist die Tat freien, ungeschuldeten göttlichen Erhar-



352 E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio

mens, wenn Menschen zum Volk Gottes berufen und darin
erhalten werden. Mera Dei liberalitas; Uberalis Dei favor; gratui-
tus favor; gratuitus amor; gratuita electio; paterna liberalitas
Dei: das sind zunächst die Begriffe, die den Ton tragen. Es geht
also Calvin wohl um die Freiheit der göttlichen Wahl: um ihre
Souveränität und Majestät, um die Verborgenheit, die altitudo,
in der Gott hier so, hier anders verfügt. Aber diese Freiheit ist
ihm zunächst eindeutig die seiner Gnade. In jenen Scheidungen
und der darin wirksamen göttlichen inaequalitas und diversitas
ist es einseitig auf die Erwählung und die Erwählten abgesehen.
Damit sie als Werk der freien göttlichen Güte offenbar seien,
darum geht die heilige Geschichte so seltsame Wege. Eben als
Akt der Gnade hat die Prädestination diesen kritischen
Charakter. Ipso electio nisi reprobationi opposita non staret (IV,
S. 394). Gnade, die omnes promiscue adoptaret in spern salutis,
wäre nicht wirkliche, nicht Gottes Gnade.

Entsprechend legt Calvin, wenn er umgekehrt von der
Prädestination auf die Kirche blickt, alles Gewicht darauf, daß die
Kirche ein Volk von wunderbar Herausgerufenen und
Herausgeretteten ist. Ich denke hauptsächlich an das letzte, von der
Berufung handelnde Kapitel des Lehrganzen über die Prädestination.

Es muß zunächst auffallen, wie sehr er den Gegensatz
betont, in dem der kleine Haufe derer, die die wahre Kirche
ausmachen, zur breiten Masse der Mitläufer und Unbeteiligten steht.
Dieses discrimen und die daraus sich ergebende comparatio
gibt ihm allerdings zu denken. Aber es wird doch zunächst nicht
selber zum Thema. Das Interesse ist vorerst dem einen Gliede
zugewandt: dem exiguus numerus, der exigua portio der durch
wahren Glauben mit Christus Verbundenen. Die «kleine Herde»
soll als solche gewürdigt, sie soll in ihrer Geringfügigkeit und
Fragwürdigkeit verstanden werden. Jenes discrimen und also
die multitudo der extranei ist ihm also nur darum bedeutsam,
weil sie jenes merkwürdige Häuflein kritisch ins rechte Licht
setzt. Es macht nämlich klar, daß die Kirche, auf ihre Wahrheit
gesehen, ein Wunder Gottes ist: Schöpfung seiner freien Gnade.
Wenn Calvin auf die Welt in der Kirche und um die Kirche her
weist, so darum, uns klarzumachen: das ist die Lage, aus der
ihr wunderbar errettet seid. In ipsos (sc. electos) si respicias,
videbis Adae progeniem, quae communem massae corruptionem



E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio 353

redoleat. Quod non in extremam et desperatam usque in pieta-
tem feruntur, id non fit aliqua Ulis ingenita bonitate: sed quia
in ipsorum salutem excubat Dei oculos, et manus extenta est
(S. 421). Es ist eine unbegreifliche Prärogative, wenn wir zur
Kirche gehören dürfen. Begreiflich nur im Blick auf das
Unbegreifliche der Person und des Werkes Christi: quoniam in
universo Adae semine nihil electione dignum reperiebat caele-

stis pater, in Christum suum oculos convertisse Valeat igitur
apud fideles haec ratio, ideo nos in Christo fuisse in coelestem
hereditatem adoptatos, quia in nobis ipsis non eramus tantae
excellentiae capaces (S. 381). Non nisi in eo amare illos po-
tuit... (S. 414). So ist es auch nach dieser Seite gesehen die
Freiheit der Gnade, die Calvin im Sinne liegt. Sie ist es, die im
Gegensatz von Kirche und Welt aufleuchtet. Um sie ist es Calvin

zu tun, wenn er diesen Gegensatz geltend macht.
Es ist schon so: Calvin bleibt auch jetzt im Kreis von

Erwählung und Kirche. Die Welt rückt wohl ins Blickfeld. Aber
eben nur als die Grenze der Kirche; als das Nichts, aus dem

heraus, in das hinein Gott seine Gemeinde schafft; als die Stätte
und der Inbegriff des Verderbens, dem wir in Christus wunderbar

entrissen sind. Die Bezogenheit auf die Welt enthält über
das der Erwählung hinaus kein neues, eigenes Geheimnis; in
ihr wird nur deutlich, daß die Erwählung reine, frei und
umsonst sich ausschüttende Gnade ist. So blickt Calvin wohl auf
die Doppelheit von Erwählung und Verwerfung und also auf
die Verwerfung selber. Aber doch nur, um sich neu und erst
recht in die Erwählung, in sie allein zu vertiefen. Die compara-
tio von Erwählung und Verwerfung, von Erwählten und
Verworfenen dient dazu, klarzumachen, daß wir es nicht uns
selber, sondern Gottes unbegreiflichem Erbarmen zu verdanken
haben, wenn wir Erwählte sind. Die inaequalitas der göttlichen
Bestimmung bezeichnet kritisch die gratuitas der Erwählung.

Es sind biblische Erkenntnisse, in denen sich Calvin auch
hier bewegt. Er reiht ja in den betreffenden Abschnitten des

Lehrganzen, zu dem sich die Prädestinationslehre nun
ausgewachsen hat, einen exegetischen Exkurs an den andern.
Wiederum tritt der Epheserbrief stark hervor. Daneben wohl auch
Köm. 9, aber so, daß seine prädestinatianischen Sätze im
Zusammenhang der ganzen Schrift gelesen und gewürdigt werden. Es



354 Ii. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio

mag uns im Blick auf den Epheserbrief auffallen, daß der chri-
stologische Bezug, in dem dort alles steht, sich bei Calvin lok-
kert. Andrerseits hörten wir, daß er die liberalitas und gratuitas
der Gnade als Gnade mit Eph. 1 aus dem Geheimnis der Erwählung

in Christus versteht.

3.

Aber das ist nun freilich nicht alles, was die Institutio in
ihrer reifen Gestalt über das Verhältnis von Prädestination
und Kirche zu sagen hat. Calvin wird durch die Logik der Sache
seiher weitergedrängt. Der geschlossene Kreis von Erwählung
und Kirche konnte sich nicht nur öffnen, um sich in kritischer
Entschiedenheit erst recht zu schließen. Er mußte offenbleiben.
Die magistra, der Calvin folgt, die Heilige Schrift seiher fordert
es. Die Prädestination greift in der Bibel über ihren nächsten
Gegenstand hinaus, sie transzendiert sich selber in ihrer Bezo-

genheit auf einen begrenzten Kreis von Menschen. Entsprechend
blickt die Kirche in die Welt hinaus, nicht um sofort wieder auf
sich zurückzublicken, sondern um in der Welt ihren Herrn am
Werk zu sehen, um in der Welt ihr eigenes Geheimnis wiederzufinden,

um sich in der Welt auszuprägen und in sie hinauszuer-
weitern. In ihrem Verhältnis zur Welt wird Gottes Wille und
Werk nach einem Aspekt sichtbar, der wesenhaft zu ihm gehört.
Daß die Kirche als corpus mixtum mit der Welt verflochten ist,
das hat seinen positiven Sinn. Gottes Wille und Werk will sich
nicht in der Kirche als solcher, sondern in ihr in ihrer Bezo-
genheit auf die Welt erfüllen. Mit jenem Calvinischen Begriff
zu sprechen: nach seiner altitudo, nach seiner Tiefe und
Unergründlichkeit kommt Gottes Ratschluß nicht in den Grenzen
einer eng umschriebenen Kirche, sondern nur in der Geschichte
Gottes mit der Menschheit zur Darstellung. Daß Gott nicht nur
erwählt, sondern auch verwirft, das hat über jene kritische
Bestimmung der Erwählung hinaus auch positive Bedeutung: es
weist auf eine Tiefe der göttlichen Wahl hin, die neu und
seihständig als solche bedacht sein will. Wenn die Verwerfung der
Vielen der Erwählung der Wenigen zur Seite tritt, so nicht nur,
um diese als solche näher zu bestimmen, sondern auch, um über



E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio 355

sie hinaus ein Neues zu sagen. Was hat sie uns noch weiter zu
sagen? Welches ist ihre letzte Botschaft und Wahrheit?

Nun, Calvin verweist hier (vgl. vor allem das 23. Kap., IV,
S. 893 ff.) zunächst nochmals und nochmals auf jene altitudo
des göttlichen Willens als solche. Daß Gott nicht nur erwählt,
sondern auch verwirft, darin zeigt sich die altitudo, die immen-
sitas, die profunditas des göttlichen Rates. In immer neuen
Wendungen rühmt Calvin die eminentia, das summum vestigium der
göttlichen Dekrete. Dei voluntas non fraenatur, non limitatur.
Dei iudicia profunda (occulta, arcana, abscondita, alta) sunt.
Ein abyssus droht den zu verschlingen, der sich in die recon-
dita adyta divini consilii hineinwagt. Solche und ähnliche Sätze
wollen kein Ende nehmen. Das ist offenbar die Botschaft, die
Calvin hier vernimmt und vermittelt: Gottes Wahl ist in jener
Doppelheit von Erwählung und Verwerfung zutiefst Mysterium,
Mysterium schlechthin, Mysterium, vor dem wir nur verstummen

und anbeten können.
Nun zieht Calvin freilich immer auch biblische Begriffe und

Aussagen heran, von denen her sich das Geheimnis zu erhellen
und insofern als bloßes, leeres, starres Mysterium aufzulösen
scheint. Ich denke an Begriffe wie gloria nominis Dei, potentia,
iustitia Dei, wohl auch libertas, benevolentia Dei. Sie stellen
sich bei Calvin überall ein, wo von der Unergründlichkeit des

göttlichen Willens die Rede ist. Muß von ihnen her das Geheimnis

nicht Lehen und Gestalt gewinnen und ein Gesicht enthüllen?

Und kann dieses Gesicht ein anderes sein als das des Gottes

Israels und des Vaters Jesu Christi? Nun, man wird nicht
verkennen können, daß diese Begriffe das Mysterium in der Tat
in einem Glanz, in einer Gewalt und Majestät zeigen, wie sie
so nur biblisch-christliche Theologie kennt. Wiederum aber läßt
sich auch dies nicht übersehen, daß sie in Anwendung auf das
bloße, leere Mysterium selber eigentümlich leer und starr zu
werden drohen. So etwa in einem Satz wie dem folgenden der
Begriff der Herrlichkeit Seines Namens: Lapsus enim est
primus homo, quia Deus ita expedire censuerat; cur censuerit, nos
latet. Certum tarnen est non aliter censuisse, nisi quia videbat
nominis sui gloriam inde merito illustrari (S. 402). So ist auch
der Begriff der potestas, der potentia Dei, gerade auch wenn er
in Zitaten wie Rom. 9, 20 erscheint, eigentümlich allgemein und



356 E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio

abstrakt verstanden. So ist endlich der biblische Begriff der
iustitia nicht in seiner biblischen Fülle und Bewegtheit
gegenwärtig, sondern in dem Sinn, den er in der Auslegung Augustins
gewonnen hat, den Calvin ständig zitiert: Potest igitur Dominus
etiam dare gratiam quibus vult, quia misericors est: non omnibus

dare, quia iustus iudex. Dando quibusdam quod non meren-
tur, gratuitam suam ostendere gratiam: non omnibus dando.
quid mereantur omnes declarare (S. 405). — So wird im
Nebeneinander von Erwählung und Verwerfung das Mysterium der
gloria, potentia und iustitia Dei kund. Um der verborgenen
Herrlichkeit, Macht und Gerechtigkeit Gottes willen kann sich die
Prädestination nicht in der Erwählung der begrenzten Schar
der Glaubenden erschöpfen. Sie ist es, die in der Prädestination
verehrt sein will, sofern diese wohl Erwählung der Glaubenden,

aber darüber hinaus Verwerfung, Preisgabe, Verdammung
der Gottlosen bedeutet. Sie ist die Wahrheit, die im Nebeneinander

von Erwählung und Verwerfung aufleuchtet. Sie ist die
Botschaft, die uns die Prädestination als doppelte Prädestination
zu verkünden hat.

Wie das gemeint ist, das wird vollends klar, wenn wir darauf

achten, wie sich das Verhältnis von Kirche und Welt in dieser

neuen Perspektive darstellt. Es zeigt sich seinerseits von
einer neuen Seite. Nun hat die Kirche nämlich Grund, mit
positivem, selbständigem Interesse auf die Welt in ihr drin und um
sie her zu blicken. Die Gottlosigkeit derer draußen, ihr
Unglaube, ihre Verstocktheit, ihre Heuchelei, ihr schändliches
Leben: all diese Zeugnisse ihrer Verwerfung, von denen man sich
zunächst nur abwenden könnte, erhalten nun einen fahlen
Glanz, in dem sie etwas zu sagen, zu bezeugen haben, das
unsere Aufmerksamkeit fordert. Sie zeigen nun den Abglanz der
gloria, potentia und iustitia Dei, die ja gerade so ihre verborgene

Majestät erweist. Vom dunkel-majestätischen Mysterium
her, das über der Welt steht, gewinnt die Welt selber eine
finster geheimnisvolle Würde. Von daher ist es zu verstehen, wenn
Calvin mit solch merkwürdigem Nachdruck von der Macht, von
der moles des Bösen in und außer der Kirche spricht; wenn er
mit einer Art erstarrender Ehrfurcht auf die massa perditionis,
die massa perdita, auf all die dem Verderben preisgegebenen
Völker und Generationen blickt, auf den mundus, in suo inte-



E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio 357

ritu, quo destinatus est, relictus (S. 387). Die Furcht und
Ehrfurcht gilt nicht der Unermeßlichkeit des Verderbens als
solcher, sondern der Unermeßlichkeit der göttlichen Herrlichkeit,
Macht und Gerechtigkeit, die sich darin spiegelt. Aber als Spiegel

dieser göttlichen altitudo erhält auch die des Verderbens
eine seltsam metaphysisch-eschatologische Weihe und Würde.
Die aeterna mors weist unmittelbar zurück auf die aeternitas
des göttlichen Wollens und Seins selber. Die Welt ist in ihrem
Widerspruch gegen Gott, in ihrem Unglauben, in ihrem bleibenden

Gegensatz gegen die Kirche allerdings ein Rätsel: ein Rätsel

aber, das in seiner Unhegreiflichkeit unmittelbar Zeugnis
gibt von der Unhegreiflichkeit des göttlichen Willens selber.
Man wird die Kapitel im 4. Buch der Institutio, in denen Calvin
so breit vom großen Abfall und Verderben spricht, in das Rom
die Kirche hineingezogen hat, das neu von Seiten der Schwärmer

droht, mit von daher verstehen müssen.

4.

Es fehlt hier der Raum, kritisch zu dieser dritten, die
Verwerfung der Vielen positiv miteinbeziehenden Sicht des Verhältnisses

von Prädestination und Kirche Stellung zu nehmen. Wir
lassen auch am Schluß Calvin allein das Wort und fragen, ob
die Institutio nicht seiher Andeutungen enthalte, die darauf
hinweisen, daß auch diese dritte Sicht nicht sein letztes Wort ist.
Solche Signale fehlen in der Tat nicht. Sie sind sowohl in den

Kapiteln über die Prädestination als auch im Buch über die
Kirche zu finden.

Ich denke zunächst an jenen Passus am Schluß des

Lehrganzen über die Prädestination, in dem, reichlich spät, Christus
als der unerschütterliche Ratschluß des Vaters gepriesen wird:

quum (Christus) sit aeterna Patris sapientia, immutahilis
Veritas, fixum consilium, non est timendum ne quod suo ser-
mone nobis enarrat, ab ilia quam quaerimus Patris voluntate vel
minimum variet: quin potius earn fideliter nobis aperit qualis
ab initio fuit, ac semper futura est (S. 416). Dieser Satz ist freilich

mit einem praeterea an Aussagen angeschlossen, aus denen
hervorgeht, daß Christus der unerschütterliche Ratschluß des
Vaters nur über die Erwählten ist. Er steht in einem Zusam-



358 E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio

menhang, der ausdrücklich und im Ernst auf die Möglichkeit
Bezug nimmt, daß wir den Vater außerhalb des Sohnes betrachten

— si nudum ilium absque filium imaginamur. So ist unser
Satz, wie er bei Calvin steht, zum vorneherein stark
eingeschränkt. Er kann in der Begrenzung und Umklammerung, in
die er bei Calvin versetzt ist, seine Kraft unmöglich entfalten.
Immerhin kann das die Tatsache nicht durchtun, daß er so
dasteht, wie er nun eben dasteht. Und so, wie er hier zu lesen ist,
muß er hei einem den biblischen Hintergrund (Eph.; Joh.)
mitbedenkenden Leser die Frage neu aufrollen, wie es sich nun
eigentlich mit jener altitudo verhalte, aus der in gleicher Macht
und Glorie Erwählung und Verwerfung, Lehen und Tod
hervorgehen sollen. Ist, wenn Christus wirklich die aeterna Patris
sapientia, die immutabilis Veritas, das fixum consilium ist, noch
mit einer andern Glorie, Macht und Gerechtigkeit zu rechnen
als mit der der heiligen Liebe, in der der Vater ewig den Sohn
und im Sohn die durch ihn geschaffene Welt umfängt.

Ich denke weiter an den Passus zu Beginn des Lehrganzen
über die Prädestination, in dem Calvin, von der Erwählung
Israels sprechend, auf die geschichtliche Dialektik von Erwählung

und Verwerfung stößt, die bei den Propheten vorliegt:
Quia autem electio, in Deo abscondita, tarn liberatione prima

quam secunda aliisque intermediis beneficiis sancita fuit, illuc
transfertur verbum eligendi apud Jesaiam. Miserebitur Deus
Jacob, et eliget adhuc de Israel (Jes. 14,1); quia futurum tem-

pus designans, collectionem residui populi, quem Visus fuerat
abdicasse, Signum fore dicit stabilis firmaeque electionis, quae
simul excidisse visa fuerat. Quum etiam alibi dicitur, Elegi te,
et non abieci te (Jes. 41, 9): continuum insignis liberalitatis pa-
ternae benevolentiae cursum commendat. Apertius apud Zacha-
riam Angelus, Eliget adhuc Deus Ierusalem (Zach. 2,12); quasi
earn durius castigando reprobasset, vel exilium fuisset electionis

interruptio: quae tarnen inviolabilis manet, licet non semper
appareant signa. Calvin wird hier dessen gewahr, daß der
prophetische Begriff der Erwählung wie auch der entsprechende
der Verwerfung geschichtliche Ereignisse bezeichnet wie die
Befreiung aus Ägypten und Babylon bzw. die Preisgabe an die
Knechtschaft. Er wird weiter auf die Tatsache aufmerksam, daß
in diesem Sinn dasselbe Volk erwählt und verworfen, verwor-



E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio 359

fen und erwählt heißen kann. Er kann endlich nicht umhin,
festzustellen, daß diese Dialektik von Erwählung und Verwerfung
an der grundlegenden Wahrheit der Erwählung Irsaels nichts
ändert, sie vielmehr bestätigt: inviolabilis manet. Wir übersehen
auch hier nicht, wie geflissentlich Calvin sich gegen das Licht,
das von diesen exegetischen Feststellungen ausgeht, abschirmt.
Verwehrt er es doch sich und uns, die Begriffe Erwählung und
Verwerfung hier anders als uneigentlich zu verstehen illuc
transfertur...) ; sucht er doch sich und uns dabei zu verhaften,
daß sie bloß auf die signa der Wahl zu beziehen seien und nicht
auf die ewige Wahl seiher, die in Gott verborgen bleibe; wird
doch auch jene Fundamentaltatsache ihres Gewichtes insofern
beraubt, als sie letztlich nicht für Israel als solches, sondern
nur für die wenigen Einzelnen, die aus seiner Mitte zum Glauben

kommen, bedeutsam ist und feststeht; stellt er doch den ganzen

Passus in einen Zusammenhang hinein, der als Schriftbeweis

für die ewige doppelte Vorherbestimmung gemeint ist.
Wir werden also der Stelle nicht mehr entnehmen dürfen, als
sie zu gehen vermag. Sie durchbricht jenen dreifachen Kreis
Calvinischen Denkens, wie wir ihn zu skizzieren versuchten,
nicht. Dieser Kreis ist zu fest geschlossen, als daß er durch
einzelne exegetische Beobachtungen gesprengt werden könnte. Was
unsere Stelle gibt, ist allein dies: sie zeigt, daß sich im
festgeschlossenen Gefüge gewisse biblische Motive und Erkenntnisse
regen, die nur dann, wenn sich der Kreis öffnet, voll zur Entfaltung

kommen können: die in dieser indirekten Weise allerdings
daraufhinarheiten, das Gefüge zu sprengen. Sie zeigt m. a. W.,
daß Calvins Lehre gewisse von der Bibel her sich ergebende Fragen

als solche stehen läßt: Wie verhält es sich mit jener
geschichtlichen Dialektik von Erwählung und Verwerfung, die
sich innerhalb der einen Fundamentaltatsache der Erwählung
Israels abspielt? Ist sie nicht doch sehr eigentlich zu nehmen?
Will sie nicht unmittelbar mit der Fundamentaltatsache der
Erwählung zusammengesehen sein, die nicht weniger ernst zu
nehmen ist? Ergibt sich von daher nicht eine Sicht, die die
Calvinische löst und sprengt? Verhält es sich dann nicht so: Die
Verwerfung hat allerdings einen positiven Sinn; sie weist über
die Erwählung im nächsten und begrenzten Sinn des Wortes:
Erwählung eines bestimmten Kreises von Menschen, nun also



360 E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio

Israels in seiner völkisch-kirchlichen Begrenztheit und
Geschlossenheit, hinaus; sie weist auf ein Jenseits der Erwählung,
auf ein Jenseits aber, das nichts anderes ist als die Tiefe der
Erwählung selber, auf ein Jenseits, das nochmals Erwählung
bedeutet, jene Fundamentalerwählung, über die hinaus wir weder
denken können noch zu denken brauchen, weil es jenseits ihrer
nichts gibt? Ist es von der andern Seite her gesehen nicht so:
wenn die ewige Erwählung ein (geschichtliches!) Miteinander
(und Nacheinander!) von Erwählung und Verwerfung in sich
schließt, so nicht, um davor seiher im Geheimnis einer in Erwählung

und Verwerfung gleich herrlichen Glorie zu verschwinden,

sondern um in diesem Mit- und Nacheinander als die ewige
Grundtatsache, die sie ist, siegreich offenbar zu werden? Ist das
nicht die Richtung, in der hier weiterzudenken ist: in der wir im
Licht jener christologischen Aussagen Calvins durch diese seine
alttestamentlich-exegetischen Beobachtungen selber weitergedrängt

werden?
Endlich eine Stelle unter vielen aus dem Buch über die Kirche.

Ich meine im Kapitel über die Kirchenzucht die Ausführungen

über deren Zweck. Calvin gibt hier zunächst einen
dreifachen Zweck an: 1. Ausschluß der stinkenden, faulen Glieder.
2. Bewahrung der Guten. 3. Erweckung und Rettung der Sünder

(V, S. 215 f.). In dieser Dreiteilung spiegelt sich deutlich
ein Verständnis der Prädestination im Sinn der doppelten
Prädestination. — Aber nun bestimmt Calvin den Zweck der
Kirchenzucht wenig später so, daß der dritte Punkt, die Besserung
und Rettung der Ausgeschlossenen, in den Vordergrund tritt.
Er fordert dort eine Strenge, die sich mit der Milde verbindet,
warnt davor, den Betroffenen in allzu große Traurigkeit zu
versenken (2. Kor. 2, 7), und begründet das wie folgt: sie enim
ex remedio fieret exitium. Verum ex fine melius sumi poterit
moderationis régula; nam cum hoc in excommunicatione quae-
ratur, ut ad poenitentiam perducatur peccator, et mala exempla
tollantur e medio ..haec si intuebimur, licebit facile iudicare
quousque progredi et ubi desinere debeat severitas. Ergo ubi
poenitentiae suae testimoniumEcclesiae dat peccator et hoc testi-
monio scandalum quantum in se est oblitérât: nequaquam ultra
urgendus est... (V, S. 219). Diese Stelle will mit andern
ähnlichen zusammengenommen sein (vgl. S. 220 ff.). Sie weist dann



E. Buess, Prädestination und Kirche in Calvins Institutio 361

deutlich darauf hin, daß bei Calvin auch ein Verhältnis der Kirche

zur Welt in den eigenen Reihen vorausgesetzt ist, das über
das oben Beschriebene hinausgeht. Die offensichtlich werdende
Gottlosigkeit fordert nicht nur unsere Abwendung, sie fordert
auch nicht nur jene seltsame Furcht und Ehrfurcht im Blick auf
das sich darin bekundende Mysterium. Sie fordert ganz einfach
unsere Liebe und Hilfe. Auf ihr liegt nicht nur der fahle Glanz
der Verwerfung, sondern der einer unbegreiflichen Verheißung,
von der nichts ausgeschlossen ist, was Menschenantlitz trägt.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.


	Prädestination und Kirche in Calvins Institutio

