Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Pradestination und Kirche in Calvins Institutio
Autor: Buess, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Priidestination und Kirche in Calvins Institutio.

Es ist wohl miiflig, nach dem Zentralthema Calvinischer
Theologie zu fragen, wenn darunter ein vom einen Gegenstand
der Theologie verschiedenes Sonderinteresse gemeint sein soll.
Seine Kirche nahm ihn zu unmittelbar und vielseitig in An-
spruch, als daf} ein personliches Sonderanliegen sich hétte vor-
dridngen konnen. Seine fithrende Stellung in den grofien Ent-
scheidungen der Kampf- und Bew#hrungszeit forderte eine um-
fassende Orientierung am breiten Ganzen der Heiligen Schrift.
‘Wohl aber kann man sagen, dall das Problem der Kirche einer-
seits, dasjenige der Prédestination andrerseits ihn mehr beschéf-
tigt habe als andere Reformatoren, mehr jedenfalls als Luther.
Und auch dies ist fiir seine Theologie charakteristisch: daf} sie
diese beiden Probleme eng verkniipft. Im folgenden sollen ge-
wisse theologisch bedeutsame Erkenntnisse und Fragen, die
sich aus dieser Verbindung ergeben, namhaft gemacht werden.
Wir halten uns dabei, schon des knappen Raumes wegen, aus-
schlieflich an die Institutio.

1.

In der ersten Ausgabe der Institutio, 1536, kommt die Pra-
destination lediglich im Abschnitt iiber die Kirche zur Sprache
(Op. sel. ed. P. Barth et W. Niesel, Bd. 1, S.86 {f.). Das Credo
sanctam ecclesiam catholicam, das Bekenntnis zur Kirche ist es,
das Calvin auf die groflen Sitze iiber die ewige Erwihlung
fithrt. Denn erst im Licht der ewigen Erwahlung wird klar, was
es mit der Katholizitdt und Heiligkeit der Kirche auf sich hat.
‘Wenn sie Engel und Menschen, Tote und Lebendige, Nahe und
Ferne zur Himmel und Erde umspannenden Kinheit verbindet,
so in Kraft der Tatsache, dall Gottes ewige Giite diese ihre Glie-
der erwihlt hat, zu Gottes Reich versammelt zu werden. Wenn
sie heilig ist, so wiederum kraft dessen, daf alle, die durch Got-
tes ewige Vorsehung erwahlt sind, vom Herrn geheiligt werden.

So bestimmt Calvin das Geheimnis der Kirche durch den
Hinweis auf die Erwéhlung. Nicht weniger aber bestimmt er
den Sinn und Inhalt der Erwdhlung durch den Hinweis auf die
Kirche. So ist es doch zu verstehen, wenn er im Anschlul} an



348 E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio

Rom. 8, 30 und Matth. 16, 19 die Erwidhlung aufs engste mit der
Berufung, d. h. mit dem in der kirchlichen Verkiindigung er-
gehenden Aufruf zum Glauben verkniipft. Wie es mit der ewi-
gen Erwihlung gemeint ist, das ergibt sich aus ihrer Eréffnung
in der Berufung und der darin verheillenen Rechtfertigung und
Verherrlichung: Quare nullus in gloriam coelestis regni un-
quam ingressurus est, qui non fuerit in hunc modum vocatus et
tustificatus, quando sine ulla exceptione in cunctis hominibus
quos elegit, suam electionem Dominus ad eum modum profert
et manifestat. So ist also, wie die irwihlung das Geheimnis der
Kirche, so die Kirche die Manifestation der Erwéahlung.

Und nun ldaft uns die Institutio von 1536 nicht im Zweifel,
dafll der enge Zusammenhang von Kirche und Erwihlung in
Christus begriindet, ja mit der Person und dem Werk Christi
identisch ist. Kirche und Pridestination erkliren sich gegensei-
tig, weil beide je von einer andern Seite her Christus bezeugen
und erkliren. Der Epheserbrief ist zusammen mit Joh. 1 der
Grundtext, der Calvin hier vor Augen steht. Die Kirche ist, was
sie ist, als die societas, als das corpus Christi: So und nicht an-
ders manifestiert sie die ewige Erwihlung. Denn es gilt nicht
weniger: Die Erwidhlung ist Erwidhlung in Christus: weil sie in
ihm geschieht, der die constans et immutabilis patris veritas bei
uns Menschen vertritt, darum ist sie das Geheimnis der Kirche.
Cum enim Christus Dominus is sit, in quo pater ab aeterno elegit
quos voluit esse suos, ac in ecclesiae suae gregem referri, satis
clarum testimonium habemus, nos et inter Dei electos, et ex ec-
clesia esse, si Christo communicamus (ebd. S. 83).

Im folgenden wendet sich Calvin dem Leben der Kirche und
in der Kirche als solchem zu. Aber auch jetzt, wo die Kirche als
sichtbare Kirche zum Thema wird, blickt er stindig auf die in
Christus geschehene Erwihlung. Die Glieder der Kirche haben
einander im Licht der Erwéhlung zu betrachten. In ihm wird
einer dem andern zum Geheimnis, das uns jedes letzte Urteil
verwehrt. Aber nun ist es freilich nicht irgendein Mysterium,
es ist das Geheimnis der ewigen Giite Gottes, auf das hin wir
den Andern ansehen diirfen. Im Blick auf sie ist uns ein quod-
dam caritatis iudicium nahegelegt: eine Haltung, in der wir im
Wissen um die Vorlidufigkeit unseres Urteils das Beste vonein-
ander denken und hoffen. Wo nur die dullern Merkmale des



E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio 349

Seins in der Kirche wahrzunehmen sind, da ist zuversichtlich
mit der ewigen Wahrheit dieses Seins zu rechnen. Umgekehrt
diirfen wir solche, denen diese Merkmale fehlen, keineswegs
sofort abschreiben. Zwar zieht Calvin die Moglichkeit in Be-
tracht, dafl einem die Verwerfung auf der Stirn geschrieben
steht: si quis data opera et destinata malitia veritatem oppugnet.
Aber dann féhrt er gleich fort: Plus licentiae ne nobis in iudi-
cando arrogemus, nisi volumus Dei virtutem limitare ac miseri-
cordiae eius legem dicere, cui quoties visum est, pessimi in opti-
mos mutantur . . . (S.90). Die kirchliche Exkommunikation kann
darum nicht den Sinn haben, den Betroffenen preiszugeben. Sie
verpflichtet uns vielmehr, erst recht fiir ihn einzustehen. So al-
lein: im klaren Ubergewicht des iudicium caritatis tiber jedes
mogliche andere Urteil entspricht unser Verhalten der ewigen
Wahrheit der Erwihlung: jener misericordia, nach der Gott die
Bésen gut macht und die Abseitsstehenden hereinholt.

Soviel zum Verhéltnis von Erwihlung und Kirche in der
Institutio von 1536. Es ist jedenfalls der Tenor der Ausfiihrun-
gen Calvins, den wir damit wiedergegeben haben. Pridestina-
tion und Kirche schlieflen sich hier zu einem Ganzen zusam-
men, in dem ein Moment das andere unmittelbar mitbefallt. Zur
electio gehort unmittelbar das populus electorum, wie es sich in
der Kirche darstellt. Zu diesem wiederum die electio als der
Grund und das Geheimnis seiner Existenz. Als Leib Christi ist
die Kirche das Offenbarwerden der Erwihlung, als Erwéhlung
in Christus ist die Erwadhlung das Geheimnis und der Grund
der Kirche. Calvin weigert sich hier, diesen Kreis gegenseitiger
Bestimmung und Bedingung zu verlassen. Wohl weil} er schon
jetzt, dal die Priddestination, insofern sie auch Nicht-Erwih-
lung und also Verwerfung bedeutet, iiber die Kirche hinaus-
fiithrt; daB die Kirche, indem sie wesenhaft auf die Welt bezogen
ist, iiber die Erwédhlung hinausweist. Aber er zégert hier, die-
ser transzendierenden Bewegtheit der beiden Groflen nachzu-
gehen. Es ist, als scheue er sich noch, den Problemen, die durch
die Begriffe «Verwerfung» einerseits, « Welty andrerseits be-
zeichnet sind, voll ing Gesicht zu schauen. Er hilt sich an den
Epheserbrief, in dem ja die Kirche zunéchst in der Tat der In-
begriff dessen ist, was Gott in Christus will und wirkt. Immer-
hin, gerade der Epheserbrief setzt die Kirche sehr eindriicklich

23



350 E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio

in Beziehung zu den kosmischen Méchten: ihnen soll durch die
Kirche die «mannigfaltige Weisheity Gottes offenbar werden
(Eph. 3,10). So wird Calvin nicht darum herumkommen, die
Préidestination und die Kirche im Verhéltnis zu ihr in weitern
Horizonten zu sehen. Das ist schon in der Neufassung der Insti-
tutio 1539 geschehen, die dann die Grundlage bildete fiir alle
spitern Ausgaben. Ihr wenden wir uns nun zu.

2.

Iam vero quod non apud omnes peraeque homines foedus
vitae praedicatur, et apud eos quibus praedicatur, non eundem
locum vel perpetuo reperit: in ea diversitatae mirabilis divini
tudicii altitudo se profert. Das ist die Feststellung, mit der die
Pridestinationslehre in der Institutio von 1539—59 beginnt. Die
Pridestinationslehre geht also in ihrer neuen Fassung von der
Tatsache aus, dall der Verkiindigung der Kirche in ihr selber
und in der Menschheit iiberhaupt eine Grenze gesetzt ist, die
sich nicht aus der Verkiindigung selber, sondern aus einem ho-
hern gottlichen Gesetz erkliart. Dem entspricht es, daf die Liehre
von der Kirche in der Schlufifassung der Institutio nicht mehr
mit dem Credo sanctam ecclesiam beginnt, sondern unter den
Gesichtspunkt: De externis mediis vel adminiculis, quibus Deus
in Christi societatem nos invitat et in ea retinealt zu stehen
kommt. Prédestination und Kirche riicken also beide in eine
neue Beleuchtung. Die Pridestination ist nicht mehr ausrei-
chend durch die electio in ihrer Einheit mit der vocatio be-
stimmt, Entsprechend ist die Kirche nicht mehr erschépfend
durch den Begriff coetus electorum, populus electorum bezeich-
net. Wie zur Prédestination nun wesenhaft auch die Nichterwéh-
lung und also die Verwerfung gehort, so zur Kirche nun we-
senhaft auch die Welt in ihr und um sie her, der gegeniiber sie
sich in «dullern Mitteln und Stiitzeny konstituiert.

Doch nun will zunéchst beachtet sein, dafl Calvin das frii-
here Verstéindnis nicht etwa aufgegeben hat, in bestimmter Mo-
difikation vielmehr auch jetzt vertritt. Auch jetzt blickt er ja
von der Kirche her auf die Prédestination und von der Préde-
stination auf die Kirche zuriick. Zwar hat er die Kirche nun als
corpus mixtum, er hat sie in ihrer Verflochtenheit mit der Welt



E. Buess, Pradestination und Kirche in Calvins Institutio 351

vor Augen. Sie steht in jener diversitas vor ihm, von der er ein-
gangs spricht. Von die s er Kirche her blickt er auf die Pride-
stination als auf ihren Grund und ihr Geheimnis. Indem er von
daher auf die Préadestination blickt, wird er auf deren seltsames
Doppelgesicht aufmerksam: auf die mirabilis divini iudicii alti-
tudo. Aber nun will wohl beachtet sein, daf er das corpus miz-
tum sofort daraufhin ansieht, ob und inwiefern sich in ihm die
societas Christi, der populus electorum, die Gemeinde der wahr-
haft Glaubenden und Erwihlten kritisch darstellt. Gerade im
Blick auf die sichthare Kirche gilt: arcana electio Dei et inie-
rior vocatio spectanda est (V, S. 3). Um die Kirche in der Kirche
drin ist es ihm zu tun. Um i h r Geheimnis zu erkennen, blickt
er auf den ewigen Ratschlufl Gottes. Und so ist es ihm denn um
den Ratschlufl im Ratschlull Gottes drin zu tun: um die Erwih-
lung. Es geht ihm in der Doppelheit von Erwédhlung und Ver-
werfung nicht um diese Doppelheit, sondern um die Erwéhlung:
um sie in ihrem kritischen Charakter als Werk freier Gnade.
Um ihre Manifestation zu erkennen, blickt Calvin von der
Pridestination wieder auf die Kirche zuriick. Calvins Denken
hélt sich also auch jetzt im Kreis von electio und coetus electo-
rum, Wenn es iiber ihn hinausgreift, so nur darum, um die Er-
wéhlung kritisch als Tat freier Gnade sichtbar zu machen.
Einige Einzelheiten moégen das verdeutlichen. Calvin geht in
der SchluBfassung der Pridestinationslehre von der biblischen
Tatsache aus, dafl es in der heiligen Geschichte fortwihrend zu
Scheidungen kommt, die sich aus dem Geheimnis der in Gottes
Ratschlull selber stattfindenden doppelten Bestimmung erklé-
ren. Abraham wird von seinen Stammesgenossen weggerufen;
Isaak wird Ismael, David Saul, Juda Ephraim gegeniiber aus-
gezeichnet; in der Nachkommenschaft Abrahams kommt nur
eine Minderheit zum Glauben an Christus. Dieses die ganze
heilige Geschichte prigende Gesetz geht auf Gottes Wahl selber
zuriick. Warum wird die Bibel nicht miide, es zu unterstrei-
chen? Calvin antwortet: quod aliquoties sacra historia repetit,
quo melius in ista mutatione admirabile gratiae Dei arcanum
pateat (IV, S. 376). Jene segregationes und mutationes, die darin
sich bekundende gottliche inaequalitas und diversitas lehrt uns
also, das Geheimnis der reinen, freien Gnade als solches zu ver-
ehren. Es ist die Tat freien, ungeschuldeten goéttlichen Erbar-



352 E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio

mens, wenn Menschen zum Volk Gottes berufen und darin er-
halten werden. Mera Dei liberalitas; liberalis Dei favor; gratui-
tus favor; gratuitus amor; gratuita electio; paterna liberalitas
Dei: das sind zunéchst die Begriffe, die den Ton tragen. Es geht
also Calvin wohl um die Freiheit der géttlichen Wahl: um ihre
Souverinitit und Majestit, um die Verborgenheit, die altitudo,
in der Gott hier so, hier anders verfiigt. Aber diese Freiheit ist
ihm zunéchst eindeutig die seiner Gnade. In jenen Scheidungen
und der darin wirksamen gottlichen inaequalitas und diversitas
ist es einseitig auf die Erwihlung und die Erwihlten abgesehen.
Damit sie als Werk der freien gottlichen Giite offenbar seien,
darum geht die heilige Geschichte so seltsame Wege. Eben als
Akt der Gnade hat die Prédestination diesen kritischen Cha-
rakter. Ipso electio nisi reprobationi opposita non staret (IV,
S. 394). Gnade, die omnes promiscue adoptaret in spem salutis,
wire nicht wirkliche, nicht Gottes Gnade.

Entsprechend legt Calvin, wenn er umgekehrt von der Pré.-
destination auf die Kirche blickt, alles Gewicht darauf, dal die
Kirche ein Volk von wunderbar Herausgerufenen und Heraus-
geretteten ist. Ich denke hauptséchlich an das letzte, von der Be-
rufung handelnde Kapitel des Lehrganzen iiber die Préadestina-
tion. Es mul} zundchst auffallen, wie sehr er den Gegensatz be-
tont, in dem der kleine Haufe derer, die die wahre Kirche aus-
machen, zur breiten Masse der Mitldufer und Unbeteiligten steht.
Dieses discrimen und die daraus sich ergebende comparatio
gibt ihm allerdings zu denken. Aber es wird doch zunéichst nicht
selber zum Thema. Das Interesse ist vorerst dem einen Gliede
zugewandt: dem exiguus numerus, der exigua portio der durch
wahren Glauben mit Christus Verbundenen. Die «kleine Herde»
soll als solche gewiirdigt, sie soll in ihrer Geringfiigigkeit und
Fragwiirdigkeit verstanden werden. Jenes discrimen und also
die multitudo der exiranei ist ihm also nur darum bedeutsam,
weil sie jenes merkwiirdige Héauflein kritisch ins rechte Licht
setzt. Ks macht ndmlich klar, daB die Kirche, auf ihre Wahrheit
gesehen, ein Wunder Gottes ist: Schopfung seiner freien Gnade.
Wenn Calvin auf die Welt in der Kirche und um die Kirche her
weist, so darum, uns klarzumachen: das ist die Lage, aus der
ihr wunderbar errettet seid. In ipsos (sc. electos) si respicias,
videbis Adae progeniem, quae communem massae corruptionem



E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio 353

redoleat. Quod non in extremam et desperatam usque in pieta-
tem feruntur, id non fit aliqua illis ingenita bonitate: sed quia
in ipsorum salutem excubat Dei oculos, et manus extenta est
(S.421). Es ist eine unbegreifliche Prérogative, wenn wir zur
Kirche gehéren diirfen. Begreiflich nur im Blick auf das Unbe-
greifliche der Person und des Werkes Christi: ... quoniam in
universo Adae semine nihil electione dignum reperiebat caele-
stis pater, in Christum suum oculos convertisse . .. Valeat igitur
apud fideles haec ratio, ideo nos in Christo fuisse in coelestem
hereditatem adoptatos, quia in nobis ipsis non eramus tantae
excellentiae capaces (S.381). ... Non nisi in eo amare illos po-
tuit ... (S.414). So ist es auch nach dieser Seite gesehen die
Freiheit der Gnade, die Calvin im Sinne liegt. Sie ist es, die im
Gegensatz von Kirche und Welt aufleuchtet. Um sie ist es Cal-
vin zu tun, wenn er diesen Gegensatz geltend macht.

Es ist schon so: Calvin bleibt auch jetzt im Kreis von Er-
wihlung und Kirche. Die Welt riickt wohl ins Blickfeld. Aber
eben nur als die Grenze der Kirche; als das Nichts, aus dem
heraus, in das hinein Gott seine Gemeinde schafft; als die Stéitte
und der Inbegriff des Verderbens, dem wir in Christus wunder-
bar entrissen sind. Die Bezogenheit auf die Welt enthélt iiber
das der Erwédhlung hinaus kein neues, eigenes Geheimnis; in
ihr wird nur deutlich, dafl die Erwidhlung reine, frei und um-
sonst sich ausschiittende Gnade ist. So blickt Calvin wohl auf
die Doppelheit von Erwihlung und Verwerfung und also auf
die Verwerfung selber. Aber doch nur, um sich neu und erst
recht in die Erwédhlung, in sie allein zu vertiefen. Die compara-
tio von Erwédhlung und Verwerfung, von Erwihlten und Ver-
worfenen dient dazu, klarzumachen, dal wir es nicht uns sel-
ber, sondern Gottes unbegreiflichem Erbarmen zu verdanken
haben, wenn wir Erwéhlte sind. Die inaequalitas der géttlichen
Bestimmung bezeichnet kritisch die gratuitas der Erwihlung.

Es sind biblische Erkenntnisse, in denen sich Calvin auch
hier bewegt. Er reiht ja in den betreffenden Abschnitten des
Lehrganzen, zu dem sich die Prédestinationslehre nun ausge-
wachsen hat, einen exegetischen Exkurs an den andern. Wie-
derum tritt der Epheserbrief stark hervor. Daneben wohl auch
Rom. 9, aber so, dafl seine prédestinatianischen Satze im Zusam-
menhang der ganzen Schrift gelesen und gewiirdigt werden. Es



354 E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio

mag uns im Blick auf den Epheserbrief auffallen, dafl der chri-
stologische Bezug, in dem dort alles steht, sich bei Calvin lok-
kert. Andrerseits horten wir, daB er die liberalitas und gratuitas
der Gnade als Gnade mit Eph. 1 aus dem Geheimnis der Erwih-
lung in Christus versteht.

3.

Aber das ist nun freilich nicht alles, was die Institutio in
ihrer reifen Gestalt iiber das Verhiltnis von Prédestination
und Kirche zu sagen hat. Calvin wird durch die Logik der Sache
selber weitergedriangt. Der geschlossene Kreis von Erwéhlung
und Kirche konnte sich nicht nur 6ffnen, um sich in kritischer
Entschiedenheit erst recht zu schliefen. Exr muflite offenbleiben.
Die magistra, der Calvin folgt, die Heilige Schrift selber fordert
es. Die Pradestination greift in der Bibel iiber ihren néchsten
Gegenstand hinaus, sie transzendiert sich selber in ihrer Bezo-
genheit auf einen begrenzten Kreis von Menschen. Entsprechend
blickt die Kirche in die Welt hinaus, nicht um sofort wieder auf
sich zuriickzublicken, sondern um in der Welt ihren Herrn am
‘Werk zu sehen, um in der Welt ihr eigenes Geheimnis wiederzu-
finden, um sich in der Welt auszuprigen und in sie hinauszuer-
weitern. In ihrem Verhiltnis zur Welt wird Gottes Wille und
‘Werk nach einem Aspekt sichtbar, der wesenhaft zu ihm gehort.
Daf die Kirche als corpus miztum mit der Welt verflochten ist,
das hat seinen positiven Sinn. Gottes Wille und Werk will sich
nicht in der Kirche als solcher, sondern in ihr in ihrer Bezo-
genheit auf die Welt erfiillen. Mit jenem Calvinischen Begriff
zu sprechen: nach seiner altitudo, nach seiner Tiefe und Un-
ergriindlichkeit kommt Gottes Ratschlull nicht in den Grenzen
einer eng umschriebenen Kirche, sondern nur in der Geschichte
Gottes mit der Menschheit zur Darstellung. Dall Gott nicht nur
erwahlt, sondern auch verwirft, das hat iiber jene kritische Be-
stimmung der Erwéhlung hinaus auch positive Bedeutung: es
weist auf eine Tiefe der gottlichen Wahl hin, die neu und selb-
stindig als solche bedacht sein will. Wenn die Verwerfung der
Vielen der Erwéhlung der Wenigen zur Seite tritt, so nicht nur,
um diese als solche nédher zu bestimmen, sondern auch, um iiber



E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio 355

sie hinaus ein Neues zu sagen. Was hat sie uns noch weiter zu
sagen? Welches ist ihre letzte Botschaft und Wahrheit?

Nun, Calvin verweist hier (vgl. vor allem das 23. Kap., IV,
S. 393 ff.) zunéchst nochmals und nochmals auf jene altitudo
des gottlichen Willens als solche. Dall Gott nicht nur erwihlt,
sondern auch verwirft, darin zeigt sich die altitudo, die immen-
sitas, die profunditas des gottlichen Rates. In immer neuen Wen-
dungen riihmt Calvin die eminentia, das summum vestigium der
gottlichen Dekrete. Dei voluntas non fraenatur, non limitatur.
Dei iudicia profunda (occulta, arcana, abscondita, alta) sunt.
Ein abyssus droht den zu verschlingen, der sich in die recon-
dita adyta divini consilii hineinwagt. Solche und dhnliche Sitze
wollen kein Ende nehmen. Das ist offenbar die Botschaft, die
Calvin hier vernimmt und vermittelt: Gottes Wahl ist in jener
Doppelheit von Erwéhlung und Verwerfung zutiefst Mysterium,
Mysterium schlechthin, Mysterium, vor dem wir nur verstum-
men und anbeten kénnen.

Nun zieht Calvin freilich immer auch biblische Begriffe und
Aussagen heran, von denen her sich das Geheimnis zu erhellen
und insofern als blofBes, leeres, starres Mysterium aufzultsen
scheint. Ich denke an Begriffe wie gloria nominis Dei, potentia,
iustitia Dei, wohl auch libertas, benevolentia Dei. Sie stellen
sich bei Calvin iiberall ein, wo von der Unergriindlichkeit des
gottlichen Willens die Rede ist. Mufl von ihnen her das Geheim-
nis nicht Leben und Gestalt gewinnen und ein Gesicht enthiil-
len? Und kann dieses Gesicht ein anderes sein als das des Got-
tes Israels und des Vaters Jesu Christi? Nun, man wird nicht
verkennen kénnen, dall diese Begriffe das Mysterium in der Tat
in einem Glanz, in einer Gewalt und Majestéat zeigen, wie sie
so nur biblisch-christliche Theologie kennt. Wiederum aber 140t
sich auch dies nicht {ibersehen, daf} sie in Anwendung auf das
blofe, leere Mysterium selber eigentiimlich leer und starr zu
werden drohen. So etwa in einem Satz wie dem folgenden der
Begriff der Herrlichkeit Seines Namens: Lapsus enim est pri-
mus homo, quia Deus ita expedire censuerat; cur censuerit, nos
latet. Certum tamen est non aliter censuisse, nisi quia videbat
nominis sui gloriam inde merito illustrari (S. 402). So ist auch
der Begriff der potestas, der potentia Dei, gerade auch wenn er
in Zitaten wie Rom. 9, 20 erscheint, eigentiimlich allgemein und



356 E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio

abstrakt verstanden. So ist endlich der biblische Begriff der
tustitia nicht in seiner biblischen Fiille und Bewegtheit gegen-
wirtig, sondern in dem Sinn, den er in der Auslegung Augustins
gewonnen hat, den Calvin stindig zitiert: Potest igitur Dominus
etiam dare gratiam quibus vult, quia misericors est: non omni-
bus dare, quia iustus iudex. Dando quibusdam quod non meren-
tur, gratuitam suam ostendere gratiam: non omnibus dando,
quid mereantur omnes declarare (S.405). — So wird im Neben-
einander von Erwéhlung und Verwerfung das Mysterium der
gloria, potentia und iustitia Dei kund. Um der verborgenen Herr-
lichkeit, Macht und Gerechtigkeit Gottes willen kann sich die
Préadestination nicht in der Erwéhlung der begrenzten Schar
der Glaubenden erschépfen. Sie ist es, die in der Pradestination
verehrt sein will, sofern diese wohl Erwéhlung der Glauben-
den, aber dariiber hinaus Verwerfung, Preisgabe, Verdammung
der Gottlosen bedeutet. Sie ist die Wahrheit, die im Nebeneinan-
der von Erwidhlung und Verwerfung aufleuchtet. Sie ist die Bot-
schaft, die uns die Priddestination als doppelte Pradestination
zu verkiinden hat.

Wie das gemeint ist, das wird vollends klar, wenn wir dar-
auf achten, wie sich das Verhiltnis von Kirche und Welt in die-
ser neuen Perspektive darstellt. Es zeigt sich seinerseits von
einer neuen Seite. Nun hat die Kirche ndmlich Grund, mit posi-
tivem, selbstindigem Interesse auf die Welt in ihr drin und um
sie her zu blicken. Die Gottlosigkeit derer drauflen, ihr Un-
glaube, ihre Verstocktheit, ihre Heuchelei, ihr schéndliches Le-
ben: all diese Zeugnisse ihrer Verwerfung, von denen man sich
zunichst nur abwenden konnte, erhalten nun einen fahlen
Glanz, in dem sie etwas zu sagen, zu bezeugen haben, das un-
sere Aufmerksamkeit fordert. Sie zeigen nun den Abglanz der
gloria, potentia und iustitia Dei, die ja gerade so ihre verbor-
gene Majestit erweist. Vom dunkel-majestidtischen Mysterium
her, das iiber der Welt steht, gewinnt die Welt selber eine fin-
ster geheimnisvolle Wiirde. Von daher ist es zu verstehen, wenn
Calvin mit solch merkwiirdigem Nachdruck von der Macht, von
der moles des Bosen in und auller der Kirche spricht; wenn er
mit einer Art erstarrender Ehrfurcht auf die massa perditionis,
die massa perdita, auf all die dem Verderben preisgegebenen
Vélker und Generationen blickt, auf den mundus, in suo inte-



E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio 357

ritu, quo destinatus est, relictus (S.387). Die Furcht und Ehr-
furcht gilt nicht der Unermefllichkeit des Verderbens als sol-
cher, sondern der UnermeBlichkeit der géttlichen Herrlichkeit,
Macht und Gerechtigkeit, die sich darin spiegelt. Aber als Spie-
gel dieser gottlichen altitudo erhélt auch die des Verderbens
eine seltsam metaphysisch-eschatologische Weihe und Wiirde.
Die aeterna mors weist unmittelbar zuriick auf die aeternitas
des gottlichen Wollens und Seins selber. Die Welt ist in ihrem
Widerspruch gegen Gott, in ihrem Unglauben, in ihrem bleiben-
den Gegensatz gegen die Kirche allerdings ein Riétsel: ein Réit-
sel aber, das in seiner Unbegreiflichkeit unmittelbar Zeugnis
gibt von der Unbegreiflichkeit des gottlichen Willens selber.
Man wird die Kapitel im 4. Buch der Institutio, in denen Calvin
8o breit vom grofien Abfall und Verderben spricht, in das Rom
die Kirche hineingezogen hat, das neu von seiten der Schwér-
mer droht, mit von daher verstehen miissen.

4.

Es fehlt hier der Raum, kritisch zu dieser dritten, die Ver-
werfung der Vielen positiv miteinbeziehenden Sicht des Verhélt-
nisses von Priadestination und Kirche Stellung zu nehmen. Wir
lassen auch am Schlufl Calvin allein das Wort und fragen, ob
die Institutio nicht selber Andeutungen enthalte, die darauf hin-
weisen, dafl auch diese dritte Sicht nicht sein letztes Wort ist.
Solche Signale fehlen in der Tat nicht. Sie sind sowohl in den
Kapiteln iiber die Prédestination als auch im Buch iiber die
Kirche zu finden.

Ich denke zunéchst an jenen Passus am Schlufl des Lehr-
ganzen iiber die Pridestination, in dem, reichlich spét, Christus
als d e r unerschiitterliche Ratschlull des Vaters gepriesen wird:
... quum (Christus) sit aeterna Patris sapientia, immutabilis
veritas, fizum consilium, non est limendum ne quod suo ser-
mone nobis enarrat, ab illa quam quaerimus Patris voluntate vel
minimum vartet: quin potius eam fideliter nobis aperit qualis
ab initio fuit, ac semper futura est (S. 416). Dieser Satz ist frei-
lich mit einem praeterea an Aussagen angeschlossen, aus denen
hervorgeht, daf} Christus der unerschiitterliche Ratschluf} des
Vaters nur iiber die Erwéhlten ist. Er steht in einem Zusam-



358 E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio

menhang, der ausdriicklich und im Ernst auf die Moglichkeit
Bezug nimmt, dafl wir den Vater aullerhalb des Sohnes betrach-
ten — si nudum illum absque filium imaginamur. So ist unser
Satz, wie er bei Calvin steht, zum vorneherein stark einge-
schrinkt. Er kann in der Begrenzung und Umklammerung, in
die er bei Calvin versetzt ist, seine Kraft unmdéglich entfalten.
Immerhin kann das die Tatsache nicht durchtun, daf} er so da-
steht, wie er nun eben dasteht. Und so, wie er hier zu lesen ist,
mul er bei einem den biblischen Hintergrund (Eph.; Joh.) mit-
bedenkenden Leser die Frage neu aufrollen, wie es sich nun
eigentlich mit jener altitudo verhalte, aus der in gleicher Macht
und Glorie Erwédhlung und Verwerfung, Leben und Tod her-
vorgehen sollen. Ist, wenn Christus wirklich die aeterna Patris
sapientia, die immutabilis veritas, das fizum consilium ist, noch
mit einer andern Glorie, Macht und Gerechtigkeit zu rechnen
als mit der der heiligen Liebe, in der der Vater ewig den Sohn
und im Sohn die durch ihn geschaffene Welt umfingt.

Ich denke weiter an den Passus zu Beginn des Lehrganzen
itber die Pridestination, in dem Calvin, von der Erwidhlung Is-
raels sprechend, auf die geschichtliche Dialektik von Erwéh-
lung und Verwerfung st6ft, die bei den Propheten vorliegt:
. .. Quia autem electio, in Deo abscondita, tam liberatione prima
quam secunda aliisque intermediis beneficiis sancita fuit, illuc
transfertur verbum eligendi apud Jesaiam. Miserebitur Deus
Jacob, et eliget adhuc de Israel (Jes.14,1); quia futurum tem-
pus designans, collectionem residui populi, quem visus fuerat
abdicasse, signum fore dicit stabilis firmaeque electionis, quae
simul excidisse visa fuerat. Quum etiam alibi dicitur, Elegi te,
et non abieci te (Jes. 41, 9): continuum insignis liberalitatis pa-
ternae benevolentiae cursum commendat. Apertius apud Zacha-
riam Angelus, Eliget adhuc Deus Ierusalem (Zach. 2, 12); quasi
eam durius castigando reprobasset, vel exilium fuisset electio-
nis interruptio: quae tamen inviolabilis manet, licel non semper
appareant signa. Calvin wird hier dessen gewahr, dall der pro-
phetische Begriff der Erwédhlung wie auch der entsprechende
der Verwerfung geschichtliche Ereignisse bezeichnet wie die
Befreiung aus Agypten und Babylon bzw. die Preisgabe an die
Knechtschaft. Er wird weiter auf die Tatsache aufmerksam, daf}
in diesem Sinn dasselbe Volk erwidhlt und verworfen, verwor-



E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio 359

fen und erwihlt heillen kann. Er kann endlich nicht umhin, fest-
zustellen, daf} diese Dialektik von Erwédhlung und Verwerfung
an der grundlegenden Wahrheit der Erwidhlung Irsaels nichts
dndert, sie vielmehr bestétigt: inviolabilis manet. Wir iibersehen
auch hier nicht, wie geflissentlich Calvin sich gegen das Licht,
das von diesen exegetischen F'eststellungen ausgeht, abschirmt.
Verwehrt er es doch sich und uns, die Begriffe Erwihlung und
Verwerfung hier anders als uneigentlich zu verstehen (... illuc
transfertur...); sucht er doch sich und uns dabei zu verhaften,
dal sie blof auf die signa der Wahl zu beziehen seien und nicht
auf die ewige Wahl selber, die in Gott verborgen bleibe; wird
doch auch jene Fundamentaltatsache ihres Gewichtes insofern
beraubt, als sie letztlich nicht fiir Israel als solches, sondern
nur fiir die wenigen Einzelnen, die aus seiner Mitte zum Glau-
ben kommen, bedeutsam ist und feststeht; stellt er doch den gan-
zen Passus in einen Zusammenhang hinein, der als Schrift-
beweis fiir die ewige doppelte Vorherbestimmung gemeint ist.
Wir werden also der Stelle nicht mehr entnehmen diirfen, als
sie zu geben vermag. Sie durchbricht jenen dreifachen Kreis
Calvinischen Denkens, wie wir ihn zu skizzieren versuchten,
nicht. Dieser Kreis ist zu fest geschlossen, als daf} er durch ein-
zelne exegetische Beobachtungen gesprengt werden konnte. Was
unsere Stelle gibt, ist allein dies: sie zeigt, dal} sich im festge-
schlossenen Gefiige gewisse biblische Motive und Erkenntnisse
regen, die nur dann, wenn sich der Kreis 6ffnet, voll zur Entfal-
tung kommen konnen: die in dieser indirekten Weise allerdings
daraufhinarbeiten, das Gefiige zu sprengen. Sie zeigt m.a. W,,
daB Calvins Lehre gewisse von der Bibel her sich ergebende Fra-
gen als solche stehen 1dft: Wie verhilt es sich mit jener ge-
schichtlichen Dialektik von Erwéhlung und Verwerfung, die
sich innerhalb der einen Fundamentaltatsache der Erwéhlung
Israels abspielt? Ist sie nicht doch sehr eigentlich zu nehmen?
Will sie nicht unmittelbar mit der Fundamentaltatsache der Er-
wihlung zusammengesehen sein, die nicht weniger ernst zu
nehmen ist? Ergibt sich von daher nicht eine Sicht, die die Cal-
vinische 16st und sprengt? Verhilt es sich dann nicht so: Die
Verwerfung hat allerdings einen positiven Sinn; sie weist iiber
die Erwéhlung im néchsten und begrenzten Sinn des Wortes:
Erwihlung eines bestimmten Kreises von Menschen, nun also



360 E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio

Israels in seiner volkisch-kirchlichen Begrenztheit und Ge-
schlossenheit, hinaus; sie weist auf ein Jenseits der Erwéhlung,
auf ein Jenseits aber, das nichts anderes ist als die Tiefe der Er-
wéahlung selber, auf ein Jenseits, das nochmals Erwéhlung be-
deutet, jene Flundamentalerwihlung, iiber die hinaus wir weder
denken kénnen noch zu denken brauchen, weil es jenseits ihrer
nichts gibt? Ist es von der andern Seite her gesehen nicht so:
wenn die ewige Erwidhlung ein (geschichtliches!) Miteinander
(und Nacheinander!) von Erwihlung und Verwerfung in sich
schlieft, so nicht, um davor selber im Geheimnis einer in Erwéh-
lung und Verwerfung gleich herrlichen Glorie zu verschwin-
den, sondern um in diesem Mit- und Nacheinander als die ewige
Grundtatsache, die sie ist, siegreich offenbar zu werden? Ist das
nicht die Richtung, in der hier weiterzudenken ist: in der wir im
Licht jener christologischen Aussagen Calvins durch diese seine
alttestamentlich-exegetischen Beobachtungen selber weiterge-
dringt werden?

Endlich eine Stelle unter vielen aus dem Buch iiber die Kir-
che. Ich meine im Kapitel iiber die Kirchenzucht die Ausfiihrun-
gen iiber deren Zweck. Calvin gibt hier zunéchst einen drei-
fachen Zweck an: 1. Ausschlull der stinkenden, faulen Glieder.
2. Bewahrung der Guten. 3. Erweckung und Rettung der Siin-
der (V, S.2151%.). In dieser Dreiteilung spiegelt sich deutlich
ein Verstindnis der Priddestination im Sinn der doppelten Pri-
destination. — Aber nun bestimmt Calvin den Zweck der Kir-
chenzucht wenig spiter so, dall der dritte Punkt, die Besserung
und Rettung der Ausgeschlossenen, in den Vordergrund tritt.
Er fordert dort eine Strenge, die sich mit der Milde verbindet,
warnt davor, den Betroffenen in allzu grofle Traurigkeit zu ver-
senken (2. Kor. 2, 7), und begriindet das wie folgt: ... sic enim
ex remedio fierel exitium. Verum ex fine melius sumi poterit
moderationis regula; nam cum hoc in excommunicatione quae-
ratur, ut ad poenitentiam perducatur peccator, et mala exempla
tollantur e medio . . .: haec si intuebimur, licebit facile tudicare
quousque progredi et ubi desinere debeat severitas. Ergo ubi
poenitentiae suae testimoniumEcclesiae dat peccator et hoc testi-
monio scandalum quantum in se est obliterat: nequaquam ulira
urgendus est... (V, S.219). Diese Stelle will mit andern dhn-
lichen zusammengenommen sein (vgl. S. 220 ff.). Sie weist dann



E. Buess, Prddestination und Kirche in Calvins Institutio 361

deutlich darauf hin, dafl bei Calvin auch ein Verhéltnis der Kir-
che zur Welt in den eigenen Reihen vorausgesetzt ist, das iiber
das oben Beschriebene hinausgeht. Die offensichtlich werdende
Gottlosigkeit fordert nicht nur unsere Abwendung, sie fordert
auch nicht nur jene seltsame Furcht und Ehrfurcht im Blick auf
das sich darin bekundende Mysterium. Sie fordert ganz einfach
unsere Liebe und Hilfe. Auf ihr liegt nicht nur der fahle Glanz
der Verwerfung, sondern der einer unbegreiflichen Verheiflung,
von der nichts ausgeschlossen ist, was Menschenantlitz trigt.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.



	Prädestination und Kirche in Calvins Institutio

