
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Quod maior sit, quam cogitari possit : Anselm von Canterbury,
Proslogion

Autor: Schmidt, Martin Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quod maior sit, quam cogitari possit
(Anselm von Canterbury, Proslogion).

«Daß Er größer sei, als gedacht werden könne», so lautet
die Überschrift des 15. Kapitels in Anselms Proslogion, dessen
Text in der Übersetzung folgendermaßen lautet:

«Also bist Du, Herr, nicht nur das, im Vergleich zu dem
nichts Größeres gedacht werden kann, sondern etwas Größeres,
als gedacht werden kann. Denn weil ja etwas Derartiges
gedacht werden kann, so kann, gesetzt den Fall, Du bist nicht
dieses selbst, etwas Größeres als Du gedacht werden. Dies aber
ist unmöglich.» 1

Gott größer, als gedacht werden kann, kann gerade als
solcher gedacht werden, wenn anders er der ist, im Vergleich zu
dem nichts Größeres gedacht werden kann. Dieses Ergebnis ist
zunächst verwirrend. Scheint es doch zu bedeuten, daß Gott
zugleich gedacht und nicht gedacht werden könne. Anselm
kommt zu diesem Ergebnis nicht auf dem Wege jenes Denkens,
das «affirmative und negative Theologie» unterscheidet. Er
beruft sich nicht darauf, daß Gott für unser natürliches Denken
nicht der natürliche, angemessene Gegenstand sei, so daß wir
denkend nur von ferne, auf indirektem Wege, durch die Dinge,
die der einzige direkte Gegenstand des Erkennens sind, zu Gott
vordringen können, mit einem Schluß von den Dingen auf Gott.
Anselm hat sich, wie er im Prooemium des Proslogion berichtet,

auch mit dieser Art von Denken beschäftigt, das ihn aber
nicht ganz befriedigte, weil es ihm ein «zusammengesetztes
Denken» schien; und der Denkweg des Proslogion scheint ihm darum

der Sache würdiger und angemessener, weil das hier gefundene

Argument — es handelt sich um die Aussage, daß Gott
etwas sei, im Vergleich zu dem nichts Größeres gedacht werden
könne 2 — ein einfaches Argument sei, das zu seinem Erweise

1 Ergo, Domine, non solum es, quo maius cogitari nequit, sied es quiddam
malus, quam cogitari possit. Quoniam namque valet cogitari esse aliquid
huiusmodi: si tu non es hoc ipsum, potest cogitari aliquid maius te; quod
fieri nequit.

2 Das «quo maius cogitari nequit» in Kap. 15 entspricht dem «aliquid,
quo nihil maius cogitari possit» in Kap. 2.



338 M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit

keiner andern Argumente, nur seiner selbst bedürfe *, das also
— wenn wir das recht verstehen — zugleich der Gegenstand
und das Mittel des Beweises, Vorwurf und Ergebnis des

Gedankenganges sei und das diese seine komplexe Einheit dem
Umstand verdanke, daß es nicht, wie jene Argumente des
Monologion, von denen er sich hier distanziert, von den Dingen auf
Gott schließt, sondern von einer Bezeichnung Gottes schon
ausgeht.

Wie merkwürdig kühn dieser Einsatz des Proslogion ist,
das ist keinem der vielen, die sich vornehmlich mit dem 2. bis
4. Kapitel dieses Werkes beschäftigten, entgangen, und insbesondere

hat Karl Barth (Fides quaerens intellectum, Anselms
Beweis der Existenz Gottes im Zusammenhang seines theologischen

Programms, 1931) aufgewiesen, wie diese Kühnheit dem
Denken daraus erwächst, daß es auf den Glauben gegründet ist.
Es hat nichts Titanisches, d. h. es vermißt sich nicht, einen Gipfel

zu erklimmen und zu erobern, der jenseits seines
Herrschaftsbereiches liegt. Sucht es doch dem Glauben nicht
nahezukommen, sondern geht von ihm schon aus. Die besonderen
Aufgaben und Schwierigkeiten, die ihm daraus erwachsen, sind
aber mit Prosl. 4, wo die Einrede des «Toren», es sei kein Gott,
zurückgewiesen ist, keineswegs zur Hauptsache überwunden.
Nachdem die Steilwand des sogenannten Gottesbeweises, die so
oft von ferneren und näheren Beobachtern geschildert worden
ist, hinter dem anselmischen Denken liegt, hat es sich keineswegs

auf einen verhältnismäßig geruhsamen Marsch zum Gipfel

zu freuen. Es beginnen die Schwierigkeiten nun erst recht,
und zwar nicht nur solche, die von «Toren» bereitet werden,
sondern solche, die dem Denken aus sich selbst erwachsen. Von
«Freude» ist erst in den letzten drei Kapiteln die Rede, und zwar
nicht von einer solchen, die das Denken jetzt auf seinem Wege
oder auch am vorläufigen Ende des Beweisweges schlechthin
haben kann, sondern von einer Freude, auf die es sich freuen
kann, daß sie einst der Seele zuteil wird, wenn nicht mehr
geglaubt und auf Grund des Glaubens gedacht, sondern «erkannt»

3 Considerans illud (gemeint ist das Monologion) esse multorum con-
catenatione contextum argumentorum, coepi mecum quaerere, si forte posset
inveniri unum argumentum, quod nullo alio ad se probandum quam se solo
indigeret... (Prooem.).



M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitaii possit 339

wird.4 Bis es zu diesem Ende kommt, hat das Denken einen
schwierigen, oft von Verzagtheit und Schwindel bedrohten Weg
zu gehen. Es geht ihn nur, wenn es seiner Sicherheit treu hleibt,
es im «quo nihil maius cogitari possit> wirklich mit dem Gott
zu tun zu haben, den es glaubt (und keineswegs mit weniger
als Gott selbst), und wenn es zugleich gewahr bleibt, daß eben
dieser Gott ihm eine Grenze setzt, die es klar zu sehen hat als
die Grenze zwischen Sicherheit und Vermessenheit. Nirgends
wird diese Grenze so deutlich wie im 15. Kapitel, nirgends aber
auch die Sicherheit dieses Denkens, die sich gerade daran
bewährt, daß es seine eigene Begrenztheit selber klar denkt, daß

es gewahr wird, inwiefern es Gott denkt und doch wieder nicht
denkt.

Was im 15. Kapitel in der Form eines paradoxen und doch
klar durchgeführten Gedankens erscheint, das kommt im 14.

Kapitel in bewegtem und notvollem Fragen daher. «Wie und
warum Gott gesehen und doch wiederum nicht gesehen wird
von denen, die ihn suchen», heißt es schon in der Überschrift
dieses Kapitels 5, das mit dem 15. zusammen in die Ausführungen

über Gottes Ewigkeit gehört (Kap. 13—22, abgeschlossen
durch Kap. 28 über die Einheit in der Trinität). Gottes Ewigkeit,

gerade wenn sie so groß gedacht wird, wie sie gedacht werden

muß, bedeutet seine Unverfügbarkeit. Aber nun ist doch
dieser Mensch mit all seinem Denken eine Seele, die sucht, um
zu finden, und Finden würde Schauen bedeuten. " Ausdrücke
wie «quaerere», «invenire» und «videre», die im 14. Kapitel zum

4 Quantum te cognoscent, Domine, tune et quantum te amabunt? Certe
cnec oculus vidit nec auris audivit nec in cor hominis ascendit» (1 Cor. 2, 9)
in hac vita, quantum te cognoscent et amabunt in ilia vita (26). Und kurz
vorher: Nondum ergo dixi et cogitavi, Domine, quantum gaudebunt illi
beati tui.

5 Quomodo et cur videtur et non videtur Deus a quaerentibus eum.
6 An invenisti, anima mea, quod quaerebas? Nam si non invenisti

Deum tuum, quomodo est ille hoc, quod invenisti, et quod illum tarn certa
veritate et vera certitudine intellexisti? Si vero invenisti, quid est, quod
non sentis, quod invenisti? Cur non te sentit, Domine Deus, anima mea, si
invenit te? An non invenit, quem invenit esse lucem et veritatem? Quomodo

namque intellexit hoc nisi videndo lucem et veritatem? Si non vidit te,
non vidit lucem nec veritatem. An et Veritas et lux est, quod vidit, et tarnen
nondum te vidit, quia vidit te aliquatenus, sed non vidit te, sicuti es? (14).



340 M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit

erstenmal seit dem ersten wieder auftreten7, zeigen uns, daß

Anselm auch als Denker nicht einen Gedanken Gottes als letztes

Ziel sucht, sondern Gott selbst. Wie aber kann er zu diesem
Ziel kommen, wenn der Gedanke gerade dort, wo er Gott am
klarsten erfaßt, irx voller Klarheit des Denkens erkennen muß,
daß der Gott, den er erfaßt, der für unser Denken unfaßbare
Gott ist? Hat dann unser Denken nicht Gott «gesehen», wie er
ist, nämlich so, daß es ihn nicht «sehen» kann? Wie merkwürdig

und schwer zu fassen ist es doch, daß das Denken gerade
dann, wenn es für sich beanspruchen darf, etwas von Gottes
Licht gesehen zu haben, bekennen muß, wie sehr es in der
Finsternis steckt, einer Finsternis, die nicht mit Gottes Licht ist,
das ihm so klar aufging, wohl aber infolge seiner eigenen
Unfähigkeit, dieses Licht ganz zu fassen, sich nun über es zu legen
droht!8

Um dieser Not Ausdruck zu geben, bedient sich Anselm
augustinischer Gedankengänge. «Intelligere», das von Gottes
Licht erleuchtet wird und darum ein «Sehen durch Gottes Licht
und Wahrheit» genannt werden mag, kann doch nimmermehr
ein Sehen in der vollkommenen Weise des Schauens, ein «sen-
tire» sein, weil nämlich die Seele, wenn sie das Licht und die
Wahrheit, durch die sie etwas sieht, selber sehen möchte, von
der Überfülle des Lichtes geblendet und zurückgestoßen wird.
Sie kann etwas durch dieses Licht sehen; aber die Quelle des

Lichtes, durch das sie etwas sieht, selber (in der Art eines
Etwas, eines Gegenstandes) zu sehen, ist ihr versagt.9 Näherhin
wird das damit begründet, daß der geschaffene Geist, wenn er

7 Abgesehen von Kap. 9, in der — hier nicht zu erörternden — Aporie
von Barmherzigkeit und Gerechtigkeit Gottes, die Kap. 11 mit einer Kap. 15

ähnlichen Gegenüberstellung dessen schließt, was begriffen werden kann
und was über das Begreifen geht.

8 Intendit (anima) se, ut plus videat, et nihil videt ultra hoc, quod vidit,
nisi tenebras; immo non videt tenebras, quae nullae sunt in te, sed videt se

non plus posse videre propter tenebras suas. Cur hoc, Domine, cur hoc?
Tenebratur oculus eius infirmitate sua aut reverberatur fulgore tuo? Sed

certe et tenebratur in se et reverberatur a te. Utique et obscuratur sua
brevitale et obruitur tua immensitate (14; Fortsetzung des in Anm. 6 zitierten

Textes). Dazu das ganze Kap. 16.
9 Vgl. Anm. 6 und die Fortsetzung des in Anm. 8 zitierten Textes :

Quanta namque est lux illa, de qua micat omne verum, quod rationali menti
lucet; die Fortsetzung davon s. Anm. 11.



M. A. Schmidt, Quod maioi sit, quam cogitari possit 341

schon — im Gegensatz zu den geschaffenen Körpern — an Gottes

Unbegrenztheit und Ewigkeit Anteil hat, doch auch wieder
nicht in der Weise Gottes unbegrenzt und ewig ist10, und nicht
«in einem Blick» alles Räumliche und Zeitliche zusammenzufassen

vermag, wie es Gottes Wahrheit tut. Wenn — so müssen
wir Anselms Ausführungen hier ergänzen — unser Geist nicht
einmal die Kreatur so sieht, wie Gott sie sieht, wieviel weniger
vermag er dann Gott so zu sehen, wie Gott sich selber sieht!11
Daß unser Geist die Kreatur nicht so erkennt, wie Gott sie
erkennt, wird nur flüchtig erinnert. Denn das eigentliche Problem
ist, daß unsere Seele darum Gott nicht sieht, wie er sich selbst
sieht und von uns gesehen werden möchte, weil ihre «Sinne»
durch die Sünde abgestumpft sind.12 Unsere Zeitlichkeit mit
ihren erkenntnistheoretischen Schranken kann nicht erörtert werden

ohne das Bekenntnis der Sünde, zu der sie uns geworden
ist. Darum kann Anselm die notwendigen Grenzen seines Denkens

nicht erkennen (wie in Kap. 15 geschieht), ohne zu bitten,
daß er sie auch recht erkennen möge, daß sie ihn nicht verleiten

mögen, sich an sich selbst genugzutun und sich von Gott
abzuwenden und damit das verloren zu geben, was Adam verloren
hat; vielmehr will er im Bewußtsein seiner Begrenztheit und
Not erst recht bitten, Gott möge seine Seele nicht verlassen und
ihre Kräfte reinigen, heilen, schärfen, erleuchten, sammeln, daß
sie weiterhin mit ihrer ganzen Einsicht zu Gott streben.13 Ist
dieses Gebet erhört, dann wird sich die begrenzte Struktur der
Seele in dieser Zeit nicht ändern, wohl aber wird sie fähig, sich
jetzt schon eines Gutes zu freuen, an dem zu verzweifeln ihr

10 Kap. 13, auf dessen nähere Erörterung wir verzichten müssen.
11 Quam ampla est ilia Veritas, in qua est omne, quod verum est, et

extra quam non nisi nihil et falsum est! Quam immensa est, quae uno
intuitu videt, quaecumque facta sunt et a quo et per quem et quomodo de

nihilo facta sunt! Quid puritatis, quid simplicitatis, quid certitudinis et
splendoris ibi est! Certe plus, quam a creatura valeat intelligi (14, Schluß).

12 Sed obriguerunt, sed obstupuerunt, sed obstructi sunt sensus animae
meae vetusto languore peccati (17, Schluß). Das zieht sich weiter durchs
18. Kapitel.

13 Certe in illis (tenebris) «conceptus sum» (cf. Ps. 50, 7) et cum earum
obvolutione natus sum. Olim certe in illo omnes cecidimus, «in quo omnes»
(cf. Rm. 5, 12) peccavimus. Releva me de me ad te. Munda, sana, acue,
«illumina» (cf. Ps. 12, 4) oculum mentis meae, ut intueatur te. Recolligat
vires suas anima mea et toto intellectu iterum intendat in te, Domine (18).



342 M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit

ihre begrenzte Struktur keinen Anlaß bietet, weil sie der
Hoffnung lebt, es einst in einer Weise zu «erkennen» ", bei der es
«ohne Maß> zugehen wird, weil dann nicht mehr die Frage ist,
was der Mensch auf seinem Wege aufnehmen kann, sondern
wie Gott ihn am Ziel aufnehmen wird.15

Wenn Anselm seine Seele ermahnt, ihren Intellekt «aufzu-
richten> und auf die Freude, die ihr zuteil werden wird,
auszurichten ", so weiß er wohl, daß der Intellekt auch so in seinen
Grenzen bleibt, sich nicht in ein Schauen und Genießen verwandeln

wird, solange er eben etwas zu «bedenken» hat, das noch
nicht geschaut wird.17 Das «Erkennen», das in dieser Zeit, auf
dem Wege zum Ziel möglich ist, entspricht genau wie am Ende 18

nicht dem Maß des Intellektes, sondern dem Maß der Liebe und
Freude 19; diese, solange sie noch nicht voll schauen, was sie
liehen und wessen sie sich freuen, haben noch nicht ihr Vollmaß

erreicht, weil auch das Erkennen es noch nicht erreicht
hat. Aber das Endgültige ist nicht nach dem Maß des Vorläufigen

zu messen; vielmehr ist das Vorläufige vom Endgültigen
aus zu betrachten.20 Der Intellekt hingegen kennt kein anderes
Maß als das ihm in dieser Zeit gegebene, nach dem er kein
Schauen Gottes ist und anerkennen muß, daß der Gott, den er
jetzt in seiner ganzen Größe denkt, eben der Gott ist, der größer
ist, als gedacht werden kann. Aber gerade dadurch ist er frei

14 Vgl. Anm. 4. Zwischen den beiden dort zitierten Sätzen: Utique tan-
tum gaudebunt, quantum amabunt; tantum amabunt, quantum cognoscent
(26).

15 Non ergo totum illud gaudium intrabit in gaudentes, sed toti gau-
dentes intrabunt in gaudium (26). Von der Vorfreude auf diese endzeitliche
Freude handeln schon Kap. 24 und 25.

16 Excita nunc, anima mea, et erige totum intellectum tuum et cogita,
quantum potes, quale et quantum sit illud bonum (24, Anfang). Vgl. auch
den Schluß des Anm. 13 zitierten Textes.

17 ...cogita, quantum potes... (s. Anm. 16). Si enim singula bona
delectabilia sunt, cogita intente, quam delectabile sit illud bonum... (24;
Fortsetzung des Anm. 16 zitierten Satzes).

18 S. Anm. 14.
10 Oro, Deus, cognoscam te, amem te, ut gaudeam de te. Et si non possum

in hac vita ad plenum, vel proficiam in dies, usque dum veniat illud ad
plenum (26).

20 Deus verax, peto aceipiam, «ut gaudium» meum «plénum sit» (Joh.
16,24). Meditetur interim inde mens mea, loquatur inde lingua mea (26).



M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit 343

geworden, sich auf das richten zu lassen ", was er nicht
ausdenken kann, was er nicht enthalten, nicht dem Menschen schenken

kann, was aher gerade so frei bleibt, sich dem Menschen
selber zu schenken, Gottes ewiges Wesen, von dem es am Schluß
des 19. Kapitels heißt: «Nichts enthält Dich; aher Du enthältst
alles> 22 — diesen Reichtum, der im Wort des Menschen über
Gott nimmermehr enthalten sein kann, wohl aber im Wort
Gottes an den Menschen enthalten ist, das unser nicht bedarf,
aber dessen wir bedürfen.23 Darum ist es sinnvoll für den
Intellekt, zuletzt nicht seine eigene Dürftigkeit, sondern den Reichtum

Gottes zu bedenken.24 Es ist, soweit sich das erweisen läßt,
erwiesen, daß wir um mehr bitten dürfen, als wir jetzt fassen
können. Denn es wird, wenn wir das Ziel dieser Bitte, das von
ihrem Ausgangspunkt so verschieden ist wie das Ewige vom
Zeitlichen, bedenken, keineswegs unser Bitten auf das
beschränkt bleiben, was wir jetzt fassen können. «Also wird nicht
jene ganze Freude in die Freuenden eingehen, sondern die
Freuenden werden ganz in die Freude eingehen.» 25 So müssen
wir uns nicht sorgen, wie wir, die, solange wir denkend auf
dem Wege sind, Gott nicht fassen, ihn fassen möchten, wenn
wir am Ziel sind, da es dann nach seinem Gesetz und nicht nach
unserm zugeht. Und dieses Gesetz ist, wie wir jetzt schon
einsehen und bedenken können, daß nichts ihn enthält, er aher
alles enthält. Das ist für das Denken — auch das Denken über
seine Freude — eine Grenze; für die Freude wird es keine
Grenze sein.

Cogitare und intelligere, wie Anselm es versteht, kann sich
mit cognoscere nicht verwechseln. Es ist am Ziel seiner
Einsicht, wo das cognoscere als Hoffnung eben erst beginnt. Anselm
erörtert nicht, ob solches cognoscere eine Erweiterung, eine
Vernichtung oder eine Aufhebung im Sinn der Erfüllung des

21 S. Anm. 16.
22 Nihil enim te continet; sed tu contines omnia.
23 tu tibi omnino sufficiens, nullo indigens, quo omnia indigent, ut

sint et ut bene sint (22, Schluß). Hoc bonum es tu, Deus Pater; hoc est
Yerbum tuum, id est Filius tuus (23, Anfang). Porro hoc est illud unum
necessarium (cf. Le. 10, 42), in quo est omne bonum, immo quod est omne
et unum et totum et solum bonum (23, Schluß).

24 Kap. 24—26; s. Anm. 16, 17 und 20.
25 S, Anm. 15.



344 M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit

cogitare und intelligere bedeute.26 Dieser Frage ist er deshalb
enthoben, weil das Denken, wie er es jetzt übt, nichts anderes
als Einsicht in den Glauben sein will. Nun wird aber auch der
Glaube im Schauen aufgehoben, und ein Denken über den Glauben

hinaus, unter anderen Bedingungen als den durch den
Dienst am Glauben gestellten, wäre, wenn es überhaupt vorstellbar

wäre, jedenfalls nicht das, was Anselm unter «cogitare»
und «intelligere» versteht. Beschäftigt er sich doch auch nicht
mit jener später so berühmt gewordenen Frage, was das Denken

vermöge, bevor der Glaube in Sicht getreten sei — wenigstens

im Proslogion nicht.27 Die vorläufige Situation des
Denkens, die im 15. Kapitel so scharf beschrieben wird, ist nicht
die Vorläufigkeit eines Denkens, dem der Glaube noch nicht zu
Hilfe kam, sondern jene Vorläufigkeit, über die hinaus der
Glaube das sich auf ihn stützende Denken gerade nicht zu
erheben vermag, weil er sie mit ihm teilt.

Die so oft bewunderte, aber auch kritisierte Sicherheit und
Kühnheit des anselmischen Denkens wird an jener Grenze, da
es Gott größer als sich selbst denkt, nicht doch schließlich
gemäßigt und beschämt, weil dieses Denken von Anfang an darauf
angelegt war, nicht weiter als bis hierher zu kommen. Wir
haben es nicht mit einem titanengleichen Denken zu tun, das, nachdem

es Ossa und Pelion aufeinandergetürmt hätte, schließlich
doch von der höchsten olympischen Zinne, die es so gerne
erreicht hätte, zurückgeschlagen würde. Anselms Denken, wie es

sich im 15. Kapitel versteht, tritt mit einem letzten präzisen
Schritt genau auf den schmalen und schwindligen Ort, wo der
eigene Weg vollendet sein muß, einem Bergsteiger gleich, der so
gut weiß, nach wieviel Schritten der Gipfel erreicht sein wird,
daß er seinen Weg auch mit verbundenen Augen gehen könnte

26 Den Unterschied von cogitare und intelligere können wir hier außer
acht lassen. Gaunilo nahm ihn in seiner Kritik sehr wichtig, was aber
Anselm in seiner Antwort an Gaunilo nicht tat. Cogitare ist ein allgemeineres

Wort als intelligere. In Anselms Verwendung im Prosl. steht beides
dem cognoscere gegenüber auf gleicher Stufe.

27 Das Problem des Monologion müssen wir hier unerörtert lassen.
Sowohl Monol. 1 als auch im Prooemium des Prosl. (s. Anm. 3) wird deutlich,
daß Anselm die dort geübte Art des Vernunftgebrauches als etwas
Vorläufiges und Unsicheres ansieht. Daß Denken cremoto Christo» in Cur Deus
homo kein Denken vor dem Glauben ist, liegt auf der Hand.



M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit 345

und anhalten würde, wo der nächste Schritt über den Gipfel hinaus

in die Luft und den Abgrund führte. Dieses Denken braucht
nicht gemäßigt und gedämpft zu werden; es ist sich seines Maßes
bewußt, auch wenn es darum kämpfen mußte, sich seiner voll
bewußt zu werden (Kap. 14).

Dieses Maß ist im Proslogion die dem Intellekt gestellte
Aufgabe, Gott als den zu denken, im Vergleich zu dem nichts
Größeres gedacht werden kann. Dies ist ein Satz des Glaubens, dem
das Denken gerecht wird, wenn es ihn einsieht (intelligit).28
Vom einzusehenden bis zum eingesehenen Glauben, das ist der
dem Denken hier zugemessene Weg. Weder bleibt das Denken
hinter dem Ziel dieses Weges zurück, noch wird es ihn
überschreiten, wenn es Gott als den denkt, im Vergleich zu dem
nichts Größeres gedacht werden kann. Hat es doch gerade
damit Gottes unbegrenzte Größe am klarsten erfaßt, daß es seine
eigene Begrenztheit eingesehen hat.

Diese Einsicht kommt dem Denken, wenn es versteht, daß
seiner Erkenntnisweise, Stück für Stück zu sehen, Gottes
Erkenntnisweise, in der er sich selbst Licht und Wahrheit ist,
überlegen sein muß (Kap. 14). Dieses stückweise Sehen ist nach
1. Kor. 13 aber auch dem Glauben eigen, und ganz offensichtlich
beschreibt Prosl. 14 nicht einfach die Lage des Denkenden an
sich, sondern dessen, der denkend einsehen will, was er glaubt.
Der Glaube glaubt, daß Gott ihm mehr gibt, als er sich, wenn
auch noch so scharf sich verstehend, vor Augen stellen kann,
nämlich sich selbst.29 Das Denken bestätigt, daß dieser so
unzugängliche Gott doch kein anderer ist als der, den man glauben

und dessen man sich freuen darf. Denn der Gott, von dem
es auf Grund des Glaubens einsieht, daß nichts Größeres als
er gedacht werden kann, ist in klarster Weise derselbe wie der,
welcher größer ist, als gedacht werden kann. Was wir glauben,
enthält Gottes Wort, das Gott selbst ist, nicht in der Fülle, in
der Gott sich selber kennt. Wohl aber ist in Gottes Wort alles
enthalten, was wir glauben. Und wenn das Denken, das nicht

28 Et quidem credimus te esse aliquid, quo nihil maius cogitari possit
(2). Gratias tibi, bone Domine, gratias tibi, quia quod prius credidi te
donante, iam sie intelligo te illumnante... (4p

29 Darum gipfelt in Kap. 15 die Problematik des Zusammenhanges
(Kap. 13—23), an dessen Ende das Trinitätsgeheimnis steht (Kap. 23).



346 M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit

Gottes eigene ratio ist, sich auf das stützt, was als Gottes Wort
geglaubt wird, so wird auch es nicht zu jener Zusammenschau
des cognoscere kommen, die dem Ende der Zeit und dem
Eingehen in die Fülle der Freude vorbehalten ist. Wohl aber wird
es — vermöge des Glaubens, von dem es getragen wird — in
Gottes Wort enthalten sein: urbildlich in Gottes eigener ratio,
implizit im einzusehenden Glauben, explizit im eingesehenen
Glauben. Es gilt vom Glauben des Menschen und auch von dem

von Glauben getragenen, ihm folgenden und ihn einsehenden
Denken: «Nichts enthält Dich» — kein Glaube, kein Einsehen,
kein Selhstverständnis des Glaubens — ; «aber Du enthältst
alles.» Gerade darin besteht das hier gemeinte Selbstverständnis

— um das so oft mißbrauchte Wort noch einmal zu gebrauchen

—, daß der Gott, den wir jetzt auf Grund des Glaubens
denken und einst schauen möchten, größer ist, als das jetzige
Selbstverständnis sein kann. Daß dies alles keinen Sinn hat
ohne die Zukunft des Schauens, des cognoscere, daß Anselm,
wie wir das im einzelnen auch beurteilen mögen, der Eschatologie

nicht entraten kann, das spricht nicht gegen, sondern für
ihn als Denker.

Atlanta Georgia, USA). Martin Anton Schmidt.


	Quod maior sit, quam cogitari possit : Anselm von Canterbury, Proslogion

