Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Quod maior sit, guam cogitari possit : Anselm von Canterbury,
Proslogion

Autor: Schmidt, Martin Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878984

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Quod maior sit, quam cogitari possit

(Anselm von Canterbury, Proslogion).

«Dal Er grofler sei, als gedacht werden konney, so lautet
die Uberschrift des 15. Kapitels in Anselms Proslogion, dessen
Text in der Ubersetzung folgendermafien lautet:

«Also bist Du, Herr, nicht nur das, im Vergleich zu dem
nichts Groferes gedacht werden kann, sondern etwas Grolleres,
als gedacht werden kann. Denn weil ja etwas Derartiges ge-
dacht werden kann, so kann, gesetzt den Fall, Du bist nicht
dieses selbst, etwas Grolleres als Du gedacht werden. Dies aber
ist unmdéglich.» *

Gott groler, als gedacht werden kann, kann gerade als sol-
cher gedacht werden, wenn anders er der ist, im Vergleich zu
dem nichts Grofleres gedacht werden kann. Dieses Ergebnis ist
zunichst verwirrend. Scheint es doch zu bedeuten, dal Gott
zugleich gedacht und nicht gedacht werden kiénne. Anselm
kommt zu diesem Ergebnis nicht auf dem Wege jenes Denkens,
das «affirmative und negative Theologie» unterscheidet. Er be-
ruft sich nicht darauf, dafl Gott fiir unser natiirliches Denken
nicht der natiirliche, angemessene Gegenstand sei, so dafl wir
denkend nur von ferne, auf indirektem Wege, durch die Dinge,
die der einzige direkte Gegenstand des Erkennens sind, zu Gott
vordringen kénnen, mit einem Schlufl von den Dingen auf Gott.
Anselm hat sich, wie er im Prooemium des Proslogion berich-
tet, auch mit dieser Art von Denken beschéftigt, das ihn aber
nicht ganz befriedigte, weil es ihm ein «zusammengesetztes Den-
ken» schien; und der Denkweg des Proslogion scheint ihm dar-
um der Sache wiirdiger und angemessener, weil das hier gefun-
dene Argument — es handelt sich um die Aussage, dall Gott et-
was sei, im Vergleich zu dem nichts Grolleres gedacht werden
konne * — ein einfaches Argument sei, das zu seinem Erweise

1 Ergo, Domine, non solum es, quo maius cogitari nequit, sed es quiddam
maius, quam cogitari possit. Quoniam namque valet cogitari esse aliquid
huiusmodi: si tu non es hoc ipsum, potest cogitari aliquid maius te; quod
fieri nequit.

2 Das «quo maius cogitari nequit> in Kap. 15 entspricht dem <aliquid,
quo nihil maius cogitari possit> in Kap. 2.



338 M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit

keiner andern Argumente, nur seiner selbst bediirfe ?, das also
— wenn wir das recht verstehen — zugleich der Gegenstand
und das Mittel des Beweises, Vorwurf und Ergebnis des Gedan-
kenganges sei und das diese seine komplexe Einheit dem Um-
stand verdanke, dall es nicht, wie jene Argumente des Mono-
logion, von denen er sich hier distanziert, von den Dingen auf
Gott schlielt, sondern von einer Bezeichnung Gottes schon aus-
geht.

Wie merkwiirdig kiihn dieser Kinsatz des Proslogion ist,
das ist keinem der vielen, die sich vornehmlich mit dem 2. bis
4.Kapitel dieses Werkes beschéftigten, entgangen, und insbeson-
dere hat Karl Barth (Fides quaerens intellectum, Anselms Be-
weis der Existenz Gottes im Zusammenhang seines theologi-
schen Programms, 1931) aufgewiesen, wie diese Kiihnheit dem
Denken daraus erwéchst, daf es auf den Glauben gegriindet ist.
Es hat nichts Titanisches, d. h. es vermifit sich nicht, einen Gip-
fel zu erklimmen und zu erobern, der jenseits seines Herr-
schaftsbereiches liegt. Sucht es doch dem Glauben nicht nahe-
zukommen, sondern geht von ihm schon aus. Die besonderen
Aufgaben und Schwierigkeiten, die ihm daraus erwachsen, sind
aber mit Prosl. 4, wo die Einrede des «Toreny, es sei kein Gott,
zuriickgewiesen ist, keineswegs zur Hauptsache iiberwunden.
Nachdem die Steilwand des sogenannten Gottesbeweises, die so
oft von ferneren und néheren Beobachtern geschildert worden
ist, hinter dem anselmischen Denken liegt, hat es sich keines-
wegs auf einen verhiltnismidfig geruhsamen Marsch zum Gip-
fel zu freuen. Es beginnen die Schwierigkeiten nun erst recht,
und zwar nicht nur solche, die von «Toreny bereitet werden,
sondern solche, die dem Denken aus sich selbst erwachsen. Von
«Freudey ist erst in den letzten drei Kapiteln die Rede, und zwar
nicht von einer solchen, die das Denken jetzt auf seinem Wege
oder auch am vorlidufigen Ende des Beweisweges schlechthin
haben kann, sondern von einer Freude, auf die es sich freuen
kann, daf} sie einst der Seele zuteil wird, wenn nicht mehr ge-
glaubt und auf Grund des Glaubens gedacht, sondern «erkannt»

3 Considerans illud (gemeint ist das Monologion) esse multorum con-
catenatione contextum argumentorum, coepi mecum quaerere, si forte posset
inveniri unum argumentum, quod nullo alio ad se probandum quam se solo
indigeret... (Prooem.).



M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit 339

wird. * Bis es zu diesem Ende kommt, hat das Denken einen
schwierigen, oft von Verzagtheit und Schwindel bedrohten Weg
zu gehen. Es geht ihn nur, wenn es seiner Sicherheit treu bleibt,
es im «quo nihil maius cogitari possity wirklich mit dem Gott
zu tun zu haben, den es glaubt (und keineswegs mit weniger
als Gott selbst), und wenn es zugleich gewahr bleibt, dall eben
dieser Gott ihm eine Grenze setzt, die es klar zu sehen hat als
die Grenze zwischen Sicherheit und Vermessenheit. Nirgends
wird diese Grenze so deutlich wie im 15. Kapitel, nirgends aber
auch die Sicherheit dieses Denkens, die sich gerade daran be-
wihrt, dall es seine eigene Begrenztheit selber klar denkt, dai
es gewahr wird, inwiefern es Gott denkt und doch wieder nicht
denkt.

Was im 15. Kapitel in der Form eines paradoxen und doch
klar durchgefiihrten Gedankens erscheint, das kommt im 14.
Kapitel in bewegtem und notvollem Fragen daher. «Wie und
warum Gott gesehen und doch wiederum nicht gesehen wird
von denen, die ihn suchen», heilit es schon in der Uberschrift
dieses Kapitels %, das mit dem 15. zusammen in die Ausfiihrun-
gen iiber Gottes Ewigkeit gehort (Kap. 13—22, abgeschlossen
durch Kap. 23 iiber die Einheit in der Trinitit). Gottes Ewig-
keit, gerade wenn sie so groll gedacht wird, wie sie gedacht wer-
den mull, bedeutet seine Unverfiigharkeit. Aber nun ist doch
dieser Mensch mit all seinem Denken eine Seele, die sucht, um
zu finden, und Finden wiirde Schauen bedeuten.® Ausdriicke
wie «quaererey, «<invenirey und «videre», die im 14. Kapitel zum

4 Quantum te cognoscent, Domine, tunc et quantum te amabunt? Certe
<nec oculug vidit nec auris audivit nec in cor hominis ascendit» (1 Cor. 2, 9)
in hac vita, quantum te cognoscent et amabunt in illa vita (26). Und kurz
vorher: Nondum ergo dixi et cogitavi, Domine, quantum gaudebunt illi
beati tui.

5 Quomodo et cur videtur et non videtur Deus a quaerentibus eum.

6 An invenisti, anima mea, quod quaerebas?... Nam si non invenisti
Deum tuum, quomodo est ille hoe, quod invenisti, et quod illum tam certa
veritate et vera certitudine intellexisti? Si vero invenisti, quid est, quod
non sentis, quod invenisti? Cur non te sentit, Domine Deus, anima mea, si
invenit te? An non invenit, quem invenit esse lucem et veritatem? Quomodo
namque intellexit hoc nisi videndo lucem et veritatem? ... Si non vidit te,
non vidit lucem nec veritatem. An et veritas et lux est, quod vidit, et tamen
nondum te vidit, quia vidit te aliquatenus, sed non vidit te, sicuti es? (14).



340 M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit

erstenmal seit dem ersten wieder auftreten’, zeigen uns, dal
Anselm auch als Denker nicht einen Gedanken Gottes als letz-
tes Ziel sucht, sondern Gott selbst. Wie aber kann er zu diesem
Ziel kommen, wenn der Gedanke gerade dort, wo er Gott am
klarsten erfafit, in voller Klarheit des Denkens erkennen mub,
dafll der Gott, den er erfallt, der fiir unser Denken unfallbare
Gott ist? Hat dann unser Denken nicht Gott «geseheny, wie er
ist, nimlich so, daBl es ihn nicht «seheny kann? Wie merkwiir-
dig und schwer zu fassen ist es doch, dall das Denken gerade
dann, wenn es fiir sich beanspruchen darf, etwas von Gottes
Licht gesehen zu haben, bekennen muf}, wie sehr es in der Fin-
sternis steckt, einer Finsternis, die nicht mit Gottes Licht ist,
das ihm so klar aufging, wohl aber infolge seiner eigenen Un-
fahigkeit, dieses Licht ganz zu fassen, sich nun iiber es zu legen
droht!®

Um dieser Not Ausdruck zu geben, bedient sich Anselm
augustinischer Gedankenginge. «Intelligere», das von Gottes
Licht erleuchtet wird und darum ein «Sehen durch Gottes Licht
und Wahrheity genannt werden mag, kann doch nimmermehr
ein Sehen in der vollkommenen Weise des Schauens, ein «sen-
tire» sein, weil ndmlich die Seele, wenn sie das Licht und die
Wahrheit, durch die sie etwas sieht, selber sehen mochte, von
der Uberfiille des Lichtes geblendet und zuriickgestofien wird.
Sie kann etwas durch dieses Licht sehen; aber die Quelle des
Lichtes, durch das sie etwas sieht, selber (in der Art eines Et-
was, eines Gegenstandes) zu sehen, ist ihr versagt.® Ndherhin
wird das damit begriindet, dall der geschaffene Geist, wenn er

7 Abgesehen von Kap. 9, in der — hier nicht zu erérternden — Aporie
von Barmherzigkeit und Gerechtigkeit Gottes, die Kap. 11 mit einer Kap. 15
dahnlichen Gegeniiberstellung dessen schlieflt, was begriffen werden kann
und was iiber das Begreifen geht.

8 Intendit (anima) se, ut plus videat, et nihil videt ultra hoc, quod vidit,
nisi tenebras; immo non videt tenebras, quae nullae sunt in te, sed videt se
non plus posse videre propter tenebras suas. Cur hoe, Domine, cur hoc?
Tenebratur oculus eius infirmitate sua aut reverberatur fulgore tuo? Sed
certe et tenebratur in se et reverberatur a te. Utique et obscuratur sua
brevitate et obruitur tua immensitate (14; Fortsetzung des in Anm. 6 zitier-
ten Textes). Dazu das ganze Kap. 16.

9 Vgl. Anm.6 und die Fortsetzung des in Anm.8 zitierten Textes:

Quanta namque est lux illa, de qua micat omne verum, quod rationali menti
lucet; die Fortsetzung davon s. Anm. 11,



M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit 341

schon — im Gegensatz zu den geschaffenen Kérpern — an Got-
tes Unbegrenztheit und Ewigkeit Anteil hat, doch auch wieder
nicht in der Weise Gottes unbegrenzt und ewig ist '°, und nicht
«in einem Blicky alles Rédumliche und Zeitliche zusammenzu-
fassen vermag, wie es Gottes Wahrheit tut. Wenn — so miissen
wir Anselms Ausfithrungen hier ergéinzen — unser Geist nicht
einmal die Kreatur so sieht, wie Gott sie sieht, wieviel weniger
vermag er dann Gott so zu sehen, wie Gott sich selber sieht! ™
Daf unser Geist die Kreatur nicht so erkennt, wie Gott sie er-
kennt, wird nur fliichtig erinnert. Denn das eigentliche Problem
ist, dall unsere Seele darum Gott nicht sieht, wie er sich selbst
sieht und von uns gesehen werden mdéchte, weil ihre «Sinne»
durch die Siinde abgestumpft sind. ** Unsere Zeitlichkeit mit ih-
ren erkenntnistheoretischen Schranken kann nicht erértert wer-
den ohne das Bekenntnis der Siinde, zu der sie uns geworden
ist. Darum kann Anselm die notwendigen Grenzen seines Den-
kens nicht erkennen (wie in Kap. 15 geschieht), ohne zu bitten,
dal er sie auch recht erkennen mége, dald sie ihn nicht verlei-
ten mégen, sich an sich selbst genugzutun und sich von Gott ab-
zuwenden und damit das verloren zu geben, was Adam verloren
hat; vielmehr will er im Bewultsein seiner Begrenztheit und
Not erst recht bitten, Gott mdge seine Seele nicht verlassen und
ihre Krifte reinigen, heilen, schéirfen, erleuchten, sammeln, daf}
sie weiterhin mit ihrer ganzen Einsicht zu Gott streben. ** Ist
dieses Gebet erhort, dann wird sich die begrenzte Struktur der
Seele in dieser Zeit nicht &ndern, wohl aber wird sie fihig, sich
jetzt schon eines Gutes zu freuen, an dem zu verzweifeln ihr

10 Kap. 13, auf dessen nihere Erdrterung wir verzichten miissen.

11 Quam ampla est illa veritas, in qua est omne, quod verum est, et
extra quam non nisi nihil et falsum est! Quam immensa est, quae uno in-
tuitu videt, quaecumque facta sunt et a quo et per quem et quomodo de
nihilo facta sunt! Quid puritatis, quid simplicitatis, quid certitudinis et
splendoris ibi est! Certe plus, quam a creatura valeat intelligi (14, Schluf}).

12 Sed obriguerunt, sed obstupuerunt, sed obstructi sunt sensus animae
meae vetusto languore peccati (17, Schlull). Das zieht sich weiter durchs
18. Kapitel.

13 Certe in illis (tenebris) <conceptus sum» (cf. Ps. 50, 7) et cum earum
obvolutione natus sum. Olim certe in illo omnes cecidimus, «in quo omnes»
(cf. Rm. b, 12) peccavimus. ... Releva me de me ad te. Munda, sana, acue,
«illuminay (cf. Ps. 12, 4) oculum mentis meae, ut intueatur te. Recolligat
vires suas anima mea et toto intellectu iterum intendat in te, Domine (18).



342 M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit

ihre begrenzte Struktur keinen Anlaf bietet, weil sie der Hoff-
nung lebt, es einst in einer Weise zu «erkennen» *, bei der es
<ohne Mall» zugehen wird, weil dann nicht mehr die Frage ist,
was der Mensch auf seinem Wege aufnehmen kann, sondern
wie Gott ihn am Ziel aufnehmen wird. *

Wenn Anselm seine Seele ermahnt, ihren Intellekt «aufzu-
richten» und auf die Freude, die ihr zuteil werden wird, auszu-
richten **, so weill er wohl, dal der Intellekt auch so in seinen
Grenzen bleibt, sich nicht in ein Schauen und Geniellen verwan-
deln wird, solange er eben etwas zu «bedenken» hat, das noch
nicht geschaut wird. ” Das «Erkenneny, das in dieser Zeit, auf
dem Wege zum Ziel méglich ist, entspricht genau wie am Ende **
nicht dem Maf des Intellektes, sondern dem Maf der Liebe und
Freude *°; diese, solange sie noch nicht voll schauen, was sie
lieben und wessen sie sich freuen, haben noch nicht ihr Voll-
mal} erreicht, weil auch das Erkennen es noch nicht erreicht
hat. Aber das Endgiiltige ist nicht nach dem Mal des Vorlaufi-
gen zu messen; vielmehr ist das Vorlaufige vom Endgiiltigen
aus zu betrachten. * Der Intellekt hingegen kennt kein anderes
Mal} als das ihm in dieser Zeit gegebene, nach dem er kein
Schauen Gottes ist und anerkennen mull, dall der Gott, den er
jetzt in seiner ganzen Gréfle denkt, eben der Gott ist, der grofier
ist, als gedacht werden kann. Aber gerade dadurch ist er frei

14 Vel. Anm. 4. Zwischen den beiden dort zitierten Sitzen: Utique tan-
tum gaudebunt, quantum amabunt; tantum amabunt, quantum cognoscent
(26).

15 Non ergo totum illud gaudium intrabit in gaudentes, sed toti gau-
dentes intrabunt in gaudium (26). Von der Vorfreude auf diese endzeitliche
Freude handeln schon Kap. 24 und 25.

16 Excita nunc, anima mea, et erige totum intellectum tuum et cogita,
quantum potes, quale et quantum sit illud bonum (24, Anfang). Vgl. auch
den Schlull des Anm. 13 zitierten Textes.

17 . .cogita, quantum potes... (s. Anm.16). Si enim singula bona
delectabilia sunt, cogita intente, quam delectabile sit illud bonum... (24;
Fortsetzung des Anm. 16 zitierten Satzes).

18 8. Anm. 14.

1% Oro, Deus, cognoscam te, amem te, ut gaudeam de te. Et si non possum
in hac vita ad plenum, vel proficiam in dies, usque dum veniat illud ad
plenum (26).

20 Deus verax, peto accipiam, «ut gaudium» meum <plenum sit> (Joh.
16,24). Meditetur interim inde mens mea, loquatur inde lingua mea (26).



M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit 343

geworden, sich auf das richten zu lassen *, was er nicht aus-
denken kann, was er nicht enthalten, nicht dem Menschen schen-
ken kann, was aber gerade so frei bleibt, sich dem Menschen
selber zu schenken, Gottes ewiges Wesen, von dem es am Schluf}
des 19. Kapitels heifit: «Nichts enthilt Dich; aber Du enthéltst
alles» ** — diesen Reichtum, der im Wort des Menschen iiber
Gott nimmermehr enthalten sein kann, wohl aber im Wort
Gottes an den Menschen enthalten ist, das unser nicht bedarf,
aber dessen wir bediirfen. * Darum ist es sinnvoll fiir den In-
tellekt, zuletzt nicht seine eigene Diirftigkeit, sondern den Reich-
tum Gottes zu bedenken. * Es ist, soweit sich das erweisen lafit,
erwiesen, dafl wir um mehr bitten diirfen, als wir jetzt fassen
konnen. Denn es wird, wenn wir das Ziel dieser Bitte, das von
ihrem Ausgangspunkt so verschieden ist wie das Ewige vom
Zeitlichen, bedenken, keineswegs unser Bitten auf das be.
schriankt bleiben, was wir jetzt fassen kénnen. «Also wird nicht
jene ganze Freude in die Freuenden eingehen, sondern die
Freuenden werden ganz in die Freude eingehen.» * So miissen
wir uns nicht sorgen, wie wir, die, solange wir denkend auf
dem Wege sind, Gott nicht fassen, ihn fassen mochten, wenn
wir am Ziel sind, da es dann nach seinem Gesetz und nicht nach
unserm zugeht. Und dieses Gesetz ist, wie wir jetzt schon ein-
sehen und bedenken konnen, dall nichts ihn enth&lt, er aber
alles enthélt. Das ist fiir das Denken — auch das Denken iiber
seine Freude — eine Grenze; fiir die Freude wird es keine
Grenze sein.

Cogitare und intelligere, wie Anselm es versteht, kann sich
mit cognoscere nicht verwechseln. Es ist am Ziel seiner Ein-
sicht, wo das cognoscere als Hoffnung eben erst beginnt. Anselm
erortert nicht, ob solches cognoscere eine Erweiterung, eine
Vernichtung oder eine Aufhebung im Sinn der Erfiillung des

21 S, Anm. 16.

22 Nihil enim te continet; sed tu contines omnia.

23 . .tu tibi omnino sufficiens, nullo indigens, quo omnia indigent, ut
sint et ut bene sint (22, Schlufl). Hoc bonum es tu, Deus Pater; hoc est
Verbum tuum, id est Filius tuus (23, Anfang). Porro hoc est illud unum
necessarium (cf. Le. 10, 42), in quo est omne bonum, immo quod est omne
et unum et totum et solum bonum (23, Schlufl).

24 Kap.24—26; s. Anm. 16, 17 und 20.

% S, Anm. 15.



344 M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit

cogitare und intelligere bedeute. *® Dieser Frage ist er deshalb
enthoben, weil das Denken, wie er es jetzt iibt, nichts anderes
als Einsicht in den Glauben sein will. Nun wird aber auch der
Glaube im Schauen aufgehoben, und ein Denken iiber den Glau-
ben hinaus, unter anderen Bedingungen als den durch den
Dienst am Glauben gestellten, wire, wenn es iiberhaupt vorstell-
bar wire, jedenfalls nicht das, was Anselm unter «cogitare»
und «intelligerey versteht. Beschiiftigt er sich doch auch nicht
mit jener spiter so beriihmt gewordenen Frage, was das Den-
ken vermége, bevor der Glaube in Sicht getreten sei — wenig-
stens im Proslogion nicht. * Die vorldufige Situation des Den-
kens, die im 15. Kapitel so scharf beschrieben wird, ist nicht
die Vorlaufigkeit eines Denkens, dem der Glaube noch nicht zu
Hilfe kam, sondern jene Vorldufigkeit, iiber die hinaus der
Glaube das sich auf ihn stiitzende Denken gerade nicht zu er-
heben vermag, weil er sie mit ihm teilt.

Die so oft bewunderte, aber auch Kkritisierte Sicherheit und
Kiihnheit des anselmischen Denkens wird an jener Grenze, da
es Gott groller als sich selbst denkt, nicht doch schliefilich ge-
méifligt und beschiamt, weil dieses Denken von Anfang an darauf
angelegt war, nicht weiter als bis hierher zu kommen. Wir ha-
ben es nicht mit einem titanengleichen Denken zu tun, das, nach-
dem es Ossa und Pelion aufeinandergetiirmt hiéitte, schlieBlich
doch von der hochsten olympischen Zinne, die es so gerne er-
reicht hitte, zuriickgeschlagen wiirde. Anselms Denken, wie es
sich im 15. Kapitel versteht, tritt mit einem letzten prizisen
Schritt genau auf den schmalen und schwindligen Ort, wo der
eigene Weg vollendet sein muf}, einem Bergsteiger gleich, der so
gut weill, nach wieviel Schritten der Gipfel erreicht sein wird,
dall er seinen Weg auch mit verbundenen Augen gehen konnte

26 Den Unterschied von cogitare und intelligere kénnen wir hier auller
acht lassen. Gaunilo nahm ihn in seiner Kritik sehr wichtig, was aber
Ansgelm in seiner Antwort an Gaunilo nicht tat. Cogitare ist ein allgemei-
neres Wort als intelligere. In Anselms Verwendung im Prosl. steht beides
dem cognoscere gegeniiber auf gleicher Stufe.

27 Das Problem des Monologion miissen wir hier unerértert lassen. So-
wohl Monol. 1 als auch im Prooemium des Prosl. (s. Anm. 3) wird deutlich,
dafl Anselm die dort geiibte Art des Vernunftgebrauches als etwas Vor-
laufiges und Unsicheres ansieht. Dall Denken <remoto Christo» in Cur Deus
homo kein Denken vor dem Glauben ist, liegt auf der Hand.



M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit 345

und anhalten wiirde, wo der nichste Schritt iiber den Gipfel hin-
aus in die Luft und den Abgrund fiihrte. Dieses Denken braucht
nicht geméfligt und gedampft zu werden; es ist sich seines Malles
bewullt, auch wenn es darum kidmpfen mublte, sich seiner voll
bewullt zu werden (Kap. 14).

Dieses Mal ist im Proslogion die dem Intellekt gestellte Auf-
gabe, Gott als den zu denken, im Vergleich zu dem nichts Gro-
Beres gedacht werden kann. Dies ist ein Satz des Glaubens, dem
das Denken gerecht wird, wenn es ihn einsieht (intelligit).*
Vom einzusehenden bis zum eingesehenen Glauben, das ist der
dem Denken hier zugemessene Weg. Weder bleibt das Denken
hinter dem Ziel dieses Weges zuriick, noch wird es ihn iiber-
schreiten, wenn es Gott als den denkt, im Vergleich zu dem
nichts Grolleres gedacht werden kann. Hat es doch gerade da-
mit Gottes unbegrenzte Grofle am klarsten erfalit, dafl es seine
eigene Begrenztheit eingesehen hat.

Diese Einsicht kommt dem Denken, wenn es versteht, dafl
seiner Erkenntnisweise, Stiick fiir Stiick zu sehen, Gottes Er-
kenntnisweise, in der er sich selbst Licht und Wahrheit ist,
iiberlegen sein muf} (Kap.14). Dieses stiickweise Sehen ist nach
1. Kor. 13 aber auch dem Glauben eigen, und ganz offensichtlich
beschreibt Prosl. 14 nicht einfach die Lage des Denkenden an
sich, sondern dessen, der denkend einsehen will, was er glaubt.
Der Glaube glaubt, dall Gott ihm mehr gibt, als er sich, wenn
auch noch so scharf sich verstehend, vor Augen stellen kann,
nidmlich sich selbst. *® Das Denken bestitigt, dafl dieser so un-
zugingliche Gott doch kein anderer ist als der, den man glau-
ben und dessen man sich freuen darf. Denn der Gott, von dem
es auf Grund des Glaubens einsieht, daBl nichts Grolleres als
er gedacht werden kann, ist in klarster Weise derselbe wie der,
welcher groler ist, als gedacht werden kann. Was wir glauben,
enthilt Gottes Wort, das Gott selbst ist, nicht in der Fiille, in
der Gott sich selber kennt. Wohl aber ist in Gottes Wort alles
enthalten, was wir glauben. Und wenn das Denken, das nicht

28 [t quidem credimus te esse aliquid, quo nihil maius cogitari possit
(2). Gratias tibi, bone Domine, gratias tibi, quia quod prius credidi te
donante, iam sic intelligo te illumnante... (4).

20 Darum gipfelt in Kap.15 die Problematik des Zusammenhanges
(Kap. 13—23), an dessen Ende das Trinitdtsgeheimnis steht (Kap. 23).



346 M. A. Schmidt, Quod maior sit, quam cogitari possit

Gottes eigene ratio ist, sich auf das stiitzt, was als Gottes Wort
geglaubt wird, so wird auch es nicht zu jener Zusammenschau
des cognoscere kommen, die dem Ende der Zeit und dem Ein-
gehen in die Fiille der Freude vorbehalten ist. Wohl aber wird
es — vermoge des Glaubens, von dem es getragen wird — in
Gottes Wort enthalten sein: urbildlich in Gottes eigener ratio,
implizit im einzusehenden Glauben, explizit im eingesehenen
Glauben. Es gilt vom Glauben des Menschen und auch von dem
von Glauben getragenen, ihm folgenden und ihn einsehenden
Denken: «Nichts enthilt Dichy — kein Glaube, kein Einsehen,
kein Selbstverstindnis des Glaubens —; «aber Du enthéltst
alles.y Gerade darin besteht das hier gemeinte Selbstverstéind-
nis — um das so oft mibrauchte Wort noch einmal zu gebrau-
chen —, dafl der Gott, den wir jetzt auf Grund des Glaubens
denken und einst schauen méchten, grofler ist, als das jetzige
Selbstverstindnis sein kann. Dall dies alles keinen Sinn hat
ohne die Zukunft des Schauens, des cognoscere, dafl Anselm,
wie wir das im einzelnen auch beurteilen mégen, der Eschato-
logie nicht entraten kann, das spricht nicht gegen, sondern fiir
ihn als Denker.

Atlanta (Georgia, USA). Martin Anton Schmidt.



	Quod maior sit, quam cogitari possit : Anselm von Canterbury, Proslogion

