Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche
Autor: Vischer, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878983

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der
Alten Kirche.

Aus manchen Sidtzen der altkirchlichen Schriften geht her-
vor, dal} sich die Viter der ersten Jahrhunderte nur mit einer
gewissen Zuriickhaltung als Schriftsteller betdtigt haben. Sie
haben wohl geschrieben, aber sehr oft rechtfertigen sie sich, be-
vor sie sich ans Werk machen, und erkldren umstindlich, war-
um sie sich dazu genétigt gesehen haben. Ihr Militrauen richtet
sich gegen die Schriftstellerei iiberhaupt und insbesondere ge-
gen die kunstvolle Darstellung, zu der sich jeder Gebildete der
alten Welt verpflichtet fiihlte. Denn immer wieder versichern
sie, dafl ihnen jegliche Kunst der Worte und der Darstellung
fehle, und zwar betonen sie das nicht blof, weil sie damit fiir
einen Mangel um Verzeihung bitten mochten, sondern sehr oft
klingt es eher so, als ob sie sich einem falschen Verdacht ent-
ziehen wollten. Irenaeus etwa gibt zunéchst den Grund an, der
ihn veranlafit hat, gegen die Haeretiker zu schreiben, und sagt
dann: «Du wirst bei uns, die wir bei den Kelten wohnen und
meistens die barbarische Sprache reden, die Kunst der Worte
nicht suchen, wir haben sie nicht gelernt; auch nicht die Kraft
der Darstellung, wir haben sie nicht geiibt; auch von anmutigen
Wendungen und einnehmenden Reden wissen wir nichts. Wir
haben dies vielmehr einfach, wahrhaftig und unkompliziert fiir
dich geschrieben, und du nimm es auch mit Liebe auf.» * Und
Theophilus beginnt seine Schrift an Autolykos mit den Worten:
«Ein beredter Mund und eine wohlgesetzte Ausdrucksweise
sind sicher ein Genul} und verschaffen den ungliicklichen Men-
schen, deren Sinn verderbt ist, L.ob zu einem eitlen Ruhm. Wer
aber die Wahrheit liebt und ehrt, gibt auf geschminkte Rede
nicht acht, sondern priift das Werk, das hinter dem Worte steht,
worin es besteht und was es wert ist.» *

Dag auffdlligste und merkwiirdigste Zeugnis fiir die Zuriick-
haltung, von der hier gesprochen werden soll, findet sich in der
Einleitung zu den «Teppicheny. Clemens geht da mit grofler

1 Irenaeus, Adv. haer. I, praef. 3.
2 Theophilus, Ad Autolycum I, 1; c¢f. Augustin, De doctr. christ. IV, 2;
Cyprian, De bono patientiae 1.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 321

Austiihrlichkeit auf die Fragen ein, die sich dem christlichen
Schriftsteller stellen mufiten. Zunichst fragt er sich sogar, ob
man das Schreiben nicht iiberhaupt unterlassen sollte. Aber wo-
zu héitten wir dann die Fahigkeit erhalten, unsere Gedanken
schriftlich niederzulegen? Und nun darf man selbstverstindlich
das Schreiben nicht nur den Liignern (Clemens denkt dabei an
Theopomp, Timaios, Epikur u. a.) iiberlassen, sondern muf} die
Schrift in den Dienst der Wahrheit stellen. Nicht nur das miind-
liche Wort, sondern auch Biicher kénnen die geistliche Erzie-
hung férdern, und darum ist der christliche Lehrer verpflichtet,
auf jede Weise, sowohl miindlich als auch schriftlich, seine
grofBe Botschaft weiterzugeben. « Wenn nun die Ernte grof ist,
der Arbeiter aber wenige, so ist es in der Tat recht, zu bitten,
dafl wir eine moglichst grole Menge von Arbeitern haben. Der
Landbau aber ist ein doppelter: ein ungeschriebener und ein
geschriebener.» *

Wir verstehen heute nicht mehr ohne weiteres, warum Cle-
mens diese umstindliche Darlegung fiir nitig erachtet. Wiirde
bei uns jemand mit solchen Rechtfertigungen beginnen, so rennte
er offene Tiiren ein. Wir kennen wohl einen Gegensatz zwi-
schen wissenschaftlicher Theologie und kirchlicher Praxis, ein
Gegensatz, der mit manchen Affekten geladen ist und sich oft
an den ungelegensten Orten bemerkbar macht. Aber es wird
kaum jemandem in den Sinn kommen, die schriftstellerische Lei-
stung iiberhaupt abzulehnen. Fiir die Christen der Alten Kirche
war es aber offenbar nicht selbstverstindlich, dafl man schrei-
ben diirfe. Man spiirt es ihren Erklirungen an, dal} sie jeweils
eine Hemmung iiberwinden mufiten. Die Auflerungen des Ire-
nius und des Theophilus kénnte man allerdings auch als schrift-
stellerische Pose deuten. Die Einleitung des Clemens zeigt aber,
dafl damit nicht alles gesagt ist; denn seiner Darlegung kommt
unzweifelhaft grundsétzliche Bedeutung zu, und iiberhaupt tritt
die Zuriickhaltung vor der Schriftstellerei in der Alten Kirche
so hdufig in Erscheinung, daf} eine tiefere Ursache dahinterste-
hen mub.

Die ablehnende Haltung gegeniiber der Schriftstellerei hat
ihre Wurzel im Neuen Testament selbst. Zwar findet sich nir-
gends ein Verbot zu schreiben; auch die kunstvolle Schriftstel-

3 Clemens Alex., Strom. I, 1, 7, 1.



322 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alfen Kirche

lerei wird nirgends ausdriicklich angegriffen. Die Ablehnung
erklirt sich vielmehr aus der Eigenart des Evangeliums selbst.
Das Evangelium ist eine Botschaft, die verkiindigt werden muf.
Es ist keine allgemeine Wahrheit, die allgemein abgehandelt
werden konnte. In der unmittelbaren Begegnung Christi mit
den Menschen ist es zuerst in die Welt gekommen; in unmittel-
barer Begegnung mul} es auch weitergegeben werden. Das
Evangelium braucht einerseits Zeugen, die sich selber zu sei-
nem Inhalt bekennen und die Botschaft mit allem, was sie sind,
verkiindigen. Und andererseits braucht es Boten, welche die
Menschen in ihrer besonderen Situation aufsuchen. Diesen Be-
diirfnissen wird aber nur das gesprochene Wort gerecht. Im
gesprochenen Wort verantwortet sich der Mensch unmittelbar;
im gesprochenen Wort redet er unmittelbar an. Jesus hat darum
seinen Jiingern aufgetragen, durch ihr Wort weiterzusagen,
was sie gehort und gesehen haben. Sie sind zu Herolden und
nicht zu Schreibern bestellt. Sobald nédmlich jemand schreibt,
16st er das, was er zu sagen hat, bis zu einem gewissen Grade
aus der menschlichen Begegnung heraus.

Es ist interessant, zu sehen, wie stark Clemens von Alexan-
drien diese Schwierigkeit empfunden hat. Er schildert zunéchst,
wie man bei der miindlichen Belehrung den Schiiler unter den
Augen habe. Man kann ihn beobachten und priifen und jeweils
das sagen, was er unter seinen besonderen Umstéinden nétig hat.
Bei einem schriftlichen Werke fillt aber diese Moglichkeit weg.
An die Stelle der personlichen Verkiindigung tritt die allge-
meine Bekanntgabe der Wahrheit, und der Verfasser ist allen
MiBverstindnissen des Lesens ausgesetzt, ohne die Gelegenheit,
sich deutlicher auszudriicken. Zudem hat er vielmehr Miihe,
sichtbar zu machen, dal} er selbst zu der Wahrheit stehen will,
die er weitergibt. *

4 Strom. I, 1, 9. — Das letzte, die Furcht, sich persénlich nicht genug
zum Glauben zu bekennen, sobald man sich mit Biichern beschiftige, spricht
auch aus einer kleinen Begebenheit, die Palladius von einem Moénch in
Ankyra berichtet. Schenkt ihm einer von den Briidern ein Buch, verkauft
er es sogleich, und wenn er deshalb geneckt wird, gibt er zur Antwort: Wie
soll ich anders meinen Lehrer davon iiberzeugen, dall ich seine Kunst wirk-
lich gelernt habe, auller dal ich sie iitbe? (Hist. Laus. 68). — Auch das
bekannte Wort Luthers gehort in diesen Zusammenhang: «<Darumb ists gar
nicht neutestamentisch, Biicher schreiben von christlicher Lehre; sondern



L. Vischer, Die Rechifertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 323

Nun ist es aber nicht allein der Gegensatz zwischen gespro-
chenem und geschriebenem Wort, der manche Viter vor der
Schriftstellerei zuriickgehalten hat. Es kommt ein weiterer
Grund hinzu, der vor allem im Blick auf die kunstvolle Schrift-
stellerei von Wichtigkeit ist. Im Neuen Testament erhélt ndm-
lich das menschliche Wort, sei es nun gesprochen oder geschrie-
ben, eine vollstindig andere Funktion. Es ist nicht mehr dazu
da, die Fahigkeit und die geistige Macht des Menschen zu offen-
baren; vielmehr soll der Mensch durch sein Wort Gottes Kraft
bezeugen und ihr als Herold vorausgehen. Die ersten Kapitel
des ersten Korintherbriefes zeigen uns das mit besonderer Deut-
lichkeit; vor allem etwa die Stelle: «Ich trat in Schwachheit und
in Furcht und in viel Zaghaftigkeit bei euch auf, und meine
Rede bestand nicht in iiberredenden Weisheitsworten, sondern
in Erweisung von Geist und Kraft, damit euer Glaube nicht auf
Menschenweisheit, sondern auf Gottes Kraft beruhe» (1. Kor. 2,
3—>5). Da, wo die Erkenntnis wirksam wird, die hinter diesem
Satze steht, miissen Verkiindigung und Beredsamkeit in einen
fast unvereinbaren Gegensatz zueinander treten. Predigt be-
zeugt Gott in menschlicher Schwachheit. Beredsamkeit will
durch die ihr innewohnende Kraft iiberzeugen. Predigt 146t
Gott herbeikommen und handeln, Beredsamkeit versperrt ihm
den Weg, weil sie absichtlich den Menschen in den Vordergrund
stellt.

Selbstverstiandlich ist die Beredsamkeit eine Kunst, die zu al-
len Zeiten geiibt worden ist, und die Christen stehen darum zu
allen Zeiten vor dem Zwiespalt, den Paulus aufgezeigt hat. Sie
wissen, daB keine Aullerung das Handeln Gottes hemmen darf.
Sie darf sich darum durch keinen menschlichen Vorzug emp-
fehlen, sei es nun durch den Stil, durch einnehmende Gestaltung,
durch abgriindige Gelehrsamkeit oder sonst durch einen Vor-
zug, der die Fahigkeiten des Menschen herausstellt. Sie mul}
von Gott so reden, dall der Mensch in den Hintergrund tritt. Der
christliche Redner steht darum vor einer erheblichen Schwie-

es sollten ohn Biicher an allen Orten sein... Prediger, die das lebendige
Wort aus der alten Schrift zégen. Dall man aber hat miissen Biicher schrei-
ben ist schon ein groBer Abbruch und ein Gebrechen des Geistes, dall es
die Noth erzwungen hat.» Predigt iiber Matth. 2, 1—12, WA 10, I, 1, 626 s.;
EA 10, 388.



324 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

rigkeit. Er mochte alle Feinheiten des Ausdrucks beniitzen und
ist auch darauf angewiesen, wenn er sich Gehor verschaffen
will, und doch weil} er, daf} er damit seinem eigentlichen Gegen-
stand nicht dient. Wenn nun auch die Christen zu allen Zeiten
vor dieser beinahe uniiberwindlichen Schwierigkeit stehen, so
mulite sie doch in den ersten Jahrhunderten besonders spiirbar
zutage treten. Man mull sich nédmlich vor Augen halten, daf die
Literatur der damaligen Welt von der Rhetorik beherrscht war.
Wer iiberhaupt gelesen werden wollte, muBite sich nach den Ge-
setzen der Rhetorik ausdriicken. Die antike Rhetorik ist aber
ihrem Wesen nach Uberredung. So verschieden sie definiert
worden ist, spielt doch in allen Definitionen der Begriff der
Uberredung (persuasio) eine wesentliche Rolle.®* Hoéren wir
etwa das Lob der Beredsamkeit, das Cicero den Crassus aus-
sprechen laft: «Denn was ist so bewundernswiirdig, als dal} aus
einer Menge von Menschen einer auftritt, der das, was allen von
Natur gegeben ist, allein oder doch nur neben ganz wenigen an-
dern vollbringen kann? oder was ist so angenehm fiir Geist und
Ohr als eine Rede, welcher kluge Gedanken und gewichtige
Worte ihren Schmuck und ihre Feile geben? oder was ist so
machtvoll und so grofartig wie dies, dal} die L.eidenschaften des
Volkes, das Gewissen der Richter, die Wiirde des Senates durch
die Rede eines Kinzelnen umgestimmt werden.» * Kine solche
Verherrlichung menschlichen Konnens kann natiirlich mit der
christlichen Verkiindigung nicht zusammen bestehen. Eine Ver-
kiindigung, die von derartiger Rhetorik beherrscht wird, hebt
sich selber auf.

Die Viiter sind sich dieses Zwiespaltes bewulit gewesen. Sie
kommen darauf zu reden, wenn sie auf den Vorwurf der Hei-
den antworten miissen, dafl die Heilige Schrift barbarisch und
kunstlos verfalit sei. Origenes erklart etwa: wenn sich die Jiin-
ger der rhetorischen Kiinste der Hellenen bedient hitten, so
hétte es ausgesehen, als ob Jesus der Griinder einer neuen Phi-
losophenschule sei; sie redeten nun aber, wie es ihnen der Geist
eingab, und da fragten sich die Menschen erstaunt: woher ha-

5 Richard Volkmann, Die Rhetorik der Griechen und Romer in systema-
tischer Ubersicht dargestellt (1872), S. 1.

8 De orat. I, 30; zitiert bei Hans Kurt Schulte, Orator. Untersuchungen
iiber das ciceronianische Bildungsideal (1935), S.9.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 325

ben jene wohl diese Uberredungskraft; denn es ist nicht die bei
allen andern gebriuchliche, und so glaubten sie der Wahrheit. *
Chrysostomus weist darauf hin, wie naiv ein Christ sei, wenn
er um jeden Preis den Beweis liefern wolle, dal} Paulus beredt
gewesen sei. Er mull vielmehr getrost zugeben, dafl er ungebil-
det gewesen ist. So sehen wir erst, was fiir ein Wunder es ist,
dafB er trotzdem den Plato und alle seine Schiiler iiberwunden
hat, ein Wunder, das sich nur durch die Gnade Gottes erklirt. ®

Oft sind sich die Viter allerdings nicht mit derselben Deut-
lichkeit bewullit gewesen, warum die heidnische Rhetorik mit
der christlichen Verkiindigung unvereinbar sei. Oft haben sie
sie mit grofler Vehemenz einfach abgelehnt und dafiir beinah
schlagwortartige Griinde angegeben. Doch steckt auch in dieser
unreflektierten Ablehnung dieselbe grundsétzliche Unverein-
barkeit. Sehr oft erklidren sie, dafl sich unter wohlgeformten
Worten Liige und Verdorbenheit verbergen. Sobald die Men-
schen die Wahrheit nicht kennten, seien sie gezwungen, sie durch
schone Worte zu ersetzen, Die kunstvolle Form ist darum von
vornherein verdéchtig, der Wahrheit entspricht vielmehr die
schlichte Rede. Diese Uberlegung hingt wohl zunéchst einfach
damit zusammen, dafll die heidnischen Schriftsteller ihre «Irr-
tiimery im Gewand der Rhetorik vorgetragen haben, und daf}
manche rhetorische Lehrer sich nicht scheuten, das Unwahre
durch rhetorische Kunst wahrscheinlich zu machen. Letztlich

7 Contra Celsum I, 62. — Ed. Norden, Die antike Kunstprosa, S. 521, hat
den Gedanken des Origenes nicht in seiner eigentlichen Tiefe verstanden.
Origenes will nicht blof sagen, dafl sich das Christentum einer allen ver-
stdndlichen, einfachen Sprache habe bedienen miissen, um die Welt gewin-
nen zu konnen. Er sagt ausdriicklich, daB Gottes Wort iiber die Worte der
Menschen siegen miisse.

8 Hom. in ep. I ad Cor. 3, 4 (MPG 61, 27s.). — Weitere Stellen: Theo-
doret, Graecarum affectionum curatio, praef. (MPG 83, 784); lib. V (83,
945) ; 1ib. VIII (83, 1008 8.) ; Isidor von Pelusium, Ep. IV, 67 (MPG 78, 1124);
IV, 28 (78, 1080 s.); Lactanz, Div. inst. V, 1; VI, 21 (an der zweiten Stelle
kommt tatsichlich der Gedanke der Allgemeinverstédndlichkeit zum Aus-
druck: immo vero summa providentia carere fuco voluit ea quae divina sunt,
ut omnes intelligerent quae ipse omnibus loquebatur); Arnobius, Adv.
gentes I, 58; Hieronymus, Ep. 53, 9 (auch hier die Allgemeinverstindlich-
keit). — Chrysostomus kann an anderer Stelle auch wieder nachweisen,
daB Paulus wegen seiner Redegewalt bewundert worden sei, fiigt aller-
dings sofort hinzu, es sei eine Beredsamkeit besonderer Art gewesen (De
sacerdotio IV, 5).



326 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

haben wir aber auch hier mit der Erkenntnis zu tun, dal} die
‘Wahrheit vom Ausdruck nicht abhéngig sei. Sehr oft erkldren
sie auch, dall die heidnischen Schriftsteller vom Wunsche nach
Ruhm beseelt seien. Mit den grébsten Worten hat das Tatian in
seiner Rede an die Griechen gesagt. Nichts als Hochmut und
ligenhafte Prahlerei zeichnen seiner Meinung nach die heidni-
schen Philosophen aus.® Und was uns bei Tatian in grotesker
Verzerrung begegnet, haben malivoller auch andere gesagt.*
In der literarischen Betéitigung schien sich ihnen der Selbst-
ruhm der Heiden zu konzentrieren. Dieses Urteil mag zunéchst
seinen Grund darin haben, dall manche Rhetoren ihre Kunst ge-
waltig iiberschétzten und sich tatsichlich unangenehm in den
Vordergrund stellten; letztlich geht aber auch dieses Urteil auf
die Erkenntnis zuriick, dal der Mensch sich iiberhaupt nicht
selbst im Worte darstellen soll, und dafl darum die Rhetorik ih-
rem Wesen nach im Gegensatz zur Verkiindigung steht.

‘Wenn sich nun die Christen konsequent an die Erkenntnis
des Paulus gehalten hitten, hétte es eigentlich nicht zu einer
christlichen Literatur kommen kénnen. Wohl hitten einzelne
Gelegenheitsschriften verfalit werden konnen, aber Schriften, die
den Anspruch auf eigentliche literarische Bedeutung erhoben,
hétten nicht entstehen konnen. In Wirklichkeit sind sie aber ent-
standen; und zwar sieht die Literatur, welche die Christen ge-
schaffen haben, der Form nach der heidnischen Literatur sehr
dhnlich. So vollzieht sich der merkwiirdige Vorgang: Die Chri-
sten wehren sich dagegen, Schriftsteller zu werden, und werden
es trotzdem, weil sie ihre Botschaft der Welt nicht anders mittei-
len kénnen. Aber eben weil sie sich wehren, stehen sie ihrem
eigenen Unternehmen wiederum im Wege.

Es wird kaum jemanden geben, der diesen Vorgang mit derselben

Schirfe gesehen und dargestellt hat wie Franz Overbeck. 11 Er spricht davon
vor allem in seiner Schrift «Uber die Anfiinge der patristischen Literaturs.t?

9 Tatian, Oratio ad graecos 3.

10 Ttwa Lactanz, Div. inst. V, 1 (MPL 6, 550s.).

11 Egs ist um so angemessener, hier an diesen Gelehrten zu erinnern, als
gerade Karl Barth seinerzeit nachdriicklich auf seine eminente Bedeutung
fiir die Theologie hingewiesen hat. Vgl. Die Theologie und die Kirche
(1928), S.11f.

12 Ts wird hier nach dem Neudruck zitiert, der 1954 in Basel erschie-
nen ist.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 327

Er sieht den Beginn der eigentlichen patristischen Literatur da, wo die
Christen den Schritt tun und sich der Formen der damaligen Weltliteratur
zu bedienen anfangen. Die Verfasser des Neuen Testamentes und die soge-
nannten apostolischen Viter haben das noch nicht getan. Overbeck falt
darum ihre Schriften unter dem Begriff der Urliteratur zusammen und
unterscheidet diese von der patristischen Literatur. Sobald sich aber die
Christen in den Formen der heidnischen Literatur auszudriicken beginnen,
zeigt sich sofort auch die Unvereinbarkeit zwischen christlichem Glauben
und Literatur, und Overbeck zeigt, wie sehr die Entstehung der christlichen
Literatur durch die Zuriickhaltung der Viter gehemmt worden ist. «Die
Kirchenviiter sind Schriftsteller, die es nicht sein wollens (S.41). Und den
beredtesten Ausdruck findet ihr Unbehagen vor der Schriftstellerei in der
Glanzlosigkeit der Literatur, die sie geschaffen haben (S.41). Sie wire
vielleicht iiberhaupt nicht entstanden, wenn sich die Vater nicht aus be-
stimmten Griinden dazu verpflichtet gefiihlt hitten zu schreiben. Zuerst
hat das apologetische Motiv sie dazu getrieben (Apologeten), dann das
polemische (Irenaeus) und schlieBlich die pidagogische Aufgabe (Cle-
mens). Clemens stellt nach Overbeck den Abschlufl der ersten Entwick-
lungsstufe der patristischen Literatur dar.

Overbecks Aufmerksamkeit ist vor allem darauf gerichtet, die Wesens-
verschiedenheit von Christentum und Literatur zu zeigen. Er redet etwa
von einem ¢miihsamen, irgendwie erzwungenen Zusammentreten zweier gar
nicht mehr zu verschmelzenden Elemente» (S.42). Thn interessiert darum
weniger die Frage, wie die Christen der ersten Jahrhunderte versucht ha-
ben, iiber die innere Spannung hinauszukommen, mit der ihre Literatur
behaftet war. Auf diese Frage sei hier noch niher eingegangen.

Manchmal erhilt man beinahe den Eindruck, als hitten sich
die christlichen Schriftsteller nur oberflichlich bemiiht, die
Spannung zu lésen. Sie sind sich zwar grundsitzlich der Wi-
derspriichlichkeit ihres Unternehmens bewulit; aber es sieht
sehr oft so aus, als ob sie alle ihre Bedenken verdringt und ver-
gessen hitten, sobald sie sich einmal ans Werk gemacht haben,
und dal} sie hochstens noch der Form halber da und dort ihrer
gedenken. So hat kaum ein Vater unterlassen, zu betonen, dal}
der Sache, der er diene, eine einfache und schlichte Sprache an-
gemessen sei; kaum einer hat vergessen, zu versichern, daf er
auf den Schmuck der Worte nicht das geringste gebe und sich
selber nur ganz unbeholfen auszudriicken vermoge. ** Sehr oft
zeichnen sich aber solche Erklarungen selbst durch raffinierte
rhetorische Wendungen aus “, und es ist sofort klar, dall wir es

13 Hieronymus, Ep. 21, 42 (MPL 22, 394); Ep. 49, 4 (22, 512); Augustin,
In ps.36, v.26 (MPL 36, 386); In ps.123,8 (37, 1644).
14 Basilius, Ep. 339 ad Libanium (MPG 32, 1084).



328 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

mit bloB theoretischen Sitzen zu tun haben, die auf die schrift-
stellerische Haltung so gut wie keine Auswirkung haben. Fast
komisch mutet es einen an, wenn Gregor von Nazianz erklirt,
daB er alle Rhetorik verwerfe, und dem Gregor von Nyssa die
bittersten Vorwiirfe macht, weil er das Lektoramt mit der Rhe-
torik vertauscht hat. ** Solche Beteuerungen haben wir selbstver-
stdndlich so wenig ernst zu nehmen, wie wenn ein aufgeputztes
Midchen erklart, wie lieb ihm die einfache Bauerntracht sei. Sie
machen uns nur deutlich, daf} da eine Spannung vorhanden ist.

Nun haben sich aber nicht alle Viter damit begniigt, die
Spannung zu registrieren, sondern haben tatsédchlich nach einer
tieferen Begriindung fiir ihre Schriftstellerei gesucht. Dazu wa-
ren zwei Wege moglich. Man konnte entweder die Spannung auf
ein Minimum reduzieren und aus der Wesensverschiedenheit
moglichst eine Wesensverwandtschaft machen, oder man konnte
die Spannung anerkennen und nach einer schriftstellerischen
Haltung suchen, die ihr Rechnung trug. Beide Wege sind ein-
geschlagen worden, der erste allerdings hidufiger und mit mehr
Erfolg als der zweite.

Laktanz z. B. scheint von der Unvereinbarkeit der christ-
lichen Verkiindigung mit der heidnischen Rhetorik nicht viel
gelten lassen zu wollen. Er sieht zwar, dafl die Heiligen Schrif-
ten eine unvollkommene Sprache haben, und sucht seinen Lesern
klarzumachen, warum das habe so sein miissen. Aber dall das
auch ihn zu einer einfachen Sprache verpflichten kénnte, kommt
ihm nicht in den Sinn. Die Zeiten haben sich gedndert. Er weil},
daf} die gebildeten Heiden auf die Form Wert legen, und darum
nimmt er sich vor, die christliche Lehre mit der gr68tméglichen
Eleganz vorzutragen; auch will er darauf achten, sie umfas-
send und in einer auch in der Zukunft giiltigen Gestalt darzu-
stellen. Er verspricht sich davon eine vertiefte missionarische
Wirkung bei den Heiden. «Scientia litterarum non modo nihil
noceat religioni atque iustitiae, sed etiam prosit.» ** Laktanz be-
ruhigt sich also bei der einfachen Uberlegung, dafl auch die
Gabe der Beredsamkeit dem Evangelium zu dienen vermoge. Er
hitte wahrscheinlich auf Vorwiirfe dasselbe geantwortet, was
Gregor von Nazianz geantwortet hat, als man ihm vorhielt, da

15 Fd. Norden, Antike Kunstprosa, S. 564.
16 Div. inst. V, 1 (MPL 6, 549); cf. I praef. und V, 1—4.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 329

er die hellenische Rhetorik auf die Kanzel bringe; die Fischer
des Evangeliums hétten doch keine Beredsamkeit besessen. «Den
Fischern wére ich gefolgts, erwiderte er, «<wenn ich wie sie
hiitte Zeichen und Wunder tun konnen, nun aber blieb mir nur
meine Zunge, und sie stellte ich in den Dienst der guten Sache.» "

Ahnlich, doch mit unvergleichlich mehr Tiefgang, hat Augu-
stin argumentiert. Zwar erklirt auch er etwa, sich eines schlich-
ten Stiles befleifligen zu wollen. An diesen Erklédrungen hat er
aber nicht einmal in der Theorie festgehalten. In seiner Schrift
De doctrina christiana beschéftigt er sich niimlich umsichtig mit
der Frage, in welcher Weise die christliche Liehre dargeboten
werden kann. *® Er entwirft im vierten Buch eigentlich das Bild
eines christlichen Rhetors. Zwar betont er die untergeordnete
Bedeutung der Rhetorik; in erster Linie kommt es beim Chri-
sten auf die Weisheit an, und es hat fiir ihn nur einen Sinn, sich
die rhetorischen Sitze anzueignen, wenn man in der Jugendzeit
dazu Gelegenheit hat. Aber warum sollten die Christen grund-
sitzlich auf die Kunst des Uberzeugens verzichten! «Die Hei-
den sollen das Falsche kurz, klar und wahrscheinlich erzéhlen;
wir aber das Wahre bloB so darlegen diirfen, daff das Anhoren
Ekel verursacht.» ** Es ist vielmehr zu wiinschen, daf} der christ-
liche Lehrer mit der Weisheit, die er besitzt, auch die entspre-
chende Darstellungskraft verbindet. Augustin kann diese For-
derung um so leichter aufstellen, als er die Meinung vertritt,
daf die Verfasser der Heiligen Schrift Weisheit und Beredsam-
keit im hochsten MalBle vereinigt haben. Er weist das ausfiihr-
lich an zwei Texten aus Paulus und Amos nach. Mit diesen Er-
wigungen ist die Spannung, die uns im Neuen Testament sicht-
bar wurde, restlos beseitigt. Es kommt nach Augustin einfach
darauf an, das zu tun, was die biblischen Schriftsteller auch ge-
tan haben: man muf klar reden, aber doch die Anmut nicht ver-
abscheuen, und muf} je nach dem Zweck, den man verfolgt, den
entsprechenden Stil wihlen. *

17 QOr. 36, 4; MPG 36, 239; zitiert bei Norden, S.543.

18 Es ist auch wieder Overbeck, der auf die Bedeutung dieser Schrift
besonders hingewiesen hat. Er schligt als Ubersetzung des Titels vor «Uber
die Bildung des christlichen Gelehrten», Zur Geschichte des Kanons (1880),
S. 47. 19 De doctr. christ. IV, 3.

20 Augustin iibernimmt hier wortlich die Einteilung des Stils, die sich
bei Cicero, De oratore 6, 69 findet.



330 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

So einleuchtend sich die Schrift Augustins liest, ist es doch
offensichtlich, daBl die Spannung nicht wirklich beseitigt ist.
Denn es ist doch ein allzu gewagter Sprung, den biblischen Ver-
fassern rhetorische Kunst nachzusagen. Paulus und Lukas sind
wohl nicht ganz frei davon, und wir empfinden heute die unmit-
telbare Sprache der Schrift unwillkiirlich als beredt. Aber wenn
wir die Heiden um ihr Urteil angehen kénnten, bekéimen wir
zweifellos etwas anderes zu horen, und es kommt hinzu, dal}
Paulus ausdriicklich nicht beredt sein wollte. In der Entfaltung
einer christlichen Rhetorik liegt eine mangelnde Treue gegen-
tiber dem Gegenstand des Glaubens. Wir haben gesehen, dal
Gottes Wort nur da wirklich zur Geltung kommen kann, wo
unsere Sprache zerbrochen wird. So sehr sich darum auch die
Lésung Augustins durchgesetzt hat, mul} die verleugnete Span-
nung doch iiberall da wieder aufbrechen, wo die Christen kon-
sequent von der Souverénitit des gottlichen Handelns zu denken
beginnen. Ehrlicher bleibt es darum, wenn die Christen die Span-
nung offen zugeben und den Versuch machen, ihr in geeigneter
Weise Rechnung zu tragen. Auch dieser Weg ist in der Alten
Kirche, wenn auch nur in sehr beschrinktem Malle, beschritten
worden. Thm gelte zum Schlull noch unsere Aufmerksamkeit.

Wir gehen nochmals von der Einleitung in die Stromateis
aus. Clemens beschrinkt sich nicht darauf, nachzuweisen, daf
das Schreiben zulédssig sei, sondern er spricht auch — iibrigens
mit einer Ausfiihrlichkeit, wie wir sie bis Augustin nicht mehr
finden — davon, wie der christliche Lehrer an seine Aufgabe
herantreten soll. Clemens beschreibt zunichst, wie einer, der
miindlich belehrt, seine Hérer priifen und auf alles achten kann,
was dem Wachstum des Samens dient. Er hat es nicht nétig,
seine Arbeit zu rechtfertigen. Sein lebendiges Bemiihen um sei-
nen Horer rechtfertigt ihn von selbst. Anders der Schriftsteller.
«Er rechtfertigt sich Gott gegeniiber, indem er in seiner Schrift
ausruft, nicht um des Gewinnes willen, nicht des eitlen Ruhmes
wegen schreibe er, nicht irgendeiner Gereiztheit sei er erlegen,
nicht von Furcht lasse er sich knechten, nicht durch Lust sich
erheben, sondern nur, um das Heil der Leser zu geniellen, wel-
ches er auch nicht in der Gegenwart erlangt, sondern in Hoff-
nung und Erwartung der Vergeltung, die jedenfalls gegeben
werden soll von dem, der seinen Arbeitern ihren Lohn nach Ver-



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 331

dienst zu erstatten versprochen hat.» * Clemens sieht also sehr
genau, aus wie verschiedenen Motiven man schreiben kann, und
darum erklirt er es fiir die erste Aufgabe des Schriftstellers,
daB er das Motiv seines literarischen Vorhabens unmilverstind-
lich klarstellt. Er soll sich in aller Offenheit erniedrigen, soll
ausdriicklich sagen, was er nicht will, und sich zu der einen
Absicht bekennen, die einem Christen ansteht. Damit rechtfer-
tigt er sich gegeniiber Gott. Dazu ist selbstverstindlich zuerst
eine innere Priifung notwendig. Der Schriftsteller kann es erst
«ausrufeny, dall es ihm nicht um die eigene Person zu tun ist,
sondern um das Heil seiner Mitmenschen, wenn er dessen sicher
ist, dal} er innerlich gegen die Versuchungen gefeit ist, in wel-
che die Schriftstellerei den Verfasser unwillkiirlich fiihrt.

Es ist klar, dafl die Forderung, sich vor Gott durch die Klar-
stellung seiner schriftstellerischen Haltung und seiner Motive
zu rechtfertigen, nicht allein von Clemens aufgestellt worden
ist; auch andere Viter haben sie empfunden und sich an sie ge-
halten. Der natiirliche Ort, sich zu rechtfertigen, war selbstver-
stindlich das Prooemium, und man kann tatsichlich feststellen,
dafl manche christliche Prooemien eine andere Tendenz aufwei-
sen als die der heidnischen Antike. Wahrend die antike Rheto-
rik den Zweck des Prooemiums im allgemeinen einfach darin
sah, Horer und Leser wohlwollend, aufmerksam und gelehrig
zu machen %, finden wir in den christlichen Prooemien sehr héiu-
fig Erklarungen, wie sie der Forderung des Clemens entspre-
chen, *

So kommt es sehr oft vor, dal} sie ihre perstnliche Demut
dadurch «auszurufen» versuchen, daB sie ihre Fahigkeiten her-
abmindern. ** Dadurch, daB sie sich die sprachlichen und dar-

21 Strom. I, 1, 9, 2.

22 Richard Volkmann, Die Rhetorik der Griechen und Romer in systema-
tischer Ubersicht dargestellt (1872), S. 90.

23 Selbstverstindlich kommen solche Erkldrungen auch in heidnischen
Prooemien vor (Volkmann, S. 91); denn auch sie kénnen je nachdem den
Leser wohlwollend, aufmerksam und gelehrig machen. Genau gesagt mull
es darum heillen, dafl die Christen in ihren Prooemien bestimmte Topoi der
heidnischen Rhetorik mit besonderer Vorliebe verwendet haben, weil sie in
besonderer Weige ihren Bediirfnissen entsprachen.

24 Vgl. Irenaeus, Adv. haer. I praef.; Euseb, Hist. eccl. I, 1, 3; Palla-
dius, Hist. lausiaca, praef.; Cyprian, Ad Fortunatum, CSEL III, 1, 317.



332 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

stellerischen Féhigkeiten absprechen, hoffen sie glaubwiirdig
darzutun, dafBl es ihnen nicht um rhetorischen Ruhm zu tun sein
konne. Es ist nun allerdings gerade mit diesen Bescheidenheits-
erklirungen eine peinliche Sache. Entweder sind sie ehrlich ge-
meint, dann sollte der Verfasser aber das Schreiben unterlas-
sen; oder sie dienen dazu, hintenherum die Aufmerksamkeit des
Lesers zu gewinnen, und erreichen dann im Grunde den Zweck
der Rechtfertigung nicht. * Darum finden wir in den Prooemien
meistens nicht eine blofle Bescheidenheitserklirung, sondern es
wird zugleich der Grund angegeben, warum man trotz seiner ge-
ringen Fidhigkeiten zum Schreiben genétigt worden sei. Und
zwar mull die Notigung so dringlich sein, dall auch der Leser
deren Wichtigkeit einsieht und dem Verfasser ohne weiteres
glauben kann, dall er nicht sich selber sucht.* So weist etwa
Irenaeus auf die besorgniserregende Gefahr der Haeresie hin,
dann beteuert er sein sprachliches Unvermdgen und erklirt
schlieBllich, aus Liebe geschrieben zu haben. * Ahnlich begriin-
det Cyprian manche seiner Schriften. * Andere versuchen es so,
daf} sie berichten, von jemandem zum Schreiben aufgefordert
worden zu sein, und sich trotz ihrer Niedrigkeit dieser Auffor-

%5 Jid. Norden hat sicher recht, wenn er S.595 schreibt: <Beispiele
affektierter Bescheidenheit lassen sich, wie jeder weil}, hunderte anfiihren
aus allen Zeiten und Sphéren der Literatur; und zwar kann man sicher sein,
dafBl unter hundert Féllen neunundneunzig Mal daraus das gerade Gegenteil
fiir den Stil des betreffenden Autors folgt; er will damit nur sagen: palit
einmal auf, wie ausgezeichnet ich meine Sache mache.» Norden fiihrt auch
einige Stellen an, die zeigen, dal man genau wullte, was man davon zu
halten habe. Artificiose facis, ut excuses imperitiam quia exuberas eloquen-
tia (Sulp. Sev., Dial. I, 27). — Immerhin 148t sich feststellen, dal die Be-
scheidenheit und das Eingestindnis des Unvermégens als Topos des Pro-
oemiums in der christlichen Literatur besonders h#iufig sind. Vgl. etwa
Heinrich Lieberich, Studien zu den Prooemien in der griechischen und
byzantinischen Geschichtsschreibung (1899), S. 42 ff. Das muf} seinen Grund
haben, und es wire sicher voreingenommen, darin iiberall bewulite Heuche-
lei zu sehen.

26 Die Erklidrung des Euseb, dal er Gott um Beistand und seine Leser
um Verzeihung bitten miisse, weil er der Aufgabe nicht gewachsen sei, ist
kein Beispiel fiir das Prooemium, auf das hier hingewiesen wird; denn er
fahrt nachher fort, er hoffe dennoch Niitzliches zu leisten, nennt aber keinen
dringenden Grund fiir sein Unternehmen.

27 Adv. haer. I, praef.

28 Ad Fort.,, CSEL IIT, 1, 317; Ad Quirinium, CSEL III, 1, 35s.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 333

derung nicht entziehen wollten. So schreibt etwa Palladius, nach-
dem er aufgezéhlt hat, aus wie verschiedenen Griinden schon
Biicher geschrieben worden sind: «Ich glaube trotz meiner
Armseligkeit deinem Verlangen nach Belehrung und geistigem
Fortschritt entgegenkommen zu miissen.» — In allen diesen
Aullerungen — sie lieflen sich noch vermehren — steckt der
Versuch, die personliche schriftstellerische Haltung klarzu-
stellen.

Nun findet sich bei Clemens noch ein zweiter Gedanke, der
von Wichtigkeit ist. Clemens betont, dafl auch der Leser, dessen
Heil man durch die Belehrung wiinscht, in einer bestimmten Hal-
tung an die Lektiire treten muB. «Sie sollen sich hiiten, ob sie
nicht der Neugierde halber zum Worte Gottes kommen, wie sol-
che, die die Gebdude der Stidte besuchen.» * Der Leser mull den
Glauben haben und nach dem Mafistab des Glaubens in der Er-
kenntnis wachsen wollen. * Der Lehrer mufl darum darauf ach-
ten, daB seine Schrift nicht miflbraucht wird, so daf} eine un-
getriibte Belehrung zustande kommen kann. Das ist ihm natiir-
lich nur in beschrinktem Male moglich. Aber es ist ihm doch
die Pflicht auferlegt, die Wirkung seiner Schrift genau zu be-
denken, und erst zu schreiben, wenn er einige Gewillheit erhal-
ten hat, daB sie auch in der rechten Weise aufgenommen wer-
den wird. Und zudem mul} er seine Darlegung so gestalten, dall
sie den Leser zu ehrlichem Lernen anregt. *

Auch dieses Bemiihen um die rechte Haltung des Lesers
kommt in den Prooemien der Véter manchmal zur Geltung. So
etwa, wenn Irenaeus den Empfinger seines Werkes bittet, was
er aus Liebe geschrieben habe, auch mit Liebe aufzunehmen.
Er solle das, was ungeniigend gesagt sei, verbessern und seine
Darlegungen als Ansitze betrachten, die er weiterentwickeln
miisse. So wie er ihm die Wahrheit zu zeigen versuche, solle
auch er den andern mit der ihm von Gott verliehenen Gnade zu
dienen suchen. ** Oder Basilius lobt in seiner Schrift vom Heili-
gen Geist den Amphilochius fiir die Willbegier, mit der er von

20 Strom. I, 1, 6, 3.

3 Strom. I, 1, 8, 1—2.

31 Daraus erkliart sich nach Overbeck die ridtselhaft dunkle Darstel-
lungsweise des Clemens; Anfinge der patristischen Literatur, S.62.

32 Trenaeus, Adv. haer. I, praef.

22



334 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

ihm Aufschluf verlangt, und vor allem ist er erfreut, daf er ihm
keine verfdnglichen Fragen stellt. «Wie schwierig ist es doch,
eine willbegierige Seele zu finden, welche die Wahrheit wirklich
sucht, um ihre Unwissenheit zu heilen.» *® Die Besorgnis, daB es
durch die Veréffentlichung einer Schrift zu einem unguten
Streite kommen kann, wird etwa auch dadurch sichtbar gemacht,
dafB der Verfasser erklért, er hiitte lieber geschwiegen, um nur
ja eine ungeistliche Auseinandersetzung zu vermeiden, und
habe sich erst nach langem Zodgern dazu entschliefen konnen. *
In allen diesen Erkldrungen liegt jedenfalls die Mahnung, daf}
der Leser im rechten Sinne lesen moge.

Es ist klar, daBl durch solche Auflerungen in den Prooemien
die heidnische Literatur nicht verchristlicht worden ist. Es bleibt
ein Gegensatz zwischen dem, was die Viter tatsédchlich hervor-
gebracht haben, und dem, was sie zu unternehmen vorgaben.
Und doch liegt in diesen AuBlerungen zum mindesten urspriing-
lich ein bemerkenswerter Versuch, den Weg zum Schreiben frei
zu machen. Die Gefahren und Versuchungen der Schriftstelle-
rei werden klar gesehen, auch die Moglichkeit ins Auge gefafit,
dafl die Botschaft ihrem Wesen nach verfirbt werden konnte.
Nun versucht aber Clemens und mit ihm manche andere klarzu-
machen, welche Voraussetzungen erfiillt sein miissen, damit
sich die Gefahren in der Wirklichkeit nicht auswirken kénnen
und das Schreiben dann zulissig wird. Schriftsteller und Leser
miissen sich erniedrigen und vor Gott in den Hintergrund tre-
ten; der erste sucht das Heil zu bringen, der andere in der Ver-
antwortung vor Gott seine Erkenntnis zu mehren.

Unsere Zeit erlebt eine literarische Produktion, die kaum
mehr Grenzen zu kennen scheint. Die Formen der schriftlichen
Aullerung haben sich vermehrt, und kaum eine Hemmung héalt
die Entfaltung einer christlichen Literatur zuriick. Wir haben
darum allen Grund, uns daran zu erinnern, dal} das Schreiben
fiir den Christen keine Selbstverstindlichkeit ist. Denn wenn
die Kirche ihrem Auftrag der Verkiindigung des Evangeliums

33 Basilius, De spiritu sancto ad Amphilochium 1, MPG 32, 68s.

3¢ Cyprian, Ad Demetrianum, CSEL III, 1, 351. — Dal} die Zucht des
Schweigens tatséchlich auch geiibt worden ist, konnen wir etwa bei Basilius
feststellen.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 335

wirklich gerecht werden will, so darf sie die Hemmung vor dem
Schreiben nie vollstindig hinter sich zuriicklassen, sondern sie
mulf sich stdndig von neuem klarmachen, warum sie sich iiber-
haupt schriftlich dullert. Es geniigt nicht, dall eine Veroffent.-
lichung einen Gegenstand behandelt, der mit dem Evangelium in
Beziehung steht. Es muf} vielmehr ersichtlich werden, daf} das
literarische Unternehmen als solches der Verkiindigung des
Evangeliums dient. Erst dann kann es als christlich bezeichnet
werden. Es ist darum unerlédfBlich, dall der Verfasser sich vor
seinem Auftrag verantwortet und sich priift, ob seine schrift-
liche Aullerung sich von daher als notwendig oder sinnvoll er-
weist. Ein christlicher Autor wird darum die Hindernisse, die
seinem Vorhaben vom Neuen Testament her entgegenstehen,
nicht verbergen diirfen. Eine christliche Literatur kann nur in
der dauernden Spannung mit dem Neuen Testament existieren.
Denn nur indem sie sich ein Stiick weit selbst verleugnet, hebt
sie ans Licht, daf es ihr zuerst um das verkiindigte Evangelium
geht.

Im besonderen bedarf es innerhalb der wissenschaftlich theo-
logischen Literatur der Selbstpriifung. Wenn Wissenschaft de-
finiert wird als die sachgeméfle Entsprechung zu einem gegebe-
nen Gegenstand, so mul} der theologische Schriftsteller gerade
auch dadurch seine Wissenschaftlichkeit zeigen, dafl er die Be-
dingungen bewullt macht, unter denen eine wissenschaftliche
Darstellung seines Gegenstandes iiberhaupt moéglich ist, und zu-
gleich nach der entsprechenden Form sucht. Die theologische
Literatur ist aber weitgehend von den iiblichen Formen der Wis-
senschaft bestimmt, und dadurch werden Motive in ihr wirk-
sam, die zu dem Auftrag des Evangeliums im Gegensatz stehen.
Eine wissenschaftliche Publikation erhélt ihr Gewicht dadurch,
daf} sie eine bestimmte Leistung der menschlichen Vernunft re-
prisentiert. Sie wird nach dem Mal} von Gelehrsamkeit beurteilt,
das ihr innewohnt, und je nach dem Mal erwirbt sich der Ver-
fasser Ansehen und Ehre. Solange nun die theologische Litera-
tur der wissenschaftlichen gleichsieht, von ihren Motiven be-
herrscht wird und sich ihrer Formen wahllos bedient *, ist das

3 Der Aufrichtigkeit zuliebe darf in diesem Zusammenhang nicht ver-
schwiegen werden, dall Festschriften im Raume der christlichen Kirche
zum mindesten eine fragwiirdige Erscheinung sind. Man kann natiirlich



336 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

Miflitrauen, das sich etwa gegen sie findet, weder unbegreiflich
noch unberechtigt; die stindig erneute Priifung der schriftstel-
lerischen Haltung ist darum gerade hier von besonderer Wich-
tigkeit.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

sagen, dall es dem Christen wohl ansiehe, einem verdienten Lehrer der
Kirche seinen Dank zu bezeugen. line Festschrift wird aber unwillkiirlich
als Ehrung verstanden; und wenn der Inhalt der Beitrédge theologisch auch
noch so richtig ist, so sagt die Form doch: wir ehren einen Menschen!, und
dadurch wird der theologisch richtige Inhalt verfiarbt. Vielleicht sind darum
Festschriften einer der Orte, wo die Christen ihre Hemmung vor dem Schrei-
ben am wenigsten iiberwinden sollten.



	Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

