
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

Autor: Vischer, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878983

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der
Alten Kirche.

Aus manchen Sätzen der altkirchlichen Schriften geht
hervor, daß sich die Väter der ersten Jahrhunderte nur mit einer
gewissen Zurückhaltung als Schriftsteller betätigt haben. Sie
haben wohl geschrieben, aber sehr oft rechtfertigen sie sich,
bevor sie sich ans Werk machen, und erklären umständlich, warum

sie sich dazu genötigt gesehen haben. Ihr Mißtrauen richtet
sich gegen die Schriftstellerei überhaupt und insbesondere
gegen die kunstvolle Darstellung, zu der sich jeder Gebildete der
alten Welt verpflichtet fühlte. Denn immer wieder versichern
sie, daß ihnen jegliche Kunst der Worte und der Darstellung
fehle, und zwar betonen sie das nicht bloß, weil sie damit für
einen Mangel um Verzeihung bitten möchten, sondern sehr oft
klingt es eher so, als ob sie sich einem falschen Verdacht
entziehen wollten. Irenaeus etwa gibt zunächst den Grund an, der
ihn veranlaßt hat, gegen die Haeretiker zu schreiben, und sagt
dann: «Du wirst bei uns, die wir bei den Kelten wohnen und
meistens die barbarische Sprache reden, die Kunst der Worte
nicht suchen, wir haben sie nicht gelernt; auch nicht die Kraft
der Darstellung, wir haben sie nicht geübt; auch von anmutigen
Wendungen und einnehmenden Reden wissen wir nichts. Wir
haben dies vielmehr einfach, wahrhaftig und unkompliziert für
dich geschrieben, und du nimm es auch mit Liebe auf.» 1 Und
Theophilus beginnt seine Schrift an Autolykos mit den Worten:
«Ein beredter Mund und eine wohlgesetzte Ausdrucksweise
sind sicher ein Genuß und verschaffen den unglücklichen
Menschen, deren Sinn verderbt ist, Lob zu einem eitlen Ruhm. Wer
aber die Wahrheit liebt und ehrt, gibt auf geschminkte Rede
nicht acht, sondern prüft das Werk, das hinter dem Worte steht,
worin es besteht und was es wert ist.» 2

Das auffälligste und merkwürdigste Zeugnis für die
Zurückhaltung, von der hier gesprochen werden soll, findet sich in der
Einleitung zu den «Teppichen». Clemens geht da mit großer

1 Irenaeus, Adv. haer. I, praef. 3.
2 Theophilus, Ad Autolycum I, 1; cf. Augustin, De doctr. christ. IV, 2;

Cyprian, De bono patientiae 1.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 321

Ausführlichkeit auf die Fragen ein, die sich dem christlichen
Schriftsteller stellen mußten. Zunächst fragt er sich sogar, ob

man das Schreiben nicht überhaupt unterlassen sollte. Aber wozu

hätten wir dann die Fähigkeit erhalten, unsere Gedanken
schriftlich niederzulegen? Und nun darf man selbstverständlich
das Schreiben nicht nur den Lügnern (Clemens denkt dabei an
Theopomp, Timaios, Epikur u. a.) überlassen, sondern muß die
Schrift in den Dienst der Wahrheit stellen. Nicht nur das mündliche

Wort, sondern auch Bücher können die geistliche Erziehung

fördern, und darum ist der christliche Lehrer verpflichtet,
auf jede Weise, sowohl mündlich als auch schriftlich, seine
große Botschaft weiterzugehen. «Wenn nun die Ernte groß ist,
der Arbeiter aber wenige, so ist es in der Tat recht, zu bitten,
daß wir eine möglichst große Menge von Arbeitern haben. Der
Landbau aber ist ein doppelter: ein ungeschriebener und ein
geschriebener.» '

Wir verstehen heute nicht mehr ohne weiteres, warum
Clemens diese umständliche Darlegung für nötig erachtet. Würde
bei uns jemand mit solchen Bechtfertigungen heginnen, so rennte
er offene Türen ein. Wir kennen wohl einen Gegensatz
zwischen wissenschaftlicher Theologie und kirchlicher Praxis, ein
Gegensatz, der mit manchen Affekten geladen ist und sich oft
an den ungelegensten Orten bemerkbar macht. Aber es wird
kaum jemandem in den Sinn kommen, die schriftstellerische
Leistung überhaupt abzulehnen. Für die Christen der Alten Kirche
war es aber offenbar nicht selbstverständlich, daß man schreiben

dürfe. Man spürt es ihren Erklärungen an, daß sie jeweils
eine Hemmung überwinden mußten. Die Äußerungen des
Irenaus und des Theophilus könnte man allerdings auch als
schriftstellerische Pose deuten. Die Einleitung des Clemens zeigt aber,
daß damit nicht alles gesagt ist; denn seiner Darlegung kommt
unzweifelhaft grundsätzliche Bedeutung zu, und überhaupt tritt
die Zurückhaltung vor der Schriftstellerei in der Alten Kirche
so häufig in Erscheinung, daß eine tiefere Ursache dahinterstehen

muß.
Die ablehnende Haltung gegenüber der Schriftstellerei hat

ihre Wurzel im Neuen Testament selbst. Zwar findet sich
nirgends ein Verbot zu schreiben; auch die kunstvolle Schriftstel-

3 Clemens Alex., Strom. I, 1, 7, 1.



322 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

lerei wird nirgends ausdrücklich angegriffen. Die Ablehnung
erklärt sich vielmehr aus der Eigenart des Evangeliums seihst.
Das Evangelium ist eine Botschaft, die verkündigt werden muß.
Es ist keine allgemeine Wahrheit, die allgemein abgehandelt
werden könnte. In der unmittelbaren Begegnung Christi mit
den Menschen ist es zuerst in die Welt gekommen; in unmittelbarer

Begegnung muß es auch weitergegeben werden. Das
Evangelium braucht einerseits Zeugen, die sich selber zu
seinem Inhalt bekennen und die Botschaft mit allem, was sie sind,
verkündigen. Und andererseits braucht es Boten, welche die
Menschen in ihrer besonderen Situation aufsuchen. Diesen
Bedürfnissen wird aber nur das gesprochene Wort gerecht. Im
gesprochenen Wort verantwortet sich der Mensch unmittelbar;
im gesprochenen Wort redet er unmittelbar an. Jesus hat darum
seinen Jüngern aufgetragen, durch ihr Wort weiterzusagen,
was sie gehört und gesehen haben. Sie sind zu Herolden und
nicht zu Schreihern bestellt. Sobald nämlich jemand schreibt,
löst er das, was er zu sagen hat, bis zu einem gewissen Grade
aus der menschlichen Begegnung heraus.

Es ist interessant, zu sehen, wie stark Clemens von Alexandrien

diese Schwierigkeit empfunden hat. Er schildert zunächst,
wie man bei der mündlichen Belehrung den Schüler unter den

Augen habe. Man kann ihn beobachten und prüfen und jeweils
das sagen, was er unter seinen besonderen Umständen nötig hat.
Bei einem schriftlichen Werke fällt aber diese Möglichkeit weg.
An die Stelle der persönlichen Verkündigung tritt die
allgemeine Bekanntgabe der Wahrheit, und der Verfasser ist allen
Mißverständnissen des Lesens ausgesetzt, ohne die Gelegenheit,
sich deutlicher auszudrücken. Zudem hat er vielmehr Mühe,
sichtbar zu machen, daß er selbst zu der Wahrheit stehen will,
die er weitergibt. *

4 Strom. I, 1, 9. — Das letzte, die Furcht, sich persönlich nicht genug
zum Glauben zu bekennen, sobald man sich mit Büchern beschäftige, spricht
auch aus einer kleinen Begebenheit, die Palladius von einem Mönch in
Ankyra berichtet. Schenkt ihm einer von den Brüdern ein Buch, verkauft
er es sogleich, und wenn er deshalb geneckt wird, gibt er zur Antwort: Wie
soll ich anders meinen Lehrer davon überzeugen, daß ich seine Kunst wirklich

gelernt habe, außer daß ich sie übe? (Hist. Laus. 68). — Auch das
bekannte Wort Luthers gehört in diesen Zusammenhang: «Darumb ists gar
nicht neutestamentisch, Bücher schreiben von christlicher Lehre; sondern



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 323

Nun ist es aber nicht allein der Gegensatz zwischen
gesprochenem und geschriebenem Wort, der manche Väter vor der
Schriftstellerei zurückgehalten hat. Es kommt ein weiterer
Grund hinzu, der vor allem im Blick auf die kunstvolle Schrift-
stellerei von Wichtigkeit ist. Im Neuen Testament erhält nämlich

das menschliche Wort, sei es nun gesprochen oder geschrieben,

eine vollständig andere Funktion. Es ist nicht mehr dazu
da, die Fähigkeit und die geistige Macht des Menschen zu
offenbaren; vielmehr soll der Mensch durch sein Wort Gottes Kraft
bezeugen und ihr als Herold vorausgehen. Die ersten Kapitel
des ersten Korintherbriefes zeigen uns das mit besonderer
Deutlichkeit; vor allem etwa die Stelle: «Ich trat in Schwachheit und
in Furcht und in viel Zaghaftigkeit bei euch auf, und meine
Rede bestand nicht in überredenden Weisheitsworten, sondern
in Erweisung von Geist und Kraft, damit euer Glaube nicht auf
Menschenweisheit, sondern auf Gottes Kraft beruhe» (1. Kor. 2,

3—5). Da, wo die Erkenntnis wirksam wird, die hinter diesem
Satze steht, müssen Verkündigung und Beredsamkeit in einen
fast unvereinbaren Gegensatz zueinander treten. Predigt
bezeugt Gott in menschlicher Schwachheit. Beredsamkeit will
durch die ihr innewohnende Kraft überzeugen. Predigt läßt
Gott herbeikommen und handeln, Beredsamkeit versperrt ihm
den Weg, weil sie absichtlich den Menschen in den Vordergrund
stellt.

Selbstverständlich ist die Beredsamkeit eine Kunst, die zu
allen Zeiten geübt worden ist, und die Christen stehen darum zu
allen Zeiten vor dem Zwiespalt, den Paulus aufgezeigt hat. Sie
wissen, daß keine Äußerung das Plandeln Gottes hemmen darf.
Sie darf sich darum durch keinen menschlichen Vorzug
empfehlen, sei es nun durch den Stil, durch einnehmende Gestaltung,
durch abgründige Gelehrsamkeit oder sonst durch einen Vorzug,

der die Fähigkeiten des Menschen herausstellt. Sie muß
von Gott so reden, daß der Mensch in den Hintergrund tritt. Der
christliche Redner steht darum vor einer erheblichen Schwie-

es sollten ohn Bücher an allen Orten sein Prediger, die das lebendige
Wort aus der alten Schrift zögen. Daß man aber hat müssen Bücher schreiben

ist schon ein großer Abbruch und ein Gebrechen des Geistes, daß es
die Noth erzwungen hat.» Predigt über Matth. 2, 1—12., WA 10, I, 1, 626 s.;
EA 10, 388.



324 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

rigkeit. Er möchte alle Feinheiten des Ausdrucks benützen und
ist auch darauf angewiesen, wenn er sich Gehör verschaffen
will, und doch weiß er, daß er damit seinem eigentlichen Gegenstand

nicht dient. Wenn nun auch die Christen zu allen Zeiten
vor dieser beinahe unüberwindlichen Schwierigkeit stehen, so
mußte sie doch in den ersten Jahrhunderten besonders spürbar
zutage treten. Man muß sich nämlich vor Augen halten, daß die
Literatur der damaligen Welt von der Rhetorik beherrscht war.
Wer überhaupt gelesen werden wollte, mußte sich nach den
Gesetzen der Rhetorik ausdrücken. Die antike Rhetorik ist aber
ihrem Wesen nach Überredung. So verschieden sie definiert
worden ist, spielt doch in allen Definitionen der Begriff der
Überredung (persuasio) eine wesentliche Rolle.5 Hören wir
etwa das Lob der Beredsamkeit, das Cicero den Crassus
aussprechen läßt: «Denn was ist so bewundernswürdig, als daß aus
einer Menge von Menschen einer auftritt, der das, was allen von
Natur gegeben ist, allein oder doch nur neben ganz wenigen
andern vollbringen kann? oder was ist so angenehm für Geist und
Ohr als eine Rede, welcher kluge Gedanken und gewichtige
Worte ihren Schmuck und ihre Feile geben? oder was ist so
machtvoll und so großartig wie dies, daß die Leidenschaften des

Volkes, das Gewissen der Richter, die Würde des Senates durch
die Rede eines Einzelnen umgestimmt werden.» 6 Eine solche
Verherrlichung menschlichen Könnens kann natürlich mit der
christlichen Verkündigung nicht zusammen bestehen. Eine
Verkündigung, die von derartiger Rhetorik beherrscht wird, hebt
sich selber auf.

Die Väter sind sich dieses Zwiespaltes bewußt gewesen. Sie
kommen darauf zu reden, wenn sie auf den Vorwurf der Heiden

antworten müssen, daß die Heilige Schrift barbarisch und
kunstlos verfaßt sei. Origenes erklärt etwa: wenn sich die Jünger

der rhetorischen Künste der Hellenen bedient hätten, so
hätte es ausgesehen, als ob Jesus der Gründer einer neuen
Philosophenschule sei; sie redeten nun aber, wie es ihnen der Geist
eingab, und da fragten sich die Menschen erstaunt: woher ha-

6 Richard Volkmann, Die Rhetorik der Griechen und Römer in systematischer

Übersicht dargestellt (1872), S. 1.

* De orat. I, 30; zitiert bei Hans Kurt Schulte, Orator. Untersuchungen
über das ciceronianische Bildungsideal (1935), S. 9.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 325

ben jene wohl diese Überredungskraft; denn es ist nicht die bei
allen andern gebräuchliche, und so glaubten sie der Wahrheit.7
Chrysostomus weist darauf hin, wie naiv ein Christ sei, wenn
er um jeden Preis den Beweis liefern wolle, daß Paulus beredt

gewesen sei. Er muß vielmehr getrost zugehen, daß er ungebildet

gewesen ist. So sehen wir erst, was für ein Wunder es ist,
daß er trotzdem den Plato und alle seine Schüler überwunden
hat, ein Wunder, das sich nur durch die Gnade Gottes erklärt.8

Oft sind sich die Väter allerdings nicht mit derselben
Deutlichkeit bewußt gewesen, warum die heidnische Rhetorik mit
der christlichen Verkündigung unvereinbar sei. Oft haben sie
sie mit großer Vehemenz einfach abgelehnt und dafür beinah
schlagwortartige Gründe angegeben. Doch steckt auch in dieser
unreflektierten Ablehnung dieselbe grundsätzliche Unvereinbarkeit.

Sehr oft erklären sie, daß sich unter wohlgeformten
Worten Lüge und Verdorbenheit verbergen. Sobald die
Menschen die Wahrheit nicht kennten, seien sie gezwungen, sie durch
schöne Worte zu ersetzen. Die kunstvolle Form ist darum von
vornherein verdächtig, der Wahrheit entspricht vielmehr die
schlichte Rede. Diese Überlegung hängt wohl zunächst einfach
damit zusammen, daß die heidnischen Schriftsteller ihre
«Irrtümer» im Gewand der Rhetorik vorgetragen haben, und daß
manche rhetorische Lehrer sich nicht scheuten, das Unwahre
durch rhetorische Kunst wahrscheinlich zu machen. Letztlich

7 Contra Celsum I, 62. — Ed. Norden, Die antike Kunstprosa, S. 521, hat
den Gedanken des Origenes nicht in seiner eigentlichen Tiefe verstanden.
Origenes will nicht bloß sagen, daß sich das Christentum einer allen
verständlichen, einfachen Sprache habe bedienen müssen, um die Welt gewinnen

zu können. Er sagt ausdrücklich, daß Gottes Wort über die Worte der
Menschen siegen müsse.

8 Horn, in ep. I ad Cor. 3, 4 (MPG 61, 27 s,). — Weitere Stellen: Theo-
doret, Graecarum affectionum curatio, praef. (MPG 83, 784) ; lib. Y (83,
945) ; lib. VIII (83, 1008 s.) ; Isidor von Pelusium, Ep. IV, 67 (MPG 78,1124) ;

IV, 28 (78, 1080 s.); Lactanz, Div. inst. V, 1; VI, 21 (an der zweiten Stelle
kommt tatsächlich der Gedanke der Allgemeinverständlichkeit zum
Ausdruck : immo vero summa Providentia carere fuco voluit ea quae divina sunt,
ut omnes intelligerent quae ipse omnibus loquebatur) ; Arnobius, Adv.
gentes I, 58; Hieronymus, Ep. 53, 9 (auch hier die Allgemeinverständlichkeit).

— Chrysostomus kann an anderer Stelle auch wieder nachweisen,
daß Paulus wegen seiner Redegewalt bewundert worden sei, fügt allerdings

sofort hinzu, es sei eine Beredsamkeit besonderer Art gewesen (De
sacerdotio IV, 5),



326 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schrijtstellerei in der Alten Kirche

haben wir aber auch hier mit der Erkenntnis zu tun, daß die
Wahrheit vom Ausdruck nicht abhängig sei. Sehr oft erklären
sie auch, daß die heidnischen Schriftsteller vom Wunsche nach
Ruhm beseelt seien. Mit den gröbsten Worten hat das Tatian in
seiner Rede an die Griechen gesagt. Nichts als Hochmut und
lügenhafte Prahlerei zeichnen seiner Meinung nach die heidnischen

Philosophen aus.8 Und was uns hei Tatian in grotesker
Verzerrung begegnet, haben maßvoller auch andere gesagt.10
In der literarischen Betätigung schien sich ihnen der Selbstruhm

der Heiden zu konzentrieren. Dieses Urteil mag zunächst
seinen Grund darin haben, daß manche Rhetoren ihre Kunst
gewaltig überschätzten und sich tatsächlich unangenehm in den

Vordergrund stellten; letztlich geht aber auch dieses Urteil auf
die Erkenntnis zurück, daß der Mensch sich überhaupt nicht
selbst im Worte darstellen soll, und daß darum die Rhetorik
ihrem Wesen nach im Gegensatz zur Verkündigung steht.

Wenn sich nun die Christen konsequent an die Erkenntnis
des Paulus gehalten hätten, hätte es eigentlich nicht zu einer
christlichen Literatur kommen können. Wohl hätten einzelne
Gelegenheitsschriften verfaßt werden können, aber Schriften, die
den Anspruch auf eigentliche literarische Bedeutung erhoben,
hätten nicht entstehen können. In Wirklichkeit sind sie aber
entstanden; und zwar sieht die Literatur, welche die Christen
geschaffen haben, der Form nach der heidnischen Literatur sehr
ähnlich. So vollzieht sich der merkwürdige Vorgang: Die Christen

wehren sich dagegen, Schriftsteller zu werden, und werden
es trotzdem, weil sie ihre Botschaft der Welt nicht anders mitteilen

können. Aber eben weil sie sich wehren, stehen sie ihrem
eigenen Unternehmen wiederum im Wege.

Es wird kaum jemanden geben, der diesen Vorgang mit derselben
Schärfe gesehen und dargestellt hat wie Franz Overheck.11 Er spricht davon
vor allem in seiner Schrift <Über die Anfänge der patristischen Literatur».12

9 Tatian, Oratio ad graecos 3.
10 Etwa Lactanz, Div. inst. V, 1 (MPL 6, 550 s.).
11 Es ist um so angemessener, hier an diesen Gelehrten zu erinnern, als

gerade Karl Barth seinerzeit nachdrücklich auf seine eminente Bedeutung
für die Theologie hingewiesen hat. Vgl. Die Theologie und die Kirche
(1928), S.lff.

12 Es wird hier nach dem Neudruck zitiert, der 1954 in Basel erschienen

ist.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstcllerei in der Alten Kirche 327

Er sieht den Beginn der eigentlichen patriotischen Literatur da, wo die
Christen den Schritt tun und sich der Formen der damaligen Weltliteratur
zu bedienen anfangen. Die Verfasser des Neuen Testamentes und die
sogenannten apostolischen Väter haben das noch nicht getan. Overbeck faßt
darum ihre Schriften unter dem Begriff der Urliteratur zusammen und
unterscheidet diese von der patristischen Literatur. Sobald sich aber die
Christen in den Formen der heidnischen Literatur auszudrücken beginnen,
zeigt sich sofort auch die Unvereinbarkeit zwischen christlichem Glauben
und Literatur, und Overbeck zeigt, wie sehr die Entstehung der christlichen
Literatur durch die Zurückhaltung der Väter gehemmt worden ist. «Die
Kirchenväter sind Schriftsteller, die es nicht sein wollen» (S. 41). Und den
beredtesten Ausdruck findet ihr Unbehagen vor der Schriftstellerei in der
Glanzlosigkeit der Literatur, die sie geschaffen haben (S. 41). Sie wäre
vielleicht überhaupt nicht entstanden, wenn sich die Väter nicht aus
bestimmten Gründen dazu verpflichtet gefühlt hätten zu schreiben. Zuerst
hat das apologetische Motiv sie dazu getrieben (Apologeten), dann das

polemische (Irenaeus) und schließlich die pädagogische Aufgabe
(Clemens). Clemens stellt nach Overbeck den Abschluß der ersten
Entwicklungsstufe der patristischen Literatur dar.

Overbecks Aufmerksamkeit ist vor allem darauf gerichtet, die
Wesensverschiedenheit von Christentum und Literatur zu zeigen. Er redet etwa
von einem «mühsamen, irgendwie erzwungenen Zusammentreten zweier gar
nicht mehr zu verschmelzenden Elemente» (S. 42). Ihn interessiert darum
weniger die Frage, wie die Christen der ersten Jahrhunderte versucht
haben, über die innere Spannung hinauszukommen, mit der ihre Literatur
behaftet war. Auf diese Frage sei hier noch näher eingegangen.

Manchmal erhält man heinahe den Eindruck, als hätten sich
die christlichen Schriftsteller nur oberflächlich bemüht, die
Spannung zu lösen. Sie sind sich zwar grundsätzlich der
Widersprüchlichkeit ihres Unternehmens bewußt; aber es sieht
sehr oft so aus, als ob sie alle ihre Bedenken verdrängt und
vergessen hätten, sobald sie sich einmal ans Werk gemacht haben,
und daß sie höchstens noch der Form halber da und dort ihrer
gedenken. So hat kaum ein Vater unterlassen, zu betonen, daß
der Sache, der er diene, eine einfache und schlichte Sprache
angemessen sei; kaum einer hat vergessen, zu versichern, daß er
auf den Schmuck der Worte nicht das geringste gebe und sich
selber nur ganz unbeholfen auszudrücken vermöge.13 Sehr oft
zeichnen sich aber solche Erklärungen selbst durch raffinierte
rhetorische Wendungen aus 14, und es ist sofort klar, daß wir es

13 Hieronymus, Ep. 21, 42 (MPL 22, 394) ; Ep. 49, 4 (22, 512) ; Augustin,
In ps. 36, v. 26 (MPL 36, 386); In ps. 123, 8 (37, 1644).

14 Basilius, Ep. 339 ad Libanium (MPG 32, 1084).



328 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

mit bloß theoretischen Sätzen zu tun haben, die auf die
schriftstellerische Haltung so gut wie keine Auswirkung haben. Fast
komisch mutet es einen an, wenn Gregor von Nazianz erklärt,
daß er alle Rhetorik verwerfe, und dem Gregor von Nyssa die
bittersten Vorwürfe macht, weil er das Lektoramt mit der
Rhetorik vertauscht hat.15 Solche Beteuerungen haben wir selbstverständlich

so wenig ernst zu nehmen, wie wenn ein aufgeputztes
Mädchen erklärt, wie lieb ihm die einfache Bauerntracht sei. Sie
machen uns nur deutlich, daß da eine Spannung vorhanden ist.

Nun haben sich aber nicht alle Väter damit begnügt, die
Spannung zu registrieren, sondern haben tatsächlich nach einer
tieferen Begründung für ihre Schriftstellerei gesucht. Dazu waren

zwei Wege möglich. Man konnte entweder die Spannung auf
ein Minimum reduzieren und aus der Wesensverschiedenheit
möglichst eine Wesensverwandtschaft machen, oder man konnte
die Spannung anerkennen und nach einer schriftstellerischen
Haltung suchen, die ihr Rechnung trug. Beide Wege sind
eingeschlagen worden, der erste allerdings häufiger und mit mehr
Erfolg als der zweite.

Laktanz z. B. scheint von der Unvereinbarkeit der christlichen

Verkündigung mit der heidnischen Rhetorik nicht viel
gelten lassen zu wollen. Er sieht zwar, daß die Heiligen Schriften

eine unvollkommene Sprache haben, und sucht seinen Lesern
klarzumachen, warum das habe so sein müssen. Aber daß das
auch ihn zu einer einfachen Sprache verpflichten könnte, kommt
ihm nicht in den Sinn. Die Zeiten haben sich geändert. Er weiß,
daß die gebildeten Heiden auf die Form Wert legen, und darum
nimmt er sich vor, die christliche Lehre mit der größtmöglichen
Eleganz vorzutragen; auch will er darauf achten, sie umfassend

und in einer auch in der Zukunft gültigen Gestalt
darzustellen. Er verspricht sich davon eine vertiefte missionarische
Wirkung bei den Heiden. «Scientia litterarum non modo nihil
noceat religioni atque iustitiae, sed etiam prosit.> 18 Laktanz
beruhigt sich also bei der einfachen Überlegung, daß auch die
Gabe der Beredsamkeit dem Evangelium zu dienen vermöge. Er
hätte wahrscheinlich auf Vorwürfe dasselbe geantwortet, was
Gregor von Nazianz geantwortet hat, als man ihm vorhielt, daß

15 Ed. Norden, Antike Kunstprosa, S. 564.
18 Div. inst. V, 1 (MPL 6, 549) ; cf. I praef. und V, 1—4.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 329

er die hellenische Rhetorik auf die Kanzel bringe; die Fischer
des Evangeliums hätten doch keine Beredsamkeit besessen. «Den
Fischern wäre ich gefolgt», erwiderte er, «wenn ich wie sie
hätte Zeichen und Wunder tun können, nun aber blieb mir nur
meine Zunge, und sie stellte ich in den Dienst der guten Sache.»17

Ähnlich, doch mit unvergleichlich mehr Tiefgang, hat Augustin

argumentiert. Zwar erklärt auch er etwa, sich eines schlichten

Stiles befleißigen zu wollen. An diesen Erklärungen hat er
aber nicht einmal in der Theorie festgehalten. In seiner Schrift
De doctrina Christiana beschäftigt er sich nämlich umsichtig mit
der Frage, in welcher Weise die christliche Lehre dargeboten
werden kann.18 Er entwirft im vierten Buch eigentlich das Bild
eines christlichen Rhetors. Zwar betont er die untergeordnete
Bedeutung der Rhetorik; in erster Linie kommt es heim Christen

auf die Weisheit an, und es hat für ihn nur einen Sinn, sich
die rhetorischen Sätze anzueignen, wenn man in der Jugendzeit
dazu Gelegenheit hat. Aber warum sollten die Christen
grundsätzlich auf die Kunst des Überzeugens verzichten! «Die Heiden

sollen das Falsche kurz, klar und wahrscheinlich erzählen;
wir aber das Wahre bloß so darlegen dürfen, daß das Anhören
Ekel verursacht.» 19 Es ist vielmehr zu wünschen, daß der christliche

Lehrer mit der Weisheit, die er besitzt, auch die entsprechende

Darstellungskraft verbindet. Augustin kann diese
Forderung um so leichter aufstellen, als er die Meinung vertritt,
daß die Verfasser der Heiligen Schrift Weisheit und Beredsamkeit

im höchsten Maße vereinigt haben. Er weist das ausführlich

an zwei Texten aus Paulus und Arnos nach. Mit diesen
Erwägungen ist die Spannung, die uns im Neuen Testament sichtbar

wurde, restlos beseitigt. Es kommt nach Augustin einfach
darauf an, das zu tun, was die biblischen Schriftsteller auch
getan haben: man muß klar reden, aber doch die Anmut nicht
verabscheuen, und muß je nach dem Zweck, den man verfolgt, den
entsprechenden Stil wählen.20

17 Or. 36, 4; MPG 36, 239; zitiert bei Norden, S. 543.
18 Es ist auch wieder Overbeck, der auf die Bedeutung dieser Schrift

besonders hingewiesen hat. Er schlägt als Übersetzung des Titels vor «Über
die Bildung des christlichen Gelehrten», Zur Geschichte des Kanons (1880),
S. 47. 19 De doctr. christ. IY, 3.

20 Augustin übernimmt hier wörtlich die Einteilung des Stils, die sich
bei Cicero, De oratore 6, 69 findet.



330 L. Viseher, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

So einleuchtend sich die Schrift Augustins liest, ist es doch
offensichtlich, daß die Spannung nicht wirklich beseitigt ist.
Denn es ist doch ein allzu gewagter Sprung, den biblischen
Verfassern rhetorische Kunst nachzusagen. Paulus und Lukas sind
wohl nicht ganz frei davon, und wir empfinden heute die
unmittelbare Sprache der Schrift unwillkürlich als beredt. Aber wenn
wir die Heiden um ihr Urteil angehen könnten, bekämen wir
zweifellos etwas anderes zu hören, und es kommt hinzu, daß
Paulus ausdrücklich nicht beredt sein wollte. In der Entfaltung
einer christlichen Rhetorik liegt eine mangelnde Treue gegenüber

dem Gegenstand des Glaubens. Wir haben gesehen, daß
Gottes Wort nur da wirklich zur Geltung kommen kann, wo
unsere Sprache zerbrochen wird. So sehr sich darum auch die
Lösung Augustins durchgesetzt hat, muß die verleugnete Spannung

doch überall da wieder aufbrechen, wo die Christen
konsequent von der Souveränität des göttlichen Handelns zu denken
beginnen. Ehrlicher bleibt es darum, wenn die Christen die Spannung

offen zugeben und den Versuch machen, ihr in geeigneter
Weise Rechnung zu tragen. Auch dieser Weg ist in der Alten
Kirche, wenn auch nur in sehr beschränktem Maße, beschritten
worden. Ihm gelte zum Schluß noch unsere Aufmerksamkeit.

Wir gehen nochmals von der Einleitung in die Stromateis
aus. Clemens beschränkt sich nicht darauf, nachzuweisen, daß
das Schreiben zulässig sei, sondern er spricht auch — übrigens
mit einer Ausführlichkeit, wie wir sie bis Augustin nicht mehr
finden — davon, wie der christliche Lehrer an seine Aufgabe
herantreten soll. Clemens beschreibt zunächst, wie einer, der
mündlich belehrt, seine Hörer prüfen und auf alles achten kann,
was dem Wachstum des Samens dient. Er hat es nicht nötig,
seine Arbeit zu rechtfertigen. Sein lebendiges Bemühen um
seinen Hörer rechtfertigt ihn von selbst. Anders der Schriftsteller.
«Er rechtfertigt sich Gott gegenüber, indem er in seiner Schrift
ausruft, nicht um des Gewinnes willen, nicht des eitlen Ruhmes

wegen schreibe er, nicht irgendeiner Gereiztheit sei er erlegen,
nicht von Furcht lasse er sich knechten, nicht durch Lust sich
erheben, sondern nur, um das Heil der Leser zu genießen,
welches er auch nicht in der Gegenwart erlangt, sondern in
Hoffnung und Erwartung der Vergeltung, die jedenfalls gegeben
werden soll von dem, der seinen Arbeitern ihren Lohn nach Ver-



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 331

dienst zu erstatten versprochen hat.» 21 Clemens sieht also sehr
genau, aus wie verschiedenen Motiven man schreiben kann, und
darum erklärt er es für die erste Aufgabe des Schriftstellers,
daß er das Motiv seines literarischen Vorhabens unmißverständlich

klarstellt. Er soll sich in aller Offenheit erniedrigen, soll
ausdrücklich sagen, was er nicht will, und sich zu der einen
Absicht bekennen, die einem Christen ansteht. Damit rechtfertigt

er sich gegenüber Gott. Dazu ist selbstverständlich zuerst
eine innere Prüfung notwendig. Der Schriftsteller kann es erst
«ausrufen», daß es ihm nicht um die eigene Person zu tun ist,
sondern um das Heil seiner Mitmenschen, wenn er dessen sicher
ist, daß er innerlich gegen die Versuchungen gefeit ist, in welche

die Schriftstellerei den Verfasser unwillkürlich führt.
Es ist klar, daß die Forderung, sich vor Gott durch die

Klarstellung seiner schriftstellerischen Haltung und seiner Motive
zu rechtfertigen, nicht allein von Clemens aufgestellt worden
ist; auch andere Väter haben sie empfunden und sich an sie
gehalten. Der natürliche Ort, sich zu rechtfertigen, war selbstverständlich

das Prooemium, und man kann tatsächlich feststellen,
daß manche christliche Prooemien eine andere Tendenz aufweisen

als die der heidnischen Antike. Während die antike Rhetorik

den Zweck des Prooemiums im allgemeinen einfach darin
sah, Hörer und Leser wohlwollend, aufmerksam und gelehrig
zu machen 22, finden wir in den christlichen Prooemien sehr häufig

Erklärungen, wie sie der Forderung des Clemens entsprechen.
23

So kommt es sehr oft vor, daß sie ihre persönliche Demut
dadurch «auszurufen» versuchen, daß sie ihre Fähigkeiten
herabmindern. 24 Dadurch, daß sie sich die sprachlichen und dar-

21 Strom. I, 1, 9, 2.
22 Richard Volkmann, Die Rhetorik der Griechen und Römer in systematischer

Übersicht dargestellt (1872), S. 90.
23 Selbstverständlich kommen solche Erklärungen auch in heidnischen

Prooemien vor (Volkmann, S. 91) ; denn auch sie können je nachdem den
Leser wohlwollend, aufmerksam und gelehrig machen. Genau gesagt muß
es darum heißen, daß die Christen in ihren Prooemien bestimmte Topoi der
heidnischen Rhetorik mit besonderer Vorliebe verwendet haben, weil sie in
besonderer Weise ihren Bedürfnissen entsprachen.

24 Vgl. Irenaeus, Adv. haer. I praef.; Euseb, Hist. eccl. I, 1, 3; Palla-
dius, Hist, lausiaca, praef.; Cyprian, Ad Fortunatum, CSEL III, 1, 317.



332 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

stellerischen Fähigkeiten absprechen, hoffen sie glaubwürdig
darzutun, daß es ihnen nicht um rhetorischen Ruhm zu tun sein
könne. Es ist nun allerdings gerade mit diesen Bescheidenheitserklärungen

eine peinliche Sache. Entweder sind sie ehrlich
gemeint, dann sollte der Verfasser aber das Schreiben unterlassen;

oder sie dienen dazu, hintenherum die Aufmerksamkeit des

Lesers zu gewinnen, und erreichen dann im Grunde den Zweck
der Rechtfertigung nicht.25 Darum finden wir in den Prooemien
meistens nicht eine bloße Bescheidenheitserklärung, sondern es

wird zugleich der Grund angegeben, warum man trotz seiner
geringen Fähigkeiten zum Schreiben genötigt worden sei. Und
zwar muß die Nötigung so dringlich sein, daß auch der Leser
deren Wichtigkeit einsieht und dem Verfasser ohne weiteres
glauben kann, daß er nicht sich seiher sucht.26 So weist etwa
Irenaeus auf die besorgniserregende Gefahr der Haeresie hin,
dann beteuert er sein sprachliches Unvermögen und erklärt
schließlich, aus Liebe geschrieben zu haben.27 Ähnlich begründet

Cyprian manche seiner Schriften.28 Andere versuchen es so,
daß sie berichten, von jemandem zum Schreiben aufgefordert
worden zu sein, und sich trotz ihrer Niedrigkeit dieser Auffor-

25 Ed. Norden hat sicher recht, wenn er S. 595 schreibt: «Beispiele
affektierter Bescheidenheit lassen sich, wie jeder weiß, hunderte anführen
aus allen Zeiten und Sphären der Literatur; und zwar kann man sicher sein,
daß unter hundert Fällen neunundneunzig Mal daraus das gerade Gegenteil
für den Stil des betreffenden Autors folgt; er will damit nur sagen: paßt
einmal auf, wie ausgezeichnet ich meine Sache mache.» Norden führt auch
einige Stellen an, die zeigen, daß man genau wußte, was man davon zu
halten habe. Artificiose facis, ut excuses imperitiam quia exuberas eloquen-
tia (Sulp. Sev., Dial. I, 27). — Immerhin läßt sich feststellen, daß die
Bescheidenheit und das Eingeständnis des Unvermögens als Topos des Pro-
oemiums in der christlichen Literatur besonders häufig sind. Vgl. etwa
Heinrich Lieherich, Studien zu den Prooemien in der griechischen und
byzantinischen Geschichtsschreibung (1899), S. 42 ff. Das muß seinen Grund
haben, und es wäre sicher voreingenommen, darin überall bewußte Heuchelei

zu sehen.
28 Die Erklärung des Euseb, daß er Gott um Beistand und seine Leser

um Verzeihung bitten müsse, weil er der Aufgabe nicht gewachsen sei, ist
kein Beispiel für das Prooemium, auf das hier hingewiesen wird; denn er
fährt nachher fort, er hoffe dennoch Nützliches zu leisten, nennt aber keinen
dringenden Grund für sein Unternehmen.

27 Adv. haer. I, praef.
28 Ad Fort., CSEL III, 1, 317; Ad Quirinium, CSEL III, 1, 35 s.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 333

derung nicht entziehen wollten. So schreibt etwa Palladius, nachdem

er aufgezählt hat, aus wie verschiedenen Gründen schon
Bücher geschrieben worden sind: «Ich glaube trotz meiner
Armseligkeit deinem Verlangen nach Belehrung und geistigem
Fortschritt entgegenkommen zu müssen.» — In allen diesen
Äußerungen — sie ließen sich noch vermehren — steckt der
Versuch, die persönliche schriftstellerische Haltung klarzustellen.

Nun findet sich bei Clemens noch ein zweiter Gedanke, der
von Wichtigkeit ist. Clemens betont, daß auch der Leser, dessen
Heil man durch die Belehrung wünscht, in einer bestimmten
Haltung an die Lektüre treten muß. «Sie sollen sich hüten, ob sie
nicht der Neugierde halber zum Worte Gottes kommen, wie
solche, die die Gebäude der Städte besuchen.» 29 Der Leser muß den
Glauben haben und nach dem Maßstab des Glaubens in der
Erkenntnis wachsen wollen.30 Der Lehrer muß darum darauf achten,

daß seine Schrift nicht mißbraucht wird, so daß eine
ungetrübte Belehrung zustande kommen kann. Das ist ihm natürlich

nur in beschränktem Maße möglich. Aber es ist ihm doch
die Pflicht auferlegt, die Wirkung seiner Schrift genau zu
bedenken, und erst zu schreiben, wenn er einige Gewißheit erhalten

hat, daß sie auch in der rechten Weise aufgenommen werden

wird. Und zudem muß er seine Darlegung so gestalten, daß
sie den Leser zu ehrlichem Lernen anregt.31

Auch dieses Bemühen um die rechte Haltung des Lesers
kommt in den Prooemien der Väter manchmal zur Geltung. So

etwa, wenn Irenaeus den Empfänger seines Werkes bittet, was
er aus Liehe geschrieben habe, auch mit Liebe aufzunehmen.
Er solle das, was ungenügend gesagt sei, verbessern und seine
Darlegungen als Ansätze betrachten, die er weiterentwickeln
müsse. So wie er ihm die Wahrheit zu zeigen versuche, solle
auch er den andern mit der ihm von Gott verliehenen Gnade zu
dienen suchen.32 Oder Basilius loht in seiner Schrift vom Heiligen

Geist den Amphilochius für die Wißbegier, mit der er von

29 Strom. I, 1, 6, 3.
39 Strom. I, 1, 8, 1—2.
31 Daraus erklärt sich nach Overbeck die rätselhaft dunkle

Darstellungsweise des Clemens; Anfänge der patristischen Literatur, S. 62.
32 Irenaeus, Adv. haer. I, praef.

22



334 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

ihm Aufschluß verlangt, und vor allem ist er erfreut, daß er ihm
keine verfänglichen Fragen stellt. «Wie schwierig ist es doch,
eine wißbegierige Seele zu finden, welche die Wahrheit wirklich
sucht, um ihre Unwissenheit zu heilen.» 53 Die Besorgnis, daß es
durch die Veröffentlichung einer Schrift zu einem unguten
Streite kommen kann, wird etwa auch dadurch sichtbar gemacht,
daß der Verfasser erklärt, er hätte lieber geschwiegen, um nur
ja eine ungeistliche Auseinandersetzung zu vermeiden, und
habe sich erst nach langem Zögern dazu entschließen können.34
In allen diesen Erklärungen liegt jedenfalls die Mahnung, daß
der Leser im rechten Sinne lesen möge.

Es ist klar, daß durch solche Äußerungen in den Prooemien
die heidnische Literatur nicht verchristlicht worden ist. Es bleibt
ein Gegensatz zwischen dem, was die Väter tatsächlich
hervorgebracht haben, und dem, was sie zu unternehmen vorgaben.
Und doch liegt in diesen Äußerungen zum mindesten ursprünglich

ein bemerkenswerter Versuch, den Weg zum Schreiben frei
zu machen. Die Gefahren und Versuchungen der Schriftstellerei

werden klar gesehen, auch die Möglichkeit ins Auge gefaßt,
daß die Botschaft ihrem Wesen nach verfärbt werden könnte.
Nun versucht aber Clemens und mit ihm manche andere
klarzumachen, welche Voraussetzungen erfüllt sein müssen, damit
sich die Gefahren in der Wirklichkeit nicht auswirken können
und das Schreiben dann zulässig wird. Schriftsteller und Leser
müssen sich erniedrigen und vor Gott in den Hintergrund
treten; der erste sucht das Heil zu bringen, der andere in der
Verantwortung vor Gott seine Erkenntnis zu mehren.

Unsere Zeit erlebt eine literarische Produktion, die kaum
mehr Grenzen zu kennen scheint. Die Formen der schriftlichen
Äußerung haben sich vermehrt, und kaum eine Hemmung hält
die Entfaltung einer christlichen Literatur zurück. Wir haben
darum allen Grund, uns daran zu erinnern, daß das Schreiben
für den Christen keine Selbstverständlichkeit ist. Denn wenn
die Kirche ihrem Auftrag der Verkündigung des Evangeliums

33 Basilius, De spiritu sancto ad Amphilochium 1, MPG- 32, 68 s.
34 Cyprian, Ad Demetrianum, CSEL III, 1, 351. — Daß die Zucht des

Schweigens tatsächlich auch geübt worden ist, können wir etwa bei Basilius
feststellen.



L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche 335

wirklich gerecht werden will, so darf sie die Hemmung vor dem
Schreiben nie vollständig hinter sich zurücklassen, sondern sie
muß sich ständig von neuem klarmachen, warum sie sich
überhaupt schriftlich äußert. Es genügt nicht, daß eine Veröffentlichung

einen Gegenstand behandelt, der mit dem Evangelium in
Beziehung steht. Es muß vielmehr ersichtlich werden, daß das
literarische Unternehmen als solches der Verkündigung des

Evangeliums dient. Erst dann kann es als christlich bezeichnet
werden. Es ist darum unerläßlich, daß der Verfasser sich vor
seinem Auftrag verantwortet und sich prüft, oh seine schriftliche

Äußerung sich von daher als notwendig oder sinnvoll
erweist. Ein christlicher Autor wird darum die Hindernisse, die
seinem Vorhaben vom Neuen Testament her entgegenstehen,
nicht verbergen dürfen. Eine christliche Literatur kann nur in
der dauernden Spannung mit dem Neuen Testament existieren.
Denn nur indem sie sich ein Stück weit selbst verleugnet, hebt
sie ans Licht, daß es ihr zuerst um das verkündigte Evangelium
geht.

Im besonderen bedarf es innerhalb der wissenschaftlich
theologischen Literatur der Selbstprüfung. Wenn Wissenschaft
definiert wird als die sachgemäße Entsprechung zu einem gegebenen

Gegenstand, so muß der theologische Schriftsteller gerade
auch dadurch seine Wissenschaftlichkeit zeigen, daß er die
Bedingungen bewußt macht, unter denen eine wissenschaftliche
Darstellung seines Gegenstandes überhaupt möglich ist, und
zugleich nach der entsprechenden Form sucht. Die theologische
Literatur ist aber weitgehend von den üblichen Formen der
Wissenschaft bestimmt, und dadurch werden Motive in ihr wirksam,

die zu dem Auftrag des Evangeliums im Gegensatz stehen.
Eine wissenschaftliche Publikation erhält ihr Gewicht dadurch,
daß sie eine bestimmte Leistung der menschlichen Vernunft
repräsentiert. Sie wird nach dem Maß von Gelehrsamkeit beurteilt,
das ihr innewohnt, und je nach dem Maß erwirbt sich der
Verfasser Ansehen und Ehre. Solange nun die theologische Literatur

der wissenschaftlichen gleichsieht, von ihren Motiven
beherrscht wird und sich ihrer Formen wahllos bedient35, ist das

36 Der Aufrichtigkeit zuliebe darf in diesem Zusammenhang nicht
verschwiegen werden, daß Festschriften im Räume der christlichen Kirche
zum mindesten eine fragwürdige Erscheinung sind. Man kann natürlich



336 L. Vischer, Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

Mißtrauen, das sich etwa gegen sie findet, weder unbegreiflich
noch unberechtigt; die ständig erneute Prüfung der schriftstellerischen

Haltung ist darum gerade hier von besonderer
Wichtigkeit.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

sagen, daß es dem Christen wohl ansiehe, einem verdienten Lehrer der
Kirche seinen Dank zu bezeugen. Eine Festschrift wird aber unwillkürlich
als Ehrung verstanden; und wenn der Inhalt der Beiträge theologisch auch
noch so richtig ist, so sagt die Form doch: wir ehren einen Menschen!, und
dadurch wird der theologisch richtige Inhalt verfärbt. Vielleicht sind darum
Festschriften einer der Orte, wo die Christen ihre Hemmung vor dem Schreiben

am wenigsten überwinden sollten.


	Die Rechtfertigung der Schriftstellerei in der Alten Kirche

