
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Roma - Sedes Satanae : Röm. 13,1 ff. im Lichte von Luk. 4, 5-8

Autor: Morgenthaler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Roma — Sedes Satanae.

Rom. 13,Iff. im Lichte von Luk. 4, 5—8.

Die gleichzeitige Deutung des Ausdruckes è£oucricu in Rom.
13, 1 auf den Staat und die Engelmächte, die Oscar Cullmann
zusammen mit anderen Vertretern der neutestamentlichen
Wissenschaft wiederholt vertreten hat1, ist mancherorts auf ganz
entschiedene Ablehnung gestoßen.2 Der gereizte Ton, der bei
der Begründung dieser Ablehnung gelegentlich angeschlagen
wurde, scheint aber Cullmann in seiner Meinung nur bestärkt
zu haben.3

Soll das Gespräch über dieses Thema in einer fruchtbaren
Weise weitergeführt werden, so wird dies nur möglich sein,
wenn es einmal von einer ganz anderen Seite her aufgegriffen
wird. Auf diesen Seiten soll jedenfalls auf einen Abschnitt
hingewiesen werden, der bis jetzt im Zusammenhang mit der
Auslegung von Rom. 13, 1 nur ganz vorübergehend erwähnt worden

ist4 und doch unsre volle Aufmerksamkeit verdient.
Es handelt sich um den Text der zweiten Versuchung bei

Lukas. Um dem Leser das Nachschlagen zu ersparen, schreiben
wir hier den Abschnitt neben dem entsprechenden Text des
Matthäus aus:

TTdXiv TtapaXapßdvei auxöv ö

biäßoXoq efç opoç ût|jr|Xôv Xiav,

Kai öeiKvuffiv aÙTÔJ Tiâuaç Tàç

ßacnXeiaq toû KÔcpiou

Kai xrjv bô£av aùxdùv.

Kai ÉÎTtev auriu
xauTCt ooi Ticivxa bwcruj

Kai dvapapibv aùxov

ëbeiHev aûxuj Tracraç xàç

ßaaiXeiaq xrjç okoupévriç
èv (Jxrfgf) xpôvou.
Kai eiTrev aùxib ô biaßoXoc;-

aoi bOucro) xpv èEouaiav xauxpv
axracrav Kai xtjv bô£av aùxujv

1 Oscar Cullmann, Christus und die Zeit (2. Aufl. 1948), S. 169 ff.
Daselbst weitere Literaturangaben.

2 H. von Campenhausen, Zur Auslegung von Rom. 13. Die dämonistische
Deutung des éSouaia-Begriffes: P'estsehrift für A. Bertholet (1950), S. 97 ff.;
Günther Bornkamm, Das Ende des Gesetzes (1952), S. 169 f., Anm. 39; Ernst
Gaugier, Der Brief an die Römer, 2 (1952), S. 270 ff.

3 Oscar Cullmann, Zur neuesten Diskussion über die éEoucdcu in Rom.
13, 1: Theol. Zeitschr. 10 (1954), S. 321 ff.

4 Ebenda S. 332.



290 R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae

unaye, Omavd • yéjpamm yap •

Kupiov tôv Ô6ÔV aou ttpoaKuvri-
aeiç Kai auxui pövip Xaipeûcreiç.

töte Xéyei aùrÛJ ô 'Ipcroûç'

èàv TTEUÙJV TTpOCTKUVr|CFqÇ poi.

8ti èpoi irapabéôoxat Kai &
èàv béXiu bîôuupi aùxr|v.
ffù ouv èàv TrpoCTKuvriOï)ç èvdmiov

èpoû, serrai cToO Träffa. Kai

àîTOKpideiç ô 'Iqcroûç eutev auTijj •

Yé'fpaTTxai •

trpocfKuvricreiç KÛpiov tov üeöv (Tou

Kai aùxaj pôvw Xaxpeûffeiç.

Zunächst ein Wort zu der Umstellung der Versuchungen
durch Lukas. Für die Abklärung der historischen Frage ist sie
bedeutungslos, wie schon Calvin festgestellt hat: «Non magni
interest, quod Lucas secundo loco tentationem récitât, quae in
postremo loco a Matthaeo reiicitur: neque enim propositum
Evangelistis fuit historiae filum sic contexere, ut temporis ratio-
nem semper exacte servarent... Tenere ergo sufficiat, Christum
tribus modis fuisse tentatum.» 5 Sobald man aber nach dem
Verständnis der Evangelisten fragt, so kann schon diese Umstellung

von Bedeutung sein.
Sie ist es in Wirklichkeit auch, nämlich insofern, als sich im

lukanischen Werke immer wieder das Gefühl des Verfassers für
Harmonie und Symmetrie beobachten läßt. ' Es ist sicherlich
kein Zufall, wenn das Lukasevangelium im Tempel beginnt und
wiederum im Tempel endet.7 In dieser Versuchungsgeschichte
will der Evangelist diejenige Versuchung, die er für die
wichtigste hält, eben dadurch hervorheben, daß er sie in die Mitte
stellt und mit den beiden andern umrahmt. Wie bewußt er das

tut, kann ersehen werden aus der Art und Weise, wie er die
drei Versuchungen nacheinander einführt mit ppexo - dvarapdiv

-riYaYev. Wer einmal die lukanischen Dreierkompositionen
genau beobachtet hat8, der weiß, daß auch im Text zu diesen drei
Versuchungen kein Buchstabe der lukanischen Neufassung Zu-

5 Ioannis Calvini in harmoniam ex Matthaeo, Marco et Luca compositam
Commentarii, hrsg. von A. Tholuck (Berlin 1833), S. 111.

• Robert Morgenthaler, Die lukanische Geschichtsschreibung als Zeugnis

(im folgenden <Luk. Gesch.» abgekürzt), 1—2 (1948), z.B. 1, S. 38 ff.,
134 ff.

7 A. A., 1, S. 154 f., 163 f.
8 Ebenda S. 73 ff.

fall ist.



R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae 291

In der Einzelexegese, die nun also durchgehend auf die
Herausarbeitung des Verständnisses des Evangelisten ausgerichtet

ist, müssen wir unsre Aufmerksamkeit sofort auf dieses
dtvapcrfdjv richten. Lukas kommt hier mit weniger Worten aus
als Matthäus. Der «sehr hohe Berg>, von dem Matthäus redet,
ist hei Lukas ganz verschwunden. Wer den Matthäustext liest,
fragt unwillkürlich: Wo ist dieser sehr hohe Berg? Lukas weiß,
daß es diesen Berg im Sinne dieser Frage gar nicht gibt und der
Text des Matthäus auch gar nicht so gemeint ist. Er ersetzt das

archaische Raumwunder des Matthäus durch ein Zeitwunder,
indem er den hohen Berg wegläßt und dafür èv crrrrgfi xpôvou in
den Text einfügt, uxirgri ist neutestamentliches Hapaxlegomenon,
Xpôvoç ein Vorzugswort des Lukas und èv bei Lukas ebenfalls
sehr häufig.0 Die Koinegruppe hat mit andern Textzeugen
zusammen eîç ôpoç {npr|\ôv ergänzt, Kodex D darüber hinaus auch
noch Xiav. Doch sind das offensichtlich schriftgelehrte
Abschreiberkonjekturen aus dem Matthäustext, und die Absicht des Lukas

ist völlig verkannt. Wenn F. Hauck meint, dvdpeiv könne
auch ein überirdisches Entrücktwerden bedeuten, so
widerspricht das nicht nur sprachlich vollkommen dem Sinn, den dieses

Wort bei Lukas hat10, es ist auch falsch, weil damit «ja der
Flug in den Abgrund vorweggenommen wäre>, wie Schlatter
treffend sagt.11

Eine wichtige Umgestaltung ist die Ersetzung von KÔcrpoç

durch oiKougevri. Was bedeutet oiKoupévri bei Lukas?
Der Ausdruck kommt im ganzen NT nur 15mal vor, davon 8mal bei

Lukas, nämlich 3mal im Evangelium und 5mal in Acta. In Luk. 2, 1; Act.
11, 28; 17, 6; 19, 27 und 24, 5 bezieht er sich immer eindeutig auf das
Römische Reich; in Luk. 21, 26 und Act. 17, 31 denkt Lukas vielleicht auch
an das Imperium. 0. Michel schreibt zum gemeingriechischen Sprachge-

• Die Zahlen des Vorkommens lauten für xpdvoç bei Matth.—Mark.—
Luk.—Joh.—Act.—Pis. (inklusive Pastoralbriefe) : 3—2—7—4—17—9. Für
4v : 291—137—354—220—275—988. Die Zahlen sind der in Vorbereitung
befindlichen Statistik des nt-lichen Wortschatzes entnommen, über die der
Verfasser in Theol. Zeitschr. 11 (1955), S. 97 ff., berichtet hat.

10 Friedrich Hauck, Das Lukasevangelium z. St. (1934), verweist auf
Act. 8, 39, wo es aber gerade nicht dvdfeiv, sondern dprrdieiv heißt, genau so,
wie es in Hes. 11, 1. 24 wiederum nicht Avdytiv, sondern dvaXapßdveiv heißt,
dvdxew bedeutet bei Lukas durchwegs einen sehr alltäglichen Vorgang.

11 Adolf Schlatter, Das Evangelium des Lukas (1934), S. 481.



292 R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae

brauch der Vokabel: «In der römischen Kaiserzeit verschmilzt die
geistigphilosophische Idee der hellenistischen oiKoupdvp mit dem politisch-rechtlichen

Gebilde des römischen Imperiums.» Ferner: «Sodann umschließt der

Begriff das römische Imperium: ô bè xpç oiKOupÉvpç Kai irpoaboKpôàç Kai é\-
iriaôeiç AùxOKpdxwp àxrobdbeiKxai, àxaûôç baipwv bè xr|ç oiKOupèvriç àpxn â)v pè-

piaxe Ttdvxuuv àpaOCuv Nèptuv Kaîaap àtrobèbEiKxat (P. Oxy. 7, 1U21, 5 ff.)
[Nèpiuv] KXaùbioç Kaîaap Xefîaaxôç feppaviKÔç aùxoKpdxwp ô àpaôôç baipuuv xf|Ç

oiKoupèvriç» (Ditt. Or. 666, 3 ff.). Nèpum KXaubiwi Kaîaapi xtîn auuxripi Kai

etiepT^xrp xpç oÎKoupèvpç (Ditt. Or. 668, 5). Diese Formeln des Kaiserstils
liegen fest.> 12 Wenn man sich in der Lukaskritik heute in einem Punkt
einigen kann, dann darin, daß das lukanische Werk ein Spätwerk ist. Dann
wird man fest damit rechnen müssen, daß bei Lukas der rechtlich-politische
Gebrauch des Ausdruckes okoupëvp vorliegt.

Wir werden nicht um die Feststellung herumkommen, daß
bei Lukas auch im Text der zweiten Versuchung vom Imperium

ßomanum die Rede ist, um so mehr, als ja Luk. 2,1 in der
Nähe steht. Der geographische und politische Horizont des
Verfassers des lukanischen Werkes ist unzweifelhaft das Römische
Reich.13 Wie konnte Lukas — wenn wir diese Frage einmal stellen

dürfen — den Ausdruck «imperium» sachgemäß ins
Griechische übersetzen? Wie für Caesar nicht ßacnXeüc;, so durfte er
für «imperium» nicht ßacnXeia schreiben. Hingegen eignete sich
oiKougévri sehr wohl als sachgemäße Übersetzung. Nicht von
ungefähr ist die Verbindung der Kaisernamen mit okougévr) zum
«stehenden Ausdruck» geworden!14 Daß okougévri in unsrem
Text als Apposition neben ßamXeia? zu stehen kommt, beweist
nur, daß Lukas wohl weiß, daß es im Imperium viele ßacriXdat
gibt, die freilich alle zusammen dem Kaiser unterworfen sind.
Der Sache nach ist der Kaiser auch ein König, und er wird in
Luk. 23, 2 ff. und Act. 17, 6 indirekt so bezeichnet. Nach den
sogenannten heidnischen Märtyrerakten hat Vespasian sich
gelegentlich gegen den Vorwurf, er sei ein Tyrann, mit dem
Anspruch gewehrt, er sei ein ßacriXeu«;.15

12 ThWzNT, V, S. 159 ff. Daselbst weitere Literaturangaben.
13 Wo sich z. B. bei Matthäus und Markus üdXaaaa auf den See Geneza-

reth bezieht, ersetzt es Lukas durchwegs mit andern Ausdrücken (\ipvp,
öbwpusw.). weil für einen Schreiber mit Mittelmeerhorizont der Ausdruck
ddXaaaa doch etwas ganz anderes bedeutet.

14 Vgl. auch den Artikel «Ökumene» von H. D. Wendland in
Biblischtheologisches Handwörterbuch zum NT, S. 415 ff.

15 Johannes Munck, Paulus und die Heilsgeschichte (1954). S. 325.
Daselbst Literaturhinweise.



R. Morgentlialer, Roma — Sedes Satanae 293

Wie V. 5, so ist auch V. 6 stark überarbeitet. Die Aussage
über die boga mußte verlegt werden, da sonst der V. 5 viel zu
schwerfällig geworden wäre. In V. 6 kann Lukas durch die

Verbindung von böEa mit èSoucda eine echt lukanische, zweigliedrige
Figur schaffen.16 Da outoç und ohraç lukanische Vorzugsworte
sind 17, ist der lukanische Charakter dieser Phase unseres Textes

erwiesen. Aber gerade in ihr taucht nun also als wichtige
Ergänzung des Matthäustextes das Wort ègouma auf, und es stellt
sich die dringliche Frage, ob nicht auch dieses Wort hier einen
ausgesprochen politisch-rechtlichen Sinn habe.

Der Ausdruck kommt im Lukasevangelium 16mal vor, 8mal davon in
syn. Parallelen, in denen es sich 7mal auf die Macht, die im Wirken Jesu
über Dämonen, Krankheit und Sünde offenbar wird, und einmal auf die
Staatsmacht bezieht.18 Bedeutend sind für unsre Fragestellung natürlich
die 8 Sondergutstellen. An 4 von ihnen bezieht sich èïovaia in einem
ausgesprochen politisch-rechtlichen Sinn auf die Staatsmacht: 12, 11: die Jünger
werden vor die éEouaicu geschleppt und sich dort zu verteidigen haben (Lukas
schreibt statt \a\etv das prozessuale àTroÀofeîv) ; 19, 17: der treue Knecht
erhält die Herrschaft über eine Dekapolis; 20, 20 und 23, 7, wo in einem
sehr amtlich-technischen Sinn von der éEoucna des Pilatus und Herodes die
Rede ist. Neben 4, 6 bleiben noch 3 Sondergutstellen: 10, 19: Jesus hat den
Jüngern die éEouaioi über die bûvaptç éxOpoû gegeben; 12, 5: sie sollen sieb
fürchten vor dem, der éEouaia hat, nach dem Tode in die Gehenna zu werfen;
22, 53: Jesus sagt zu denen, die ihn verhaften: «Dies ist eure Stunde und
die éEoucria toû okotouç.» Die Behörden (àpxieptîç, aTpaxr)Y0b upstjßüxepoi V. 52)
sind also nur Instrumente des Satans (V. 3).

In Acta ist der Ausdruck an 3 von den 7 Stellen gebraucht wie bei
Markus und Matthäus (1, 7; 5, 4; 8, 19) ; weitere 3 Stellen sind sachlich identisch

(9, 14 26, 10 26, 12) : Paulus hat von den Hohenpriestern (vgl.
Luk. 22, 53) Souffla erhalten, Christen aufzuspüren und zu verhaften. Hier
liegt also 3mal der politisch-rechtliche Gebrauch der Vokabel vor. 26, 18:
Paulus ist zu den Völkern gesandt, um sie von der Finsternis zum Licht und
von der êZovoia toû aaravâ ètri tôv Oeöv zu bekehren. Wie in Luk. 4, 6; 22, 53

(und evtl. 12, 5!), so ist hier noch einmal dem Satan éEoucna zugeschrieben.
Foerster schreibt im Theologischen Wörterbuch zum gemeingriechischen

Sprachgebrauch von éEouala: «éEouaia, seit etwa Euripides, abgeleitet
von ëEecmv bedeutet die Möglichkeit des Handelns éEouala ist ferner die
von einer höheren Norm oder Instanz gegebene Möglichkeit und damit das

Recht, etwas zu tun, das Recht über etwas, mit Infinitiv und Genetiv, auch

18 Luk. Gesch., S. 22 ff.
17 Die Zahlen für oOroç sind: 147—79—231—235—236—268. Für diraç:

3—4—11—1—10—1.
« Es handelt sich um folgende Stellen: 4, 32. 36; 5, 24. 32; 9, 1; 22, 2

(2mal). 8.



294 R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae

absolut, je nach Zusammenhang Recht Vollmacht, Erlaubnis, Freiheit.
Besonders a) das Rechtsgefüge des Staates, von dem König, der Obrigkeit, den
Gesetzen gegebene Möglichkeit zum Handeln, die als Vollmacht, Recht,
Erlaubnis, Freiheit den Behörden übertragen wird.> 19 Genau die in diesen hier
schräg gedruckten Worten skizzierte Bedeutung von éSoucia liegt bei Lukas

in 4 der 8 Sondergutstellen des Evangeliums und in 3 der 7 Acta-Stellen
vor.

èHouffîa ist also bei Lukas auf der einen Seite in ausgeprägter
Weise «staatsrechtlich verwendet. Matthäus und Markus kennen

diesen Gebrauch kaum (Matth. 9, 5 Luk. 7, 8 beruht
offenbar auf einer Vorlage). Völlig neu gegenüber dem

gemeingriechischen Sprachgebrauch ist auf der andern Seite die
Beziehung des Ausdruckes auf die Herrschaft der Finsternismächte

in Act. 26,18 und Luk. 22, 58. In Luk. 4, 6 nun verwendet

Lukas diesen Ausdruck durch seine Einfügung in den
Matthäustext gerade an dieser Stelle in seiner doppelten Bedeutung
einerseits als Bezeichnung der Satansmacht, anderseits als
Bezeichnung der Staatsmacht.

Was indirekt durch die bloße Einfügung des Ausdruckes in
den Matthäustext bereits angedeutet ist, das wird nun von Lukas

erst noch direkt ausgesprochen durch die ergänzende
Bemerkung: Sri èpoi TtapabéboTcn Kai tû^àv béXai bwaw aiïnf|v.î0 Dem
Satan ist von Gott die èHoucrîaübergeben. Er kann sie weitergeben,
wem er will. Er macht sich anheischig, sie auch Jesus zu
übergeben. Es sei hier nur noch auf ein Wort Schlatters verwiesen,
der zu Joh. 12, 31 geschrieben hat: «In der Gegenwart, seit sich
Rom und seine Beherrscher die otKoupévri unterworfen hatten,
war aber der ,Fürst' von Rom allen andern Mächten überlegen.
Nun bilden die Völker zusammen die eine Menschheit, und der
himmlische Fürst, der sie leitet, ist -16? ö dpxwv toO KÖcrgou.21

19 ThWzNT, II, S. 565 f.
20 J. M. Creed, The Gospel according to St. Luke (1930), S. 63, meint,

es handle sich in diesem ergänzenden Satz um eine erklärende Bemerkung
des Lukas. Der Wortschatz dieses Satzes ist aber, wie sich statistisch leicht
zeigen läßt, ganz unlukanisch. Lukas wird diesen Satz aus der Tradition
geschöpft haben und hat also vermutlich zu den Versuchungen noch eine
andere Vorlage als die des Matthäus gehabt.

21 Der Evangelist Johannes (1931), S. 271; vgl. Hans Bietenhard, Die
Himmlische Welt in Urchristentum und Spätjudentum (1951), S. 113. Die
Vorstellung von den Völkerengeln und dem Satan als «Fürsten dieser
Welt» war jedenfalls weit verbreitet.



ft. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae 295

Bevor wir uns ein abschließendes Urteil bilden, müssen wir
uns V. 7 und 8 zuwenden. Hier hat Lukas den Ausdruck trecfdtv

fallengelassen und dafür eine seiner ausgesprochenen Vorzugs-
vokabeln, èvwmov22, eingefügt, woraus man wieder erkennt,
daß hier wirklich Lukas selber den Text überarbeitet. Was
bedeutet aber nun nach dem Verständnis des Lukas trpocTKuveîv?

Lukas zeigt diesem Wort gegenüber eine ausgesprochene Zurückhaltung.

Im Evangelium verwendet er es nur gerade hier in der zweiten
Versuchung zweimal. In den Parallelen zu Matth. 8, 2; 9, 18; Mark. 5, 6;
15, 19 ersetzt er das Wort immer durch andere Formulierungen, und die
Ergänzung in Luk. 24, 52 beweist nur, daß der Schreiber des Kodex D Lukas
beharrlich nicht verstanden hat. In Acta ist 2mal vom Anbeten im Tempel
die Rede (8, 27 und 24, 11). In 7, 43 ist der Ausdruck in bezug auf den
Götzendienst vor Rompha und Moloch verwendet, und nach 10, 27 verbittet
sich Petrus die Proskynese des Cornelius mit dem bezeichnenden Ausruf:
«Auch ich bin ein Mensch.»

Die Möglichkeit, daß dieser Gebrauch der Vokabel npoUKUveiv bei Lukas
durch ganz bestimmte Überlegungen motiviert ist, wird man nicht zum
vornherein ausschließen dürfen. Die Proskynese wurde ja im Orient allen als
Göttern verehrten Herrschern dargebracht, und je weiter die Römer in
diesen Orient vordrangen, um so öfter kam es vor, daß auch den Caesaren,
ob sie es nun wollten oder nicht, auf diese Weise gehuldigt wurde. Tiridates
begrüßte Nero in Neapel als beairôxriç und brachte ihm die Proskynese dar.23
Domitian ließ sich von seinen Untertanen als Gott verehren. Daß dabei
gerade die Proskynese im Kaiserkult für die Christen zu einem Artikel des
Stehens und Fallens wurde, ist ohne Schwierigkeit aus der Apokalypse zu
ersehen, wo dieser Ausdruck in den Abschnitten, die doch unbestrittenermaßen

von Rom und dem Kaiser reden, öfters erscheint (Apoc. 13, 1 ff.).
Lukas, dessen Werk an einen hohen römischen Staatsbeamten gerichtet

sein dürfte (neben Theophilus werden Felix und Festus mit tcpcfnCTToç

angeredet und bezeichnet), hat um all diese Dinge sicherlich wohl gewußt.
Sein ganzes Werk, das ja mit einer auf einer Appellation an den Kaiser
beruhenden Romfahrt schließt, ist voll von politischer Apologetik.24 Lukas
führt auf der ganzen Linie den Nachweis, daß die Christen entgegen der
Behauptung der Juden den römischen Rechtsstaat voll anerkennen. Sowohl

22 Die Zahlen für das Vorkommen der Vokabel von Matth.—Pis. lauten:
0—0—22—1—13—17!

23 ThWzNT Artikel xùpioç von Forster, III, S. 105 ff.
24 Was Hans Conzelmann, Die Mitte der Zeit (1954), S. 117 ff., zu

diesem Thema sagt, kann nur unterstrichen werden. Nur schade, daß Conzelmann

mit Luk. 4, 5—8 lediglich in einer Anmerkung etwas anzufangen
weiß. Tatsächlich kommt hier die «Kehrseite der Medaille» zum Vorschein!
Um die satanische Seite des römischen Staates weiß Lukas auch überall
dort, wo er nur von seiner andern Seite redet. Die Statistik für àiroXoYeîaôou:

0—0—2—0—6—5; für diroXoria: 0—0—0—0—2—5.



296 R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae

Jesus wie Paulus läßt er je dreimal die Unschuld durch römische
Staatsbeamte ausdrücklich bestätigen usw. Doch darf man sich nicht durch den
Gedanken irreführen lassen, diese ganze Apologetik sei für den Prozeß
des Paulus selber bestimmt gewesen. Sie gehört in spätere Zeit. Die Niederschrift

des lukanischen Werkes, ganz im Stile der griechischen
Geschichtschreibung verfaßt, hat sicherlich viele Jahre in Anspruch genommen. Die
ganze theologische Haltung verrät eindeutig die Spätzeit. Das muß zugeben,
auch wer der festen Überzeugung ist, daß von einem «Frühkatholizismus»
des Lukas keine Rede sein kann.25 Mit einer Datierung des lukanischen
Werkes in die Zeit Domitians werden wir den geschichtlichen Tatsachen
am nächsten kommen. Eben in dieser Zeit aber hatte eine solche Apologetik
einen sehr guten Sinn.

Bei der Auslegung von Luk. 4, 7 werden wir uns dessen wohl
bewußt sein müssen, daß die Proskynese in den Tagen der
Abfassung des Lukasevangeliums diejenige Geste war, die den
Kaisern oft spontan and Domitian auf Befehl dargebracht wurde.
Wo dies geschah, konnten die Christen allerdings im Haupte
des römischen Staates nicht mehr den Wahrer des Rechtes,
sondern nur noch den personifizierten Satan selber sehen.

Doch haben wir, bevor wir abschließend urteilen, noch den
V. 8 ins Auge zu fassen. Dieselben Handschriften, die zu V. 5

aus dem Matthäustext den «hohen Berg» ergänzt haben, ergänzen

hier aus Matth. 4, 10 CnrctTe, craxavâ, dazu aus Matth. 16, 23

9,33 ÔTTÎcruj pou. Bengel hat dazu treffend gesagt: «Ex Matthaeo
recentiores Graeci hue traduxerunt: neque id recte. Nam secundo
loco huncce conflictum Lucas memorat: quare Lucam non de-

cuit haec verba ponere, quae tentatorem in fugam verterunt...»28
Das Zitat ist Deut. 6,13 entnommen, wo der Alexandrinus

im Unterschied zum Sinaiticus und Vaticanus nicht mit
cpoßqb-ficrq, sondern mit TTpocn<uvf|aeiç übersetzt und vor XaTpeûcreiç
ein pôvLu ergänzt. Da die in der LXX zu Deut. 6, 13 aus 10, 20

25 Weil bei Lukas das Geschichtsdenken am stärksten zutage tritt, ist
er in weitem Umkreis einer Theologie, für die Geschichte nur noch
«Geschichtlichkeit» im Sinne einer ganz bestimmten Existenzphilosophie ist,
sozusagen auf den Index gekommen: Ph. Vielhauer, Zum Paulinismus der
Apostelgeschichte, Ev. Theol. 10 (1950—51), S. Iff.; Rudolf Bultmann,
Theologie des Neuen Testaments (1953), S. 162 f. usw. Es handelt sich allerdings

bei diesem «Hau-den-Lukas-Spiel» (Karl Barth hat den Ausdruck bei
Gelegenheit eines Tischgespräches geprägt) um eine jener Modeerscheinungen,

die es in der neutestamentlichen Wissenschaft schon immer gegeben
hat, die man aber nicht ernst nehmen darf.

28 Gnomon Novi Testamenti, editio tertia (London 1862), S. 210 f.



R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae 297

herübergenommenen Worte Kai irpoç aùxôv Ko\\r|br|crr] sowohl bei
Matthäus wie bei Lukas fehlen, muß unser Zitat auf den hebräischen

Grundtext zurückgehen. Doch muß die Übersetzung von
der uns im Alexandrinus erhaltenen Version beeinflußt sein,
die für TrpocrKuveîv / pôvuj verantwortlich ist. Lukas aber wahrt
sich hier wie immer seinen sämtlichen Vorlagen gegenüber die
Freiheit und stellt TrpocrKuveîv entgegen sämtlichen griechischen
und hebräischen Texten voran, so daß es unmittelbar vor KÛpiov

zu stehen kommt. Damit findet eine ganz minime Verschiebung
des Akzentes statt, deren Bedeutung uns durch eine Erörterung
des KÛpioç-Begriffes klar werden kann.

Zunächst ist rein statistisch erwiesen, daß KÙpioç ein Lieblingswort des
Lukas ist: 79—18—103—52—107. Aber welches sind nun die Eigentümlichkeiten

des lukanischen KÙpioç-Begriffes? Der Ausdruck bezieht sich in Acta
an nicht weniger als 87 von den 107 Stellen eindeutig auf Christus, wobei
15mal die Verbindung KÙpioç 'lr|croôç erscheint. In 16, 16 ff. ist der Ausdruck
3mal von den Herren der wahrsagenden Magd gebraucht, in 10, 4. 10 und
11, 8 3mal im Hinblick auf einen Engel. In 25, 26 bezieht er sich auf den
Kaiser und an den übrigen Stellen auf Gott. In 2, 20. 21. 25. 34. 39; 3, 22; 4, 26;
7, 33. 49 handelt es sich um LXX-Zitate; in 3, 19; 7, 31 und 17, 24 um Stellen
in Reden, in denen sich Lukas vermutlich auf Quellen stützt, was auch bei
den letzten beiden Stellen, 2, 39 und 4, 29, der Fall sein kann.

Wir stellen also fest, daß dort, wo wir mit dem Verständnis des
Evangelisten besonders direkt konfrontiert sind, in der zweiten Hälfte von Acta,
KÙpioç praktisch überhaupt nur noch Christustitel ist. Doch weiß Lukas
offenbar ganz genau, daß gerade dieser Titel in der LXX Gottesname war.
Acta 2, 36 gibt Aufschluß über das Verhältnis, das nach seiner Meinung
zwischen Gottesnamen und Christustitel besteht. Die Schlüsselstelle ist Ps.

110, 1.27 Durch die Erhöhung aus dem Tode ist Christus in die
Herrenstellung, zur rechten Hand Gottes in aller Form eingesetzt und nunTtctvTuiv
KÙpioç (Act. 10, 36).

Doch ist Lukas der Meinung, Jesus sei schon vorher dieser KÙpioç

gewesen. Mehr als ein Dutzendmal redet er in den erzählenden Rahmenbemerkungen

des Evangeliums von Jesus einfach als vom KÙpioç, und von diesem

Sprachgebrauch her wird deutlich, daß auch die in Luk. 5, 8; 9, 54. 61;

10, 17. 40; 11, 1; 12, 41; 13, 23; 17, 37; 22, 33. 38. 49 in Texte des Traditionsgutes

eingefügte Anrede KÛpie im Sinne der späteren Christologie
verstanden sein will.

Nicht von ungefähr taucht denn auch bereits an einer Eckstelle der
lukanischen Kindheitsgeschichten der Ausdruck eindeutig in seinem späte-

27 O. Cullmann hat wiederholt und sehr richtig auf die große Bedeutung,

die Ps. 110 für die Entwicklung der neutestamentlichen Christologie
gehabt hat, hingewiesen, zuletzt in dem Anm. 3 erwähnten Aufsatz, S. 327.



298 R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae

ren Sinn als Titel Jesu auf: Luk. 2, 11. Die Exegeten haben zwar immer
wieder versucht, diesen Nominativ den späteren Abschreibern in die Schuhe
zu schieben. Aber diese haben eben immer gerade das getan, was die heutigen

Exegeten tun, und diesen Nominativ, wie der textkritische Apparat
zeigt, in einen Genetiv verwandelt, wie er in 2, 26 ja auch tatsächlich
vorliegt: xP'tfTÔç Kupiou. Nun ist allerdings zuzugeben, daß der Ausdruck xûpioç
in diesen beiden Anfangskapiteln des Lukasevangeliums, wo er nicht weniger

als 28mal erscheint, 26mal eindeutig auf Gott bezogen ist. Schon das
allein weist darauf hin, daß wir es hier mit einer besonderen Quelle zu tun
haben. P. Winter schreibt in einem seiner erleuchtenden Artikel über
Lukas: «One may doubt, whether this definite employment of the term Kupioç
for mrP could be attributed to a writer to whom, as to the Third Evangelist,
KÛpioç was the favorite designation of the man Jesus.» 28 Daß in Luk. 1 und 2

eine besondere Quelle vorliegt, geht auch aus dem rein statistischen Befund am
Wortschatz dieser Kapitel hervor. 29 Was aber den Nominativ tcûpioç in 2,11
anbetrifft, so begeht Winter genau denselben Fehler, der schon bald einmal
von den Abschreibern begangen wurde. Er korrigiert ihn in einen Genetiv,

während doch von Acta aus gesehen deutlich ist, daß Lukas hier den
Nominativ geschrieben hat, wie er ja auch in 1, 43 KÛpioç bereits für Jesus
mit Beschlag belegt: f] pf|rr|p toCi Kupiou pou.

Nun hat Lukas in dieser Weihnachtsgeschichte ja noch ganz besondere
Gründe, diesen xupioç-Titel in bezug auf Jesus zu verwenden. Diese ganze
Erzählung hebt mit dem Gebot des Kaisers Augustus an, die ganze
Ökumene zu zählen. Nun haben wir bereits gehört, daß der Ausdruck
«Ökumene» in Verbindung mit Kaisernamen und entsprechenden Titeln —- etkp-
Y^xriç, aujTfip, baipoiv30 — in der Kaiserzeit zur «stehenden Formel» wurde.
Nach Foerster taucht aber seit Nero auf den Ostraca immer häufiger auch
der Ausdruck KÙpioç in Verbindung mit Kaisernamen auf, ja wir haben
gerade im lukanischen Werke den ältesten Beleg für einen selbständigen
Gebrauch des Ausdruckes 6 xùpioç für den Kaiser (Act. 25, 26). Diese
Verwendung des Ausdruckes KÙpioç in Verbindung mit den Kaisern nimmt
immer mehr überhand, ungeachtet des religiösen Anspruches, den einzelne
Caesaren damit verbanden. Vielleicht schon Caligula, sicher aber Domitian
ließ sich als «dominus ac deus noster» verehren.

Lukas aber nimmt nun in seiner Weihnachtsgeschichte die Gelegenheit
wahr, in der stark bekenntnishaft klingenden Formel von Luk. 2,11 dem

28 Some Observations on the Language in the Birth and Infancy Stories
of the Third Gospel: New Testament Studies 1 (1954), S. Ill ff.

29 Vgl. den in Anm. 9 zitierten Artikel des Verf., S. 110 ff.
30 Leider wird der Sinn, den der Ausdruck baipuuv in diesem Zusammenhang

hat, im Kitteischen Wörterbuch im Artikel bcdpwv von Foerster nicht
behandelt. Offenbar kannte Foerster die Belege, die Michel (Anm. 12)
zitiert, nicht. Auf keinen Fall aber kann ein Zweifel darüber bestehen, daß
die Christen, in deren Kerygma ja viel von den Dämonen die Rede war, wo
immer sie diesem Kaisertitel begegneten, ganz unwillkürlich ihre eigenen
Vorstellungen damit verbanden.



R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae 299

Kûpioç Kaîaap den Xpiarôç Kùpioç gegenüberzustellen, indem er einen einzigen

Buchstaben der Quelle verändert und statt des Genetivs den Nominativ
sehreibt. Das XpKjfôç Kûpioç von 2, 11 steht neben xpioxoc; Kupiou von 2, 26

genau gleich wie xpnJvôv Kai Ktlpiov in Act. 2, 36 neben KÛpiov Kai xpioràv auxoO

in Act. 4, 26. Sollte Lukas wirklich so naiv gewesen sein, wenige Verse
nachdem er Luk. 2, 1 geschrieben hat, schon vergessen zu haben, daß
Ausdrücke wie auuxrip und Kûpioç weitherum als Prädikate der Kaiser in
Gebrauch waren und auf fast allen Inschriften, Verlauterungen und
amtlichen Dokumenten des Imperiums zu lesen waren (wie Act. 25, 26)

Gewiß, Lukas polemisiert mit keiner Silbe gegen den Kaiser. Sein
Ziel ist in dieser Hinsicht der Nachweis, daß die Christen loyale Bürger
des römischen Rechtsstaates sind. Die bewußte politische Apologetik nötigt
ihn, allfällige Vorbehalte gewissermaßen zwischen den Zeilen anzumelden.
Er tut dies, wie er es eben in Luk. 2, 11 tut und wie er es in Act. 3 und 5

anhand des Verhaltens der Apostel gegenüber ihrer erstinstanzlichen Obrigkeit

tut. Implizite sagt Lukas in seinem ganzen Werke, was später Tertul-
lian in die bekannten Worte zusammengefaßt hat: «Dicam plane impera-
torem dominum, sed more communi, sed quando non cogor, ut dominum
dei vice dicam.» 31

Man mag hier immerhin diesen oder jenen Akzent etwas
anders setzen, der hochpolitische Ton des lukanischen Werkes
kann doch nicht überhört werden, am allerwenigsten dort, wo
im Zusammenhang mit andern politischen Begriffen der
Ausdruck Kûpioç fällt. Dies ist nun aber in Luk. 4, 8 der Fall. Zwar
handelt es sich um ein Zitat. Aber Lukas hat es umgestellt, und
Kupioç kommt unmittelbar neben den sehr geladenen Ausdruck
TtpocTKuveîv zu stehen, dem erst noch der rechtlich-politische
Begriff èHoucrîa und der offensichtlich auf das Imperium bezogene
Ausdruck oÎKoupévri vorangeht. Es sei noch einmal betont: Wir
fragen lediglich nach dem Verständnis, das der Evangelist von
diesen Versen hat. Für dieses Verständnis ist es aber gerade
bezeichnend, daß in einem solchen Zitat nicht mehr das gehört
wird, was ursprünglich darin gesagt war, sondern eben das,
was in der Zeit des Schreibers darin klingt. Und was klingt
darin, wenn nicht das Bekenntnis, daß Christus allein als dem
göttlichen Kûpioç die Proskynese zukommt, niemals aber dem
Kaiser, der mit einem solchen Anspruch nur seine Besessenheit
beweisen könnte.

*

31 Apologeticus 34, Zitat bei Foerster, ThWzNT, III, S. 1055.



300 R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae

Noch haben wir nun auf einen Abschnitt des Lukasevangeliums

hinzuweisen, in dem wir ein Gegenbild zu der zweiten
Versuchung zu sehen haben: Kap. 22, 24—30.32 Im Zusammenhang

dieses von Luk. 22,1 bis 53 (V. 3 uaxavâç,V. 53 èEoucna toö

ukôtouç reichenden Berichtes über die andern Versuchungen
Jesu (Luk. 4, 13 dxpi Kaipoû, 22, 28 Treipaapoîç pou) geht es hier
wiederum um die Machtfrage. Der Vergleich mit den andern
Synoptikern zeigt, daß Lukas hier allerlei Traditionsgut miteinander

vereinigt und neugestaltet — ganz nach dem Muster der
Neugestaltung der zweiten Versuchung in 4, 5—8. Statt von
apxovieç redet Lukas inV. 25 von ßacTiXeiq; vor xupieùeiv/ égouaiâZLv

fällt die Präposition Kara weg, und beide Verben sind
unmißverständlich politisch bezogen. Die èHoucruLovxEç werden eùeppéxca

genannt, eùeppéxriç; ist aber eines der uns bekannten
Kaiserprädikate! Der Ausdruck ist hier neutestamentliches Hapax-
legomenon. G. Bertram schreibt dazu: «Nimmt die formelhafte
Verwendung im öffentlichen Leben dem Titel auch viel von
seiner weltanschaulichen Bedeutung, so erhebt ihn die augusteische

Renaissance zu einem der religiös-politischen Grundbegriffe

des goldenen Zeitalters des Imperiums. Die Kaiser sind
göttliche Heilande und Wohltäter der Menschheit, indem sie die
Pax Romana und damit die Voraussetzung aller menschlichen
Kultur begründen.» 33 Dann schreibt Bertram zur Ablehnung
dieses Titels in Luk. 22, 25: «Nur Christus seiher könnte mit
Recht als Euergetes bezeichnet werden (Act. 10, 38).» Die
Aufgabe der Christen in dieser Welt ist wirklich nicht das xupieueiv /
éSoumàZHv sondern das bictxoveiv, das Jesus ihnen jetzt eben
vorlebt. Aber nun verordnet er ihnen, wie ihm der Vater verordnet
hat-—Luk. 4, 6 b klingt im Hintergrund — die ßacn\eia! Im
offenbaren Regnum Christi werden sie auf zwölf Thronen sitzen
und die zwölf Stämme Israels richten. Wenn sie aber jetzt, in
dieser Stunde, um die Macht streiten, so ist in ihnen nur der
Satan am Werke: Xipiuv, Zipujv, iöoö ô cfaxavciç è£r|xf|craxo ùpâç toû
mviotcroa wç xôv aîxov. Der ganze Gedankenkreis, in dem sich Lukas

bei der Gestaltung dieses Abschnittes bewegt, ist wirklich
ein vollendetes Pendant zu der zweiten Versuchung und ein
weiterer Beleg für die Richtigkeit unserer Auslegung.

32 Luk. Gesch. 1, S. 148 ff.
*
33 ThWzNT, II, 651 f.



R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae 301

Es ist also hier darum gegangen, den vorliegenden Text Luk.
4, 5—8 im Blick auf das sich in ihm äußernde politische
Selbstverständnis des Evangelisten einer Überprüfung zu unterziehen.

In den modernen Kommentaren ist von all dem, was wir
im Zusammenhang mit Begriffen wie oiKoupévq, èSouuia, TrpoaKuveîv
und KÛpioç gesagt haben, praktisch rein nichts zu lesen. Es heißt
höchstens noch, dieser Text sei völlig unpolitisch. Dies kann
aber nicht einmal vom Matthäustext gesagt werden, noch sehr
viel weniger aber vom Lukastext. Was Auslegern früherer
Jahrhunderte eine Selbstverständlichkeit war, ist uns völlig
verlorengegangen. Es sei nur ein Zeuge zitiert. Matthäus Polus
schreibt in seinem Kommentar zu der dritten Versuchung, nachdem

er zunächst von einer allgemeinen Bedeutung des Ausdruk-
kes ßacnXeiai xoû KÔupou gesprochen hat, folgendes: «Vel Romam,
cum imperio suo et pompa ut multi suadent; 1. istud imperium
vocatur nâaa okougévri (orbis universus, qua voce hic uti-
tur Lucas), tum Luc. 2,1, tum scriptoribus profanis, ut Pa-
terculo. Omnia (fere) Régna illi subjacebant; prae illo reliqua
omnia sordebant. 2. Roma erat sedes satanae, Apoc. 13, 2, qui
earn bestiae concessit, sive Antichristo haeredi ipsius. Illi aeter-
num destinatur exitium (Num. 24, 24). Ilia abhominabilis esse
dicitur: vide Dan. 9, 27; Mt. 24,15; Apoc. 17, 5. Adde, quod hoc
tempore Regnum utrumque, et Christi et Antichristi, coeperunt,
et caput serpentis periculo iam erat obnoxium. Christo ergo hic
promittit pompam et potestatem Caesaream, quam suam (verius
quam vulgo putabatur) dicit et sihi traditam. Vult Christum et
idem facere quod facit Antichristus, haec est adorare draco-
nem, et in ipso Antichristi folio collocare.» 34 Diese Worte
machen klar, daß wir uns mit Polus und den vielen andern, auf
die er sich beruft, in einer großen und alten Auslegungstradition

befinden.
Der erste, der die Deutung dieser Versuchung auf Rom

bewußt vorgenommen hat, ist Lukas gewesen. Der Hinweis von
Polus auf oÎKoupévn und Lukas (von uns gesperrt gedruckt)
ist wirklich in jeder Hinsicht aufschlußreich. Nicht daß Lukas
den Text des Matthäus vergewaltigt hätte! Der Text des
Matthäus konnte innerhalb des zeitlich-räumlichen Horizontes, in

34 Matthaei Poli, Londoniensis, Synopsis criticorum aliorumque Scrip-
turae Sacrae interpretum et commentatorum (ed. 1732), Vol. IV, S. 94.

20



302 R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae

dem Lukas sich nun einmal bewegte, gar keine andere Bedeutung

haben als die, die Lukas ihm nun gibt. Indem er Geschichte
schreibt, will Lukas ein überzeugender Zeuge der Wahrheit
sein. Als Zeuge konnte er aber nicht bloßer Abschreiber sein.
Das Zeitalter der Kopisten, in dem man ihm selber den Bericht
seiner zweiten Versuchung nach Matthäus korrigierte, war jetzt
gerade noch nicht gekommen. Darum ist Lukas auch noch kein
Mann des «Frühkatholizismus». Das Evangelium war ihm noch
eine viva Veritas, deren Garant letzten Endes der Christus vivus
selber war. In seinen Neugestaltungen geht es darum nicht um
Deformation, sondern um Interpretation, nicht um Epigenese,
sondern um Exegese.

Matthäus Polus weist uns aber auch noch auf einen Text
hin, der im Zusammenhang unserer Exegese der zweiten Versuchung

des Lukas allerdings nicht übersehen werden kann: Apoc.
18, 2 ff. Der ganze Stichwortkreis, vor den wir in der zweiten
Versuchung bei Lukas gestellt sind, kehrt hier wieder: ßaUiXeia

- oîxoupévri - lEoucria - öidßoXoq - TTpocnajveîv - xûpioç. Nur sind all
diese ganz unapokalyptischen Worte in einen apokalyptischen
Rahmen hineingestellt. Im Prinzip aber steht die ganze
Apokalypse zu der dritten Versuchung des Matthäus im genau
gleichen Verhältnis wie die zweite Versuchung des Lukas. Sie ist
eine großartige Dramatisierung der königlichen Versuchung
Jesu.

Lukas und der Verfasser der Apokalypse sind durch eine

enge Gemeinschaft der Ansichten miteinander verbunden. Diese
Gemeinschaft erstreckt sich bis auf einzelne subtile Nuancierungen

der erwähnten Stichworte. Es ist sicherlich kein Zufall,
daß wir ziemlich genau mitten im Lukasevangelium jenes
eigenartige Wort Jesu über den aus dem Himmel stürzenden Satan
finden, eine Vorstellung, die uns im NT nur noch mitten in der
Apokalypse begegnet (Luk. 10,18 Apoc. 12, 9). Daß auch der
Seher von Patmos es versteht, von Rom und seinem Kaiser zu
reden, ohne sie zu nennen, kann uns in unsrer Auslegung der
zweiten Versuchung bei Lukas nur ein letztes Mal bestärken.

*

Wir sind von der Diskussion über Rom. 13,1 ausgegangen
und haben nun nur noch zu fragen, was von unserer Auslegung



R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae 303

der zweiten Versuchung des Lukas her zu dieser Diskussion
zu sagen ist. Wir haben gesehen, daß Lukas den Ausdruck IHoucüa

auf der einen Seite in einem ausgesprochen politisch-rechtlichen
Sinne verwendet, dies weithin im Unterschied zu den beiden
andern Synoptikern. Dieser politische Sinn des Wortes liegt aber
im Neuen Testament auf eine ganz ausgeprägte Weise auch
noch bei Paulus vor, nämlich in Eöm. 18,1 ff. (und eventuell in
Tit. 3, 1). Paulus und Lukas stimmen hierin ganz mit einer der
gemeingriechischen Bedeutungen dieses Ausdruckes überein.
Anderseits verwendet Lukas diesen Begriff (und zwar im
Singular) wiederholt in bezug auf den Satan (Luk. 22, 53; Act. 26,
18). In dieser Bedeutung kommt der Ausdruck im gemeingriechischen

Sprachgehrauch nie vor, obschon man in der griechischen

Welt sehr viel von den geheimnisvollen überirdischen
Mächten wußte und sprach. Genau diese Bedeutung hat der
Begriff aber auch hei Paulus, wo er sich in Einzahl und Mehrzahl
wiederholt auf diese überirdischen Mächte bezieht (1. Kor. 15,

24; Eph. 1, 21; 2, 2; 3,11; 6,12; Kol. 1,13. 16; 2, 10. 15). Es kann
kein Zweifel darüber bestehen, daß Lukas in dieser Verwendung

von èEovaia Pauliner ist. In Act. 26, 18 taucht ja der
Ausdruck èEouoia toO oaxava in einer Paulusrede auf, von der aus
die Verbindungen deutlich nach Kol. 1, 13 und Luk. 22, 53

weitergehen!

Was nun bei Paulus nie geschieht, das geschieht bei Lukas
in der zweiten Versuchung in aller Form. Es wird gesagt, daß
èSoucha gleichzeitig die Staatsmacht und die Finsternismacht sein
kann. Sie ist dem Teufel gegeben, und er kann sie weitergeben.
Auch wo er es nicht immer noch wortwörtlich sagt, steht für
Lukas hinter der Staatsmacht der «Fürst dieser Welt», wie in
Luk. 22, 53. Solange die Staatsmacht nur das fordert, was des

Kaisers ist, wird es zwischen ihr und den Gläubigen zu keinem
Konflikt kommen. Sobald sie aber fordert, was Gottes ist — die

Proskynese! —, wird die christliche Gemeinde in ihr nur noch
das Antlitz dessen sehen, der um den Preis dieser Proskynese
schon ihren Kyrios zu Fall bringen wollte. Sie wird dann ruhig,
aber entschlossen Nein sagen in dem Bewußtsein, daß die èSouaia

ja auch dem Satan nur gegeben ist, und daß der, der ihn
überwunden hat, ja nicht nur selber èSoucria hatte über die
Finsternismächte, sondern sie auch den Seinen gab (Luk. 10, 17 ff.).



304 R. Morgenthaler, Roma — Sedes Satanae

Eine Deutung der èHoucricu von Rom. IB, 1 ff. sowohl auf die
Obrigkeit wie auf die überirdischen Mächte ist von Lukas 4,
5—8 her gesehen wirklich alles andere als abwegig. Sie ist
vielmehr eine Selbstverständlichkeit. Sie war auch vom Schreiber
des letzten Buches des Neuen Testaments her gesehen eine
Selbstverständlichkeit. Nur darf man aus der ganzen Erkenntnis nicht
eine «Lehre» machen. Sie muß eine viva Veritas bleiben. Sonst
fallen wir aus der Exegese sofort in die Epigenese und aus der
Interpretation in die Deformation.

Hüterfingen, Kt. Bern. Robert Morgenthaler.


	Roma - Sedes Satanae : Röm. 13,1 ff. im Lichte von Luk. 4, 5-8

