Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Naturliche Gotteserkenntnis der Heiden? : Eine Erwéagung zu Rom. 1.
Autor: Bietenhard, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878980

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden?
Eine Erwigung zu Rom. 1.

Es ist eine bei der Exegese ' von Rom. 1, 18 ff. immer wieder
diskutierte Frage, ob und inwiefern Paulus hier den Heiden
«natiirliche» Gotteserkenntnis zuerkenne. Zu diesem Problem
diskutieren wir hier eine Vorfrage: war Paulus in der Lage,
von seiner jiidischen Herkunft aus den Heiden eine solche
Kenntnis Gottes — seiner Existenz, seines Wesens und Willens
— zuzubilligen? Wie stellt sich das zeitgendssische Judentum
zum Problem der «natiirlichen Theologie»? Es ist im Rahmen
dieser Studie selbstverstindlich nicht méglich, alle Aspekte die-
ses Problems umfassend zu erdrtern, doch soll auf einige Haupt-
punkte aufmerksam gemacht werden.

Schon lingst ist darauf hingewiesen worden, daff Rom. 1,
18 ff. seine nahe Parallele in der Sapientia Salomonis (Sap.
Sal. 13) hat. Dieses Kapitel steht im Zusammenhang des dritten
Teiles des Werkes, der von der Wirksamkeit der gottlichen
Weisheit handelt (Sap. Sal. 10—19). Der Verfasser sieht die
gottliche Weisheit zunéichst am Werk in der Geschichte Israels:
die Darstellung beginnt mit Adam und geht dann rasch iiber zu
den Erzvitern. Groflen Raum nimmt die Beschreibung der wun-
derbaren Rettung Israels aus Agypten ein, die Bestrafung der
Agypter durch die Plagen, der Untergang der Agypter im Roten
Meer. Gott strafte auch die Ureinwohner Paléstinas wegen ih-

1 Zum Ganzen vgl. auller den Kommentaren zum Rém.: Heinrich Daxer,
Romer 1, 18—2, 10 im Verhaltnis zur spéatjiidischen Lehrauffassung (Theol.
Diss. Rostock 1914). — Emil Weber, Die Beziehungen von Roém.1—3 zur
Missionspraxis des Paulus: BzFchrTh 9, 4 (1905). — J. B, Frey, Dieu et le
monde d’aprés les conceptions juives au temps de Jésus-Christ: Rev. bibl.
13 (1916), S.33—60. — J. B. Frey, La révélation d’apres les conceptions
juives au temps de Jésus-Christ: ebd. 13 (1916), S. 472—510. — Eduard Nor-
den, Agnostos Theos (1913), S. 128 f. — Adolf Schlatter, Israels Geschichte
von Alexander dem GrofBlen bis Hadrian? (1925). — Emil Schiirer, Geschichte
des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi* (1901—1909). — George
Foot Moore, Judaism in the first Centuries of the Christian Era. The Age
of the Tannaim, 1 (1927), S. 277 ff. 453. — Peter Dalbert, Die Theologie der
hellenistisch-jiidischen Missionsliteratur unter Ausschlufl von Philo und Jo-
sephus (1954). — Bertil Gértner, The Areopagus Speech and Natural Revela-
tion (1955).



276 H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden?

rer Gottlosigkeit, Stindhaftigkeit und Bosheit mit Ausrottung.
In alledem offenbart sich Gottes Weisheit, Gerechtigkeit und
Stéarke. Vor allem hat sich Gott dann seinem Volke Israel offen-
bart, indem er ihm das Gesetz gab (Sap. Sal. 10—12, 22). Ein
Hinweis auf den Irrwahn der dgyptischen Tierverehrung (12,
23—27) leitet iiber zu allgemeinen Erwigungen iiber die Torheit
des Gotzendienstes * in Kap. 13. Die Menschen sind von Natur
(pUoe) toricht, die Gott nicht kannten, die nicht fdhig waren,
ihn, den Seienden (tov évra) aus dem sichtbaren Guten zu erken-
nen. Die Menschen sahen zwar seine Werke, waren aber un-
fahig, aus ihnen den Werkmeister (texvitnv) zu erkennen. Statt
dessen hielten sie Naturerscheinungen und -krifte fiir Gotter,
die die Welt regieren. Die Menschen waren beeindruckt von der
Schonheit der Naturerscheinungen — aber eben deshalb hétten
sie einsehen sollen, wieviel besser deren Herr und Schopfer
sein mul}; staunenswerter als die Kraft der Naturerscheinungen
ist ja deren Schopfer (Sap. Sal. 13, 1—4). Denn aus der Groélle
und Schénheit der Geschopfe wird vergleichsweise (dvaléywg)
ihr Urheber geschaut (13, 5). Immerhin, der Verfasser will die
Heiden deswegen nur leicht tadeln; denn sogar diejenigen, wel-
che Gott suchen, irren leicht. Die Heiden blieben beim Durch-
forschen der Werke Gottes — beriickt durch deren Schonheit —
eben an ihnen héingen. Doch ist das keine Entschuldigung; denn
wenn sie die Welt zu erkennen und zu begreifen vermochten,
warum fanden sie dann nicht schneller ihren Herrscher (13,
6—8)? ks folgt eine Ausfiihrung iiber das Elend derer, die sich
selber Gotzenbilder anfertigen und sie anbeten (13, 10—14, 2).
Wer auf seiner Hinde Werk vertraut als auf seinen Gott, der
ist verflucht, und Gottes Gerichte kommen iiber die Gotzen der
Heiden (14, 3—11). Zum Gétzendienst gehort die Unzucht, und
beides verdirbt das Leben; beider Ursprung liegt im leeren
Wahn der Menschen (v.12 ff.). Es folgt eine euhemeristische
Theorie iiber die Entstehung des Gétzendienstes (v. 15—21). In
diisteren Farben werden dann die schlimmen Folgen des Got-

2 Der apokryphe Brief des Jeremia (Ep. Jer.) enthilt eine Warnung an
die Exulanten in Babel, sich nicht dem Gétzendienst zu iiberlassen; denn
die Gotzen sind nichtig, kénnen nicht helfen und sind nicht zu fiirchten,
auch wirken sie nichts (v.3—58). Sonne, Mond und Sterne dagegen erfiillen
auf ihre Weise den ihnen von Gott gegebenen Auftrag (v.59—62).



H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden? 277

zendienstes auf allen Lebensgebieten beschrieben (v.22—27).,
Fiir all das kommt Gottes Gericht iiber die Heiden; denn Gott
straft die Siinder (v.28—31).

Den Heiden werden nun die Israeliten gegeniibergestellt.
Uber ihnen ist Gott freundlich, wahrhaftig, langmiitig und gné-
dig. Auch wenn Israeliten — unwillentlich! — siindigen, sind
und bleiben sie Gottes Eigentum. Sie erkennen Gott, und eben
das ist Gerechtigkeit und die Wurzel der Unsterblichkeit. Sie
lieBen sich weder durch die Kunst noch durch andere Mittel
zum Gotzendienst verleiten (15, 1—5).

Wer Gotzenbilder macht, hat keine Einsicht in die Hinféllig-
keit des Lebens (v.91.), noch kennt er den Schépfer, der ihm
die Seele gab (v.11). Im Grunde genommen weil} er besser als
alle, dal} er siindigt, indem er «Gottery aus irdischer Masse be-
reitet (v. 13), und selbst steht er ja hoher als seine von ihm her-
gestellten Gdotter (v.17).

Im folgenden (Kap.16—19, 21) werden dann der Untergang
der Agypter und die Rettung der Israeliten einander gegeniiber-
gestellt.

Es ist hier deutlich, dal der Verfasser der Weisheit Salomos
dem Heidentum keine Gotteserkenntnis zubilligt. Nach ihm
kommt es gerade nicht zu dem, wozu es im Grunde kommen
miilite: dall aus der Grofle, Schonheit und Zweckméiligkeit der
Natur und ihrer Erscheinungen auf den Einen Gott als Schop-
fer geschlossen wird; dafl der Mensch alle Kreaturvergotterung
bleiben liefle und allenfalls von «Gotty redete.

In &dhnlicher Weise wie die Weisheit Salomos preist auch
Sirach das Walten Gottes in der Natur (Sir. 42, 15—43, 33): Gott
wird als Schopfer und Herr von herrlichen Werken gepriesen.
Naturerscheinungen am Himmel und auf der Erde werden be-
schrieben, die alle Erweis der Hoheit, Macht und Weisheit Jah-
wes sind. Dabei zeigen die zahlreichen Anklinge an biblische
Stellen, vor allem aus den Psalmen und aus Hiob, daf} Sirach
vom Alten Testament beeinfluflt ist. Darauf fiihrt auch die Er-
wihnung des Jahwe-Namens: ausdriicklich wird Jahwe, nicht
irgendein Gott oder gar ein «unbekannter Gotty oder eine «Goft-
heity erwidhnt als Herr und Schépfer. Im unmittelbaren An-
schlul} preist Sirach die groflen und weisen Médnner der Vorzeit,
wobei er der Erzéhlung des Alten Testamentes folgt (Sir.



278 H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden?

44—50): beginnend mit Henoch, iiber Noah, Abraham, Isaak,
Mose, Aaron usw. bis hin zur Gegenwart des Verfassers. Auch
das zeigt, dal Sirach durchaus gebunden ist an die Heilige
Schrift seines Volkes, an die Offenbarungsurkunde Israels. Im
Leben der Viter und Vorviter Israels sieht Sirach das herr-
liche, michtige und weise Walten Jahwes.

Bekanntschaft mit griechischer Philosophie, vor allem mit
Aristoteles, zeigt der Alexandriner Aristobulos.® Doch geht
auch er zunéchst von der Bibel aus: Gott, der Schépfer, hat Him-
mel und Erde und alles, was darin ist, in sechs Tagen geschaf-
fen (II, 18 f.). Gott erhilt auch alles (I, 27 f.) und legt die Ord-
nung (té#ig) aller Dinge fest fiir alle Zeit (11, 17 f.; 111, 44 ff.).
Aristobul versucht zwar, die Anthropomorphismen der Bibel
allegorisch zu verstehen (III, 39. 44 ff.), hilt aber durchaus am
Gesetz und vor allem an der supranaturalen Art der Sinai-
Offenbarung fest. Gott hat alles durch sein Wort erschaffen
(I, 19 ff.). Die Allegorese in der Bibelexegese soll dazu dienen,
dem gebiirtigen Heiden die Thora nahezubringen und ihm ihre
tiefe Weisheit zu beweisen. *

Fiir die Folgezeit bedeutsam wird Aristobul vor allem durch
eine geschichtliche Theorie. Schon vor (?) ihm hatte Artapanus
erklirt, dal Mose — von den Griechen Musaios genannt — der
Lehrer des Orpheus gewesen sei (I11,4—6). Nun sieht Aristobul
als einer, der die griechische Philosophie kennt, dafl auch da
gelegentlich von dem Einen Gott und Schopfer geredet wird. ®
Fiir diese Tatsache stellt nun Aristobul die Erklirung auf, dal
Orpheus, Pythagoras, Sokrates und Platon Mose und die Thora
gekannt hitien. Diese Midnner hitten alles genau erforscht und
seien schlielilich der Liehre des Mose gefolgt. Diese Philosophen
erklirten, sie hitten Gottes Stimme gehort, wenn sie den Bau
der Welt betrachteten, wie er so sorgfiltig von Gott erschaffen
wurde und erhalten werde (I, 23 ff.). Somit wird auch den gréf-
ten und einflulireichsten griechischen Philosophen von Aristo-
bul nicht zugestanden, dall sie zur Erkenntnis Gottes durchge-
drungen seien. Wo sie von dem einen Gott reden, der der Schop-

3 Vgl Schlatter (Anm. 1), S. 821.; Schiirer, 3,S. 514 ff.; Dalbert (Anm. 1),
S. 103 1. & Vgl. Dalbert, S. 104.

5 Vgl. z. B. Platon, Timaios 28 A—30 C. 32 A—35 A; Ps.-Aristoteles, De
mundo 6; Cicero, Tusc. I, 29 (28).



H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden? 279

fer, Erhalter und Regent der Welt ist, da haben sie diese Lehre
aus der Offenbarungsurkunde Israels, aus der Thora des Mose,
tibernommen. Der Besitz der Thora sichert also dem Juden seine
Uberlegenheit auch den héchsten Erzeugnissen griechischen
Geistes gegeniiber, *®

Von Aristobul beeinflulit ist wohl Philo von Alexandrien.
Denn auch er kann sagen, dall griechische Philosophen von
Mose abhiingig seien. Nach Leg. alleg. I, 107 und Quis rer. div.
her. 213 f. ist Heraklit von Mose abhdngig; aber auch Zenon
schopfte aus Moses Gesetzgebung (Quod omn. pr. lib. 57).

Die hier sich aufdringende Frage, weshalb keiner der grie-
chischen Philosophen das Gottesgesetz erwdhnt habe, beant-
wortet der Aristeasbrief so: man habe dies aus Ehrfurcht vor
den heiligen Worten unterlassen. Theopompos und Theodektos
(4. Jhdt. v. Chr.) hiitten es verdéffentlichen wollen, aber Got-
tes Vorsehung habe diese Entweihung verhindert (Ps.-Ar. 31.
312—316).

Schlieflich ist wohl auch Josephus von Aristobul beeinflufit,
wenn er sagt, daBl die griechischen Philosophen von Mose ab-
héingig gewesen seien.’ Damit ist gezeigt, dah dieser Gedanke
nicht auf die jlidische Diaspora beschrinkt blieb, sondern daf
er auch ins Mutterland selbst Eingang gefunden hat. Auch nach
Josephus wissen also die heidnischen Philosophen von Mose,
daBl Gott ist, dal er einzig, ungeschaffen, ewig unverinderlich,
an Schénheit jedes sterbliche Denken iibertreffend ist; wir kon-
nen ihn hinsichtlich seiner Macht erkennen, nicht aber hinsicht-
lich seines Wesens. Josephus nennt als solche von Mose be-
lehrte Philosophen Pythagoras, Anaxagoras, Platon und die
Stoiker. Diese Philosophen hiitten sich nur an einen kleinen
Kreis von Menschen gewandt, nicht an das ganze Volk, das be-
fangen war in alten Anschauungen. Mose dagegen wandte sich
an sein ganzes Volk und an alle kommenden Generationen dar-
in. Platon ehre zwar z. B. Homer, aber er schliefie ihn doch aus
seinem Idealstaate aus, da er in seinen Epen die zutreffende
Wahrheit tiber Gott mit Mythen verdunkle. ® Uberhaupt folge
Platon in seiner Staatsgesetzgebung dem Gesetze Moses, vor

¢ Vgl. Schlatter, S.83.
7 Vgl. Josephus, c. Apionem II, 168—169. 255—257.
8 Vgl. Platon, Republik II; III, 398 A.



280 H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden?

allem in der Gesetzgebung iiber die Fremden und in den Vor-
schriften iiber den griindlichen Unterricht in den Gesetzen. Von
Pythagoras weill Josephus endlich zu berichten, dieser habe —
z.'T. auf spiritistischem Wege — verschiedene jiidische Gesetze
in seine Lehre aufgenommen. ®

Somit wird faktisch in der ganzen jiidisch-hellenistischen Li-
teratur, soweit wir sie kennen, aber auch bei Palistinern, er-
klédrt, daB alles, was es im Heidentum an Ahnung von Gott und
von guten Gesetzen gibt, letzten Endes auf Gottes Offenbarung
an Israel zuriickgehe.

Dieser Gedanke findet sich nun auch im rabbinischen Schrift-
tum. Auch der Rabbi fiihrte alle Ordnung in der Menschheit zu-
riick auf Gottes Offenbarung. Denn selbstverstindlich sah man
auch im Rabbinat, dall in der Volkerwelt nicht einfach das
Chaos herrscht, sondern daf} bestimmte Ordnungen, Regeln, Sit-
ten und Gesetze iiberall das Zusammenleben der Menschen be-
stimmen. Wenn sich der Rabbi nun die Frage vorlegte, woher
die Menschen diese Ordnungen und Gesetze hétten, antwortete
er, dafl Gott sie ihnen gegeben habe. Der Mensch findet also
diese Ordnungen nicht selbst heraus, sondern sie wurden ihm
iibergeben, geoffenbart. Nach Ansicht vieler Rabbinen wurde
solche Offenbarung schon dem ersten Menschen, Adam, zuteil.
Insbesondere seien dem Adam sechs Gebote gegeben worden:
Verbot des Gétzendienstes, der Gotteslidsterung, des Blutvergie-
Bens (Mord, Totschlag), der Unzucht, des Raubes; geboten
wurde ihm, Richter einzusetzen. ** Mit diesen Verboten und Ge-
boten sah das Rabbinat grundlegende Beziehungen der mensch-
lichen Existenz erfallit und zum Wohle der Menschheit geord-
net. Wo diese Dinge nicht nach Gottes Willen geordnet sind,
da ist menschliches Zusammenleben iiberhaupt nicht moglich.
Im Besitz dieser Gebote Gottes trat also die Menschheit von
Adam an ihren Weg durch die Geschichte an. Es liegt allerdings
am Tage, dafl vor allem das erste dieser Verbote — Goétzen-
dienst! — nicht innegehalten wurde. Anders spricht sich eine in
bSanh 56b erhaltene Tradition aus, die auf Rabbi Jehuda ben
El'aj (um 150 n. Chr.) zuriickgefiihrt wird: dem ersten Men-

9 Vgl. Josephus, c. Apionem I, 164 {.
10 Debarim r.2 (198 d) bei P. Billerbeck, Kommentar zum NT, 3 (1926),
S. 37, wo weitere Parallelstellen angegeben sind.



H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden? 281

schen sei nur der Gétzendienst verboten worden. Rabbi Jehuda
ben Bathyra (um 110 n. Chr.) habe beigefiigt, es sei ihm auch
die Gottesldsterung verboten worden. Diese zuletzt angefiihrte
Meinung zeigt iibrigens auch, dafl das ganze Problem zu Beginn
des 2. Jhdts. n. Chr. in den Schulen Paléistinas diskutiert wurde,
wahrscheinlich aber schon friiher.

Im Rabbinat wurde ferner gelehrt, daft Gott der Menschheit
auch noch bei einer andern Gelegenheit die grundlegenden Ge-
bote geoffenbart habe, nimlich zur Zeit Noahs. Damals begann
die Menschheit gleichsam nochmals von vorn, und bei dieser
Gelegenheit erneuerte Gott die Kundgebung der grundlegenden
Gebote. Allerdings heilit es dann, zu den sechs, dem Adam ge-
gebenen, Geboten sei ein siebentes hinzugekommen: das Verbot,
ein Glied von einem noch lebenden Tier zu essen.™ Als Autor
fiir diese Ansicht erscheint, soweit wir sehen, Rabbi Channina
ben Gamliel (um 120 n. Chr.). Sein Zeitgenosse Rabbi Chidka
sagte, dafl den Noachiden auch die Kastration verboten wurde,
und Rabbi Schim‘on (um 150 n. Chr.) fiigte bei, es sei den Noa-
chiden auch die Zauberei verboten worden.

In vorchristliche Zeit (2. Jhdt.) fiihrt uns dagegen das Buch
der Jubilden. Nach ihm hat Noah seinen S6hnen folgende Ge-
bote mitgegeben: Gerechtigkeit iiben, die Bléfe des Fleisches
bedecken, den Schopfer ehren, die Eltern ehren, Nichstenliebe
itben; verboten wird Unzucht, Unreinheit, Ungerechtigkeit,
Blutvergieflen, Fleisch mit dem Blut zu essen, die Friichte von
Neupflanzungen in den drei ersten Jahren zu geniellen. Diese
Gebote werden auf Henoch zuriickgefiithrt (Jub. 7, 20—39). Sie
haben natiirlich ihren biblischen Grund in Gen. 9, 3—7.

Die Viélker der Welt — die Nachkommen Noahs und seiner
Sohne! — haben aber nicht nur diese Gebote empfangen. Es
gibt im Rabbinat Stimmen, die erkliren, dafl die Thora selbst
allen Vilkern angeboten worden sei. Das geschah damals, als
Israel die Thora empfing und annahm. So heil}t es in einem
Midrasch *, dal Gott die Thora den Weltvilkern anbot. Der
Zweck dabei war, dall die Voélker keine Entschuldigung vor

11 Vgl. Tosefta Aboda zara VIII, 4. 6; Parallelstellen bei Billerbeck, 3,
S. 371

12 Vgl. Mekhilta, Bachodesch, zu Ex. 20, 2; Ausgabe von J. Z. Lauter-
bach, Bd. 2 (1949), S.234 1.



282 H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden?

Gott haben sollten und nicht sagen konnten: Wenn Gott uns
die Thora angeboten hétte, dann hétten wir sie angenommen.
Nun aber wurde ihnen tatséchlich die Thora angeboten, sie
lehnten ihre Annahme jedoch ab. Es werden dann in dem Mi-
drasch die Griinde angefiihrt, aus denen die einzelnen Viélker
die Thora ablehnten: jedes Volk erkannte nédmlich im Dekalog
je ein besonderes Gebot, das in spezifischer Weise auf es und
seine Ixistenz zutraf, d.h. dessen Ubertretung gerade seine
Existenz ausmachte, und deshalb verweigerte jedes Volk die
Annahme der Thora. Allein Israel nahm die Thora an. Im wei-
teren erklirte dann Rabbi Schim‘on ben Ele‘azar (Ende2.Jhdt.):
Wenn die Weltvolker nicht einmal die noachischen Gebote hal-
ten konnten, um wieviel weniger wiren sie fihig gewesen, die
Thora zu halten!

Nicht nur an die Gesetzgebung am Sinai heftet sich die Mei-
nung, dafl damals die Thora allen Weltvilkern anerboten wor-
den sei. Eine dhnliche Lehre schlol das Rabbinat an Deut. 27,
2—8 an. An dieser Stelle wird berichtet, wie Jahwe den Befehl
gab, auf dem Berge Ebal einen Altar zu errichten und auf seine
Steine die Thora zu schreiben. Zu diesem Bericht gibt es im
Tosefta-Traktat Sota eine Erlduterung (Kap. VIII, 6) von Rabbi
Jehuda (wohl ben El‘aj, um 150 n. Chr.). Er ist der Meinung,
dall das Gesetz deshalb auf die Steine des Altars geschrieben
wurde, damit die Weltvolker Kenntnis davon bekommen sollten.
Gott gab damals den Weltvilkern Klugheit ins Herz, so daB sie
Schnellschreiber sandten, welche die Thora in die siebzig Spra-
chen — so viele wie es Volker gibt nach rabbinischer Ansicht
— abschrieben. Auf diese Weise ist also die Thora bei den Welt-
volkern bekannt geworden. Allerdings heilit es dann: «In der-
selben Stunde wurde das Gerichtsurteil iiber die Weltvélker, die
Verdammung in die Grube des Verderbens, besiegelt.» Dies des-
halb, weil die Volker zwar das Gesetz kennenlernten, es aber
nicht annahmen und so Gott den Gehorsam verweigerten. Die
Weltviolker haben also vor Gott keine Entschuldigung (vgl.
Paulus in Rém. 1,20!).*

13 Vgl. die Parallelen in Talm. b. Sot. 35 b (Bar.); j. Sot. VII, 5, 32 a,
13 ff.; M. Sot. VII, 5.

— Von dieser Ansicht her, dall Gott sich der Menschheit offenbart habe
und ihr gewisse Grundgesetze gab, ist es wohl zu verstehen, wenn ge-



H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden? 283

In den Pseudepigraphen wird einfach vorausgesetzt, dafl
die Voélker die Thora kennen, sie aber weder angenommen noch
gar gehalten haben. Nirgends erfahren wir jedoch etwas dar-
iiber, woher die Volker dieses Wissen um Gottes Gesetz ha-
ben. ** Statt vieler Belege sei hier nur syr. Bar. 54, 17 ff. ange-
fithrt: «Jetzt aber wendet euch nur dem Verderben zu, ihr, die
ihr jetzt Ubeltéiter seid; denn ihr werdet streng heimgesucht
werden, da ihr ja ehemals die Einsicht des Hochsten milachte-
tet. Denn nicht haben euch seine Werke belehrt; auch hat euch
nicht die kunstvolle Einrichtung seiner Schopfung, die allezeit
besteht, (davon) iiberzeugt.» *

In gewissem Sinne bildet hier Abraham, der Stammvater Is-
raels, eine Ausnahme. Die Apokalypse Abrahams schildert in
Kap.1—8 Abrahams Weg vom Heiden zum Diener des lebendi-
gen Gottes. Die Schrift zeigt, wie Abraham durch mancherlei
Beobachtungen und Erlebnisse mit den Gétzenbildern im Hause
seines Vaters immer mehr zu Zweifeln an der iiberlieferten Re-
ligion gefiihrt wird. Vieles in dieser Schrift erinnert an die Ver-
spottung der Gotzen in Jes. 44, 9 If.; 46, 6 ff. Abraham durch-
schaut in seiner iiberragenden Intelligenz die Ohnmacht und
Nichtigkeit der Gotzen. Er erkennt auch, dal die Elemente
(Feuer, Wasser, Eirde) nicht Gott sein kénnen, ebensowenig wie
Sonne, Mond und Sterne. Dann aber steigt in Abraham die Frage
auf, wer und wo der Gott sei, der alles geschaffen hat (Apok.

legentlich im rabbinischen Schrifttum die Meinung gedulBlert wird, es gebe
unter den Heiden Gerechte, welche das Leben der zukiinftigen Welt erben
wiirden. So heilit es im Tosefta-Traktat Sanhedrin (XIII, 2: Zuckermandel,
S. 434) : «R. Eli‘ezer (um 90) sagte: Alle Gojim (Nichtisraeliten) haben kei-
nen Anteil an der zukiinftigen Welt; denn es heilit: ,Die Gottlosen kehren
zuriick in den Scheol (Gehinnom), alle Gojim, die Gott vergessen’ (Ps.9,
18). Es kehren alle Gottlosen in die Scheol zuriick’, damit sind die Gott-
losen unter den Israeliten gemeint. Iis antwortete ihm R. Jehoschu‘a (um
90) : Wenn die Schriftstelle sagte: ,lis kehren die Gottlosen in die Scheol
zuriick, alle Gojim’, und weiter nichts, so wiirde ich sagen, wie deine Worte
lauten; jetzt aber, da die Schriftstelle sagt: ,Die Gott vergessen’ — siehe, so
gibt es Gerechte unter den Volkern, die Anteil an der zukiinftigen Welt
habens (Ubersetzung nach Billerbeck, 3, S. 360 f., wo Parallelen angefiihrt
sind).

14 Vgl. Billerbeck, 3, S. 402 42.

15 Vgl. auch 4. Esr. 3, 33 ff.; 7, 37; syr. Bar. 48, 38 {f.



284 H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden?

Abr.7,101.)." Das ist offensichtlich fiir den Verfasser dieser
Schrift die hochste Erkenntnis, die einem Menschen — und es
ist eben Abraham, der dazu gelangt! — aufgehen kann: dal} es
einen wahren Gott und Schopfer geben mufl. Der Mensch kann
also bis zum Postulat des Monotheismus vordringen mit seinen
Uberlegungen. Kann der Mensch aber auch von sich aus etwas
vom Wesen Gottes selbst erkennen? Die Antwort mul} negativ
lauten; denn unmittelbar auf die Frage, wer und wo Gott sei
(Apok. Abr.7,10f.) folgt die Bitte Abrahams, Gott mége sich
selber offenbaren (Apok. Abr.7,12). Und auf diese Bitte hin
ertént eine Stimme vom Himmel, die Abraham anredet, und
die sich selbst als Gott der Gétter und als Schopfer bezeichnet
(Apok. Abr. 8, 1—4). Zugleich erhilt Abraham den Befehl, sein
Vaterhaus sofort zu verlassen; er tut es, und sogleich wird das
Haus Terachs durch Feuer vom Himmel zerstort (Apok. Abr. 8,
5—17).

Abraham wird von dieser Schrift als eine Ausnahme in sei-
ner Zeit und Umgebung geschildert, wenn er die Nichtigkeit
des ihn umgebenden Religionsbetriebes durchschaut. Aber auch
Abraham kann von sich aus nicht weiter kommen als bis zum
Postulat des Monotheismus. Erkenntnis Gottes, d. h. Erkennt-
nis von Gottes Existenz und Wesen als Schiopfer wird dem Abra-
ham durch Offenbarung zuteil. " Rabbinen im dritten Jahrhun-

18 Die «<Maasse Abraham» (vgl. J. D. Eisenstein, Ozar Midraschim. A
Library of two hundred minor Midraschim, vol.1 [1928], S.2{f.), aus der
Billerbeck die entscheidende Partie in 3, S. 34 f., bringt, steht inhaltlich der
Apok. Abrah. nahe.

17 In einem Fragment, das in seiner lingeren IFassung auf FKupolemos
zuriickgefithrt wird (die kiirzere Version ist anonym), erscheint Abraham
als Abkémmling der Riesen (Gen.6). Er wird als weisester seiner Zeit
geschildert: als Irfinder der Astrologie und der «chaldaischen Kunst», die
er den Agyptern und Phoniziern beigebracht habe. (Daneben steht die Nach-
richt, dafl Henoch = Atlas [!] diese Dinge erfunden habe; und endlich heif}t
es, Methusalem habe alles erfahren, was auf uns kam.) Abraham habe Gott
durch besondere Frommigkeit gefallen (S.1—3). Leider erfahren wir aus
dem Fragment nicht, wie Abraham zu seiner Fréommigkeit kam. Fraglich
ist Schlatters These (a.a.O., S.1891f.), dall Abraham nach Ps.-Eupolemos
auf Grund seiner astronomischen Kenntnisse zur richtigen Verehrung Gottes
gekommen sei; denn der Text sagt davon nichts. Ebenso fraglich ist die
andere These Schlatters, dall Eupolemos keine Unterschiede zwischen den
Religionen gekannt habe, und dal fiir ihn jeder Weise ein Monotheist, jeder



H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden? 285

dert n. Chr. haben dariiber debattiert, in welchem Alter Abra-
ham «seinen Schiopfer erkannty habe.* In spiteren Midra-
schim* wird noch von drei andern Menschen gesagt, sie hiitten
von sich aus Gott erkannt, Hiob, Hiskia, der Konig von Juda,
und der Messias.

Zu den Grundlagen jiidischen Glaubens und jiidischer Lehre
gehorte es, an Gott den Schopfer zu glauben. Dem Juden spricht
der erste Satz seiner Heiligen Schrift diese Wahrheit aus. So
glaubt jeder Jude, der noch Jude ist und sein will, an Gott den
Schopfer, der derselbe ist wie der, welcher sich am Sinai Mose
und dem Volke Israel offenbarte und es zu seinem Eigentum
machte. Wo dieser Glaube verlassen wird, ist an einer entschei-
denden Stelle die Grenze iiberschritten, die das Judentum vom
Heidentum scheidet. Der Jude braucht fiir den Glauben an Gott
den Schopfer und Herrn der Welt keine philosophischen Be-
weise und Begriindungen. Wo ihm allerdings in der heidni-
schen Philosophie das Postulat des Monotheismus entgegen-
tritt — bei Plato, bei Aristoteles und in der Stoa —, da bietet
ihm das Heidentum eine willkommene Hilfe an in seinem Kampfe
gegen den Gotzendienst, fiir den Monotheismus, fiir die Ver-
teidigung der eigenen Position, zur Ausbreitung des jiidischen
Glaubens. Aber letztlich braucht der Jude diese Hilfe nicht, da
er von der Offenbarung der Wahrheit schon immer herkommt

Fromme ein Verehrer des einzigen Gottes sei; denn Ps.-Eupolemos erklire
die Natur — nicht die Geschichte — als dasjenige Werk, durch das sich
Gott offenbare. Eine Stiitze findet Schlatter fiir seine These darin, dall
sowohl der Pharao wie auch der Konig von Tyrus in ihren Briefen an Sa-
lomo von dem «griéfiten Gotty reden und sich dariiber freuen, dall eben dieser
Gott den Salomo zum Konig gemacht habe. Es ist immerhin mdéglich, daB
Ps.-Eupolemos einfach ad maiorem gloriam Dei et Salomonis die beiden
Heidenkonige in dieser Weise reden 14ft, ohne dal} sie selbst dadurch schon
als Monotheisten gekennzeichnet werden sollen; es wiirde sich also um
eine fagon de parler handeln. So blafl die Gottesvorstellung des Eupolemos
ist (vgl. Dalbert, S.38), hat er doch am genuin israelitischen Gedanken
festgehalten, dal Gott der Schépfer von Himmel und Erde ist; er hat diesen
Glauben nicht durch hellenistische Ideen (Ewigkeit der Materie, Gott als
Demiurg; Emanation der Welt aus Gott usw.) ersetzt oder zersetzt (vgl.
Dalbert, S.39).

18 Vgl. die Belegstellen und die Namen der einzelnen Rabbinen bei
Billerbeck, 3, S. 34.

19 Belege bei Billerbeck, 3, S. 36.

19



286 H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden?

und schon in ihrem Besitze ist. Die Nichtigkeit des G6tzendien-
stes ist dem Juden zum mindesten seit Jes. 44 vollig deutlich.
Wenn heidnische Philosophen dann ihrerseits das Ungenii-
gende des Gotterglaubens aufzeigen, dann sagen sie nur etwas,
was dem Juden die Schrift lingst kundgetan hat und immer wie-
der neu kundtut. Der Glaube an Gott den Schopfer steht dem Ju-
den immer wieder in vorderster Linie. Dal} die Werke der Schop-
fung fiir ihren Schopfer Zeugnis geben, ist dem Juden auch
klar, wenn er Ps. 19,2 hort: «Die Himmel erzédhlen die Ehre
Gottes . ..» Um so besser dann fiir den missionierenden und sei-
nen Glauben verteidigenden Juden, wenn er dem Heiden neben
ihm diese Tatsache und Wahrheit in der Sprache sagen kann,
die der Heide eben versteht, auf die er anspricht: in der Sprache
und Begrifflichkeit der Philosophie. * Der Hinweis auf die Na-
tur hat also im jiidisch-hellenistischen Schrifttum vor allem apo-
logetisch-missionarische Absicht. Man redet hier besser nicht
von «Gottesbeweiseny. ® Es geht vielmehr darum, dem Heiden
zu bezeugen, wer Gott ist, dal er der lebendige und titige Gott
ist. Gottes Dasein selbst steht nirgends zur Debatte. Indem die
jiidisch-hellenistische Literatur vor allem Hinweise auf Gottes
Walten in der Natur gibt, kniipft sie an stoische Gedanken an.
Sie verweist den Heiden damit auf jenes Gebiet, das ihm am
leichtesten zugénglich und einsichtig war. Es ist aber nicht zu
iibersehen, dal in diesen Schriften immer wieder auch Hinweise
auf Gottes Walten in der Geschichte Israels gegeben werden.

Die entscheidende Frage in unserm Zusammenhang ist nun
die: billigt das Judentum irgendwo dem Heidentum Erkenntnis
Gottes zu? Sieht es irgendwo in der heidnischen Religion eine
<Ahnung» von Gott durchschimmern? M. a. W.: gibt es auf
Grund jiidischer Lehre «natiirliche Gotteserkenntnis»? Diese
Frage mufl klar verneint werden. Wir verweisen noch einmal

20 Frey, Dieu et le monde (s. Anm. 1), bringt eine groe Zahl von Be-
legstellen bei, die zeigen, wie in allen jiidischen Schriften — Apokryphen,
Pseudepigraphen, Josephus, Philo usw. — die Lehre von der Schépfung
der Welt durch Gott festgehalten wird; dafl der Glaube an Gott den Schiopfer
Voraussetzung aller Lehre ist, und wie er iiberall als solcher geehrt und
gepriesen wird. Problematisch ist hier allerdings die Stellung Philos von
Alexandrien (vgl. S.40 ff.!), dem man vor allem nicht die L.ehre von der
creatio ex nihilo wird zuschreiben diirfen (S.114).

21 Vgl. Gértner (Anm. 1), S.981.; gegen Daxer, S.10f.



H. Bietenhard, Natiirliche Gotteserkenntnis der Heiden? 287

auf die Weisheit Salomos: nach dieser Schrift offenbart sich
Gott in seinen Werken; man konnte und sollte grundsétzlich
aus der Natur auf ihren Schopfer und Herrn schlieffen kénnen.
Aber faktisch wird diese Moglichkeit nie und nirgends reali-
siert: Der Mensch aullerhalb des Judentums kommt nicht dazu,
seinen Sinn iiber die Kreatur und Kreaturvergétterung hinaus
zu erheben. Vom Juden aus gesehen ist das Maximum, das ein
Heide in religioser Hinsicht erreichen kann, die Einsicht in die
Geschopflichkeit aller Dinge und Erscheinungen im Kosmos.
Von da aus konnte er den Schlull ziehen, daf} iiber und vor allen
Dingen ein Schépfergott stehen miisse, und dafl aller Gé6tzen-
dienst als Kreaturvergotterung nichtig ist. Das Beste, das ein
Heide also tun konnte, wire deshalb die Ablehnung aller heid-
nischen Religion, in diesem Sinne ein « Atheismusy, und die Auf-
richtung eines Altars oder Tempels, der «dem unbekannten
Gotty geweiht wére. Wer aber dieser <unbekannte Gotty wire,
das miilte dem Heiden Gott selber durch Offenbarung sagen,
oder die jiidische Mission miifite ihn erreichen und ihn zum Pro-
selyten machen. Die jiidische Mission wiirde ihn auf Grund der
biblischen Offenbarung dann vom «Atheismusy zum Dienst am
einzig-einen, lebendigen Gott fithren, indem sie ihm seinen Wil-
len und sein Gesetz enthiillt. So kiime der Heide zur Erkenntnis
vom Wesen Gottes. Die hochste Stufe des Heidentums ist also
da erreicht, wo es seine eigene Ohnmacht und Nichtigkeit er-
kennt, wo es an der eigenen Grenze steht. Aber aus eigener
Kraft kommt es nicht iiber diese Grenze hiniiber, kann es nicht
zur Wahrheit durchdringen. Wenn es aber im Heidentum ein
Reden von einem einzigen Gott gibt, dann darum, meint der
Jude, weil einige Heiden auf irgendwelchen Wegen Kenntnis
von der Thora Moses erhalten haben. Das Beste im Heidentum
ist somit nichts Genuines, sondern es ist geschichtliche Anleihe
von der an Israel geschichtlich ergangenen Gottesoffenbarung
am Sinai. Der Jude denkt also auch hier nicht von der Natur,
sondern von der Geschichte, und zwar von seiner eigenen Ge-
schichte, aus.

Es wire auch verwunderlich, wenn es sich im Judentum an-
ders verhielte. Denn es ist Israels Vorzug vor allen andern Vél-
kern, dafl ihm und keinem andern Volk der lebendige Gott sich
offenbart hat, und dafl Israel und kein anderes Volk Gottes Of-



288 H. Bietenhard, Natiirliche Golteserkenninis der Heiden?

fenbarung angenommen hat. Man weill in Israel, dall man sich
diese Gottesoffenbarung nicht selber geschaffen hat, sondern
dafB sie geschenkt wurde. (Iis steht dann auf einem andern Blatt,
wenn gelegentlich im Judentum die Annahme der Thora als Ver-
dienst fiir das Volk gebucht wird!) Wiirde der Jude dem Hei-
dentum echte Gotteserkenntnis zubilligen, dann gébe er dadurch
faktisch die Offenbarung durch die Thora preis; er gébe auch
Israels Priirogative als auserwihltes Volk preis. Damit aber
giibe der Jude das Fundament seiner eigenen KExistenz iiber-
haupt preis und wiirde letztlich ein Leugner Gottes. Es gibt in
der Welt nur eine Erkenntnis Gottes: es ist die, welche Gott sel-
ber den Menschen geschenkt hat, indem er sich Israel offen-
barte. Alle Gotteserkenntnis und Gotteslehre flieft aus Einer
Quelle. Auch alle Erkenntnis von Recht und Gerechtigkeit, von
Ordnung und Sitte in der Welt geht auf geschichtliche Offenba-
rung Gottes an die Menschen zuriick: Gott gab all das dem
Adam und dem Noah zu wissen. Um so schlimmer aber ist aller
Abfall von Gott, aller Gotzendienst, alle Gesetzlosigkeit und
Unmoral in der Welt; denn in alledem handelt der Mensch wi-
der besseres Wissen und Gewissen.

Von hier aus gesehen wire es sehr merkwiirdig, wenn Paulus
eine wirkliche «natiirliche Theologiey lehrte. Weder aus seinen
rabbinischen noch aus seinen jiidisch-hellenistischen Voraus.
setzungen konnte er, soweit wir sehen, dazu veranlafit werden.
Tite er es dennoch, dann miilite er sie aus andern als aus seinen
israelitisch-jiidischen Voraussetzungen heraus lehren. Er miifite
also, und das ist dullerst unwahrscheinlich, als Christ und Apo-
stel etwas anderes in bezug auf das Heidentum gelehrt haben
denn als Jude. Fiir die Beurteilung von Rém. 1, aber auch von
Apg. 17, ist diese Feststellung von betrichtlichem Wert.

Steffisburg, Kt. Bern. Hans Bietenhard.



	Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden? : Eine Erwägung zu Röm. 1.

