
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden? : Eine Erwägung zu Röm. 1.

Autor: Bietenhard, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden?

Eine Erwägung zu Rom. 1.

Es ist eine bei der Exegese 1 von Rom. 1,18 ff. immer wieder
diskutierte Frage, ob und inwiefern Paulus hier den Heiden
«natürliche» Gotteserkenntnis zuerkenne. Zu diesem Problem
diskutieren wir hier eine Vorfrage: war Paulus in der Lage,
von seiner jüdischen Plerkunft aus den Heiden eine solche
Kenntnis Gottes — seiner Existenz, seines Wesens und Willens
— zuzubilligen? Wie stellt sich das zeitgenössische Judentum
zum Problem der «natürlichen Theologie»? Es ist im Rahmen
dieser Studie selbstverständlich nicht möglich, alle Aspekte dieses

Problems umfassend zu erörtern, doch soll auf einige
Hauptpunkte aufmerksam gemacht werden.

Schon längst ist darauf hingewiesen worden, daß Rom. 1,
18 ff. seine nahe Parallele in der Sapientia Salomonis (Sap.
Sal. 13) hat. Dieses Kapitel steht im Zusammenhang des dritten
Teiles des Werkes, der von der Wirksamkeit der göttlichen
Weisheit handelt (Sap. Sal. 10—19). Der Verfasser sieht die
göttliche Weisheit zunächst am Werk in der Geschichte Israels:
die Darstellung beginnt mit Adam und geht dann rasch über zu
den Erzvätern. Großen Raum nimmt die Beschreibung der
wunderbaren Rettung Israels aus Ägypten ein, die Bestrafung der
Ägypter durch die Plagen, der Untergang der Ägypter im Roten
Meer. Gott strafte auch die Ureinwohner Palästinas wegen ih-

1 Zum Ganzen vgl. außer den Kommentaren zum Rom.: Heinrich Daxer,
Römer 1, 18—2, 10 im Verhältnis zur spätjüdischen Lehrauffassung (Theol.
Diss. Rostock 1914). — Emil Weber, Die Beziehungen von Rom. 1—3 zur
Missdonspraxis des Paulus: BzFchrTh 9, 4 (1905). — J. B. Frey, Dieu et le
monde d'après les conceptions juives au temps de Jésus-Christ: Rev. bibl.
13 (1916), S. 33—60. — J. B. Frey, La révélation d'après les conceptions
juives au temps de Jésus-Christ: ebd. 13 (1916), S. 472—510. — Eduard Norden,

Agnostos Theos (1913), S. 128 f. — Adolf Sehlatter, Israels Geschichte
von Alexander dem Großen bis Hadrian3 (1925). — Emil Schürer, Geschichte
des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi4 (1901—1909). — George
Foot Moore, Judaism in the first Centuries of the Christian Era. The Age
of the Tannaim, 1 (1927), S. 277 ff. 453. — Peter Dalbert, Die Theologie der
hellenistisch-jüdischen Missionsliteratur unter Ausschluß von Philo und Jo-
sephus (1954). — Bertil Gärtner, The Areopagus Speech and Natural Revelation

(1955).



276 H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden?

rer Gottlosigkeit, Sündhaftigkeit und Bosheit mit Ausrottung.
In alledem offenbart sich Gottes Weisheit, Gerechtigkeit und
Stärke. Vor allem hat sich Gott dann seinem Volke Israel offenhart,

indem er ihm das Gesetz gab (Sap. Sal. 10—12, 22). Ein
Hinweis auf den Irrwahn der ägyptischen Tierverehrung (12,
23—27) leitet über zu allgemeinen Erwägungen über die Torheit
des Götzendienstes 2 in Kap. 13. Die Menschen sind von Natur
(cpûcrei) töricht, die Gott nicht kannten, die nicht fähig waren,
ihn, den Seienden (xov övTa) aus dem sichtbaren Guten zu erkennen.

Die Menschen sahen zwar seine Werke, waren aber
unfähig, aus ihnen den Werkmeister (xexvixpv) zu erkennen. Statt
dessen hielten sie Naturerscheinungen und -kräfte für Götter,
die die Welt regieren. Die Menschen waren beeindruckt von der
Schönheit der Naturerscheinungen — aber eben deshalb hätten
sie einsehen sollen, wieviel besser deren Herr und Schöpfer
sein muß; staunenswerter als die Kraft der Naturerscheinungen
ist ja deren Schöpfer (Sap. Sal. 13, 1—4). Denn aus der Größe
und Schönheit der Geschöpfe wird vergleichsweise (dvaXô-fuuç)

ihr Urheber geschaut (13, 5). Immerhin, der Verfasser will die
Heiden deswegen nur leicht tadeln; denn sogar diejenigen, welche

Gott suchen, irren leicht. Die Heiden blieben beim
Durchforschen der Werke Gottes — berückt durch deren Schönheit —
eben an ihnen hängen. Doch ist das keine Entschuldigung; denn

wenn sie die Welt zu erkennen und zu hegreifen vermochten,
warum fanden sie dann nicht schneller ihren Herrscher (13,
6—8) Es folgt eine Ausführung über das Elend derer, die sich
seiher Götzenbilder anfertigen und sie anbeten (13, 10—14, 2).
Wer auf seiner Hände Werk vertraut als auf seinen Gott, der
ist verflucht, und Gottes Gerichte kommen über die Götzen der
Heiden (14, 3—11). Zum Götzendienst gehört die Unzucht, und
beides verdirbt das Lehen; heider Ursprung liegt im leeren
Wahn der Menschen (v. 12 ff.). Es folgt eine euhemeristische
Theorie über die Entstehung des Götzendienstes (v. 15—21). In
düsteren Farben werden dann die schlimmen Folgen des Göt-

2 Der apokryphe Briet dies Jeremia (Ep. Jer.) enthält eine Warnung an
die Exulanten in Babel, sich nicht dem Götzendienst zu überlassen; denn
die Götzen sind nichtig, können nicht helfen und sind nicht zu fürchten,
auch wirken sie nichts (v. 3—58). Sonne, Mond und Sterne dagegen erfüllen
auf ihre Weise den ihnen von Gott gegebenen Auftrag (v. 59—62).



H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden? 277

zendienstes auf allen Lebensgebieten beschrieben (v. 22—27).
Für all das kommt Gottes Gericht über die Heiden; denn Gott
straft die Sünder (v. 28—31).

Den Heiden werden nun die Israeliten gegenübergestellt.
Uber ihnen ist Gott freundlich, wahrhaftig, langmütig und gnädig.

Auch wenn Israeliten — unwillentlich! — sündigen, sind
und bleiben sie Gottes Eigentum. Sie erkennen Gott, und eben
das ist Gerechtigkeit und die Wurzel der Unsterblichkeit. Sie
ließen sich weder durch die Kunst noch durch andere Mittel
zum Götzendienst verleiten (15,1—-5).

Wer Götzenbilder macht, hat keine Einsicht in die Hinfälligkeit
des Lebens (v. 9 f.), noch kennt er den Schöpfer, der ihm

die Seele gab (v. 11). Im Grunde genommen weiß er besser als
alle, daß er sündigt, indem er «Götter» aus irdischer Masse
bereitet (v. 13), und selbst steht er ja höher als seine von ihm
hergestellten Götter (v. 17).

Im folgenden (Kap. 16—19, 21) werden dann der Untergang
der Ägypter und die Rettung der Israeliten einander gegenübergestellt.

Es ist hier deutlich, daß der Verfasser der Weisheit Salomos
dem Heidentum keine Gotteserkenntnis zubilligt. Nach ihm
kommt es gerade nicht zu dem, wozu es im Grunde kommen
müßte: daß aus der Größe, Schönheit und Zweckmäßigkeit der
Natur und ihrer Erscheinungen auf den Einen Gott als Schöpfer

geschlossen wird; daß der Mensch alle Kreaturvergötterung
bleiben ließe und allenfalls von «Gott» redete.

In ähnlicher Weise wie die Weisheit Salomos preist auch
Sirach das Walten Gottes in der Natur (Sir. 42,15—43, 33) : Gott
wird als Schöpfer und Herr von herrlichen Werken gepriesen.
Naturerscheinungen am Himmel und auf der Erde werden
beschrieben, die alle Erweis der Hoheit, Macht und Weisheit Jahwes

sind. Dabei zeigen die zahlreichen Anklänge an biblische
Stellen, vor allem aus den Psalmen und aus Hiob, daß Sirach
vom Alten Testament beeinflußt ist. Darauf führt auch die
Erwähnung des Jahwe-Namens: ausdrücklich wird Jahwe, nicht
irgendein Gott oder gar ein «unbekannter Gott» oder eine «Gottheit»

erwähnt als Herr und Schöpfer. Im unmittelbaren
Anschluß preist Sirach die großen und weisen Männer der Vorzeit,
wobei er der Erzählung des Alten Testamentes folgt (Sir.



278 H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden?

44—50): beginnend mit Henoch, über Noah, Abraham, Isaak,
Mose, Aaron usw. bis hin zur Gegenwart des Verfassers. Auch
das zeigt, daß Sirach durchaus gebunden ist an die Heilige
Schrift seines Volkes, an die Offenbarungsurkunde Israels. Im
Leben der Väter und Vorväter Israels sieht Sirach das
herrliche, mächtige und weise Walten Jahwes.

Bekanntschaft mit griechischer Philosophie, vor allem mit
Aristoteles, zeigt der Alexandriner Aristobulos.3 Doch geht
auch er zunächst von der Bibel aus: Gott, der Schöpfer, hat Himmel

und Erde und alles, was darin ist, in sechs Tagen geschaffen

(II, 18 f.). Gott erhält auch alles (I, 27 f.) und legt die
Ordnung (xd£iç) aller Dinge fest für alle Zeit (II, 17 f.; III, 44 ff.).
Aristobul versucht zwar, die Anthropomorphismen der Bibel
allegorisch zu verstehen (III, 39. 44 ff.), hält aber durchaus am
Gesetz und vor allem an der supranaturalen Art der Sinai-
Offenbarung fest. Gott hat alles durch sein Wort erschaffen
(I, 19 ff.). Die Allegorese in der Bibelexegese soll dazu dienen,
dem gebürtigen Heiden die Thora nahezubringen und ihm ihre
tiefe Weisheit zu beweisen.4

Für die Folgezeit bedeutsam wird Aristobul vor allem durch
eine geschichtliche Theorie. Schon vor ihm hatte Artapanus
erklärt, daß Mose — von den Griechen Musaios genannt — der
Lehrer des Orpheus gewesen sei (III, 4—6). Nun sieht Aristobul
als einer, der die griechische Philosophie kennt, daß auch da

gelegentlich von dem Einen Gott und Schöpfer geredet wird.5
Für diese Tatsache stellt nun Aristobul die Erklärung auf, daß
Orpheus, Pythagoras, Sokrates und Piaton Mose und die Thora
gekannt hätten. Diese Männer hätten alles genau erforscht und
seien schließlich der Lehre des Mose gefolgt. Diese Philosophen
erklärten, sie hätten Gottes Stimme gehört, wenn sie den Bau
der Welt betrachteten, wie er so sorgfältig von Gott erschaffen
wurde und erhalten werde (I, 23 ff.). Somit wird auch den größten

und einflußreichsten griechischen Philosophen von Aristobul

nicht zugestanden, daß sie zur Erkenntnis Gottes durchgedrungen

seien. Wo sie von dem einen Gott reden, der der Schöp-

3 Vgl. Schlatter (Anm. 1),S.82f.; Schürer,3,S.514ff.; Dalbert (Anm. 1),
S. 103 f. * Vgl. Dalbert, S. 104.

5 Vgl. z.B. Piaton, Timaios 28 A—30 C. 32 A—35 A; Ps.-Arietoteles, De
mundo 6; Cicero, Tusc. I, 29 (28).



H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden? 279

fer, Erhalter und Regent der Welt ist, da haben sie diese Lehre
aus der Offenharungsurkunde Israels, aus der Thora des Mose,
übernommen. Der Besitz der Thora sichert also dem Juden seine
Überlegenheit auch den höchsten Erzeugnissen griechischen
Geistes gegenüber.0

Von Aristohul beeinflußt ist wohl Philo von Alexandrien.
Denn auch er kann sagen, daß griechische Philosophen von
Mose abhängig seien. Nach Leg. alleg. I, 107 und Quis rer. div.
her. 213 f. ist Heraklit von Mose abhängig; aber auch Zenon
schöpfte aus Moses Gesetzgebung (Quod omn. pr. lib. 57).

Die hier sich aufdrängende Frage, weshalb keiner der
griechischen Philosophen das Gottesgesetz erwähnt habe,
beantwortet der Aristeasbrief so: man habe dies aus Ehrfurcht vor
den heiligen Worten unterlassen. Theopompos und Theodektos
(4. Jhdt. v. Chr.) hätten es veröffentlichen wollen, aber Gottes

Vorsehung habe diese Entweihung verhindert (Ps.-Ar. 31.

312—316).
Schließlich ist wohl auch Josephus von Aristobul beeinflußt,

wenn er sagt, daß die griechischen Philosophen von Mose
abhängig gewesen seien.7 Damit ist gezeigt, daß dieser Gedanke
nicht auf die jüdische Diaspora beschränkt blieb, sondern daß

er auch ins Mutterland selbst Eingang gefunden hat. Auch nach
Josephus wissen also die heidnischen Philosophen von Mose,
daß Gott ist, daß er einzig, ungeschaffen, ewig unveränderlich,
an Schönheit jedes sterbliche Denken übertreffend ist; wir können

ihn hinsichtlich seiner Macht erkennen, nicht aber hinsichtlich

seines Wesens. Josephus nennt als solche von Mose
belehrte Philosophen Pythagoras, Anaxagoras, Piaton und die
Stoiker. Diese Philosophen hätten sich nur an einen kleinen
Kreis von Menschen gewandt, nicht an das ganze Volk, das
befangen war in alten Anschauungen. Mose dagegen wandte sich
an sein ganzes Volk und an alle kommenden Generationen darin.

Piaton ehre zwar z. B. Homer, aber er schließe ihn doch aus
seinem Idealstaate aus, da er in seinen Epen die zutreffende
Wahrheit über Gott mit Mythen verdunkle.8 Überhaupt folge
Piaton in seiner Staatsgesetzgebung dem Gesetze Moses, vor

8 Vgl. Schlatter, S. 83.
7 Vgl. Josephus, c. Apionem II, 168—169. 255—257.
8 Vgl. Piaton, Republik II; III, 398 A.



280 H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden1

allem in der Gesetzgebung über die Fremden und in den
Vorschriften über den gründlichen Unterricht in den Gesetzen. Von
Pythagoras weiß Josephus endlich zu berichten, dieser habe —
z. T. auf spiritistischem Wege — verschiedene jüdische Gesetze
in seine Lehre aufgenommen.9

Somit wird faktisch in der ganzen jüdisch-hellenistischen
Literatur, soweit wir sie kennen, aber auch bei Palästinern,
erklärt, daß alles, was es im Heidentum an Ahnung von Gott und
von guten Gesetzen gibt, letzten Endes auf Gottes Offenbarung
an Israel zurückgehe.

Dieser Gedanke findet sich nun auch im rabbinischen Schrifttum.

Auch der Rabbi führte alle Ordnung in der Menschheit
zurück auf Gottes Offenbarung. Denn selbstverständlich sah man
auch im Rabbinat, daß in der Völkerwelt nicht einfach das
Chaos herrscht, sondern daß bestimmte Ordnungen, Regeln, Sitten

und Gesetze überall das Zusammenleben der Menschen
bestimmen. Wenn sich der Rabbi nun die Frage vorlegte, woher
die Menschen diese Ordnungen und Gesetze hätten, antwortete
er, daß Gott sie ihnen gegeben habe. Der Mensch findet also
diese Ordnungen nicht selbst heraus, sondern sie wurden ihm
übergeben, geoffenbart. Nach Ansicht vieler Rabbinen wurde
solche Offenbarung schon dem ersten Menschen, Adam, zuteil.
Insbesondere seien dem Adam sechs Gebote gegeben worden:
Verbot des Götzendienstes, der Gotteslästerung, des Blutvergießens

(Mord, Totschlag), der Unzucht, des Raubes; geboten
wurde ihm, Richter einzusetzen.10 Mit diesen Verboten und
Geboten sah das Rabbinat grundlegende Beziehungen der menschlichen

Existenz erfaßt und zum Wohle der Menschheit geordnet.

Wo diese Dinge nicht nach Gottes Willen geordnet sind,
da ist menschliches Zusammenleben überhaupt nicht möglich.
Im Besitz dieser Gebote Gottes trat also die Menschheit von
Adam an ihren Weg durch die Geschichte an. Es liegt allerdings
am Tage, daß vor allem das erste dieser Verbote — Götzendienst!

— nicht innegehalten wurde. Anders spricht sich eine in
bSanh 56b erhaltene Tradition aus, die auf Rabbi Jehuda ben

El'aj (um 150 n. Chr.) zurückgeführt wird: dem ersten Men-

9 Vgl. Josephus, c. Apionem I, 164 f.
10 Debarim r. 2 (198 d) bei P. Billerbeck, Kommentar zum NT, 3 (1926),

S. 37, wo weitere Parallelstellen angegeben sind.



H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden? 281

sehen sei nur der Götzendienst verboten worden. Rabbi Jehuda
ben Bathyra (um 110 n. Chr.) habe beigefügt, es sei ihm auch
die Gotteslästerung verboten worden. Diese zuletzt angeführte
Meinung zeigt übrigens auch, daß das ganze Problem zu Beginn
des 2. Jhdts. n. Chr. in den Schulen Palästinas diskutiert wurde,
wahrscheinlich aber schon früher.

Im Rabbinat wurde ferner gelehrt, daß Gott der Menschheit
auch noch bei einer andern Gelegenheit die grundlegenden
Gebote geoffenbart habe, nämlich zur Zeit Noahs. Damals begann
die Menschheit gleichsam nochmals von vorn, und bei dieser
Gelegenheit erneuerte Gott die Kundgebung der grundlegenden
Gebote. Allerdings heißt es dann, zu den sechs, dem Adam
gegebenen, Geboten sei ein siebentes hinzugekommen: das Verbot,
ein Glied von einem noch lebenden Tier zu essen.11 Als Autor
für diese Ansicht erscheint, soweit wir sehen, Rabbi Channina
ben Gamliel (um 120 n. Chr.). Sein Zeitgenosse Rabbi Chidka
sagte, daß den Noachiden auch die Kastration verboten wurde,
und Rabbi Schim'on (um 150 n. Chr.) fügte bei, es sei den
Noachiden auch die Zauberei verboten worden.

In vorchristliche Zeit (2. Jhdt.) führt uns dagegen das Buch
der Jubiläen. Nach ihm hat Noah seinen Söhnen folgende
Gebote mitgegeben: Gerechtigkeit üben, die Blöße des Fleisches
bedecken, den Schöpfer ehren, die Eltern ehren, Nächstenliebe
üben; verboten wird Unzucht, Unreinheit, Ungerechtigkeit,
Blutvergießen, Fleisch mit dem Blut zu essen, die Früchte von
Neupflanzungen in den drei ersten Jahren zu genießen. Diese
Gebote werden auf Henoch zurückgeführt (Jub. 7, 20—89). Sie
haben natürlich ihren biblischen Grund in Gen. 9, 3—7.

Die Völker der Welt — die Nachkommen Noahs und seiner
Söhne! — haben aber nicht nur diese Gebote empfangen. Es
gibt im Rabbinat Stimmen, die erklären, daß die Thora selbst
allen Völkern angeboten worden sei. Das geschah damals, als
Israel die Thora empfing und annahm. So heißt es in einem
Midrasch 12, daß Gott die Thora den Weltvölkern anbot. Der
Zweck dabei war, daß die Völker keine Entschuldigung vor

11 Vgl. Tosefta Aboda zara VIII, 4.6; Parallelstellen bei Billerbeck, 3,

S. 37 f.
12 Vgl. Mekhilta, Bachodesch, zu Ex. 20, 2; Ausgabe von J. Z. Lauterbach,

Bd. 2 (1949), S. 234 f.



282 H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden?

Gott haben sollten und nicht sagen könnten: Wenn Gott uns
die Thora angeboten hätte, dann hätten wir sie angenommen.
Nun aber wurde ihnen tatsächlich die Thora angeboten, sie
lehnten ihre Annahme jedoch ab. Es werden dann in dem Mi-
drasch die Gründe angeführt, aus denen die einzelnen Völker
die Thora ablehnten: jedes Volk erkannte nämlich im Dekalog
je ein besonderes Gebot, das in spezifischer Weise auf es und
seine Existenz zutraf, d. h. dessen Übertretung gerade seine
Existenz ausmachte, und deshalb verweigerte jedes Volk die
Annahme der Thora. Allein Israel nahm die Thora an. Im
weiteren erklärte dann Rabbi Schim'on ben Ele'azar (Ende 2. Jhdt.) :

Wenn die Weltvölker nicht einmal die noachischen Gebote halten

konnten, um wieviel weniger wären sie fähig gewesen, die
Thora zu halten!

Nicht nur an die Gesetzgebung am Sinai heftet sich die
Meinung, daß damals die Thora allen Weltvölkern anerboten worden

sei. Eine ähnliche Lehre schloß das Rabbinat an Deut. 27,
2—8 an. An dieser Stelle wird berichtet, wie Jahwe den Befehl
gab, auf dem Berge Ebal einen Altar zu errichten und auf seine
Steine die Thora zu schreiben. Zu diesem Bericht gibt es im
Tosefta-Traktat Sota eine Erläuterung (Kap. VIII, 6) von Rabbi
Jehuda (wohl ben El'aj, um 150 n. Chr.). Er ist der Meinung,
daß das Gesetz deshalb auf die Steine des Altars geschrieben
wurde, damit die Weltvölker Kenntnis davon bekommen sollten.
Gott gab damals den Weltvölkern Klugheit ins Herz, so daß sie
Schnellschreiber sandten, welche die Thora in die siebzig Sprachen

— so viele wie es Völker gibt nach rabbinischer Ansicht
— abschrieben. Auf diese Weise ist also die Thora bei den
Weltvölkern bekannt geworden. Allerdings heißt es dann: «In
derselben Stunde wurde das Gerichtsurteil über die Weltvölker, die
Verdammung in die Grube des Verderbens, besiegelt.» Dies
deshalb, weil die Völker zwar das Gesetz kennenlernten, es aber
nicht annahmen und so Gott den Gehorsam verweigerten. Die
Weltvölker haben also vor Gott keine Entschuldigung (vgl.
Paulus in Rom. 1,20!).13

13 Vgl. die Parallelen in Talm. b. Sot. 35b (Bar.); 3. Sot. VII, 5, 32a,
13 ff.; M. Sot. VII, 5.

— Von dieser Ansicht her, daß Gott sich der Menschheit offenbart habe
und ihr gewisse Grundgesetze gab, ist es wohl zu verstehen, wenn ge-



H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden? 283

In den Pseudepigraphen wird einfach vorausgesetzt, daß
die Völker die Thora kennen, sie aber weder angenommen noch

gar gehalten haben. Nirgends erfahren wir jedoch etwas
darüber, woher die Völker dieses Wissen um Gottes Gesetz
haben. 14 Statt vieler Belege sei hier nur syr. Bar. 54,17 ff.
angeführt: «Jetzt aber wendet euch nur dem Verderben zu, ihr, die
ihr jetzt Übeltäter seid; denn ihr werdet streng heimgesucht
werden, da ihr ja ehemals die Einsicht des Höchsten mißachtetet.

Denn nicht haben euch seine Werke belehrt; auch hat euch
nicht die kunstvolle Einrichtung seiner Schöpfung, die allezeit
besteht, (davon) überzeugt.» 15

In gewissem Sinne bildet hier Ahraham, der Stammvater
Israels, eine Ausnahme. Die Apokalypse Abrahams schildert in
Kap. 1—8 Abrahams Weg vom Heiden zum Diener des lebendigen

Gottes. Die Schrift zeigt, wie Ahraham durch mancherlei
Beobachtungen und Erlebnisse mit den Götzenbildern im Hause
seines Vaters immer mehr zu Zweifeln an der überlieferten
Religion geführt wird. Vieles in dieser Schrift erinnert an die
Verspottung der Götzen in Jes. 44, 9 ff.; 46, 6 ff. Abraham
durchschaut in seiner überragenden Intelligenz die Ohnmacht und
Nichtigkeit der Götzen. Er erkennt auch, daß die Elemente
(Feuer, Wasser, Erde) nicht Gott sein können, ebensowenig wie
Sonne, Mond und Sterne. Dann aber steigt in Abraham die Frage
auf, wer und wo der Gott sei, der alles geschaffen hat (Apok.

legentlich im rabbinischen Schrifttum die Meinung geäußert wird, es gebe
unter den Heiden Gerechte, welche das Leben der zukünftigen Welt erben
würden. So heißt es im Tosefta-Traktat Sanhédrin (XIII, 2: Zuckermandel,
S. 434) : <R. Eli'ezer (um 90) sagte: Alle Gojim (Nichtisraeliten) haben keinen

Anteil an der zukünftigen Welt; denn es heißt: ,Die Gottlosen kehren
zurück in den Scheol (Gehinnom), alle Gojim, die Gott vergessen' (Ps. 9,

18). Es kehren alle Gottlosen in die Scheol zurück', damit sind die
Gottlosen unter den Israeliten gemeint. Es antwortete ihm R. Jelioschu'a (um
90) : Wenn die Schriftstelle sagte: ,Es kehren die Gottlosen in die Scheol
zurück, alle Gojim', und weiter nichts, so würde ich sagen, wie deine Worte
lauten; jetzt aber, da die Schriftstelle sagt: ,Die Gott vergessen' — siehe, so

gibt es Gerechte unter den Völkern, die Anteil an der zukünftigen Welt
haben» (Übersetzung nach Billerbeck, 3, S. 360 f., wo Parallelen angeführt
sind).

14 Vgl. Billerbeck, 3, S. 402. 42.
15 Vgl. auch 4. Esr. 3, 33 ff.; 7, 37; syr. Bar. 48, 38 ff.



284 H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden?

Abr. 7,10 f.).'6 Das ist offensichtlich für den Verfasser dieser
Schrift die höchste Erkenntnis, die einem Menschen — und es

ist eben Abraham, der dazu gelangt! — aufgehen kann: daß es

einen wahren Gott und Schöpfer geben muß. Der Mensch kann
also bis zum Postulat des Monotheismus vordringen mit seinen
Überlegungen. Kann der Mensch aber auch von sich aus etwas
vom Wesen Gottes selbst erkennen? Die Antwort muß negativ
lauten; denn unmittelbar auf die Frage, wer und wo Gott sei

(Apok. Abr. 7,10 f.) folgt die Bitte Abrahams, Gott möge sich
selber offenbaren (Apok. Abr. 7,12). Und auf diese Bitte hin
ertönt eine Stimme vom Himmel, die Abraham anredet, und
die sich selbst als Gott der Götter und als Schöpfer bezeichnet
(Apok. Abr. 8,1—4). Zugleich erhält Abraham den Befehl, sein
Vaterhaus sofort zu verlassen; er tut es, und sogleich wird das
Haus Terachs durch Feuer vom Himmel zerstört (Apok. Abr. 8,

5-7).
Abraham wird von dieser Schrift als eine Ausnahme in

seiner Zeit und Umgebung geschildert, wenn er die Nichtigkeit
des ihn umgebenden Religionsbetriebes durchschaut. Aber auch
Abraham kann von sich aus nicht weiter kommen als bis zum
Postulat des Monotheismus. Erkenntnis Gottes, d. h. Erkenntnis

von Gottes Existenz und Wesen als Schöpfer wird dem Abraham

durch Offenbarung zuteil.17 Rabbinen im dritten Jahrhun-

16 Die «Maasse Abraham» (vgl. J. D. Eisenstein, Ozar Midraschim. A
Library of two hundred minor Midraschim, vol.1 [1928], S. 2 ff.), aus der
Billerbeck die entscheidende Partie in 3, S. 34 f., bringt, steht inhaltlich der
Apok. Abrah. nahe.

17 In einem Fragment, das in seiner längeren Fassung auf Eupolemos
zurückgeführt wird (die kürzere Version ist anonym), erscheint Abraham
als Abkömmling der Riesen (Gen. 6). Er wird als weisester seiner Zeit
geschildert: als Erfinder der Astrologie und der «chaldäischen Kunst», die
er den Ägyptern und Phöniziern beigebracht habe. (Daneben steht die Nachricht,

daß Henoch Atlas [!] diese Dinge erfunden habe; und endlieh heißt
es, Methusalem habe alles erfahren, was auf uns kam.) Abraham habe Gott
durch besondere Frömmigkeit gefallen (S. 1—3). Leider erfahren wir aus
dem Fragment nicht, wie Abraham zu seiner Frömmigkeit kam. Fraglich
ist Schlatters These (a.a.O., S. 189 f.), daß Abraham nach Ps.-Eupolemos
auf Grund seiner astronomischen Kenntnisse zur richtigen Verehrung Gottes
gekommen sei; denn der Text sagt davon nichts. Ebenso fraglich ist die
andere These Schlatters, daß Eupolemos keine Unterschiede zwischen den

Religionen gekannt habe, und daß für ihn jeder Weise ein Monotheist, jeder



H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden? 285

dert n. Chr. haben darüber debattiert, in welchem Alter Abraham

«seinen Schöpfer erkannt» habe.18 In späteren Midra-
schim19 wird noch von drei andern Menschen gesagt, sie hätten
von sich aus Gott erkannt, Hiob, Hiskia, der König von Juda,
und der Messias.

Zu den Grundlagen jüdischen Glaubens und jüdischer Lehre
gehörte es, an Gott den Schöpfer zu glauben. Dem Juden spricht
der erste Satz seiner Heiligen Schrift diese Wahrheit aus. So

glaubt jeder Jude, der noch Jude ist und sein will, an Gott den

Schöpfer, der derselbe ist wie der, welcher sich am Sinai Mose
und dem Volke Israel offenbarte und es zu seinem Eigentum
machte. Wo dieser Glaube verlassen wird, ist an einer entscheidenden

Stelle die Grenze überschritten, die das Judentum vom
Heidentum scheidet. Der Jude braucht für den Glauben an Gott
den Schöpfer und Herrn der Welt keine philosophischen
Beweise und Begründungen. Wo ihm allerdings in der heidnischen

Philosophie das Postulat des Monotheismus entgegentritt

— bei Plato, bei Aristoteles und in der Stoa —, da bietet
ihm das Heidentum eine willkommene Hilfe an in seinem Kampfe
gegen den Götzendienst, für den Monotheismus, für die
Verteidigung der eigenen Position, zur Ausbreitung des jüdischen
Glaubens. Aber letztlich braucht der Jude diese Hilfe nicht, da

er von der Offenbarung der Wahrheit schon immer herkommt

Fromme ein Verehrer des einzigen Gottes sei; denn Ps.-Eupolemos erkläre
die Natur — nicht die Geschichte — als dasjenige Werk, durch das sich
Gott offenbare. Eine Stütze findet Schlatter für seine These darin, daß
sowohl der Pharao wie auch der König von Tyrus in ihren Briefen an Sa-

lomo von dem «größten Gott» reden und sich darüber freuen, daß eben dieser
Gott den Salomo zum König gemacht habe. Es ist immerhin möglich, daß

Ps.-Eupolemos einfach ad maiorem gloriam Dei et Salomonis die beiden
Heidenkönige in dieser Weise reden läßt, ohne daß sie selbst dadurch schon
als Monotheisten gekennzeichnet werden sollen; es würde sich also um
eine façon de parier handeln. So blaß die Gottesvorstellung des Eupolemos
ist (vgl. Dalbert, S. 38), hat er doch am genuin israelitischen Gedanken
festgehalten, daß Gott der Schöpfer von Himmel und Erde ist; er hat diesen
Glauben nicht durch hellenistische Ideen (Ewigkeit der Materie, Gott als
Demiurg; Emanation der Welt aus Gott usw.) ersetzt oder zersetzt (vgl.
Dalbert, S. 39).

18 Vgl. die Belegstellen und die Namen der einzelnen Rabbinen bei
Billerbeck, 3, S. 34.

19 Belege bei Billerbeck, 3, S. 36.

19



286 H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heidenl

und schon in ihrem Besitze ist. Die Nichtigkeit des Götzendienstes

ist dem Juden zum mindesten seit Jes. 44 völlig deutlich.
Wenn heidnische Philosophen dann ihrerseits das Ungenügende

des Götterglaubens aufzeigen, dann sagen sie nur etwas,
was dem Juden die Schrift längst kundgetan hat und immer wieder

neu kundtut. Der Glaube an Gott den Schöpfer steht dem
Juden immer wieder in vorderster Linie. Daß die Werke der Schöpfung

für ihren Schöpfer Zeugnis gehen, ist dem Juden auch
klar, wenn er Ps. 19, 2 hört: «Die Himmel erzählen die Ehre
Gottes .» Um so besser dann für den missionierenden und
seinen Glauben verteidigenden Juden, wenn er dem Heiden neben
ihm diese Tatsache und Wahrheit in der Sprache sagen kann,
die der Heide eben versteht, auf die er anspricht: in der Sprache
und Begrifflichkeit der Philosophie.20 Der Hinweis auf die Natur

hat also im jüdisch-hellenistischen Schrifttum vor allem
apologetisch-missionarische Absicht. Man redet hier hesser nicht
von «Gottesbeweisen».21 Es geht vielmehr darum, dem Heiden
zu bezeugen, wer Gott ist, daß er der lebendige und tätige Gott
ist. Gottes Dasein selbst steht nirgends zur Debatte. Indem die
jüdisch-hellenistische Literatur vor allem Hinweise auf Gottes
Walten in der Natur gibt, knüpft sie an stoische Gedanken an.
Sie verweist den Heiden damit auf jenes Gebiet, das ihm am
leichtesten zugänglich und einsichtig war. Es ist aber nicht zu
übersehen, daß in diesen Schriften immer wieder auch Hinweise
auf Gottes Walten in der Geschichte Israels gegeben werden.

Die entscheidende Frage in unserm Zusammenhang ist nun
die: hilligt das Judentum irgendwo dem Heidentum Erkenntnis
Gottes zu? Sieht es irgendwo in der heidnischen Religion eine
«Ahnung» von Gott durchschimmern? M. a. W.: gibt es auf
Grund jüdischer Lehre «natürliche Gotteserkenntnis»? Diese
Frage muß klar verneint werden. Wir verweisen noch einmal

20 Frey, Dieu et le monde (s. Anm. 1), bringt eine große Zahl von
Belegstellen bei, die zeigen, wie in allen jüdischen Schriften — Apokryphen,
Pseudepigraphen, Josephus, Philo usw. — die Lehre von der Schöpfung
der Welt durch Gott festgehalten wird; daß der Glaube an Gott den Schöpfer
Voraussetzung aller Lehre ist, und wie er überall als solcher geehrt und
gepriesen wird. Problematisch ist hier allerdings die Stellung Philos von
Alexandrien (vgl. S. 40 ff.!), dem man vor allem nicht die Lehre von der
creatio ex nihilo wird zuschreiben dürfen (S. 114).

21 Vgl. Gärtner (Anm. 1), S. 98 f.; gegen Daxer, S. 10 f.



H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden? 287

auf die Weisheit Salomos: nach dieser Schrift offenbart sich
Gott in seinen Werken; man könnte und sollte grundsätzlich
aus der Natur auf ihren Schöpfer und Herrn schließen können.
Aber faktisch wird diese Möglichkeit nie und nirgends
realisiert: Der Mensch außerhalb des Judentums kommt nicht dazu,
seinen Sinn über die Kreatur und Kreaturvergötterung hinaus
zu erheben. Vom Juden aus gesehen ist das Maximum, das ein
Heide in religiöser Hinsicht erreichen kann, die Einsicht in die
Geschöpflichkeit aller Dinge und Erscheinungen im Kosmos.
Von da aus könnte er den Schluß ziehen, daß über und vor allen
Dingen ein Schöpfergott stehen müsse, und daß aller Götzendienst

als Kreaturvergötterung nichtig ist. Das Beste, das ein
Heide also tun könnte, wäre deshalb die Ablehnung aller
heidnischen Religion, in diesem Sinne ein «Atheismus», und die
Aufrichtung eines Altars oder Tempels, der «dem unbekannten
Gott» geweiht wäre. Wer aber dieser «unbekannte Gott» wäre,
das müßte dem Heiden Gott selber durch Offenbarung sagen,
oder die jüdische Mission müßte ihn erreichen und ihn zum Pro-
selyten machen. Die jüdische Mission würde ihn auf Grund der
biblischen Offenbarung dann vom «Atheismus» zum Dienst am
einzig-einen, lebendigen Gott führen, indem sie ihm seinen Willen

und sein Gesetz enthüllt. So käme der Heide zur Erkenntnis
vom Wesen Gottes. Die höchste Stufe des Heidentums ist also
da erreicht, wo es seine eigene Ohnmacht und Nichtigkeit
erkennt, wo es an der eigenen Grenze steht. Aber aus eigener
Kraft kommt es nicht über diese Grenze hinüber, kann es nicht
zur Wahrheit durchdringen. Wenn es aber im Heidentum ein
Reden von einem einzigen Gott gibt, dann darum, meint der
Jude, weil einige Heiden auf irgendwelchen Wegen Kenntnis
von der Thora Moses erhalten haben. Das Beste im Heidentum
ist somit nichts Genuines, sondern es ist geschichtliche Anleihe
von der an Israel geschichtlich ergangenen Gottesoffenbarung
am Sinai. Der Jude denkt also auch hier nicht von der Natur,
sondern von der Geschichte, und zwar von seiner eigenen
Geschichte, aus.

Es wäre auch verwunderlich, wenn es sich im Judentum
anders verhielte. Denn es ist Israels Vorzug vor allen andern
Völkern, daß ihm und keinem andern Volk der lebendige Gott sich
offenbart hat, und daß Israel und kein anderes Volk Gottes Of-



288 H. Bietenhard, Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden1

fenbarung angenommen bat. Man weiß in Israel, daß man sich
diese Gottesoffenbarung nicht selber geschaffen hat, sondern
daß sie geschenkt wurde. (Es steht dann auf einem andern Blatt,
wenn gelegentlich im Judentum die Annahme der Thora als
Verdienst für das Volk gebucht wird!) Würde der Jude dem
Heidentum echte Gotteserkenntnis zubilligen, dann gäbe er dadurch
faktisch die Offenbarung durch die Thora preis; er gäbe auch
Israels Prärogative als auserwähltes Volk preis. Damit aber
gäbe der Jude das Fundament seiner eigenen Existenz
überhaupt preis und würde letztlich ein Leugner Gottes. Es gibt in
der Welt nur eine Erkenntnis Gottes: es ist die, welche Gott
selber den Menschen geschenkt hat, indem er sich Israel
offenbarte. Alle Gotteserkenntnis und Gotteslehre fließt aus Einer
Quelle. Auch alle Erkenntnis von Recht und Gerechtigkeit, von
Ordnung und Sitte in der Welt geht auf geschichtliche Offenbarung

Gottes an die Menschen zurück: Gott gab all das dem
Adam und dem Noah zu wissen. Um so schlimmer aber ist aller
Abfall von Gott, aller Götzendienst, alle Gesetzlosigkeit und
Unmoral in der Welt; denn in alledem handelt der Mensch
wider besseres Wissen und Gewissen.

Von hier aus gesehen wäre es sehr merkwürdig, wenn Paulus
eine wirkliche «natürliche Theologie» lehrte. Weder aus seinen
rabbinischen noch aus seinen jüdisch-hellenistischen
Voraussetzungen konnte er, soweit wir sehen, dazu veranlaßt werden.
Täte er es dennoch, dann müßte er sie aus andern als aus seinen
israelitisch-jüdischen Voraussetzungen heraus lehren. Er müßte
also, und das ist äußerst unwahrscheinlich, als Christ und Apostel

etwas anderes in bezug auf das Heidentum gelehrt haben
denn als Jude. Für die Beurteilung von Rom. 1, aber auch von
Apg. 17, ist diese Feststellung von beträchtlichem Wert.

Steffisburg, Kt. Bern. Hans Bietenhard.


	Natürliche Gotteserkenntnis der Heiden? : Eine Erwägung zu Röm. 1.

