
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 3

Artikel: Zum Zeugnis des Richterbuches

Autor: Jenni, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Zeugnis des Richterbuches.

Es sei hier vorausgesetzt, daß es möglich ist, auch über alt-
testamentliche Texte in sinnvoller und legitimer Weise zu
predigen, ohne das Selbstzeugnis der Texte, das eigene hermeneuti-
sche Gewissen oder den Anspruch der Gemeinde auf zeitgemäße
Auslegung hintanzustellen.1 Ebenso sei aber auch zugestanden,

daß die Bemühung der alttestamentlichen Wissenschaft,
das Menschenwort der Bibel mit allen zur Verfügung stehenden
historisch-kritischen, form- und üherlieferungsgeschichtlichen
Methoden zu erfassen, an sich schon berechtigt und notwendig
ist, noch bevor man darangeht, den auf diese Weise erhobenen
exegetischen Tatbestand in einem neuen Arbeitsgang in typo-
logisch-heilsgeschichtlicher Einordnung und Deutung für die
Predigt zu verwenden.

Welche Probleme und Spannungen dieses doppelte
Programm einer vom wissenschaftlichen und theologischen Standpunkt

aus sauberen Predigt in sich birgt, weiß jeder einsichtige
Exeget und Prediger, der sich einmal etwa an das Richterbuch
heranwagt. Wenn wir nun, im Grenzgebiet zwischen alttesta-
mentlicher Wissenschaft und praktischer Theologie stehend,
nach dem Zeugnis des Richterbuches fragen, so kann dies hier
nur den Sinn haben, daß wir uns über einige Möglichkeiten und
Wege zum Ziel besinnen. Wir glauben, daß dieses Ziel gerade
auch beim «alttestamentlichsten» Buch des Alten Bundes heute
doch etwas näher gerückt sei als noch vor ein paar Jahrzehnten.

I.

In den wissenschaftlichen Kommentaren 2 ist über die
theologische Bedeutung des Richterbuches sehr wenig zu finden.

Der Kommentar von Burney ist, soweit ich sehe, der einzige,
1 Vgl. z. B. die Sammlung «Alttestamentliche Predigten», herausgegeben

von H.-J. Kraus (1954), und die programmatischen Aufsätze der Mitarbeiter
am geplanten «Biblischen Kommentar», Evang. Theologie 12 (1952), Heft 1/2.

2 Das Richterbuch ist selten ausführlich kommentiert worden. Zu
erwähnen sind die Kommentare von K. Budde (1897) ; G. F. Moore (21898) ;

W. Nowack (1902) ; C. F. Burney (21920) ; R. Kittel (bei Kantzsch-Bertholet,
41922) ; H. Greßmann (1922) ; katholische Kommentare von Lagrange (1903) ;

Zapletal (1923); Schulz (1926); Nötscher (1950) und Vincent (1952).



258 E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches

der diesem Thema einen größeren Abschnitt widmet.3 Bei ihm
heißt er bezeichnenderweise «The Permanent Religious Value
of Judges». Er umfaßt allerdings nur vier Seiten von den 132
Seiten Einleitung neben weiteren 530 Seiten Kommentar, und
was darin geboten wird, ist auch nicht sehr hilfreich. Wir
stehen dort, am Ende des ersten Weltkrieges, noch vor dem
Wiederauferstehen der alttestamentlichen Theologie und in der
Periode vor der Erneuerung der biblischen Theologie durch die
Offenbarungs- und Worttheologie. Man suchte damals in der
Auslegung biblischer Schriften vor allem nach religiösen Werten

und Vorbildern, an denen man sich dank einer gewissen
Kongenialität des eigenen religiösen Vermögens religiös
bereichern konnte. Daß dabei das Richterbuch neben den Psalmen
oder den großen Schriftpropheten nicht gerade gut wegkam,
kann uns da natürlich nicht wundern. Von Heilsgeschichte oder
Offenbarungsgeschichte, von Wort Gottes und Kerygma, von
Botschaft und Zeugnis war noch nicht die Rede.

Burney unterscheidet einen historischen und einen spirituellen

Aspekt der Bedeutung des Richterbuches. Wir lernen nach
ihm im Richterbuch ein wesentliches Stück der religiösen und
sozialen Entwicklung Israels kennen, das rein historisch
unerklärlich bliebe, wenn wir nicht an das Vorhandensein einer
speziellen Vorsehung, an eine Erwählung des Volkes Israel
und an eine Mose zuteil gewordene einzigartige Offenbarung
glaubten. Die ganze objektive Seite der Botschaft des Richterbuches

wird also reduziert auf einen Rückschluß aus der Profan-

und Religionsgeschichte bzw. aus ihren anderweitig nicht
erklärbaren Rätseln auf das einmal vorhandene Offenbarungs-
walten Gottes, wobei der Begriff Offenbarung wiederum noch
nicht klar definiert ist. Die zweite, mehr subjektive Bedeutung
des Richterbuches, ihr spiritueller Aspekt, liegt nach Burney
einerseits hauptsächlich in dem Wahrheitsgehalt, welcher der
deuteronomistischen Geschichtsphilosophie mit ihrem
Vergeltungsglauben zugrunde liegt, andererseits in der Darstellung
der Richter durch die alten Erzähler als der Helden des Glaubens,

die im Vertrauen auf Gottes Führung und von seiner
Kraft erfüllt Schwierigkeiten überwinden, die vom menschlichen

Standpunkt aus unüberwindbar sind. Diese religiöse Tu-
3 C. F. Burney, The Book of Judges (21920), S. CXVIII ff.



E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches 259

gend, diesen religiösen Wert des siegreichen Glaubens findet
Burney in der einzigen Bezugnahme des Neuen Testaments auf
das Richterbuch bestätigt, in der Stelle Hebr. 11, 32—34 innerhalb

des großen Glaubenskapitels: «Und was soll ich noch
sagen? Denn die Zeit würde mir fehlen, wenn ich erzählen wollte
von Gideon, Barak, Simson, Jephtha, David und Samuel und
den Propheten, die durch Glauben Königreiche niederkämpften,
Gerechtigkeit übten, Verheißungen erlangten, Löwen den
Rachen verstopften, die Gewalt des Feuers auslöschten, der Schärfe
des Schwertes entrannen, aus Schwachheit zu Kraft kamen, im
Kriege stark wurden, Heere fremder Völker zum Weichen
brachten.»

Anstatt wie Burney auf allgemeine Wahrheiten über Gott
aus der Geschichte und hinter der Geschichte zu schließen,
anstatt nach religiösen Werten und Ideen, die wir heute noch
annehmen können, in den Erzählungen des Richterbuches zu
suchen, hat man aber später gelernt, nach dem Zeugnis der
biblischen Zeugen zu fragen und sich bereit zu halten, daß einen in
diesem menschlichen Zeugenwort Gottes Wort treffe. Einen
Versuch in dieser Richtung bedeutet das Buch von W. Vischer,
Das Christuszeugnis des Alten Testaments, Bd. 2 (1942), wo
unter dem Titel «Die früheren Propheten» auch das Richterbuch

behandelt wird. Die historische Darstellung fußt
weitgehend auf den Forschungen seines Lehrers Albrecht Alt, die
theologische Erklärung benützt zum Teil das Buch von M.
Buber, Königtum Gottes (1936), und wird zusammengefaßt in
dem Satz: «Die Freiheit Israels ist das Thema des Buches»
(S. 113). Man kann seinen Ausführungen recht viel entnehmen,
wenn sie auch der Anlage des Buches gemäß nicht sehr
systematisch sind. Sehr gut wird die Botschaft des Richterbuches in
knapper, populärer Form entfaltet in der kleinen Einführung
in das Alte Testament von B. Baischeit, Der Gottesbund (1943).
Gute populäre Auslegungen sind auch von K. Gutbrod in der
Reihe «Die Botschaft des Alten Testaments» (1951) und von H.
W. Hertzberg in der Sammlung «Das Alte Testament Deutsch»
(1953) veröffentlicht worden. Damit ist aber auch schon die
Literaturangabe weitgehend erschöpft.



260 E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches

II.

Bevor wir auf den sachlichen Inhalt der Botschaft eintreten,

ist das Prohlem der Form des Zeugnisses noch etwas näher
zu betrachten. Dazu gehört auch eine angemessene
Berücksichtigung der Erkenntnisse der Literarkritik. Im Richterbuch
liegt bekanntlich nicht alles auf der gleichen geschichtlichen
Ebene. Die Anfänge liegen mit dem Deboralied noch mitten in
der Richterzeit selber. Die Ausgestaltung der Geschichten dauert
bis in die Königszeit an; die des deuteronomistischen Rahmens
geschieht in der Zeit bald nach der Katastrophe Jerusalems. Die
letzten Zusätze führen bis in die nachexilische Zeit hinein. Wo
ist nun die Botschaft des Richterbuches zu suchen? Bei den
ältesten Überlieferungen, die vielleicht den geschichtlichen
Ereignissen noch am nächsten stehen, beim Bearbeiter, der manchmal

etwas gewaltsam das Disparate in seinen Rahmen gezwängt
hat, oder beim noch späteren Verständnis des Buches, als das
Richterhuch innerhalb der «früheren Propheten;» kanonische
Geltung erhielt? So verkehrt es wäre, in naiv biblizistischer
Weise das ganze Buch auf einer Ebene zu sehen und unbekümmert

um die verschiedenen Schichten von Vers zu Vers zu
fragen, was uns hier Gottes Wort sagen will, wobei dann völlig
unkritisch und harmonistisch Unzusammengehöriges miteinander

in Beziehung gesetzt würde, so verfehlt wäre es auch,
wollte man einseitig perspektivisch nur nach den ältesten Formen

der Überlieferung forschen, wobei dann die übergreifenden
Zusammenhänge verschwinden und eine Reihe von beziehungslos

nebeneinander stehenden Textelementen übrig blieben. Die
Aufgabe des Exegeten ist es also, den Text weder ganz flächen-
haft zu sehen, noch ihn einzig auf seine Urform hin zu
untersuchen, sondern in seiner ganzen Tiefendimension. Die Texte
bringen die Glauhenserfahrung verschiedener Zeiten zum
Ausdruck. Einmal die Glauhenserfahrung, die sich in der Form
der mündlich überlieferten Sage oder Geschichtserzählung in
ganz besonderer Weise verdichtet hat, sodann das Zeugnis des
Sammlers 4, der die alten Erzählungen hörend und prüfend auf-

4 Nach M. Noth, Überlieferungsgeschichtliche Studien, 1 (1943), geht das
deuteronomistische Geschichtswerk nicht nur auf einen Kedaktor, sondern auf
einen planmäßig vorgehenden Sammler und Theologen zurück. Diese Er-



E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches 261

nimmt, sie in seinen theologischen Zusammenhang hineinstellt
und neu interpretiert. Wir werden also grundsätzlich mit einem
mehrstimmigen Kerygma zu rechnen haben, bildlich
ausgedrückt: nicht mit einer homophonen, sondern mit einer polyphonen

Komposition, die wir zwar analysieren, aber nur im
Zusammenklang recht aufnehmen können.

Wollen aber die Texte des Richterbuches überhaupt
Botschaft sein? Daß ein Prophet mit seinem Prophetenspruch eine
Botschaft, ein Kerygma auszurichten hat, ist uns geläufig. Der
Prophet ist ja eben gerade seinem innersten Wesen nach ein
Bote; seine primäre Verkündigungsweise ist die des Botenspruches.

5 Wie aber stellt sich das Problem hei den historischen
Büchern? Wie können Geschichtserzählungen und Sagen
legitimerweise als Botschaft aufgefaßt werden?

Beim deuteronomistischen Rahmen, der etwa ein Achtel des
Buches ausmacht, ist es ganz deutlich, daß der Erzähler von
einer bestimmten Tendenz geleitet ist. Der Deuteronomist will
predigen, wenn er die biblische Geschichte erzählt und in
seinen theologischen Kategorien darstellt. Das deuteronomisti-
sche Werk will auf seine Leser und Hörer einwirken und will
die Lehren der Vergangenheit für die Gegenwart ziehen.6 Es
stammt aus einer Zeit, da Predigt und Paränese in voller
Entwicklung stehen. Die formale Grundlage der Botschaft scheint
daher im deuteronomistischen Rahmenwerk kein tieferes
Problem zu bilden und wäre nur im einzelnen noch näher zu
bestimmen.

Anders steht es mit dem älteren Überlieferungsgut. Man
könnte zwar sagen: Hier stellt sich das Problem gar nicht, da
diese älteren Teile jetzt in den deuteronomistischen Rahmen
aufgenommen sind und durch diese Einordnung Zeugnischarakter
bekommen haben; im Sinn des Deuteronomisten sind sie jetzt
Illustrationen seiner Botschaft und damit selber Träger der
Botschaft. Es würde aber doch wohl den Reichtum der alten Erzählungen

allzu stark verkürzen, wenn ihnen kein Eigenzeugnis

kenntnis zwingt den Ausleger, in vermehrtem Maße als bisher auf die
Stimme und das Anliegen auch dieses Autors zu hören.

5 Vgl. L. Köhler, Deuterojesaja (Jesaja 40—55) stilkritisch untersucht,
BhZAW 37 (1923), S. 102 ff.

6 Vgl. M. Noth, a. a. 0., S. 142 [100] ff.



262 E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches

mehr zugeschrieben werden dürfte; außerdem stehen ja auch
nicht alle Stücke des Richterbuches innerhalb des deuteronomi-
stischen Rahmens. Wir haben also mit gutem Recht zu fragen
nach der formalen Basis des Zeugnisses der Sagen und
Geschichtserzählungen und ebenso der Listen, etwa in Rieht. 1.

Wie kann eine Sage Trägerin einer Botschaft sein?
Daß das Richterbuch Sagen enthält, ist für die wissenschaftliche

alttestamentliclie Forschung keine umstrittene Frage mehr.
Es ist nun nur wichtig, auch zu wissen, was man mit Sage
meint und was eine Sage ist. Über die Sagen der Genesis
enthält die Einleitung des Genesiskommentars von H. Gunkel
(31910) nach der kulturgeschichtlichen und literarisch-ästhetischen

Seite das Wesentliche. Es gilt mutatis mutandis auch für
die Sagen des Richterbuches. Theologische Wegleitung über
das Verhältnis von Sage und Geschichte, Geschichte und Historie,

historische und unhistorische Geschichtsschreibung bietet
K. Barth in der Kirchlichen Dogmatik, III, 1, S. 83 ff., speziell
in bezug auf die Schöpfungssagen. Weiter ist sehr aufbauend,
was G. von Rad im Kapitel «Hermeneutische Probleme der
Genesiserzählungen» in seinem Genesiskommentar7 ausführt. Eine
kurze Zusammenfassung des an diesen Stellen Gebotenen wird
uns im Hinblick auf die Frage, wie eine Sage dazu kommt,
Trägerin eines Zeugnisses zu sein, nur fördern können.

Zunächst eine Bemerkung über Geschichte und Historie. In
aller Geschichte findet sich ein Bestandteil, den wir nicht zu
sehen und zu begreifen vermögen, etwas, das wir nicht mehr
auf das Zusammenspiel von kreatürlicher Ursache und
Wirkung zurückführen können, kurz: etwas Unhistorisches. In der
Schöpfring, deren Geschichte unmittelbar zu Gott ist, fehlt das
historische Element ganz; die Schöpfung als der Beginn der
Geschichte ist dem historischen Erkennen entzogen. Sofern in aller
Geschichte die Schöpfung weitergeht und Gott der ständige Herr
der Geschichte ist, findet sich auch in ihr unmittelbare göttliche
Setzung, die mit den Mitteln der Historie nicht erfaßt werden
kann; insofern sie aber Geschichte der Kreatur ist, also nur
mittelbar zu Gott, kann sie auf die kreatürlichen Gesetze von
Ursache und Wirkung zurückgeführt werden, ist sie also der
historischen Betrachtung prinzipiell zugänglich. Geschichte ist

7 G. von Rad, Das erste Buch Mose, ATD 2 (21950), S. 22 ff.



E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches 263

immer zugleich unhistorisch und historisch. Die Geschichte
Israels ist beides, historisch und unhistorisch, der Historie
zugänglich und nicht mehr zugänglich. Trotzdem oder gerade
deswegen ist sie echte Geschichte. Sie kann auf weite Strecken
hin gar nicht nur mit den Mitteln der historischen Geschichtsdarstellung

beschriehen werden. Es gibt neben der historischen
auch eine unhistorische, aber nicht ungeschichtliche
Geschichtsdarstellung und Geschichtsschreibung, dann auch eine
Mischung von heidem. Wer das Vorurteil des Historismus zu dem
seinen macht und alles, was nicht in das Geschichtsbild der
Historie eingeht, aus der Geschichte verbannt, wird gerade die
wirkliche Geschichte nicht zu Gesicht bekommen. Das heißt
natürlich nicht, daß der Geschichtsforscher sich bequem und
vorschnell auf das Element des Unhistorischen und Undeutbaren
berufen darf, wenn er mit den historischen Problemen nicht fertig

wird, aber grundsätzlich ist dieses Element stets im Auge
zu behalten.8

Aus diesem Verhältnis von Geschichte und Historie folgt
nun, daß neben der exakten Geschichtsschreibung, der Historie,
auch eine unhistorische, halbhistorische Geschichtsdeutung ihr
gutes Recht hat. Eine solche ist die Sage. Sage ist nach der
Definition Gunkels: «die volkstümliche, altüberlieferte, poetische
Erzählung, die Personen oder Ereignisse der Vergangenheit
behandelt», nach der Definition Barths: «das dichterisch-divina-
torisch entworfene Bild einer konkret einmaligen, zeitlich-räumlich

beschränkten prähistorischen Geschichtswirklichkeit».
Die Definitionen decken sich nicht, ergänzen sich aber

einigermaßen; diejenige Gunkels zielt mehr auf das Literarkund-
liche, Folkloristische, diejenige Barths grenzt sorgfältig gegenüber

dem Mythus ah. Nur unter dem Vorurteil des Panhistoris-
mus, nur wenn man unter dem Zwange steht, alles historisch,
mit historischen Mitteln erklären zu müssen, nur dann haftet
der Sage der Makel des Unklaren, Fragwürdigen, des gebrochenen

oder gar nicht vorhandenen Verhältnisses zur geschichtlichen

Wirklichkeit an. Die Sage bezieht sich zwar wie die
Historie auf Geschichte — das ist beiden gemeinsam —, aber sie
entspringt einer andern Geistesbeschäftigung. Sie ist nicht nur
das Produkt dichterischer Phantasie, wie die Historie abfällig

8 Vgl. M. Noth, Geschichte Israels (21954), S. 9 f.



264 E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches

urteilen möchte, sondern sie enthält in sich die Summe der
lebendigen geschichtlichen Erinnerung eines Volkes. Solange das
rationale und logische geschichtliche Erkennen noch nicht voll
entwickelt ist, wirken die Kräfte des ahnenden, intuitiv deutenden

Verstehens um so freier. Neben der äußeren,
politisch-militärisch-sozialen Geschichte deutet die Sage auf die innere
Geschichte eines Volkes hin, auf innere Erlebnisse, Erfahrungen
von Fügungen, auf eine Geschichte mit Gott. Die Sage knüpft
an ein historisches Faktum an, das ihr als Kristallisationspunkt
dient, und spiegelt darüber hinaus in ihr das geschichtliche
Erleben der jeweiligen geschichtlichen Gemeinschaft. Die Sage
redet aber nicht direkt abstrakt, sondern in Bildern. Zum Prozeß
der Verbildlichung gehört es, daß kollektive geschichtliche
Tatsächlichkeiten an einem Individuum sichtbar gemacht werden.

Dies gilt — wir folgen immer noch den Ausführungen von
Rads — von allen Sagen, insbesondere aber dort, wo die Sage
im Dienste des Glaubens steht, wie das in Israel der Fall ist.
Sie bezeugt dort ein geschichtliches und zugleich vollgegenwärtiges

Handeln Gottes. Im Unterschied zu andern Sagen fehlt bei
den israelitischen Sagen die idealisierende Tendenz weitgehend,
eben weil Gott das innere Subjekt der Sagen ist. Je länger die
Sage unter der formenden Einwirkung des Glaubens der
Generationen steht, die sie überliefern, desto theologischer wird ihr
Gehalt. Die Sage wird damit mehr und mehr zum prophetischen
Zeugnis, das rückwärts gewandt Gottes Handeln, das, was dem
Glauben nur unanschaulich und ungegenständlich vor Augen
steht, in Bildern von typischer Gültigkeit nach außen kehrt.

Weil in den israelitischen Sagen sich so mehr und mehr die
Jahwegemeinde selber in ihren Glaubenserfahrungen darstellt
und das dann die eigentliche Geschichtlichkeit der Sagen
ausmacht, nicht das äußere Bild und die dichterische Ausschmük-
kung, darum hat dann auch die Sage einen Zeugnischarakter
von erstaunlicher Dichte. Was prophetische Geschichtsdeutung
und deuteronomistische Geschichtstheologie von außen her dem
Stoff aufprägen, das formt und wirkt die Glaubenserfahrung der
die Sagen überliefernden Generationen weitgehend unbewußt
und ohne abstrakte theologische Sprache in die Sagen hinein.
Auf dem Hintergrunde dieses Verständnisses der israelitischen
Sagen ist die Frage nach ihrem Zeugnischarakter zu beantwor-



E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches 265

ten. Hätten wir nur historische, exakte Geschichtsschreibung,
so könnte sie nur negativ von Gottes Handeln Zeugnis ablegen,
nämlich im Aufweis ihrer Lücken, wo sie, wenn sie kritisch
genug ist, den Raum für das Unhistorische offen lassen muß. Wir
haben das bei Burney gesehen, der unter Ausscheidung alles
historisch nicht Haltharen aus der historisch-kritisch hergestellten

Religionsgeschichte der Richterzeit auf Grund des dann
doch in ihr anzuerkennenden Rätselhaften und Unerklärbaren
auf eine spezielle Offenbarung zurückschließt. Die Sage hat, wie
die prophetische Geschichtsdeutung und die daraus abgeleitete
Geschichtstheologie des Deuteronomisten, die Möglichkeit, positiv

und anschaulich das Unhistorische sichtbar zu machen.
Und nun noch einige Bemerkungen zum Botschaftsgehalt der

Geschichtserzählungen und listenartigen Aufzählungen, die
neben der Sage im Richterbuch hervortreten. Diese beiden Gattungen

nähern sich der historischen Geschichtsschreibung schon

ganz bedeutend. Es ist ja auch bekannt, daß die israelitische
Geschichtsschreibung vom Standpunkt der Historie aus gesehen
einen im Vergleich mit den andern altorientalischen Literaturen
außerordentlich hohen Stand erreicht hat.9 Je näher aber nun
die Geschichtsschreibung der exakten Historie kommt, die nur
noch mit den menschlich einsehbaren Verkettungen von Ursachen

und Wirkungen rechnet, desto weniger könnte sie nach
dem oben über die Sagen Ausgeführten noch ein Zeugnis für
das Unhistorische enthalten. Dazu ist ein Doppeltes zu sagen.
Die israelitische Geschichtserzählung, im Richterbuch vielleicht
am besten durch die Abimelechgeschichte in Kap. 9 repräsentiert,
ist eben doch nicht frei von theologischen Urteilen über die
Geschichte. Sie sind da, sei es in der Auswahl des Darzustellenden
und in der Art der Akzentverteilung bei der Darstellung, sei es
aber auch in selbständigen Urteilen über die Geschichte, z. B.
bei der Abimelechgeschichte in den Schlußsätzen: «So vergalt
Gott dem Abimelech den Frevel, den er an seinem Vater begangen

hatte, indem er seine siebzig Brüder ermordete. Auch den
Männern von Sichern vergalt Gott alle ihre Freveltaten. So kam
über sie der Fluch Jothams, des Sohnes Jerubbaals.» Neben
politischen, antimonarchischen Tendenzen kommt hier in diesen
zusammenfassend urteilenden Schlußsätzen schon ein Vorläu-

» M. Noth, a. a. 0., S. 202 f.



266 E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches

fer des deuteronomistischen Vergeltungsglaubens zum
Ausdruck. Wir befinden uns hier auf dem Wege von der unreflek-
tierten Sage zur theologisch entfalteten Geschichtstheologie des

deuteronomistischen Werkes.
Zu den Geschichtserzählungen ist von theologischer Sicht

aus auch darauf hinzuweisen, daß das Unhistorische und das
Historische in der Geschichte gar nicht so getrennt vorkommen.
Gottes Wirken, sein Neueinsetzen in der Geschichte, seine
fortlaufende Schöpfung, sein Vorsehungswalten geschieht ja in und
mit der kreatürlichen Geschichte. Gott begleitet sein Geschöpf.
Wo sich in der Bibel, die um diesen Sachverhalt weiß, die
Geschichtsschreibung so weit als möglich dem Ideal der modernen

historischen Geschichtsschreibung nähert wie etwa in der
Geschichte von der Thronnachfolge Davids 10, die einen —
verglichen mit den alten Sagen — so überaus säkularen Eindruck
erweckt und wo äußerst wenig theologische Sätze stehen, die
das Geschehen vom Glauben aus deuten, da kommt dennoch in
ihr das immer wieder zum Ausdruck und wird zur eigentlichen
Botschaft dieser Geschichtsschreibung, daß Gottes Führung
und Fügung über der Geschichte steht und sie begleitet, mag
diese an sich noch so rational und profan dargestellt sein.

Aber auch trockene Listen können Zeugniswert haben. Meist
läßt sich noch erkennen, daß sie zu einem bestimmten Zwecke,
als Ausdruck einer bestimmten Tendenz aufgestellt worden sind.
Das negative Besitzverzeichnis in Rieht. 1 setzt die von den
Stämmen erhobenen Ansprüche und deren Erfüllung und
Verwirklichung durch David voraus. Die Liste in Rieht. 1 kann
daher mit Alt und Vischer als Urkunde der Reichspolitik Davids
aufgefaßt werden. Zudem ist sie aber jetzt als Illustration den
deuteronomistischen Bemerkungen in 2,1—5 untergeordnet und
so durchaus hineingenommen in einen Zusammenhang, der
Zeugnischarakter trägt.

III.
Nachdem wir nun die formalen Möglichkeiten untersucht

haben, wie die verschiedenen Gattungen der Sage, der Geschichtserzählung,

der Listen nebst der deuteronomistischen Geschichts-
10 2. Sam. 7—20; 1. Kön. 1—2; vgl. L.Rost, Die Überlieferung von der

Thronnachfolge Davids, BWANT III, 6 (1926).



E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches 267

théologie zu Trägern einer Botschaft werden können, wenden
wir uns der inhaltlichen Seite der Botschaft zu. Auch hier bleiben

die Ausführungen notwendig skizzenhaft, da sie sich weder
auf eine eingehende Einzelexegese berufen können noch eine
solche vorwegnehmen sollen. Wir geben stichwortartig an, was
jeweils zum Zeugnis der einzelnen Abschnitte gehören könnte,
aber nicht fortlaufend von Kapitel zu Kapitel, sondern in
zusammenfassender, etwas systematischerer Form, um zugleich
die geschichtlichen Grundlagen dieses Zeugnisses und den
Zusammenhang dieser Zeugnisgehalte untereinander sichtbar zu
machen.

Die Entstehungsgeschichte des Richterbuches legt eine
Teilung des Stoffes in zwei Hauptgruppen nahe, die zunächst
gesondert zu behandeln sind: A. das Zeugnis der älteren
Erzählungen11; B. das Zeugnis des deuteronomistischen Rahmenwerkes.

Bei der zweiten Kategorie dürfen die einzelnen Aussagen
ohne weiteres zusammengenommen werden, da es sich ja wohl
zur Hauptsache nicht nur um eine gleichgesinnte Schule von
Redaktoren, sondern um einen einzelnen Autor handelt.12 Beim
älteren Stoff dagegen ist zuerst noch abzuklären, von welchen
Voraussetzungen aus das Material zusammengeordnet werden
darf. Beide Male ist aber nach dem sachgemäßen Mittelpunkt zu
fragen, von dem aus sich die jeweiligen Zeugnisinhalte entfalten.

A. Das Zeugnis der älteren Erzählungen. Da es sich im Zeugnis

der älteren Erzählungen um ein Glaubenszeugnis handelt,
fragen wir nach der zentralen Glaubenswirklichkeit, auf der das

Zeugnis der einzelnen Erzählungen fußt. Im Neuen Testament
ist die Frage nach der Mitte der Botschaft, welche die inhaltliche

Einheit der verschiedenen Zeugenstimmen und Zeugnisgehalte

bedingt, verhältnismäßig einfach zu beantworten.13 Beim
Alten Testament ist der systematische Mittelpunkt, um den alles
andere kreist, schwerer zu finden. Die verschiedenen Theologien
des Alten Testaments haben mit mehr oder weniger Erfolg eine
zentrale Idee ausgewählt und darum herum die übrigen Glau-

11 Hieher ist auch das Deboralied zu stellen.
12 Vgl. Anm. 4.
13 Vgl. B. Eeicke, Einheitlichkeit oder verschiedene «Lehrhegriffe» in

der neutestamentlichen Theologie, ThZ 9 (1953), S. 401 ff.



268 E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches

bensinhalte angeordnet. Hänel hat die Heiligkeit Gottes zum
Zentralthema der alttestamentlichen Theologie gemacht, Köhler
die Vorstellung von Gott als dem Herrn, Eichrodt mit besonderem

Glück den Bundesgedanken.14 Das Alte Testament widerstrebt

aber weitgehend einer systematischen Behandlung. Das
hat seine bestimmten Gründe. Nicht zuletzt schweben hier eben
die Glaubenswahrheiten nicht frei in der Luft als geistige
Tatsachen wie etwa die Ideen in einem philosophischen System,
sondern sie sind — und das gilt ganz besonders von der Richterzeit
— gebunden an die Geschichte des Volkes und an dessen
geschichtliche Institutionen. Freie religiöse Dichtung, überhaupt
eine nicht kultisch oder institutionell gebundene «Religion»
kennt die Richterzeit noch nicht, ebensowenig wohl die frühere
Königszeit, in der die älteren Erzählungen der Richterzeit ihre
letzte Ausformung erfahren haben dürften. Wir fragen deshalb
nach dem Ort, an dem die zentralen Inhalte des Jahweglaubens
jener Zeit institutionell verankert sind. Wir werden dann wohl
nicht allzu stark fehlgehen, wenn wir eben an diesem Ort auch
die Mitte der Botschaft vermuten, die den älteren Erzählungen
des Richterbundes gemeinsam ist. Als die zentrale Institution
des Jahweglaubens jener Zeit ist in der neueren Forschung der
sakrale Zwölfstämmeverband der altisraelitischen Amphiktyonie
mit ihrem gemeinsamen Heiligtum, mit ihrem Gottesrecht und
mit den Traditionen, die dieser Stämmeverband über die Entstehung

seines Verhältnisses zu Jahwe, über die Errettung aus
Ägypten und den Bund am Sinai besaß, erkannt worden. Bei der
Glaubenswelt dieser Institution ist daher einzusetzen, wenn wir
die Botschaft der Richtergeschichten von ihrer Mitte her entfalten

und darstellen wollen. Diese Glaubenswelt lebt ja auch noch
weiter, nachdem die Institution der Amphiktyonie auf dem politischen

Gebiete den Höhepunkt ihrer Wirksamkeit längst
überschritten hat und an ihre Stelle das Königtum getreten ist.15

Die theologische Grundlage der altisraelitischen Amphiktyonie
kann zusammengefaßt werden in dem Doppelsatz: Jahwe ist

der Herr und Schützer des Stämmebundes Israel, und Israel ist
auf das Gottesrecht Jahwes verpflichtet. Diesen Satz entfaltet

14 J. Hänel, Die Religion der Heiligkeit (1931) ; L. Köhler, Theologie des

AT (1936; '1953); W.Eichrodt, Theologie des AT, 1—3 (1933—1939).
15 Vgl. G. von Rad, Der Heilige Krieg im Alten Israel (1951).



E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches 269

das Zeugnis des Richterbuches in seinen Aussagen über Jahwe,
den Schutzherrn Israels, und über Israel, die auf das Recht Jahwes

verpflichtete Gemeinschaft. Unter der heilsgeschichtlich
begründeten Voraussetzung der Identität Jahwes mit dem in Christus

offenbaren Gott des Neuen Testaments und der Entsprechung

zwischen dem Bundesvolk Israel und der Ekklesia des
Neuen Testaments wird dann eine typologische Anwendung dieses

Zeugnisses auf die Gegenwart möglich.

Das Zeugnis von Jahwe besagt:
1. Jahwe ist der alleinige Herr.
a) Dazu gehört einmal alles, was von der Feindschaft

gegenüber den Götzen des Landes handelt, vom Kampfe gegen die
Anpassung an die Religion des Landes. Am deutlichsten wird
die Spitze in 6, 25—32, wo Gideon mit seinen zehn Knechten den
Baalsaltar seines Vaters niederreißt und den danebenstehenden
Kultpfahl, die Äschere, umhaut. Joas, der Vater Gideons, steht
für den Sohn ein, als die Leute von Ophra die Herausgabe des
Missetäters verlangen. Gideon bekommt den Namen Jerubbaal
(«Baal streite wider ihn, weil er seinen Altar niedergerissen
hat»).

b) Weiter gehört zum Zeugnis von Jahwe als dem alleinigen
Herrn die «antimonarchische Tendenz» in den Kapiteln 1—16,
auf die M. Buher hingewiesen hat.16 Neben dem alleinigen Herrn
Jahwe haben die irdischen Selbstherren, eben die Könige, nichts
zu suchen. Sie sind ständige Bedrohung und Versuchung für
den Jahweglauben. Schon die Anekdote von Adonibezeq (1, 5 ff.)
schlägt diesen Ton an. Eglon von Moab wird heinahe zur
Karikatur des Königtums (3,12—30). Die Könige der kanaanäischen
Koalition und Jabin, der «König von Kanaan», wie er in 4, 2

unhistorisch genannt wird, erleiden eine verdiente Niederlage.
Gideon lehnt das Königtum, das ihm die Männer Israels antragen,
ab: «Ich will nicht über euch herrschen, und auch mein Sohn
soll nicht über euch herrschen; Jahwe soll über euch herrschen»
(8, 23). Der Versuch seines Sohnes Abimelech, das Königtum
zu usurpieren, wird zuschanden (Kap. 9). Die Rede Jothams mit

16 M. Buber, Königtum Gottes (1936). Ihm folgt W. Vischer, Das
Christuszeugnis des Alten Testaments, 2 (1942); S. 118 ff.; vgl. auch A.Weiser,
Einleitung in das Alte Testament (21949), S. 118.

18



270 E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches

der Fabel von den Bäumen, die den Dornbusch zum König über
sich erheben (9, 7—20), hat eine deutliche antimonarchische
Spitze, die von der Alleinherrschaft Jahwes her zu verstehen
ist. Die Möglichkeit eines Gott wohlgefälligen Königtums, das
der Herrschaft Jahwes nicht im Wege steht, sondern ihr Werkzeug

ist, kommt erst in den Kapiteln 17—21 in einigen kurzen
Bemerkungen an den Tag, wie etwa in 21,25: «Zu jener Zeit
gab es noch keinen König in Israel.»

c) Daß Jahwe der alleinige Herr sein soll, bezeugen die
alten Erzählungen auch damit, daß sie kultische Bräuche der
Umwelt auf Jahwe beziehen, daß der Jahweglaube also allerlei
ethnische Glaubensformen absorbiert. Als Beispiel dafür kann die
Geschichte von Jephthas Tochter in 11, 34—40 dienen. Die
ursprünglich heidnische, auf gewisse Mythen vom sterbenden und
wiederauflebenden Vegetationsgott zurückgehende Klagefeier
der israelitischen Töchter wird dem Jahweglauben unterstellt.
Aber auch die Gefahren dieser Absorption werden deutlich,
etwa in den Kapiteln 17—18, die vom Gottesbild von Dan
handeln. Die Gefahr des auf den Bundesgott bezogenen falschen
Gottesdienstes wird dort sichtbar.

2. Jahwe ist aber nicht nur der alleinige Herr, sondern auch
der Retter. Wir denken an das Zeugnis vom rettenden Eingreifen

Jahwes im heiligen Krieg (5, 4 f. 20). Auch Kap. 7 verherrlicht

die Macht des alleinigen Retters durch die Betonung der
kleinen Zahl derer, die auf der Seite Gideons kämpften.
Überhaupt dient die Hervorhebung der Niedrigkeit der menschlichen
Helfer der Verherrlichung des göttlichen Retters: Jephtha ist
ein Bastard und Enterbter (11,1—2) ; auch das Motiv der
langjährigen Kinderlosigkeit der Eltern Simsons in Kap. 13 liegt in
dieser Linie.

3. Als Retter sendet Jahwe seinen Geist. Das Geschenk der
Befreier, ihre Krafttaten sind eine Wirkung des Jahwegeistes.
Vor allem in der Simsongeschichte kommt das zum Ausdruck,
wobei gerade dadurch, daß der Geistbegabte nicht idealisiert,
sondern mit allen seinen Fehlern dargestellt wird, die Göttlichkeit

der Gabe noch akzentuiert erscheint. Baischeit geht so weit,
daß er vom Richterbuch als von der «Pfingstgeschichte des
Alten Testaments» spricht.17

17 A. a. 0., S. 96.



E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches 271

4. Jahwe ist aber auch ein strafender Gott. Jahwes Geduld
mit Simson nimmt ein Ende, aber auch seine Feinde dürfen nicht
für immer triumphieren. Ganz deutlich wird der Gedanke der
strafenden Vergeltung in der Abimelechgeschichte ausgesprochen:

9,18—20 und 56—57.

Bis jetzt haben wir, wenn auch ziemlich grobmaschig, das
Zeugnis des Richterbuches von Jahwe, dem Schutzherrn Israels,
entfaltet. Wir kommen nun zu dem Zeugnis von Israel als der
auf das Recht Jahwes verpflichteten Gemeinschaft.

1. Dementsprechend, daß Jahwe der alleinige Herr ist, soll
Israel Jahwe allein dienen.

a) Hier wären alle Stellen zu nennen, die in irgendeiner
Form vom Wagnis des Glaubens reden, vom Vertrauen auf
Jahwe auch einer Übermacht von Feinden gegenüber, auch in
den dunkeln Zeiten. Als Vertreter der Gesamtheit stehen da die
einzelnen Retter im Vordergrund: Debora, aber auch die Führer

und das Volk, das «sich willig zeigte» (5,2) ; weiter vor allem
Gideon, aber auch in Kap. 13 das bisher unfruchtbare Weib
Manoahs, das der Verheißung glaubt.

b) Jahwe allein dienen impliziert die Freiheit von andern
Herren. Dabei zeigt Kap. 6, wie äußere Befreiung von der Macht
der Götzendiener eine innere Befreiung vom Götzendienst
selber voraussetzt.18 «Die Freiheit Israels ist das Thema des
Buches», schreibt Vischer, und er fährt fort: «Um sie wird in allen
Erzählungen gekämpft. Frei sind die Israeliten als die treuen
Eidgenossen des Herrn.»

c) So erlebt Israel nach dem Zeugnis des Richterbuches in
den Taten der Jahwe allein ganz dienenden Rettergestalten je
und je auch zeichenhaft die Befreiung von den äußeren Feinden.

2. Von Israel wird die Beachtung des Bundesrechtes
verlangt. Indirekt weist darauf die Liste der kleinen Richter hin 19,

vor allem aber auch die Gibeageschichte in den Kapiteln 19—21.
Es geht nicht nur um Moral und Sitte, z. B. um die Hochhaltung
des Gastrechtes, sondern in erster Linie um das Bundesrecht.
Darum fordert der Levit in 19, 29 f. mit der Zerstückelung des

18 B. Bals'Cheit, Der Gottesbund (1943), S. 94.
19 Vgl. M. Noth, Das Amt des Richters Israels: Bertholet-Festschrift

(1950), S. 404 ff.



272 E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches

Leichnams in zwölf Teile ganz Israel zur Bestrafung der Missetäter

auf. Daß auch die Befreier Israels nicht ohne Fehler
dastehen, zeigt sich bei Simson, aber auch bei Gideon, der mit
seinem Kultbild (6, 24 ff.) den Israeliten Anlaß zum Abfall gibt.

3. Israel hat seine Existenz nur als Gesamtheit, beinahe
könnte man sagen: als Gemeinde. In der Anwendung dieses

Zeugnisses ergeben sich hier also auch ekklesiologische
Hinweise. Israel hat gemeinsam zu handeln. Einmal nach innen:
In Kap. 20 ist das gesamte Israel zur Bestrafung der Schuldigen
verpflichtet. Baischeit sieht hier eine Mahnung zu Gemeindezucht

und gehorsamem Verwalten der Strafvollmacht, wobei das
Recht ein Erbarmen nicht ausschließt (Kap. 21). Gemeinsames
Handeln der Stämme wird aber vor allem auch nach außen
verlangt: so in 5,15—17, wo die dem Kampfe ferngebliebenen
Stämme getadelt werden; in 8, 5—17, wo Gideon die Bewohner
von Sukkoth und Penuel für ihre Passivität und Obstruktion
zur Rechenschaft zieht; schließlich wird auch in 12,1—7
dasselbe deutlich, wo Jephtha die aus der Gemeinschaft ausgetretenen

Ephraimiten bestraft.

B. Das Zeugnis des deuteronomistischen Rahmenwerkes.
Auch hier suchen wir zunächst nach dem Mittelpunkt, von dem

aus sich die Zeugnisinhalte entfalten. Man könnte hier von dem
Stichwort «deuteronomistisch» ausgehen und nach der Theologie

des Deuteronomiums und der hinter ihm stehenden Kreise
fragen. Besser aber ist es wohl, wenn wir von der konkreten
Lage des deuteronomistischen Geschichtsschreibers ausgehen
und die Absicht seines Werkes ins Auge fassen. Der Deuteronomist

ist ein Geschichtsschreiber, der nach dem Erlebnis der
Katastrophe von 587 in einer umfassenden Darstellung der
Geschichte seines Volkes die Antwort auf die Frage nach dem
Sinn dieser Katastrophe geben will. Er schreibt dabei nicht
einfach die Geschichte irgendeines Volkes, sondern, vom Deutero-
nomium beeinflußt, die Geschichte des Bundesvolkes, dessen

Bundesordnung auf dem Gesetz beruht. Er beschreibt damit die
Geschichte seines Volkes vor Gott. Und eben dies soll der
Ausgangspunkt der Zusammenfassung seines Zeugnisses sein.

1. Die Geschichte: Was innerhalb der altorientalischen
Geschichte durchaus nicht selbstverständlich ist, liegt hier vor: Es



E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches 273

wird eine durchgehende Geschichte mit linearem Verlauf und
einem Endziel beschrieben. Das Ziel, um das es geht, ist die

Wahrung der Ordnung Gottes durch das Volk. Es handelt sich
dabei um eine mehr oder weniger gesetzliche Auffassung der
Geschichte. Die Geschichte ist nach dem Zeugnis des Deutero-
nomisten vom erziehenden Walten Gottes gelenkt. Die Zeiten
der Ruhe und die Zeiten der Fremdherrschaft sind von Gott
verhängt, zur Belohnung oder Bestrafung für das Verhalten des

Volkes. Tyrannei ist Strafe für Lauheit im Glauben. Ruhe ist
das Geschenk Gottes, der auf das Schreien der Israeliten hört.
Besonders deutlich ist der Gedanke der Erziehung durch die
Geschichte in 2,1—5: Das nur teilweise Gelingen der Eroberung

des Landes ist Gottes Strafe für den Ungehorsam und
zugleich eine Erprobung des Glaubens. Ähnliche Gedanken
finden sich in der programmatischen Einleitung zum Hauptteil des

Richterbuches (2,6—3,6). Notzeiten sollen zur Buße führen,
das Erlebnis der Befreiung zum Dank für die Manifestation der
Kraft und des Geistes Gottes. 8, 33—35 bezeugt, daß Undank
gegenüber Gott und seinem Befreier die Voraussetzung für die
Unterdrückung ist (Baischeit).

2. Das Volk: Im Vordergrund steht immer wieder die Schuld
des Volkes: Lauheit des Glaubens, Anpassung an das Heidentum,

Herausfallen aus dem Gesetz. Die Beurteilung des Volkes
ist sehr pessimistisch: Die Schuld steigert sich immer mehr.
Besonders deutlich wird der wachsende Abfall in der langen
Einleitung zur Jephthageschichte in 10, 6—16. Die Israeliten dienen
nicht nur den kanaanäischen Landesgöttern, sondern auch allen
Göttern der Nachbarvölker (V. 6). Die Bedrückung durch die
Ammoniter nimmt daher auch gesteigerte Formen an. Sie
bedrücken nicht nur das Ostjordanland, sondern dringen ins
Westjordanland ein (V. 9). Auf das Schreien der Israeliten und ihr
Sündenhekenntnis antwortet Jahwe, nachdem er auf die Undankbarkeit

der Israeliten hingewiesen hat (V. 11—13a), mit den
Worten: «Darum werde ich euch nicht mehr erretten. Geht und
schreit zu den Göttern, die ihr erwählt habt!» Erst später, auf
nochmaliges Bitten der Israeliten und nach der Beseitigung der
fremden Götter, hilft ihnen Jahwe noch einmal.20

20 Vgl. M.Noth, Überlieferungsgeschichtliche Studien, 1 (1943), S. 95 [53].



274 E. Jenni, Vom Zeugnis des Richterbuches

3. Gott: Nach dem Zeugnis des Deuteronomisten erbarmt sich
Gott immer wieder über das Volk. Er mahnt das Volk und
bewegt es zur Umkehr. Er ist zwar ein gerechter Vergelter, aber
nicht so, daß er an ein Schema der Vergeltung gebunden wäre.
Auch im Strafen kommt sein Erbarmen zum Vorschein.

Mit diesen skizzenhaften Andeutungen, zum Teil in Anlehnung

an die obengenannten Autoren, sind wir nun am Ende der
Übersicht über das Zeugnis des Richterbuches. Auf ein
kommendes Heil hinweisende Stimmen werden kaum laut. Auf das

Königtum weist im versteckten die Liste in Kap. 1 und eine
Reihe von Einzelbemerkungen in Kap. 17—21. Im übrigen
beziehen sich die alten Erzählungen und der deuteronomistische
Rahmen nur auf die Vergangenheit und in ihrem Zeugnis auf
die unmittelbare Gegenwart. Von Neuem, Größerem ist nichts
angedeutet. Nur in der Zusammenschau mit andern Stücken des

Alten Testamentes können einzelne Punkte des Glaubens zu
einer Linie ausgezogen werden, die zum Neuen Testament
hinführt. So etwa das, was im Begriff »rçfia enthalten ist, wobei aber
dieser Begriff innerhalb des Richterhuches nur indirekt und
negativ vorwärtsweist, nämlich dadurch, daß immer neue
Befreier nötig werden, die alle das Endziel, das Volk in die
Ordnung Gottes zurückzuführen, noch nicht erreichen.

Heidelberg. Ernst Jenni.


	Zum Zeugnis des Richterbuches

