
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 2

Artikel: Glaube und Aberglaube

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glaube und Aberglaube.1

In der Dogmatik kommt der Begriff des Aberglaubens kaum
vor — auf alle Fälle nicht als ein leitender Gesichtspunkt. Die
alten Dogmatiker kennen den Begriff im heutigen, am modernen

Wissenschaftsbegriff orientierten Gebrauch noch gar nicht
— sonst hätten sie nicht ihre Lehrstücke de angelis bonis et ma-
lis verfassen können —, sondern sie verwenden ihn nur in
polemischem Sinne zur Bezeichnung von Irrglauben als «vermaledeiter

Abgötterei». Die heutigen Dogmatiker dagegen überlassen,

wie es auch ganz recht ist, den Bereich des Aberglaubens
der Religionsgeschichte, speziell der religiösen Volkskunde und
der praktischen Theologie.

Weil aber Dogmatik die Wissenschaft des christlichen Glaubens

ist, und der Begriff des Aberglaubens sowohl durch den

Begriff der Wissenschaft wie durch denjenigen des Glaubens
negativ bestimmt ist — eben als Bezeichnung für Ansichten und
Behauptungen, die sich wissenschaftlich als Trug und Einbildung

erweisen und im Gegensatz zum wahren Wesen des Glaubens

stehen —, so wäre wenigstens eine grundsätzliche Begriffsklärung

und Stellungnahme hier wohl am Platze. Um Aberglauben

braucht es sich nicht erst zu handeln, wenn von Horoskopen
und Wahrsagen, Medien und Geistern und andern törichten und
obskuren Dingen die Rede ist, auch nicht erst, wenn es um die
Frage der Wunder, des Teufels und der Engel geht — worüber
zu reden eine christliche Dogmatik kaum herumkommen wird—,
sondern schon in ihrem Ansatzpunkt hätte Dogmatik doch Anlaß

genug, auf den Begriff des Aberglaubens einzutreten, wenn
anders sie selber Wissenschaft, und zwar Wissenschaft des
Glaubens sein will. Wird die Möglichkeit des Aberglaubens
nicht schon hier in Erwägung gezogen, und wird Dogmatik als
Glaubenswissenschaft nicht prinzipiell von Aberglauben
unterschieden, dann besteht die Möglichkeit, daß sie gerade in ihrem
Reden von Glauben und in ihrer Berufung auf Wissenschaftlichkeit

doch Aberglaube sein kann. Sind etwa Aussagen des Glau-

1 Ein Kapitel aus den demnächst im Verlag Paul Haupt in Bern erscheinenden

Prolegomena zu einer «Dogmatik des Selbstverständnisses des
christlichen Glaubens».



F. Bari, Glaube und Aberglaube 207

bens nicht je und je von Wissenschaft als Aberglaube beurteilt

worden? Und könnte nicht gerade darüber Wissenschaft
selber zum Aberglauben werden? Es gibt tatsächlich auch heute
in der Dogmatik Aberglauben, wie man anderseits auch nicht zu
Unrecht von Wissenschaftsaberglauben spricht. Die Reinigung
des christlichen Glaubens von Aberglauben war eines der
Hauptanliegen der Aufklärung — man denke nur an Balthasar
Bekkers «BezauberteWelt» (1680) und an die englischen Deisten

—, und diese Reinigung wird heute unter neuen Gesichtspunkten
z. B. von Rudolf Bultmann weitergeführt in seiner Entmytho-

logisierung des biblischen Kerygmas. Unter großen philosophischen

Aspekten auf die Gestalt des Zauberers im heutigen
Geistesleben und auf den Wissenschaftsaberglauben aufmerksam
gemacht zu haben, ist das Verdienst Karl Jaspers'.2 Ohne auf
die von hierher sich ergebenden Einwände überhaupt ernsthaft
einzutreten, wird dagegen heute von Karl Barth in bezaubernder

Weise die Angelologie wieder in die Dogmatik eingeführt
und ausführlich behandelt.3

Eine Dogmatik, welche nicht schon in den Prolegomena
ihren Wissenschafts- und Glaubensbegriff mit demjenigen des

Aberglaubens konfrontiert, um über das Wesen des
Wissenschaftsaberglaubens wie des Glaubens in der Weise des
Aberglaubens ins klare zu kommen, läuft Gefahr, von Anfang an oder
in späteren Ausführungen dem einen oder anderen dieser
Aberglauben oder gar beiden in irgendeiner Form zum Opfer zu
fallen. Deshalb wollen wir uns hier der notwendigen dreifachen
Aufgabe unterziehen und zeigen, was im Urteil der Wissenschaft
als Aberglaube erscheinen muß, was Wissenschaftsaberglauhe
ist, und wie der Glaube vor Aberglauben bewahrt werden kann.

1. Aberglaube im Urteil der Wissenschaft.

a) Wissenschaft und Aberglaube. Aberglaube,
wie wir ihn hier ins Auge fassen, wird als solcher erkennbar,
wenn er an den Kriterien und Methoden des modernen
Wissenschaftsbegriffs gemessen wird. Ohne daß diese Maßstäbe und

2 Vgl. bes. seine drei Heidelberger Vorträge, Vernunft und Widervernunft

in unserer Zeit (1950).
3 K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 3 (1950), S. 426—623.



208 F. Buri, Glaube und Aberglaube

Verfahren der neuzeitlichen wissenschaftlichen Forschung
anerkannt und angewendet werden, besteht die Möglichkeit gar
nicht, von Aberglauben so zu reden, wie wir es hier im Sinne
haben. Nicht daß es die Tatbestände undVerhaltensweisen, die von
hier aus als Aberglaube beurteilt werden müssen, vor und nach
dem Aufkommen der wissenschaftlichen Betrachtungsweise
nicht gegeben hätte oder nicht mehr gäbe. Aber diese können
außerhalb der Anerkennung und der Herrschaft derselben nicht
als Aberglaube erkannt werden. Was von Wissenschaft aus als
Aberglaube erscheint, ist für den, welcher die wissenschaftlichen
Gesichtspunkte nicht kennt oder nicht anwendet, nicht
Aberglaube, sondern selber eine Art von Wissenschaft oder Glauben.
Diese Tatsache ist für das Verständnis beider nicht unwesentlich,

und deshalb fragen wir hier ausdrücklich nach dem, was
im Urteil heutiger Wissenschaft als Aberglaube zu gelten hat.

Als Kriterien und Methoden wissenschaftlichen Erkennens
können heute gelten: Objektivierbarkeit, allgemein ausweisbare,
begrifflich-logische Richtigkeit, Sachgemäßheit in subjektiver
und objektiver Hinsicht, Unabschließbarkeit und Relativität der
Ergebnisse. Wo immer diese Gesichtspunkte und Forschungsweisen

zur Anwendung kommen, da wirken sie sich in bezug
auf ein Gottes-, Selbst- und Geschichtsverständnis, das noch
nicht von ihnen aus gesehen und erforscht worden ist, als Ent-
götterung, Entzauberung, Rationalisierung und Historisierung
aus.

Zu einer Entgötterung oder Entdämonisierung — je nach
dem Stand der voraufgehenden Entwicklung — führt die
Wissenschaft dadurch, daß sie alles Sein und Geschehen durch
begrifflich-logische Objektivierung in einen natürlich begreifbaren
und erklärbaren Gesamtzusammenhang bringt. Alles, was ist
und geschieht, steht zueinander im Verhältnis allgemein
einsichtig zu machender, experimentell nachprüfbarer, erklärbarer

und verstehbarer Kausalität. Nichts geschieht ohne
Ursache. Die Ursachen aber sind aus ihren Wirkungen zu erkennen.

In diesem alles umfassenden Kausalzusammenhang gibt es

keine übernatürlichen Ursachen, die nach eigener Willkür in
das Geschehen eingreifen und es nach ihren Zwecken leiten
können. Auch Zweckursachen werden durch Einordnung in ein
System der Zwecke natürlich erklärt. Eine Überwelt oder eine



F. Bari, Glaube und Aberglaube 209

Innenwelt, die anderen als den allgemein feststellbaren und
berechenbaren Gesetzmäßigkeiten gehorchten, gibt es nicht. In
aller Differenzierung der Seins- und Wirkungsweisen der
Außen- und Innenwelt, des Materiellen und des Seelisch-Geistigen
sind diese doch prinzipiell in den einen Kosmos des Erklärbaren

und Verstehbaren einbezogen. Das gilt auch noch von der
Welt der neusten Naturwissenschaft, für die das Sein wieder
viel geheimnisvoller und geistiger geworden ist, als es in der
klassischen Mechanik und Physik der Fall gewesen war. Denn
gerade in ihren jüngsten Entwicklungen tendiert die Naturwissenschaft

auf die Erkenntnis einer letzten, wenn auch
unanschaulichen Einheitsstruktur alles Seins und Geschehens hin.
Wenn diese Einheitsschau weder im einzelnen noch im ganzen
je abschließbar ist, sondern mit jedem Fortschritt der Erklärung

sich neue Gebiete und Horizonte des noch nicht Erforschten

zeigen, so bedeutet das keine Einschränkung, sondern im
Gegenteil einen Beweis für die immer weitere Erschließbarkeit
der Welt.

Innerhalb dieser wissenschaftlich erschlossenen Welt aber
gibt es nichts, das als solches auf die Einwirkung einer nicht-
welthaften Macht inner- und außerhalb der Welt zurückgeführt
werden könnte. Denn auch das Seelisch-Geistige gehorcht noch
in seinen verborgensten Tiefen erforschbaren Gesetzmäßigkeiten

seiner je besonderen Art. Götter und Dämonen, aber auch
die Vorstellung des einen Gottes, fallen völlig aus diesem
immanenten Erklärungszusammenhang heraus. Mit Hilfe anderer
als naturwissenschaftlicher Kategorien wird aber auch das, was
als Seele, Geist, Dämon, Gott bezeichnet wird, objektiviert und
in Begriffssysteme gebracht, welche diesen Mächten, ihren
Erscheinungen und Wirkungsweisen religionsgeschichtlich,
religionspsychologisch, religionssoziologisch usw. gerecht zu werden

versuchen. So wird z. B. der Animismus als einer der
primitiven Ursprünge eines gesamtheitlichen Weltbildes, aber so
werden auch alle seine Weiterentwicklungen in Religion und
Philosophie als Systeme katalogisiert und antiquiert. Was sich
jedoch dieser entgötternden Vergegenständlichung grundsätzlich

entziehen will, wird als Aberglaube taxiert.
In dieser Entgötterung der Welt wurde die moderne Wissenschaft

vor allem durch die Erfolge bestärkt, die ihr dadurch zu-

14



210 F. Buri, Glaube und Aberglaube

teil wurden, daß sie ihre theoretischen Erkenntnisse zugleich
praktisch zur Beherrschung und Nutzbarmachung der von ihr
erforschten Weltkräfte anzuwenden verstand. Die Entgötterung
der Welt wurde gerechtfertigt durch die Errungenschaften der
Technik, die eine Entzauberung der Welt bedeuten. Noch mehr
als durch ihre theoretische Erklärbarkeit verlieren die Naturkräfte

ihre Unheimlichkeit dadurch, daß sie vom Menschen in
seinen Dienst genommen werden. Wenn sich aber gerade als
Folge der technischen Verwendbarkeit neuer Entdeckungen und
Erfindungen Unheimlichkeiten offenbaren, welche in ihren
Auswirkungen alles Bisherige bei weitem übersteigen, wie es z. B.
heute in bezug auf die Kernphysik und ihre Anwendung in der
Atombombe der Fall ist, so kann die Wissenschaft selber diese

Auswirkungen nicht in religiösem Zusammenhang sehen,
sondern muß innerhalb ihrer Grenzen alle derartigen Begründungen

und Erklärungen als superstitiös beurteilen. Gerade die
Technik kennt in dieser Beziehung keine anderen als natürliche
Vorgänge und Entwicklungen. Sie kann auch hier die Welt nur
entzaubern wollen durch Erforschung und Verwendung ihrer
Kräfte zum Guten und zum Bösen.

Auch darin, daß die Technik zum Nutzen oder Schaden
verwendet werden kann — wobei bis zu einem gewissen Grade der
Schaden des einen immer der Nutzen des andern ist —, zeigt sich
die Parallelität von Magie und Technik. In der Magie wurde
immer zwischen weißer und schwarzer, d. h. zum Nutzen und
Schaden verwendbarer, Magie unterschieden — wie denn
überhaupt die Magie die primitive Technik auf dem Boden des
Mythos darstellt. Entgötterung ist Entmythologisierung, und
Technisierung hat Entzauberung der Welt zur Folge. Im Blick auf
die Erfolge der mit den Kräften der entzauberten Welt
arbeitenden Technik erweist sich die Magie, welche sich auf Mythologie

stützt, z. B. in der Medizin oder in der Landwirtschaft, als
ungeeigneter Versuch der Naturbeherrschung. Auch die
Tiefenpsychologie, welche wieder auf die Mythen zurückgreift, ist
nicht Magie, sondern — wenigstens ihrer Intention nach —
wissenschaftliche Indienstnahme der von ihr objektivierten Mythologie

des Unbewußten. Desgleichen sind in Volkswirtschaftslehren,

wie z. B. im Kommunismus, anstelle der Mythen — dem
technischen Zeitalter entsprechend — Ideologien getreten, d. h.



F. Bu.ri, Glaube und Aberglaube 211

— wenigstens angeblich — wissenschaftliche Konzeptionen zur
Dirigierung der Volksmassen mit Hilfe von Massenpsychologie
und entsprechenden Maßnahmen. Hier überall werden denn auch
von Wissenschaft aus religiöse Gesichtspunkte als
unwissenschaftlich, d. h. als abergläubisch zurückgewiesen.

Durch Entgötterung und Entzauberung hebt sodann Wissenschaft

auch in steigendem Maße die Mysterien auf, welche die
Religionen aus alter Überlieferung und kraft übernatürlichen
Ursprungs zu besitzen behaupten, und zu deren Erkenntnis nach
ihnen besondere, übernatürliche Erkenntniswege und besondere,

persönliche Voraussetzungen notwendig sind. Wohl
fordert auch die Wissenschaft Sachgemäßheit hinsichtlich der
jeweiligen Besonderheit des Objekts wie hinsichtlich des
Subjekts des Erkennenden. Aber diese Sachgemäßheit in bezug auf
das Erkenntnisobjekt wird nicht durch dessen Anspruch auf
übernatürliche Herkunft und Autorität bestimmt, sondern durch
seine rational ausweisbare Eigenart als diesem oder jenem
Kategorienbereich zugehörig. Die Methode wird nicht diktiert,
sondern erprobt. Was aber die subjektive Voraussetzung betrifft,
so geht die Wissenschaft gerade auf möglichste Voraussetzungs-
losigkeit, bzw. ebenfalls rationale Bewußtmachung und
hypothetische Verwendung der im Spiele stehenden Voraussetzungen.

Weihen z. B. spielen für wissenschaftliches Erkennen keine
Rolle, und dem Anspruch auf Herkunft höhern Ursprungs
begegnet es mit kritischer Prüfung und Einordnung ins
Allgemeine. Nicht daß die Wissenschaft nicht auch um Geheimnisse
des Unerforschlichen wüßte. Im Gegenteil: je mehr sie in Natur
und Geschichte forschend eindringt, desto größer wird für sie
deren Geheimnischarakter. Wissenschaft weiß um ihre Grenzen.

Aber diese Grenzen und damit die dahinter sich verbergenden

Geheimnisse stehen nicht am Anfang ihres Weges, sondern
an dessen Ende. Ihre Anerkennung ist nicht Bedingung zur
Erkenntnis, sondern vielmehr Frucht der Erkenntnis. Der
Wissenschafter steht zu ihnen in einem andern Verhältnis als der
Myste zu seinem Mysterion. Während dieser in das Geheimnis
eingeweiht wird, um in ihm zu leben, kann der Forscher die
letzten Geheimnisse des Seins auch stehen lassen, um sich um
so mehr mit den vordergründigen Dingen zu beschäftigen. Wo
ihm aber Geheimnisse begegnen, da werden sie ihm zum Anlaß,



212 F. Buri, Glaube und Aberglaube

sie nicht von vornherein anzuerkennen, sondern sie vielmehr
so weit als immer möglich zu enthüllen, indem er sie rational
einsichtig macht. Jedenfalls ist es dann die Ratio selber, die
ihre Grenzen einsieht, wenn sie solche anerkennt und sich auf
das Rationalisierbare beschränkt. Mit offenen, nicht mit — be-

fohlenerweise — geschlossenen Augen schreitet der Forscher
ins Geheimnis hinein; und erst, wo er sieht, daß er nicht mehr
sehen kann, läßt er von dem Versuch ab, noch weiter einzudringen.

Mögen dem Laien die Forschungsmethoden und Resultate
der Wissenschaft auch geheimnisvoll erscheinen, so sind sie es

jedenfalls nicht wie die Mysterien der Religionen prinzipiell,
sondern nur graduell. Aber auf Befehl hin — bevor alle
möglichen Schritte unternommen sind — auf dem eingeschlagenen
Wege haltzumachen, müßte dem Wissenschafter als Aberglaube
erscheinen. So steht hier in einem konsequenten Rationalismus
Wissenschaft gegen Mysterienaherglauben.

Nicht nur trotz, sondern vielmehr gerade wegen der Einsicht
in die Unvollendbarkeit und Relativität ihrer Ergehnisse
gelangt Wissenschaft auf diesem Wege auch zum Bewußtsein
ihres Ortes in einer Geschichte der Forschung — und damit
überhaupt in der Geschichte. Schon daß der Mensch die Natur
erforschen und sich ihrer nach seinen Zwecken bedienen will, hebt
ihn über die Natur hinaus. Aber das könnte auch ein ständiges
Treten an Ort oder ein Gehen im Kreise sein, ein Aufstrehen
und Wieder-Vergehen, wie es zum Wesen des natürlichen
Lebens gehört. Indem die Wissenschaft aber auf Resultaten
vorangehender Geschlechter aufhaut, ihre Fehler korrigiert und
ihre Ansätze aushaut, gleichzeitig sich jedoch bewußt ist, daß
auch sie weder vollkommen ist noch am Ende steht, sondern nur
eine Stufe darstellt, über welche kommende Generationen ebenfalls

hinausschreiten werden, kommt erst dasjenige Moment in
die Geschichte, welches sie im neuzeitlichen Sinne zur
Geschichte macht: die Entwicklung der menschlichen Kultur
ihrem in der immer umfassenderen Beherrschung der Natur
liegenden Ziele entgegen. Dieser nicht naturhafte, sondern
kulturgerichtete Entwicklungsgedanke ist es, der dem modernen
Geschichtsgedanken seinen besonderen Charakter verleiht. Jede
nicht durch Wissenschaft und Technik vom Menschen zu
vollziehende Kulturentwicklung erscheint dem modernen Menschen



F. Buri, Glaube und Aberglaube 213

noch als eine Art Naturalismus. Weil er an die Möglichkeit des
Kulturschaffens und an seine Sendung in diesem Prozeß glaubt,
deshalb beurteilt er jede andere Geschichtsauffassung als
wissenschaftlich zu widerlegenden Aberglauben.

Auf diese Weise sind für Wissenschaft — um es noch einmal
zusammenzufassen — Animismus, Magie, Mysteriengnosis und
Naturalismus Erscheinungen eines durch Entgötterung,
Entzauberung, Rationalisierung und Geschichtsbewußtsein zu
überwindenden Aberglaubens.

Von den verschiedenen Aspekten dieses Wissenschaftsbegriffes

aus müssen nun aber gerade auch charakteristische
Merkmale dessen, was wir unter Glauben im allgemein
philosophischen wie auch im spezifisch christlichen Sinne verstehen,
als Aberglaube erscheinen.

b) Aberglaube im Glauben als allgemein
menschlicher Möglichkeit. Glaube als allgemein
philosophische Möglichkeit besteht in einem gegenständlich
nicht mehr faßbaren, personalen Selbstverständnis, das sich in
seinem Vollzug als auf Transzendenz bezogen innewird. In
Analogie zu seinem eigenen Selbstverständnis versteht er
Mythologie als Ausdruck derartigen Selbstverständnisses und
verwendet auch selber mythische Formen, um sich auszudrücken.
Da solcher Glaube als Personsein das Gegenständliche tran-
szendiert, kann es in ihm nicht mehr um begrifflich-logische und
allgemein ausweisbare Richtigkeiten gehen. Anstelle solcher
Richtigkeiten tritt bei ihm das Bewußtsein von Wahrheit in der
unbedingten Übernahme seiner geschichtlichen Situation, in
welcher ihm Autorität begegnet, und durch die er zu sich selber
kommt, ohne daß er sagen könnte wie.

Solcher Glaube ist keine Beliebigkeit und Willkür; denn
sowenig er sich allgemein einsehbar als richtig auszuweisen
vermag und so sehr er ins Ungegenständliche transzendiert, so
benützt er doch zu seiner Selbsterhellung und Selbstvergewis-
serung gegenständliches Denken und begrifflich-logisches
Erkennen. Dadurch bringt er alle seine Positionen und Aussagen
ständig in die Schwebe. Aber nun verharrt er doch auch nicht
einfach in dieser Schwebe, sondern wird sich als Person der
Transzendenz gegenüber in je bestimmten Ausformungen
bewußt. Er interpretiert einen Mythos gerade in dieser und nicht



214 F. Bari, Glaube und Aberglaube

einer anderen Weise, verwirft gewisse Mythen und verwendet
andere als Ausdruck seines Selbstverständnisses. Er bekennt
seine Wahrheit, identifiziert sich mit ihr und ist bereit, sich für
sie zu opfern, weil er ohne sie nicht bestehen könnte. Aus der
Relativität und Endlosigkeit geschichtlicher Möglichkeiten hebt
ihn eben der Umstand heraus, daß er seinen Ort in Unbedingt-
heit übernimmt und darin den Ruf der Stunde hört. Und wenn
er auch nicht sagen kann, wie er sich bei allem persönlichen
Einsatz und aller Selbstverwirklichung als sich geschenkt
erfährt, so kommt er doch darin zu sich selbst.

Damit haben wir aber zugleich die Punkte genannt, an
welchen die Wissenschaft geneigt ist, Protest zu erheben, weil sie
hier Erscheinungen jenes vorhin allgemein nach seinen
verschiedenen Seiten hin umrissenen Aberglaubens sehen zu müssen

meint.
Wohl kennt die Wissenschaft als Geschichts- und

Geisteswissenschaft den Begriff der Person. Als Sphäre menschlichen
Personseins hebt sich doch Geschichte als Gegenstand der
Geschichtswissenschaft gerade ab von dem Bereich der Natur.
Ebenfalls ist jeder historischen Wissenschaft bekannt, daß
menschliche Personwesen in ihrer Freiheit und Verantwortung
sich auf ein Unbedingtes beziehen, auf ein Ühersein, eine
Transzendenz, auf einen Dämon oder Genius, eine Götterwelt oder
auf einen Gott. Wissenschaft kennt diesen seelisch-geistigen und
metaphysischen Personalismus.

Aber beides ist ihr bloß als Gegenstand der Forschung und
Erkenntnis bekannt—und nicht im eigenen Vollzug als menschliche

Person und persönliche Transzendenz. Als Mensch mag
der Wissenschafter selber ein Gläubiger in diesem Sinne sein.
Im Moment jedoch, wo er über sich seihst reflektiert oder sich

sogar wissenschaftlich analysiert, hat er es nicht mehr mit
diesem Personsein im Vollzug und im unmittelbaren Bezug auf
Transzendenz zu tun, sondern sind daraus Gegenstände geworden,

denen er als Subjekt gegenübersteht. Was von ihm selber
gilt, das gilt noch viel mehr von fremden Personen und ihren
Transzendenzbezügen; denn da hat er es von vornherein mit
Gegenständen zu tun, denen er hei aller An- und Nachempfindung

und bei allem Sicheinfühlen und Mitgehen doch als Subjekt

gegenübersteht. Darum wendet er denn darauf auch das



F. Buri, Glaube und Aberglaube 215

begriffliche Definieren und die Kausalerklärung an, wodurch
das personale Verantwortungs- und Freiheitsbewußtsein und
die dazugehörige Transzendenzbeziehung in einen allgemeinen,
psychologischen Begriffs- und Kausalzusammenhang eingeordnet

werden. Jene Sachverhalte anders als in solcher
Vergegenständlichung zu sehen, wäre nicht wissenschaftlich. Darum muß
ihm ein sich in seinemVollzug als nichtobjektivierbar ausgebendes,

transzendenzbezogenes Selbstverständnis als eine Art Ani-
mismus, als Aberglaube, erscheinen.

Das nämliche ist es mit dem Mythos als Ausdruck solchen
personalen, auf Transzendenz bezogenen Selbstverständnisses.
Wissenschaft kennt Mythen, erforscht und vergleicht sie. Aber
ein Nachvollzug des in ihnen zum Ausdruck kommenden
Selbstverständnisses oder gar eine Verwendung des Mythos als
Ausdruck eigenen Selbstverständnisses sind für Wissenschaft
ausgeschlossen. Weil Wissenschaft wesensmäßig gegenständlich
ist, deshalb bleibt für sie nur das Gegenständliche des
Mythos: sein Weltbild und sein Menschenbild, seine Götter und
Dämonen, Weltschöpfungs- und Weltuntergangsschilderungen.
Zugleich ist das alles für Wissenschaft jedoch bloße Phantastik
— und ernst genommen: Aberglaube.

Das gilt noch in vermehrtem Maße in bezug auf die konkreten

Erscheinungen solcher Wahrheitsstandpunkte, wie sie zum
Glauben gehören, in der Geschichte. Natürlich kennt Wissenschaft

als Geschichtswissenschaft die Eigentümlichkeit der
Geschichte, daß es hier nämlich um den nach Sinn fragenden, Sinn
verwirklichenden und dadurch sich über die Naturverflochten-
heit erhebenden Menschen und seine Schöpfungen geht. Um diesen

vom Naturgeschehen verschiedenen Erscheinungen gerecht
werden zu können, verwendet die Geschichtswissenschaft
andere Kategorien und Methoden als die Naturwissenschaft.

Aber ein Ubergeschichtliches in der Geschichte, als was ihr
die Geschichtlichkeit des Glaubens vorkommen muß, und als was
sich solche Geschichtlichkeit auch oft zu legitimieren versucht,
gibt es für Geschichtswissenschaft nicht. Entweder ist sie
Wissenschaft der Geschichte—und dann gehört nur das zum Bereich
der Geschichte, was in ihre Kategorien eingeht und sich durch
ihre Methoden erfassen läßt — oder aber dann gibt es noch eine
andere Geschichte als diejenige, welche die Geschichtswissen-



216 F. Buri, Glaube und Aberglaube

schaft allein als Geschichte anerkennen kann. Die Anerkennung
der letzteren Möglichkeit aber würde zu einer Selbstaufhebung
der Geschichtswissenschaft führen. Es gäbe dann außer der von
ihr erfaßten Geschichte noch eine andere Art von Geschichte,
die den Anspruch erhöhe, auch Geschichte zu sein, und sich
doch nicht als Geschichte im Sinne der Geschichtswissenschaft
ausweisen ließe: eben das Übergeschichtliche der Geschichtlichkeit.

Schon die Verwendung des nämlichen Begriffes Geschichte
in Geschichte und Geschichtlichkeit bedeutet in den Augen der
Geschichtswissenschaft eine begriffliche Unklarheit. Sich
jedoch trotzdem weiter in der Geschichte auf ein Übergeschichtliches

zu berufen, das kann für Wissenschaft wiederum nur ein
abergläubisches Festhalten von etwas Ungeklärtem bedeuten,
über das sie durch Einordnen des angeblich Übergeschichtlichen
in die Geschichte gerade hinauskommen will.

In dieser Weise also stellen in den Augen der Wissenschaft
Personalismus, Mythologie, das Irrationale der Wahrheit und
das Übergeschichtliche des Geschichtlichen, in denen Glaube
als allgemein menschliche Möglichkeit in Erscheinung tritt,
Formen dar von etwas, das ihr nur als Aberglaube gelten kann.
Das muß natürlich erst recht der Fall sein im Blick auf die
Ausprägungen christlichen Glaubens, indem es sich hier nicht bloß
um allgemeine Möglichkeiten philosophischer Besinnung handelt,

sondern in seinem Ausgerichtetsein auf die Botschaft von
der Heilstat Gottes in Jesus Christus um die unbedingte, letztlich

nicht ausweisbare Wahl dieser einen Möglichkeit menschlichen

Selbstverständnisses.
c) Aberglaube im christlichen Glauben.

Christlicher Glaube begnügt sich nicht bei der allgemeinen
personalen Struktur, wie sie zu philosophischem Glauben gehört.
Er kennt auch nicht einfach wie dieser das Mythologische in
seiner ganzen Mannigfaltigkeit als Ausdrucksform personalen,
transzendenzbezogenen Selbstverständnisses. Die Wahrheit ist
für ihn nicht bloß das am logisch Richtigen gemessene Irrationale.

Und Geschichtlichkeit erscheint nicht nur in dieser oder
jener Form als das Übergeschichtliche in der Geschichte.

Für christlichen Glauben hat Gott einmal in entscheidender
Weise gesprochen in seinem Sohn. In ihm ist Gott Person
geworden, und im Hören dieser Botschaft kommt es zum wirk-



F. Buri, Glaube und Aberglaube 217

liehen Personsein des Menschen. Christlicher Glaube verwendet

als Ausdruck seines Selbstverständnisses nicht irgendeine
Mythologie, sondern in seinem Zentrum steht der Mythos von
der Heilstat Gottes in Jesus Christus. Wahrheit ist für ihn nicht
nur verschieden von der logischen Richtigkeit gegenständlichen
Denkens, sondern in Christus als dem Logos und im Sein des

Gläubigen in Christus wirdWahrheit leibhaftig, gibt es ein Sein
in der Wahrheit, dem ein Sein in der Unwahrheit gegenübersteht.

Dementsprechend ist auch das Ubergeschichtliche der
Geschichtlichkeit dieses Glaubens nicht irgendein Übergeschichtliches,

sondern sein Übergeschichtliches ist die christliche
Heilsgeschichte, deren Mittelpunkt die Erscheinung Jesu Christi
bildet.

Nach dem Bisherigen ist klar, daß das alles in dieser Form
für Wissenschaft zunächst nur Aberglaube sein kann. Wenn
schon ein allgemeiner Personalismus für bestimmte Auffassungen

von Wissenschaft wie die Weiterführung eines primitiven
Animismus aussehen muß, wieviel mehr muß dies für sie in der
Gegenständlichkeit des redenden Gottes der Fall sein, welcher
sich der Gläubige durch die Christusbotschaft, hörend und selber

zu Gott redend, gegenübergestellt weiß. Ein solches
Verhältnis, das sich weder in einer allgemeinen Verstehenstheorie,
geschweige denn kausal-mechanisch ausweisen läßt, kann für
Wissenschaft nur Aberglaube sein.

Natürlich verfügen die Geisteswissenschaften auch über
Aspekte, unter welchen ihnen die seelischen Qualitäten und die
geistigen Gehalte eines solchen Gottesverhältnisses erfaßbar
werden können. Aber gerade in solcher geistesgeschichtlicher
Würdigung des Glaubens an einen persönlich redenden Gott
wird aus dem Gottesverhältnis etwas anderes, als was es in
seiner gegenständlich nicht ausweisbaren Gegenständlichkeit für
den Gläubigen bedeutet. Hält der Gläubige der geistesgeschichtlichen

Betrachtung gegenüber trotz ihrer Unausweisbarkeit an
der Gegenständlichkeit seines redenden Gottes fest, so verfügt
die Wissenschaft dafür wohl auch über die entsprechenden
religionspsychologischen Kategorien, mittels deren diese
ungegenständliche Gegenständlichkeit sich erklären und in das Gefüge
ihrer ausweisbaren Gegenständlichkeit einordnen läßt. Aber
gerade derart als Vision, Audition, Intuition, Projektion usw.



218 F. Bliri, Glaube und Aberglaube

klassifiziertes Phänomen gehört doch der redende Gott für
Wissenschaft in das Gebiet des von ihr selber nicht vollziehbaren
Aberglaubens.

In der nämlichen Weise kann sich Wissenschaft auch mit
der Mythologie von der Heilstat Gottes in Jesus Christus in den
verschiedenen Ausformungen befassen, welche sie bereits
innerhalb des Neuen Testaments und dann im Verlauf der christlichen

Geistesgeschichte angenommen hat. Aber wiederum
bedeutet schon diese Klassifizierung der christlichen Überlieferung

als Mythologie die Einreihung derselben in den Bereich
des durch die Aufklärung der Wissenschaft überwundenen
Aberglaubens. Für Wissenschaft gibt es z. B. nur dieses
seltsame Reden von der Menschwerdung Gottes — aber nicht die
Realität des darin gemeinten Geschehens. Innerhalb ihrer
logischen Begrifflichkeit stellt der Begriff des menschgewordenen
Gottes eine Unbegreiflichkeit, ein Unding dar, das als solches
für die Wissenschaft nur ein Fabelwesen der Mythologie sein
kann. Mit der Realität eines solchen Unwesens zu rechnen aber,
heißt für sie abergläubisch sein.

Schon das Irrationale ist für Wissenschaft, welche auf rational

erklärbare Richtigkeit geht, etwas Abergläubisches. Wenn
nun aber das Irrationale, wie es im christlichen Lehen der Fall
ist, als Verkörperung der Wahrheit in einer Person und in der
Gemeinschaft mit dieser Person auftritt, so muß das der
Wissenschaft als etwas völlig Absurdes erscheinen. Ist solche Ver-
leiblichung, solche Materialisierung nicht das, was Aberglaube
im eigentlichsten Sinne ist?

In diesem Lichte steht für Wissenschaft auch die christliche
Heilsgeschichte. Als historische Forschung ist sie in der Lage,
ihre Entstehung aufzuzeigen, die Ursachen derselben, die
Zusammenhänge, in denen sie steht, die verschiedenen Stadien
ihrer Entwicklung und die Gesetzmäßigkeiten, denen sie darin
folgt. Solche geschichtswissenschaftliche Untersuchungen sind
schon unter den verschiedensten Gesichtspunkten unternommen
worden und haben dementsprechend auch zu sehr verschiedenen
Resultaten geführt. Aber eines ist doch — bei aller Relativität
und Unahschließbarkeit — allen diesen geschichtswissenschaftlichen

Rekonstruktionen gemeinsam: je von ihren besonderen
Gesichtspunkten aus lassen sie das überlieferte Heilsgeschichts-



F. Buri, Glaube und Aberglaube 219

dogma als eine rein historische Größe erkennen und verstehen.
Wenn nun aber trotz solcher — zugegebenermaßen immer
partikularer und hypothetischer — Erklärungsmöglichkeiten das
christliche Dogma diesen gegenüber weiterhin mit dem
Anspruch auf übernatürliche Offenbarungsqualität auftritt, indem
es zuletzt seinen nicht mehr zu leugnenden historischen Charakter

mit der Fleischwerdung des Wortes Gottes begründet, so muß
der Wissenschaft eine derartige Einstellung als eine abergläubische

Voreingenommenheit erscheinen, welche jede Verständigung

unmöglich macht.
Die unentwegten Vertreter dieses christlichen Glaubens sind

sich gewöhnlich nur deswegen dieser Einschätzung ihrer
Positionen von Seiten der Wissenschaft nicht bewußt, weil sie den
Einwand des Aberglaubens zum vornherein mit dem Urteil ab-

zutun pflegen, es handle sich darin um Unglauben. Viel
nützlicher ist es dagegen, wenn wir über diese Situation, in welcher
sich der christliche Glaube der Wissenschaft gegenüber befindet,

ins klare zu kommen versuchen. Nur wenn wir den
Vorwurf des Aberglaubens ernst nehmen, werden wir imstande
sein, dem, worin er recht hat, im Glauben zu begegnen und ihn
wirklich zu überwinden. Der erste Gewinn, der uns aus einem
Nichtausweichen vor dem Vorwurf des Aberglaubens erwächst,
besteht nämlich darin, daß wir das erkennen, was durch den von
Seiten der Wissenschaft erhobenen Vorwurf des Aberglaubens
am Glauben nicht betroffen wird — durch dessen Verkennung
Wissenschaft im Gegenteil selber zu Aberglauben wird.

2. Wesen und Ohnmacht des Wissenschaftsaberglaubens.

a) Was für Wissenschaft an dem von ihr
als Aberglaube beurteilten Glauben im Rest
bleibt. Es ist für Wissenschaft eine leichte Sache, manches
an der Art, wie christlicher Glaube von dem redenden Gott
spricht, und auch von dem Personalismus allgemein menschlichen

Glaubens auf Aberglauben animistischen, magischen,
gnostischen und naturalistischen Ursprungs zurückzuführen.
Das ist vor allem dort der Fall, wo Glaube sich der Prüfung
durch die Wissenschaft nicht unterziehen und auf ihre
Argumente nicht eintreten will. Wissenschaftlich nicht überprüf-



220 F. Buri, Glaube und Aberglaube

ter und sich solcher Prüfung von vornherein verschließender
Glaube ist mit Bestimmtheit dem Aberglauben verfallen.
Tatsächlich gibt es, von Wissenschaft aus gesehen, in christlichem
wie in allgemein menschlichem Glauben viel Abergläubisches.
Die Wissenschaft könnte dem Glauben einen großen Dienst
leisten, wenn sie ihn von solchen ihn seiher entstellenden Zügen
befreite. Glaube hat jedenfalls alle Ursache, sich diese Hilfe
nicht zu versagen, sondern von ihr Gebrauch zu machen.

Aber gerade dann, wenn der wissenschaftlichen Kritik freie
Hand gegeben wird, und wir durch sie in den gegenständlichen
Aussagen, Erscheinungen und Auswirkungen des Glaubens
allerlei animistische und magische, phantastisch gnostische und
grob naturalistische Züge erkennen lernen, so gibt es nun doch
auch Grenzen für diese Berechtigung und Anwendbarkeit der
Kritik der Wissenschaft. Von solchen Grenzen zu reden, hat
man freilich nur das Recht und die Möglichkeit, wenn man vorab

die Wissenschaft uneingeschränkt ihre kritische Arbeit am
Glauben verrichten läßt. Aber eben dann werden unweigerlich
auch deren Grenzen sichtbar werden, und zwar nach allen von
und im vorangehenden ins Auge gefaßten Seiten hin.

Ganz grundlegend zeigt sich dies schon unter dem ersten
Aspekt der Entgötterung und Depersonalisierung der Welt des
Glaubens durch das gegenständliche Denken und das
begrifflich-logische Erkennen der Wissenschaft. Für wissenschaftliches

Denken und Erkennen gibt es weder die Ungegenständ-
lichkeit des personalen Selbstverständnisses noch die Ungegen-
ständlichkeit seiner Transzendenzbezogenheit. Wissenschaft
kennt einerseits nur kausal Erklärbares und hebt anderseits
auch als Verstehen durch ihre notwendigen Objektivierungen
die Freiheit und Verantwortung des personalen Selbstseins auf.
Für Wissenschaft gibt es wohl Vorstellungen von Göttern und
Bereiche des Seelischen, aber wie Glaube damit umgeht, ist für
sie grundsätzlich vom Umgang des Aberglaubens mit Götzen
und Gespenstern nicht verschieden, sondern untersteht für sie
der nämlichen Kritik der Gegenständlichkeit, d. h. Aussagen
über das für sie Ungegenständliche sind in ihrem Urteil
Aberglaube.

Soweit Glaube über sein Selbstverständnis und dessen
Transzendenzbezogenheit Aussagen macht, setzt er sich mit der not-



F. Buri, Glaube und Aberglaube 221

wendigen Gegenständlichkeit derselben auch unausweichlich
dieser Kritik der Wissenschaft aus. Wie aber soll er ihr gegenüber

beweisen, daß es sich in diesen seinen Vergegenständlichungen

um etwas anderes als illusionäres Gebilde eines
Aberglaubens handelt? Wollte er sich auf einen solchen Beweis
einlassen, so müßte er sich auf seine Vergegenständlichungen
versteifen und würde dadurch deren ungegenständlichen
Ursprung und deren ungegenständliche Intention verleugnen. Er
gäbe damit dem Einwand der wissenschaftlichen Kritik, es

handle sich darin um Aberglauben, gerade recht.
So bleibt dem Glauben denn nichts anderes übrig, als sich

in seiner unausweisbaren Ungegenständlichkeit des auf
Transzendenz bezogenen Selbstverständnisses zu vollziehen und in
seiner Personhaftigkeit im Bewußtsein der Freiheit und
Verantwortung Gottes Anrede zu vernehmen — ohne im übrigen
einen anderen Beweis dafür gehen zu können, daß er es in
diesem Selbstverständnis wirklich mit dem lebendigen Gott zu tun
habe, als daß er diesen Akt des Glaubens vollzieht und daraus
und darin lebt.

In diesem Vollzug aber stellt der Glaube eine Wirklichkeit
dar, an welche wissenschaftliches Erkennen mit keiner seiner
Kategorien heranzukommen vermag, an der deshalb kausales
Erklären wie psychologisches Verstehen scheitern, und derVor-
wurf des Aberglaubens wirklich gegenstandslos wird, weil der
Glaube sich darin in nicht zu vergegenständlichender Weise
auf etwas Ungegenständliches bezieht.

Wir haben schon darauf hingewiesen, wie die historische
Forschung imstande ist, die Mythen, speziell auch die christliche
Mythologie, in ihrem Ursprung und Werden, in ihrer Entwicklung

und ihrem Wandel und schließlich in ihrer Auflösung und
Antiquierung zu erklären und zu verstehen. Indes: das ist nur
möglich, insofern es sich darin nicht um das Selbstverständnis
handelt, welches sich jeweils darin ausspricht, sondern um dessen

wissenschaftlich erfaßbare und erforschbare Vergegenständlichungen.

Da der Mythos gegenständlich ist, kann er erklärt
und verstanden werden, nicht nur in seiner zu magischen Praktiken

verwendbaren Weltbildlichkeit, sondern auch in seinem
ästhetisch-seelischen, religiös-geistigen Gehalt.

Was jedoch von keiner Wissenschaft zum Gegenstand ihrer



222 F. Buri, Glaube und Aberglaube

Forschung gemacht werden kann, und worüber sie deshalb,
ohne ihre Grenzen zu überschreiten, keine Aussagen zu machen
imstande ist, das ist das Ungegenständliche des Selbstverständnisses,

das sich im Mythos nur ausspricht, das in seinem Vollzug

der Mythos aber gerade nicht ist. Ob es sich in diesem Vollzug

des transzendenzbezogenen Selbstverständnisses um Magie
handelt oder nicht: darüber vermag Wissenschaft nicht zu
befinden. Was ihr als Magie erscheint, und was sie entzaubern
kann — das ist nicht das Selbstverständnis als solches in
seinem Vollzug. Für wissenschaftliches Erklären und Verstehen
bleibt dieses stets im Rest.

So ist es auch mit dem persönlichen Einsatz, der mit jedem
Wahrheitsanspruch verbunden ist, im Unterschied zu einem
Verhalten, wie es in bezug auf logisch erweisbare Richtigkeit
sachgemäß ist. Während das logische Beweisverfahren durch
Einflüsse von Seiten des Persönlichen höchstens gestört werden

kann, und man diese deshalb nach Möglichkeit ausschalten
muß, gibt es Wahrheit nicht ohne den Einsatz, sondern nur
durch die Beteiligtheit und im Leben des sie Bekennenden. Das
ist es, was Wissenschaft als Verleiblichung der Wahrheit, als
das Irrationale an ihr erscheint, und was sie solches Wahrsein
mit phantastischer Gnosis gleichsetzen läßt. Für Wissenschaft,
die es nur mit Richtigkeit zu tun haben kann, muß Wahrheit
ein Geheimnis darstellen, dessen Wesen sie nur als Aberglauben
verkennen kann.

Und so geht es der Wissenschaft schließlich auch mit der
Geschichtlichkeit der Wahrheit des Selbstverständnisses, die ihr
allgemein im Übergeschichtlichen in der Geschichte für Glauben

und als besondere Ausformung desselben in der
Heilsgeschichte des christlichen Glaubens begegnet. Wohl läßt sich die
christliche Heilsgeschichte in ihren Gegenständlichkeiten historisch

und psychologisch erklären und kann man das
Übergeschichtliche historisch verstehen. Aber solchermaßen
wissenschaftlich erklärt und verstanden, sind beide nicht mehr, was sie
ihrer Intention nach für Glauben sind: das Ewige in der Zeit
als die Begegnung mit der unbedingten Autorität, in deren
Anerkennung und Nachfolge ein Heil zuteil wird, das in aller eigenen

Entscheidung als ein Geschenk erfahren wird.
Will Wissenschaft diesen Rest, der hier überall bei Anwen-



F. Bari, Glaube und Aberglaube 223

dung ihrer Kategorien und Methoden sichtbar wird, auch noch
auflösen, um nach ihrer Absicht allen Aberglauben zu beseitigen,

so wird sie darüber selber zum Aberglauben.
b) Wissenschaft als Aberglaube. Wissenschaft

ist in der Lage, den persönlich zum Selbst redenden Gott und
Transzendenz jeder Art, die christliche wie jede andere Mythologie,

das für sie Irrationale der Wahrheit und jede Gestalt-
werdung derselben in der Geschichte wegzuerklären — in
ihrem Bereich. Aber dann hat sie diesen ihren Bereich selber
verabsolutiert und zur einzigen Wirklichkeit gemacht. Nur unter
dieser Voraussetzung ist es möglich, daß man allen Glauben für
Aberglauben halten kann. Gerade darüber jedoch wird die
Wissenschaft selber zu dem, was sie verwirft: zu einem Tummelplatz

abergläubischer Vorstellungen. Man sehe sich die entgöt-
terte, entzauberte, rationalisierte, historisierte Welt nur einmal
daraufhin an!

Eine Welt ohne Götter und Menschen — das kann die
Wissenschaft natürlich herstellen. Das ist, wenn sie ihre Grenzen
nicht erkennt und innehält, das notwendige Ergebnis der
Wissenschaft. In dem von ihr erstrebten Ziel universaler, definierbarer

und berechenbarer Zusammenhänge gibt es kein Selbstsein

und keine Transzendenz. Was nicht in Begriffe gefaßt und
nach immanenten Gesetzmäßigkeiten erklärt und verstanden
werden kann, das sind für sie Gespenster und Illusionen.

Aber wie gespenstisch und illusionär sieht nun diese ent-

götterte und entpersönlichte Welt aus! Wie ein ausgeräumtes
Haus ohne Dach und Boden — ein bloßes Gerüst! Darin kann
man nicht wohnen. Statt daß das Gerüst zum Bau eines Hauses
neben anderen dient, in welchem das Leben ordentlich und in
Austausch mit dem Leben in anderen Räumen gestaltet wird,
ist das Baugerüst zum verabsolutierten Selbstzweck geworden,
in das immer neue Verbindungsstücke eingefügt und dessen
Dimensionen immer weiter vorgetrieben werden. Aber keine
Wände sind da, die Raum schaffen, kein Boden, auf dem man
stehen kann, kein Dach, das Schutz verleiht, keine Menschen,
die hier wohnen, sondern nur Bauleute mit Plänen und Maschinen

Das ist das Gespensterhaus der sich selber vergötzenden
Wissenschaft.

Ihr Erzeugnis ist die Technik, und sie bedient sich selbst der



224 F. Buri, Glaube und Aberglaube

Technik. Im Vergleich zu. dem, was die moderne Technik auf
allen Gebieten zustande bringt, stellen die magischen Praktiken,
die auf Grund eines vorwissenschaftlichen Weltbildes unternommen

werden, wirklich unzulängliche Versuche dar. Was mit der
einfachsten wissenschaftlichen Untersuchung und technischen
Apparatur erreicht werden kann und für uns zur Alltäglichkeit
geworden ist, kann sich mit den entsprechenden Bestrebungen,
Erklärungen, Handlungen und Verhaltensweisen auf dem
Boden der Mythologie und der Magie in keiner Weise messen.

Und doch ergeben sich aus einem Vergleich moderner Technik

mit Magie nicht bloß Unterschied und Gegensatz der beiden

Größen, sondern auch Verwandtes — sogar überraschend
Gemeinsames. Auch Magie ist Technik, Anwendung theoretischer

Erkenntnis zur Beherrschung und Nutzbarmachung der
Kräfte der Natur wie des Seelisch-Geistigen. Entsprechend dem

Mangel an logisch Begreifbarem, experimentell Nachprüfbarem
und allgemein Ausweisbarem im primitiven gegenständlichen
Wissen des Mythos sind die Erfolge der Magie nur ungleich
geringer als diejenigen der Technik, die sich auf begrifflich
logisches Denken und wissenschaftliche Forschung stützen kann.
Aber wenn nun die Wissenschaft sich in der soeben verschiedentlich

erwähnten Weise verabsolutiert und so selber zu einer
Art Mythos wird, der alles, die Außen- und die Innenwelt, erklären

und verfügbar machen und auch alle Hinter- und Überwelten

ergründen zu können meint — wird dann die Einstellung
zur Technik nicht ähnlich derjenigen des Magiers zu seiner
Praxis? Gibt es etwa nicht einen Aberglauben der Technik, der
sowohl in der Anmaßlichkeit in bezug auf seine Erwartungen
wie in seiner Angst vor den Mächten, mit denen er es hier zu
tun hat, genau der Anmaßlichkeit und der Angst entspricht,
von welcher die Magie erfüllt ist? Gibt es nicht auch gerade in
der Welt der Technik all die anderen Erscheinungen, welche
wir sonst als für Magie typisch erachten: eine Art von
Besessenheit von den Mächten und von Ausgeliefertsein an die
Gewalten, die man in Griff bekommen zu haben meint, ein Gefühl
der Unheimlichkeit, das mit tieferem Eindringen nicht ah-,
sondern zunimmt, und schließlich — entsprechend der Ächtung der
schädlichen schwarzen Magie bei Verwendung der nämlichen
Praktiken als weißer Magie — auch immer wieder Versuche,



F. Buri, Glaube und Aberglaube 225

ethische Gesichtspunkte in hezug auf die Verwendung der an
und für sich weder guten noch bösen Erfindungen und Möglichkeiten

der Technik zur Geltung zu bringen?
Die Verahsolutierung der Wissenschaft führt zu einer Technik,

die zu einer Zaubermacht im guten und bösen Sinne wird.
Eine weitere Parallele in diesem Ahergläubischwerden der

Wissenschaft stellt die Ersetzung des Wahrheitsbegriffs durch
denjenigen der logischen Richtigkeit dar. Wohl befreit begriffliches

Denken und allgemein nachprüfbares Erkennen von
abergläubischen Vorstellungen und Täuschungen. Aber die
verabsolutierte Richtigkeitsidee wird selber wieder zu einer Art
Zwangsidee, welche die Möglichkeit eines persönlichen,
unbedingten Einsatzes für die Wahrheit in Frage stellt, weil sie die
Wahrheit aushöhlt und die Beweisbarkeit zu einem Gesetz
macht für Sachverhalte, welche nicht bewiesen werden können.
So wenig ein Wahrheitsanspruch ungeprüft zu übernehmen ist,
so wenig kann er allgemein garantiert werden. Beides wäre
Aberglaube.

In bezug auf die Geschichte schließlich wird Wissenschaft
zum Aberglauben, wenn sie, wie es für die Neuzeit typisch
gewesen ist, als Ersatz für die preisgegebene, übernatürliche
biblisch-christliche Heilsgeschichte einen natürlichen Fortschritt
in der allgemeinen Kulturentwicklung meint feststellen und
erwarten zu können. Diese Fortschrittsgläubigkeit hat sich
angesichts der Erfahrungen, welche gerade unsere Zeit in dieser
Hinsicht hat machen müssen, als ein Aberglaube erwiesen.

Dieser abergläubischen Züge in der Wissenschaft muß man
sich bewußt sein, wenn man die Ohnmacht begreifen will, welche
Wissenschaft in der Bekämpfung des Aberglaubens immer wieder

an den Tag legt.
c) Die Ohnmacht der Wissenschaft gegenüber

Aberglauben. Unter allen von uns im vorangehenden

in Betracht gezogenen Gesichtspunkten tritt diese Ohnmacht
in Erscheinung:

Wissenschaft kann die Welt entgöttern und depersonalisieren.
Sie hat die Mittel und in ihrem Bereich der Gegenständlichkeit

auch das Recht dazu. Aber wenn sie zu einer
Weltanschauung wird, in welcher das Wesen echten Personseins in
Frage gestellt und die Transzendenz ausgeschlossen ist, dann

15



226 F. Bari, Glaube und Aberglaube

weckt sie gerade die Frage nach dem Persönlichen und dem
Transzendenten. Weil es zu seinem Wesen gehört, kann der
Mensch nicht ohne jenes Nichtzuvergegenständlichende des

wahren Selhstseins und der Transzendenz leben. In der
entpersönlichten und entgötterten Welt fragt er nach dem Personsein
und den Göttern. Er läßt sich an der wissenschaftlichen Aufklärung

nicht genügen. Davon kann er nicht leben. Er spürt die
Bestimmung, ein Selbst zu sein, und muß seinen Gott haben.

Weil aber die Wissenschaften ihm diese geistigen
Lebensnotwendigkeiten nicht zu geben vermögen, wendet er sich nun von
ihnen ab und sucht in primitiven Resten des Aberglaubens
Befriedigung für seine Bedürfnisse. Von der Wissenschaft
enttäuscht und Befriedigung für seine Bedürfnisse suchend, ist er
aber jetzt bereit, unkritisch jedem Aberglauben zu verfallen,
wenn er ihm nur zu gewähren scheint, was ihm fehlt, und wessen

er bedarf.
So ist denn gerade der in der Technik gefangene Mensch

anfällig für allerlei mythologisierende Theorien und magische
Praktiken. Wenn die Wissenschaft den Schein erweckt hat, sie
vermöge ihm einen Ersatz zu geben für die durch sie zerstörte
mythische Überlieferung, und der Entmythologisierte nun vor
dem verschlossenen Paradies steht, dann ist er bereit, sich auch
mit den trübsten Gläsern zu begnügen, wenn sie ihm nur einen
Blick in das Verlorene zu gestatten scheinen. Es ist fürwahr
eine Tatsache der Erfahrung unserer Zeit, daß durch Entmytho-
logisierung und Technisierung die Bereitschaft zur Annahme
von Mythen und zum Vertrauen auf magische Praktiken nicht
abgenommen hat, sondern im Gegenteil größer geworden ist —
besonders da, wo die modernen Zauberer sich der Mittel der
Technik und einer Pseudowissenschaft zu bedienen verstehen.

Die nämliche, in sich widerspruchsvolle Wirkung kann auch
vom Rationalismus in bezug auf das Offensein für den Anspruch
personhafter Wahrheit in geschichtlicher Unbedingtheit
ausgehen. Wie nichts anderes ist der kritische Verstand der Feind
jeder täuschenden Unklarheit und jeder Vernebelungstaktik.
Weder das Irrationale noch die Vermaterialisierungen des

Geistigen können vor ihm bestehen. Aber weil er selber nur
kritisch ist und nicht produktiv, deshalb ist er auf die Substanz
der Überlieferung, auf die geheimnisvollen Ursprünge des Gei-



F. Buri, Glaube und Aberglaube 227

stes angewiesen. Wenn diese Quellen des Unbedingten des
Selbstseins fehlen, wie sie sich uns in den großen Erscheinungen

der Geschichte in einer Weise erschließen, in der man sie
letztlich nicht vergegenständlichen, sondern ihnen nur als Autorität

begegnen kann, dann läßt der Rationalismus eine bloße
Leere zurück. Das Empfinden dieser Leere und dieses Mangels
ist es, was den Menschen willig macht zur Annahme von allen
möglichen Irrationalitäten und Absurditäten — nur weil er darin

das zu finden hofft, was ihm der Rationalismus versagt hat.
Weil er aber enttäuscht und verzweifelt die Ratio preisgegeben
hat, so ist er jetzt nicht mehr in der Lage, zwischen der wahren
Tiefe und bloßen Scheintiefen, zwischen dem echten Geheimnis
und dem bloß Mysteriösen, dem Unenthüllbaren und dem noch
zu Enthüllenden zu unterscheiden. Ist die Wahrheit einmal
falsch rationalisiert worden, dann kann sie durch keine
Irrationalitäten mehr ersetzt werden. Es bleibt dann bei den Pseudo-
wahrheiten eines Gnostizismus oder einer Orthodoxie, die aber
mächtiger sein können als alle Aufklärung, weil sie es — auch
noch in entstellter Gestalt — mit einer Wirklichkeit zu tun
haben, von der jene keine Ahnung mehr hat.

Im Geschichtsbewußtsein schließlich zeigt sich die Ohnmacht
des Wissenschaftsaberglaubens darin, daß dessen geschichts-
philosophisches Produkt: der optimistische Fortschrittsglaube,
jäh in sein Gegenteil umschlagen kann, nämlich in einen
pessimistischen Naturalismus. Was bleibt einem säkularisierten
Zeitalter, das alle übernatürlichen, sinngarantierenden Geschichtsbilder

preisgegeben und seine ganze Hoffnung auf die natürliche

Entwicklung der Menschheit und des Kosmos gesetzt hat,
nach Katastrophenerfahrungen, wie wir sie erlebt haben, noch
anderes übrig als ein Verzicht auf alle jene angeblich beweisbaren

Erwartungen des Kulturfortschritts und als die Anerkennung

einer unaufhebbaren Sinnlosigkeit des natürlichen
Geschehens — oder dann, gerade aus dieser Hoffnungslosigkeit
heraus: die Rückkehr zu einer übernatürlich begründeten
Zukunftshoffnung. Nachdem die Geschichtswissenschaft einmal
ihre Grenzen überschritten hat und ins Spekulieren geraten —
daran aber auch gescheitert ist, vermag sie gegen die aus ihren
Trümmern sich erhebenden, neuen abergläubischen
Geschichtskonstruktionen nichts auszurichten.



228 F. Buri, Glaube und Aberglaube

In diesem Kampf zwischen Wissenschaft und Aberglauben,
in welchem die Wissenschaft sich als ohnmächtig erweist,
stehen sich also nicht zwei völlig verschiedene Größen gegenüber,
weil diese Art Wissenschaft selber auch zum Aberglauben
geworden ist. Mit Wissenschaft, die selber abergläubisch ist, läßt
sich jedoch Aberglaube nicht überwinden.

Es steht dann einfach Aberglaube gegen Aberglauben: ein
Glaube, der sich vor der Wissenschaft als Aberglaube ausweist,
und eine Wissenschaft, die über diesem Ausweis zum
Aberglauben geworden ist. Aber ist denn Glaube noch Aberglaube,
wenn die Wissenschaft, vor der er als Aberglaube erscheint,
darüber selber zum Aberglauben wird? Und doch ist von
Aberglauben nicht ohne Bezugnahme auf Wissenschaft zu reden —
wenn Aberglaube nicht einfach das Urteil sein soll, das jeder
Glaube über jeden von ihm verschiedenen Glauben behaupten
kann. Dann aber kann alles Glaube und alles Aberglaube sein.

Aber es könnte auch anders sein: es könnte Wissenschaft
in ihrer Beurteilung des Glaubens sich ihrer Grenzen bewußt
bleiben, und es könnte Glaube sich solcher ihrer Grenzen
bewußten Wissenschaft bedienen, um sich dadurch vor dem zu
bewahren, was ihn vor Wissenschaft als Aberglaube erscheinen
lassen muß. Das wäre ein Vernehmen des Vernehmbaren, d. h.
Vernunft. Und das dürfte das Mittel sein, das Wissen und Glauben

von Aberglauben reinigen könnte.

3. Die Überwindung des Aberglaubens durch Vernunft in
Wissen und Glauben.

a) Die Versuchung der Dogmatik zu
Aberglauben in Wissen und Glauben. Die im
vorstehenden geschilderten beiden Möglichkeiten, daß einerseits
wesentliche Momente des Glaubens im allgemeinen wie im spezifisch

christlichen Sinne von Wissenschaft als Aberglaube beurteilt

werden können und daß andererseits die Wissenschaft über
diesem Unternehmen selber zu einem Aberglauben werden kann
und infolgedessen dem Aberglauben, den sie bekämpfen will,
machtlos gegenübersteht, stellen für die christliche Dogmatik
zwei Versuchungen dar.

Die erste Versuchung besteht darin, daß die Dogmatik sich



F. Buri, Glaube und Aberglaube 229

durch das Urteil der Wissenschaft beeindrucken läßt, daß
wesentliche Gehalte des christlichen Glaubens, wie der redende
Gott, seine Heilstat in Jesus Christus, die leibhaftige Erscheinung

der Wahrheit in Christus und in der Gemeinschaft mit
ihm und schließlich die ganze übernatürliche Heilsgeschichte
abergläubischer Natur seien. Um vor der Wissenschaft nicht
in Aberglauben befangen zu erscheinen, versucht dann Dog-
matik diese fragwürdig gewordenen Vorstellungen der
Überlieferung durch Psychologisieren, Entmythologisieren, Rationalisieren,

Historisieren entweder auszumerzen oder wissenschaftlich

vertretbar zu machen. Es gab und gibt Dogmatik, die sehr
viel Mühe auf diese Reinigung des Glaubens von allem durch
die Wissenschaft beanstandeten Aberglauben verwendet hat.
Aber die auf diese Weise entstandene Dogmatik leidet an zwei
großen Mängeln.

Erstens läuft sie Gefahr, daß ihr bei dieser angestrebten
Befreiung des Glaubens von abergläubischen Vorstellungen mit
den Vorstellungen zugleich auch deren Gehalt abhanden kommt,
so daß sie dann wohl als wissenschaftlich gelten kann, aber daß
sie darüber das, worum es ihr als Dogmatik gehen sollte, verloren

hat: die christliche Substanz. So ist sie nicht mehr eigentlich
Dogmatik, sondern mehr eine allgemeine Religionsphilosophie,
welche sich aber durch ihren Begriff von Wissenschaftlichkeit
auch noch den Zugang zum spezifischen Wesen des Glaubens
als allgemein menschlicher Möglichkeit verschließt. In ihrer
Objektivität und Abstraktheit einerseits und ihrem Psychologismus

und Historismus anderseits fehlen ihr die Voraussetzungen

für das Verständnis der eigentlichen Bedeutung des Personalen,

des Mythos, der Unbedingtheit, der Geschichtlichkeit.
Die andere Gefahr aber besteht darin, daß sie über diesem

Bestreben des Ausweises ihrer Wissenschaftlichkeit im Gegensatz

zu abergläubischen Glaubensformen selber einem
Wissenschaftsaberglauben verfällt. Dieser Wissenschaftsaberglaube
wirkt sich denn auch in der Ohnmacht aus, welche diese
Gebilde in der Auseinandersetzung mit unwissenschaftlicher
Dogmatik an den Tag legen. In ihrer Substanzarmut erweisen sie
sich den — von ihnen wohl als Aberglauben hingestellten —
massiven Bedürfnistheologien als nicht gewachsen.

Das ist die eine Versuchung der Dogmatik, und das sind die



230 F. Buri, Glaube und Aberglaube

zwei in ihrem Gefolge auftretenden Gefahren, welche für Dog-
matik in dem Moment akut werden, wo sie sich von der Wissenschaft

blenden läßt. Das Schicksal der liberalen Dogmatik
liefert dafür in weitem Maße den Beleg. Insofern sich dieses
Schicksal erfüllt hat und unter dem Kennwort «Wissenschafts-

aberglaube» zum Bewußtsein gekommen ist, scheint diese
Versuchung heute nicht mehr so aktuell zu sein.

Um so mehr ist es eine andere, welche nun darin besteht,
daß die Dogmatik unter Hinweis auf jenen Wissenschaftsaberglauben,

der gerade dann in Erscheinung tritt, wenn die
Wissenschaft sich mit den Gegenständen der Dogmatik befaßt,
meint, ihre Aussagen der wissenschaftlichen Kritik entziehen
und das Wahrheitskriterium in dem Maße sehen zu können, in
dem durch ihre Aufstellungen die geistig-religiösen Bedürfnisse
befriedigt werden. Damit sind auch bereits die beiden Gefahren
gesichtet, welche mit dieser Versuchung für die Dogmatik
verbunden sind.

Die eine Gefahr besteht darin, daß diese Dogmatik wohl ein
Glaubenszeugnis von vielleicht sogar sehr kräftiger und
eigenartiger Prägung darstellen kann, daß es sich darin aber nicht
um Dogmatik handelt, zu welcher ihrem Wesen nach nun
einmal die wissenschaftliche Erkenntnisbemühung um die Wahrheit

der Heilsbotschaft von Jesus Christus gehört. Ohne
Erkenntnisbemühungen mit den Mitteln der Wissenschaft kann
sich in einer solchen Glaubens- oder Offenbarungslehre tatsächlich

viel Aberglaube, Magie, phantastische Gnosis und Naturalismus

breitmachen. Unter dem Anspruch göttlicher Offenbarung

kann sich nur allzu Menschliches verbergen und sein
Unwesen treiben, und zwar mit einer verführerischen Gewalt.

Diese verführerische Gewalt — das ist die zweite Gefahr,
welcher solche über wissenschaftliche Bedenken und Einwände
sich hinwegsetzende Dogmatik erliegen kann — besteht darin,
daß in ihr Bedürfnismomente die Geltung von Wahrheitskriterien

erlangen können. Daß das, was ein Bedürfnis befriedigt,
auch für wahr angesehen wird, ist eine Möglichkeit, welche
gerade im Bereich des Glaubens auf der Hand liegt, indem der
Mensch auf jenes Heil wartet, welches der Glaube zu geben
verspricht. Aber dadurch, daß Glaube Antwort gibt und Erwartungen

erfüllt, ist noch nicht erwiesen, daß seine Antworten



F. Buri, Glaube und Aberglaube 231

Wahrheit, und seine Verheißungen nicht Illusionen seien. Diese
Verwechslung aber droht immer da, wo die wissenschaftliche
Prüfung ausgeschaltet oder nicht ernst genommen wird.

Das ist die Versuchung, und das sind die Gefahren, welchen
eine Dogmatik sich aussetzt, wenn sie sich wegen möglichem
Wissenschaftsaberglauben dem Urteil der Wissenschaft enthoben

wähnt. Die neuere Dogmatik liefert auch dafür Illustrationen

zur Genüge, daß es nicht nur wissenschaftlichen, sondern
auch dogmatischen Aberglauben gibt.

Überwunden werden beide Arten von Aberglauben weder
durch Wissen allein noch durch Glauben allein — durch
solches Alleinsein-Wollen werden diese vielmehr gerade abergläubisch

—, sondern nur durch das, was Wissen und Glauben
verbindet und sie gemeinsam von Aberglauben unterscheidet: durch
Vernunft.

b) Vernunft als Vernehmen des Vernehmbaren

in Wissen und Glauben. Vernunft als Inbegriff

aller inneren, geistigen Fähigkeiten des Menschen ist das
Vernehmen des Vernehmbaren. Vernehmen können wir auf die
verschiedensten Weisen, durch die Sinne wie durch das Denken,

im Wissen wie im Glauben. Vernunft als Vernehmenkönnen

ist das, was allen unseren inneren, geistigen Fähigkeiten
gemeinsam ist — wenn auch in je verschiedener Weise: anders
in den Sinnen als im Denken, und wieder anders im Wissen als
im Glauben. Die Sinne vernehmen nicht Gedanken, und das
Denken vernimmt nicht Sinneseindrücke. Das Vernehmen im
Bereich des Wissens ist ein anderes als das Vernehmen im Bereich
des Glaubens. Und doch handelt es sich überall um ein Vernehmen

von etwas, das vernehmbar wird: vernehmbar für die Sinne,
vernehmbar für den Geist, vernehmbar als Wissen, vernehmbar
als Glaube.

Die Vernunft ist nicht etwas Abstraktes wie der Verstand,
sondern alles Vernehmen und alles Vernehmbare nach seinem
Vernehmbarsein gehört dazu. Das gibt ihr Leben und Fülle. Sie
ist auch nicht absolut und ewig, sondern endlich und im Werden,

nicht vollendet, sondern im Kampf, weil ständig auf
Vernehmen aus, und das nicht in einer, sondern in unterschiedenen
Formen, je nach den Vernehmbarkeiten und je nach den
Vernehmensweisen. Sie stellt weder eine uniforme Einheit sog. Ver-



232 F. Buri, Glaube und Aberglaube

nunftwahrheiten noch ein Chaos persönlicher Unmittelbarkeiten
dar, sondern das Ganze dieses mannigfaltig verschiedenen

Vernehmens des Vernehmharen.
Aus diesem Ganzen der Vernunft fällt nur zweierlei heraus:

Erstens das, was noch nicht vernommen worden ist. Was dieses
Noch-nicht-Vernommene ist, darüber kann keine Aussage
gemacht werden — auch nicht darüber, ob es vernünftig oder nicht
vernünftig sei. Wir können also weder von einer Weltvernunft
noch von einer Weltunvernunft reden; denn einmal ist die
Vernunft im Ganzen nie fertig, solange es noch vernehmende Wesen

gibt, und zum andern vernehmen wir nie das Ganze,
sondern immer nur einen Teil. Darum ist es unvernünftig, von
Weltvernunft oder Weltunvernunft zu reden.

Unvernünftig ist es zweitens aber auch, etwas anders
vernehmen zu wollen, als wie es vernehmbar wird — also z. B.
einen Gedanken als etwas Körperliches, ein Bild als Idee, einen
Ton als eine Zahl usw. Wohl gibt es die Möglichkeiten der
Übersetzung von einem Vernehmbarkeitsbereich in einen anderen;
aber gerade das beweist doch deren Unterschiedenheit. Es gibt
auch Vernehmbarkeiten, welche zugleich in verschiedenen
Bereichen auftreten, wie z. B. das sog. Psycho-Somatische. Solche
Erscheinungen zeigen aber nur, daß unsere gewohnten
Unterscheidungen der Vernehmensweisen dem sich hier Vernehmbarmachenden

offenbar noch zu wenig entsprechen. Unvernünftig
ist es auf jeden Fall, etwas anders vernehmen zu wollen, als
wie es sich vernehmbar macht.

Ob etwas seiner Vernehmbarkeit entsprechend vernommen
wird oder nicht, und wie etwas seiner Vernehmbarkeit entsprechend

vernommen werden kann und wie nicht, das steht nie
von vornherein und für immer fest. Es wäre nur jene für uns
eine unvernünftige Konzeption darstellende Weltvernunft oder
Unvernunft, welche darüber endgültig entscheiden könnte. Für
unser endliches Vernehmen dagegen ist die Frage des rechten
Vernehmens nie schon entschieden, sondern unsere Vernunft
hat sich eben darin als Vernunft zu erweisen, daß sie mit allen
ihr zur Verfügung stehenden Mitteln, d. h. mit dem Inbegriff
unserer geistigen Fähigkeiten, alles unternimmt, um das
Vernehmbare so zu vernehmen, wie es vernommen sein will. Diese
Aufgabe ist eine unendliche. Nur in dem Maße, als wir in aller



F. Buri, Glaube und Aberglaube 233

Vorläufigkeit und Endlichkeit sie immer wieder in Angriff
nehmen, könnte gesagt werden, daß wir dadurch an der absoluten,
ewigen Vernunft teilhaben. Aber diese allfällige Teilhabe
bezeugt sich jedenfalls gerade im Bewußtsein der Endlichkeit
unserer Vernunft.

Auf unser Thema von Wissen, Glauben und Aberglauben
angewandt, bedeutet das nun, daß Wissen und Glaube als verschiedene

Weisen des Vernehmens je verschiedene Vernehmbarkeiten
vernehmen können, und daß Aberglaube immer da auftritt,

wo diese Verschiedenartigkeit nicht erkannt wird, oder wo man
sie um des Wissens oder des Glaubens willen nicht wahrhaben
will, indem man Wissen für Glauben oder Glauben für Wissen
ausgibt.

Ihre Aufgabe der Überwindung des Aberglaubens kann
Vernunft nur durchführen mit den Mitteln des Wissens und des

Glaubens, indem sie — deren Wesen entsprechend — ständig
bemüht ist, auseinanderzuhalten, was im Raum der Geschichte
als gegenständlich, begrifflich, logisch, allgemein ausweisbar
Richtiges — und was nur in der Ungegenständlichkeit und
Geschichtlichkeit eines auf Transzendenz bezogenen
Selbstverständnisses als unbedingte Wahrheit vernehmbar werden kann.
Ob und wie im einzelnen dieses verschiedene Vernehmen am
Platze ist, das ist niemals endgültig auszumachen. Nicht nur
da, wo diese Unterschiede nicht beachtet werden, sondern auch
da, wo man meint, endgültig über ihre richtige Anwendung
entschieden zu haben, kommt es zu Aberglauben als der Unvernunft

des Nichtvernehmenkönnens des Vernehmbaren. Dagegen
bewahrt Vernunft als das unausgesetzte Ringen um das
Vernehmen des Vernehmbaren Wissen und Glauben vor
Aberglauben.

In welcher Weise dies geschehen kann, soll hier zum
Abschluß noch einmal an unseren vier Vergleichspunkten von
Glauben und Aberglauben gezeigt werden.

c) Die Reinigung des Wissens und des Glaubens

von Aberglauben durch Vernunft. Wissenwollen

heißt, in logischer Begrifflichkeit gegenständlich erkennen.

Was in dieser Weise objektiviert werden kann, ist
vernehmbar für Wissen in Erklären und Verstehen. In dieser Weise
vermag Wissen auch den Begriff des Selbstverständnisses und



234 F. Buri, Glaube und Aberglaube

dessen Transzendenz zu vernehmen. Als Begriff, und das heißt
immer als Bezeichnung analogisch erfahrbarer Wirklichkeit,
ist der Begriff eines transzendenzbezogenen Selbstverständnisses

für Wissen vernehmbar — aber nur als Begriff für eine in
Analogie zu eigener Erfahrung stehende Wirklichkeit. Diese
Wirklichkeit in ihrem Vollzug als Selhstverständnis in bezug
auf Transzendenz ist jedoch um ihrer Ungegenständlichkeit
willen für Wissen nicht mehr vernehmbar. Wohl kann hier
Wissenschaft noch von Personalismus oder von der Vorstellung
des redenden Gottes sprechen. Aber vernehmbar sind für
Wissenschaft die damit gemeinten Sachverhalte nicht. Personales
Selbstverständnis und Wort Gottes sind vernehmbar nur für
Glauben.

Aber wie Wissenschaft Aberglaube wird, wo sie diese
Vernehmbarkeiten des Glaubens vernehmbar machen will, so wird
Glaube zu Aberglauben, wenn er die begrifflich gegenständlichen

Aussagen über seine Transzendenzbezogenheit und das
ihm darin zuteil gewordene Wort Gottes der erklärenden und
verstehenden Prüfung durch die Wissenschaft entziehen will.

Vernunft als die je besondere Vernehmensweise in Wissen
und Glauben reinigt beide von falschen Ansprüchen und
Behauptungen, indem sie das Objektivierbare gegenständlich im
Wissen und dasNichtobjektivierbare ungegenständlich im Glauben

vernimmt.
Desgleichen sind Mythos und Magie in ihren gegenständlichen

Erscheinungen für Wissenschaft durchaus vernehmbar.
Sie vermag sie hinsichtlich ihrer Entstehungsgeschichte als
Ausdruck von Selbstverständnis zu erklären und zu verstehen.
Wie von jeder Mythologie, gilt das auch von der christlichen.

Es wäre jedoch Aberglaube, wenn christlicher Glaube der
Wissenschaf* verbieten wollte, hier von Mythologie und
gegebenenfalls a ich von Magie zu reden, weil für ihn als Ausdruck
seines objektiv nicht mehr ausweisbaren Selbstverständnisses
die Menschwerdung Gottes in Christus oder irgendeine andere
Form der christlichen Überlieferung von der Heilstat Gottes in
Jesus Christus noch etwas anderes sind als Mythologie und
Magie, als was sie allerdings der Wissenschaft erscheinen
mögen.

Auch hier ist die Vernehmbarkeit für Wissen und Glauben



F. Buri, Glaube und Aberglaube 235

je eine andere. Und beides je auf seine Weise — für Wissen und
für Glauben — vernehmbar sein zu lassen, ist auch hier die
Aufgabe der Vernunft. Ohne Vernunft ist hier nur Mythologie
und Magie, d.h. Aberglaube — aber nur mit Vernunft mehr als
Mythologie und Magie: Glaube, der sich in unverfügbarer Weise
in der Aneignung des Mythos in bezug auf Transzendenz
verwirklicht und sich darin als Geschenk erfährt. Ohne Vernunft
ist kein Glaube möglich.

Und auch keine Wahrheit. Denn Wahrheit ist immer Sache
des Glaubens, nicht des Wissens. Seinen Kategorien, Kriterien
und Methoden entsprechend ist für Wissen Richtigkeit
vernehmbar. Wahrheit ist nur in der Unbedingtheit des
Selbstverständnisses des Glaubens.

Verabsolutierung des stets relativ Richtigen ist ebenso
unvernünftig, wie die Wahrheit des Glaubens beweisen zu wollen.

Man begnügt sich dabei nicht mit dem, was vernehmbar ist
— im Wissen wie im Glauben: und macht dadurch beides
abergläubisch. Wissenschaft will Wahrheit nicht anerkennen, wenn
sie sich nicht als allgemeine Richtigkeit im Sinne logischer
Begrifflichkeit ausweisen läßt. Und Glaube will die gegenständlichen

Aussagen seines Wahrheitsanspruchs und die
Verkörperungen seines Einsatzes für Wahrheit nicht den Kriterien
wissenschaftlicher Überprüfung aussetzen.

Für Vernunft ist beides gleich unvernünftig. Vernunft läßt
Wissen auf allgemein ausweisbare Richtigkeit dringen und
Glauben es mit unbedingter Wahrheit wagen. Anders wird das
hier je Vernehmbare nicht vernommen, sondern überhört oder
entstellt. Vernunft vermag je an ihrem Ort als Sprache der
Wahrheit zu würdigen, was der Ratio als phantastische Gnosis,
Irrationalismus und Absurdität erscheint, erkennt aber gerade
damit in seinen Grenzen dieses Urteil der Ratio über das
Irrationale an. So treibt Vernunft in bezug auf Richtigkeit und
Wahrheit den Aberglauben des Glaubens und des Wissens aus.

Bleibt noch der Bereich der Geschichte als Tummelplatz des

Aberglaubens! Geschichtswissenschaft vernimmt vernünftigerweise

nicht, was für Geschichtlichkeit der Ruf der Stunde ist.
Aber ebenso unvernünftig ist es, wenn dieser Ruf der Stunde
ohne Prüfung des an ihm Prüfbaren gehört wird. Vernunft läßt
noch in Evolutionismus und Endgeschichtstheorien die darin



236 F. Buri, Glaube und Aberglaube

sich bezeugende Wahrheit vernehmen — nicht als gegenständliches

Wissen, sondern für Selbstverständnis in geschichtlicher
Situation. Aber sie läßt umgekehrt auch nicht zu, daß die
Geschichtlichkeit zu bloßer Beliebigkeit wird, oder zum Fanatismus

einer sich absolut gültig wähnenden Geschichtsauffassung.

Beides wäre gleich unvernünftig — gleich abergläubisch.
Vernunft ist in Geschichte relativ, wie sie in Geschichtlichkeit
unbedingt ist.

In dieser Weise ist Vernunft für Wissen und Glauben —
und eben damit für Dogmatik unentbehrlich als die Bewahrerin
vor Aberglauben.

Solche vernünftige Dogmatik ist aber etwas anderes als die

sog. Vernunfttheologie, die bald einen Vorbau der Offenbarungstheologie

und gelegentlich auch das Ganze der Theologie
bilden will — dann wiederum aber auch aus der Theologie
überhaupt verbannt werden soll.

Für Vernunft als Vernehmen des Vernehmbaren sind das

abergläubische Einseitigkeiten. Vernunft kann nicht mit
Offenbarung in Konkurrenz treten durch Teilung der Dogmatik oder
durch Erheben eines Totalanspruchs oder durch Verzichtleistung

auf sich selbst. Wie es Offenbarung nicht gibt ohne das
Vernehmen ihrer Vernehmbarkeit, so gibt es solches Vernehmen

nicht, ohne daß Offenbarung sich vernehmbar macht. Das
Vernehmen des Vernehmbaren in Wissen und Glauben ist Sache
der Vernunft. Das Vernehmbare aber stammt nicht aus der
Vernunft, sondern aus Offenbarung.

Basel. Fritz Buri.


	Glaube und Aberglaube

