Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 2

Artikel: Schicksal und Glaube

Autor: Oyen, Hendrik van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878976

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schicksal und Glaube.

| I8

Unmittelbar nach Abschlufl des Krieges erschien in Deutsch-
land ein Buch unter dem Titel: Schicksal und Gott. Der Autor
war Joachim Konrad, Professor an der protestantischen theo-
logischen Fakultidt in Miinster. Dieses Buch, geschrieben in
einer unvorstellbar verwiisteten Stadt und unter der person-
lichen Trauer schwerer Verluste, miéchte eine Antwort geben
auf die I'rage: Was will das Schicksal von mir? Wozu ist das
alles? Was fiir einen Sinn hat es, und wie lit das alles sich mit
dem Glauben an einen gerechten Gott zusammenreimen? Gibt
es da iiberhaupt noch eine bestimmte Zwecksetzung, oder ist ein-
fach alles nur nackter Zufall und sinnlose Ubermacht? Fragen
und nochmals Fragen dringen sich hier auf, und dieser Autor
geht mit all diesen Noten, die also zutiefst ganz personliche sind,
in das Heiligtum Gottes und beugt sich vor dem Mysterium des
Glaubens im Wissen einer endgiiltigen Vollendung Gottes.

Ich frage mich, ob sich die Glaubensnot unserer Zeit wohl
nicht am schmerzlichsten gerade dort offenbart, wo es uns
manchmal unendlich schwer fillt, gerade diesen Weg zu gehen,
der uns in diesem Buch Konrads gezeigt wird. Der Abstand zwi-
schen unserem individuellen Schicksal, eingespannt in das Netz
der Zeitlichkeit und der Geschichtlichkeit wie es ist, und einer
fiihrenden und sorgenden Hand Gottes scheint uniiberbriickbar
grofl zu sein. Diese letztere bedeutet uns hiochstens noch eine
freundliche Jugenderinnerung, eingeprigt von einem gliubigen
Pfarrer, der uns von einer giitigen Fiithrung im Leben sprach,
von Kraft zum Kreuztragen oder zum Lichtsehen, oder wie die
vielen gutgemeinten Spriiche fiir die Jugend alle heiflen mégen.
Aber wie vieles an gutem Glauben ist im Laufe des Lebens vol-
lig und unheilbar zerstért worden. Ein ganzes Heer von Theo-
rien, Ideologien, Erfahrungen, Verzweiflungen, Démonien,
Trieben ist iiber uns hergefallen und hat diese schénen Spriiche
fiir immer als Wunschtriume entlarvt, es liel uns unméchtig
zuriick, trotz aller Enttiuschung doch immer wieder einen
neuen Halt und eine neue Zuflucht suchend. Wir sind eben Men-
schen, die das nicht lassen kénnen.



H.van Oyen, Schicksal und Glaube 189

Es gibt viele Moglichkeiten, um dem Leben einen Sinn abzu-
ringen. Und man mul sich eigentlich wundern, daf} unsere Spra-
che, verglichen beispielsweise mit der der alten Griechen, so
arm ist, um dieser Vielgestaltigkeit Ausdruck zu verleihen. Kon-
rad macht mit Recht aufmerksam auf die Tatsache, dall die Grie-
chen einen erstaunlichen Reichtum von Schicksalsmichten un-
terschieden, die alle unter mythischen Namen als selbstindige
Bedrohungen der Existenz fungierten. Wie ihre Sprache fihig
war, die verschiedenen Liebesarten anzudeuten, so war sie auch
reichhaltiger in der Unterscheidung der zerstérenden Krifte des
Lebens. Man kannte die Ananke, von woher wir unser Wort fiir
Angst haben, das unabwendbare Geschehen, dem niemand ent-
fliehen konnte und welches das Lieben wie in einer eisernen
Umklammerung verhaftet hilt. — Man sprach von der Moira,
dem tragischen Los, wodurch der Unschuldige wie blindlings
in Schuld geréit und seinem Verderben entgegengefiihrt wird.
Bekanntlich haben die Griechen fiir diese Wendung des Lebens
besondere Aufgeschlossenheit gezeigt: das Leben entfaltet sich
sonnig und froh, bis aufs unerwartetste die Wendung eintritt
und die Lebensbiihne heillos verfinstert, jede Ordnung scheint
vollig willkiirlich durchbrochen zu sein, jeder Sinn, alles Ethos
scheint aufgehoben, alles scheint dem Untergang gewidmet zu
sein. — Neben der Moira erhebt sich dunkel und drohend die
Nemesis, das sich rédchende Schicksal. Ist bei Moira alles riit-
selhaft und scheinbar jede Ordnung und Recht ignorierend, so
gilt bei der Nemesis gerade die Ordnung, die sich als unabwend-
bare Rache spiirbar macht. Bei Nemesis weifl man infolge der
eigenen Selbstanklage, woran man ist. So ist Orestes krank von
Gewissensbissen des Verbrechens wegen, das er beging, genau
wie wir beispielsweise in Schillers Dramen alles von einer sitt-
lichen Ordnung durchleuchtet sehen, die den Menschen ins Ge-
richt treibt. Bei Nemesis ist die Weltgeschichte das Weltgericht,
sie hat die Waage in der Hand, und ihr gilt das Wort: denn alle
Schuld rdcht sich auf Erden. Von dieser Sicht aus scheint es
also eine absolute Weltgerechtigkeit zu geben, die in ihrer
Stunde — sol justitiae — ihren Strahlen mit mathematischer Si-
cherheit gebietet und wie die Sonnenuhr die Stunden der Welt-
geschichte nach dem Mafe absoluter Gerechtigkeit bestimmt.
Durch alle Zeiten der Geschichte ist dieser Gedanke beliebt ge-



190 H.van Oyen, Schicksal und Glaube

wesen., — Die Stoa sprach von der Pronoia, der verniinftigen,
allwissenden Vorsehung. Sie durchschaut alle Dinge und bringt
sie, sei es auch fiir uns manchmal unberechenbar, auf ihren
Platz. Auch das Tao der Chinesen, das Satori des Zenbuddhis-
mus, die prima causa der Scholastik, Spinozas deus sive natura,
Leibniz’ harmonia praestabilita enthalten, jede auf ihre Weise,
strenge Linien der Ordnung und der Notwendigkeit in all dem-
jenigen, was fiir unsere ungeiibten Augen scheinbar sinnlos und
ordnungslos durcheinanderwirbelt.

Verfolgen wir aber noch die Schickalsreihe der Griechen
weiter, denn wir sind noch nicht zu Ende. Gerade dieses Schrul-
lige und Willkiirliche kennen die Griechen in der Bezeichnung
Tyche. Tyche ist das Los, das man zieht und das giinstig oder
ungiinstig ausfallen kann. Etwas vom Spielerischen, das das
menschliche Schicksal manchmal an sich haben kann, ist darin
enthalten: Scheinbar kommt es ganz zuféllig und kaum bemerkt,
und allm&hlich entfaltet sich im Spielerischen ein Ernst, der
wie eine immer mehr zunehmende Drohung empfunden wird.
Denken wir dabei z. B. an die Tiicke der Ansteckung einer un-
heilbaren Krankheit. Oder es kann einen auch als unerwartetes
Gliick tiberfallen: beim Gewinnen des groflen Loses, wodurch
man iiber Nacht zum reichen Mann wird. Beides ist wie ein will-
kiirliches, von aullen herantretendes Geschehen, was die Grie-
chen mit dem Worte tyche prizisierten. AulBerlich ganz un-
scheinbar, entpuppt es sich allmidhlich als eine eingreifende
Macht in unserem Leben, wovon wir hinterher sagen miissen,
dal das, was wir anfédnglich als blofen Zufall gewertet haben,
nun doch mit ganz bestimmter Absicht gerade zu uns gekommen
ist und in unsere Lebensverhéltnisse eingegriffen hat.

Das, was nun aus Tyche heraustritt als ganz zielbewulite Re-
gie im Leben, die Enthiillung dessen, was eigentlich gemeint
war, das wird von den Griechen mit dem Worte daimon ange-
deutet. Daimon oder kairés als die entscheidende Stunde: Etwas
von einer innerlichen Besessenheit liegt drin, die angreift und
mit sich fithrt, ohne dal man irgendwie die Kraft oder die Ein-
sicht hétte, sich dagegen wehren zu kénnen. Deshalb wird der
Daimon auch sylléptor genannt: der Mitreilende oder Mit-lei-
dende, die gottliche Ubermacht, die den Menschen zum Guten
oder zum Bosen mitreilit. Auch im israelitischen Prophetismus



H.van Oyen, Schicksal und Glaube 191

kennen wir diese Erscheinung, die als eine hohere Kraft des Sol-
lens alles Kleinmenschliche und Nichtige ignoriert und einen
schwachen Menschen zum mutigen Propheten und Gotteskiin-
der macht.

IL.

Absichtlich habe ich in aller Kiirze versucht, die Vielseitig-
keit der antiken Schicksalsdeutungen darzulegen, um gegen die-
sen bewegten Hintergrund desto klarer die armselige und diirre
Figur des deterministischen Schicksals, die unsere Zeit in man-
cherlei Hinsicht beherrscht, schildern zu kénnen. Was die An-
tike in vielen Spannungen, mit mythischen Namen qualifiziert,
als polyvalente Schichten der Existenz beobachtete, das lebt
gewill immer noch in vielen Menschen, im unreflektierten Be-
wulltsein. In katholischen Gegenden kennt man dieses Erleben
in der Gestalt vieler Heiligen, die jeder eine eigene Aufgabe im
Leben als Schutz, Abwehr, Strafe und Heilung haben. Diese
polyvalente und polytheistische Einschétzung der Existenz mit
ihren oft dichterischen und jedenfalls tief-menschlichen Méog-
lichkeiten ist dem sogenannten deterministischen Erklarungs-
versuch des Lebensschicksals vollig unbekannt.

Wie sieht die deterministische Theorie aus? Ich versuche
folgende Definition: Sie ist die Theorie, bei der der Mensch, ste-
hend in der Kreuzung von Natur und Geist, sich tragisch-
heroisch in den Strom der Geschehnisse einschaltet und mit die-
sem Strom zugrunde geht. — Mit dieser Definition haben wir die
gangbare ein wenig umgangen, niamlich diese, die den Determi-
nismus blof als mechanische Bestimmung aller unserer Hand-
lungen und Erlebnisse verstehen kann. Freilich hat diese Lehre
der absoluten kausalen Bestimmung sehr, sehr lange die Wis-
senschaft beherrscht. Spinoza war der monumentale Denker, der
diesen totalen Determinismus verkiindigte: Der Mensch bildet
sich blof} ein, einen freien Willen zu besitzen. Schon Leibniz
widersetzte sich dieser Auffassung, und sein Protest geht via
Kant in den deutschen Idealismus mit seiner Verherrlichung
der menschlichen Freiheit hiniiber. Neben dieser Linie behaup-
tete sich aber bis tief in unsere Zeit ein starres Festhalten an
Naturgesetzmilligkeit, die jedes Geschehen, auch das Handeln
aus dem Geiste, determiniert betrachtete.



192 H.van Oyen, Schicksal und Glaube

Aber zu gleicher Zeit war es gerade die Naturwissenschaft,
die dieses bloBe Gedankending aufrifl. Sie muflte anerkennen,
dall die wenigen sogenannt absolut-giiltigen Gesetze, die schein-
bar gegeniiber den mehr Freiheit offenbarenden Gesetzen fest-
gehalten werden mufiten, praktisch dennoch ihr Prérogativ ab-
soluter Determination gelten lassen konnten blof innerhalb
eines bestimmten Systems von Giiltigkeiten oder Werten. Des-
halb mufl man sagen: Gerade die Naturwissenschaft hat die F-
den absoluter Determination gelockert und gerade das vorbe-
reitet, was ich vorhin in meiner Definition anzudeuten ver-
suchte: Unter Schicksal wird heutzutage nicht eine mechanisch-
kausale Ordnung des Lebens verstanden, in die der Mensch ohne
weiteres impliziert ist. Nein, die Naturwissenschaft hat eine be-
sondere Aufgeschlossenheit fiir das Phidnomen des Menschen
innerhalb der mechanisch-kausalen Ordnung erreicht und ein-
gesehen, dafl der Mensch sich nicht so ohne weiteres einschalten
1t wie das Tier oder eine Pflanze in den organischen Prozel}
alles Werdens.

Es tritt uns in der neueren Zeit ein Verstdndnis des Schick-
sals entgegen, das den Menschen im Kreuzpunkt von Natur und
Geist eingewoben sieht: das heilit, die menschliche Existenz
wird zwar projiziert gegen den Hintergrund einer totalen De-
termination (Natur); zugleich aber wird paradoxerweise vom
Menschen gefordert, sich in dieser Lage seiner Freiheit bewufit
zu sein und sich frei in diese Lage einzuschalten. Ein paar Bei-
spiele dafiir m6gen ausfiihrlicher erwihnt werden.

Greifen wir zuriick auf das nach dem ersten Weltkrieg so
renommierte Werk: O.Spengler, «Untergang des Abendlandes>.
Fiir Spengler sind Kausalitit und Schicksal die schroffsten Ge-
gensitze, die sich denken lassen. Unter Kausalitéit ist das Ge-
wordene zu verstehen, das durch Zahlen, Formeln, Analysen
usw. mel}- und berechenbar ist. Es ist das Mechanisch-Regi-
strierbare, das Krkldrbare und Reproduzierbare. Diese Per-
spektive kreuzend lduft nun die Linie des Schicksals auf véllig
andere Bedingungen durch jene hindurch: Schicksal ist Leben,
Bestimmung, Entscheidung. Das Leben ist die Offenbarung des
Dranges nach Licht, nach Vervollkommnung und Bestimmung.
Im biologisch-organischen Moment des Lebensdranges gestaltet
sich Geschichte, im Schicksal durchkreuzt der Geist die Natur,



H.van Oyen, Schicksal und Glaube 193

und in diesem Augenblick handelt es sich darum, ob man dem
historisch so Gewordenen mit einem entschiedenen Ja oder Nein
entgegentritt. Ob man sich bewulit, frei, wissend, was man tut,
in den Strom der Geschichte einschaltet oder sich von diesem
Strom mitreiflen 146t und nur zum willenlosen Gegenstand des
Geschehens wird. Es handelt sich darum, ob man also Ge-
schichte bewullt und entscheidend an sich vollzieht und sich
selber darin die wahrhafte einmalige Ereignishaftigkeit in
selbstschopferischer Aktivitit verschafft, oder ob man sich schul-
dig macht an demjenigen, was Geschichte in diesem Augenblick
(kairos) von mir verlangt. Theoretisch lassen sich die Gren-
zen zwischen Kausalitit und Schicksal natiirlich nie angehen.
Ebensogut wie das Werden und das Gewordene Gegensétze
sind, ebenso gewil} sind sie in jedem Erlebensakt beide vorhan-
den. Geschichte erlebt der, der beide Momente als werdend, als
in sich fortschreitend und sich vollendend erlebt; Natur, wer
beide als geworden und dann vollendet analysiert. Das erste ist
das visionidre Erleben, das dichterische Schaffen; das zweite ist
die wissenschaftliche Objektivierung, die verniinftige und be-
rechnende Distanzierung. Fragen wir, was fiir Spengler Schick-
sal bedeutet, dann konnen wir sagen: Es ist der Versuch, sich
kiinstlerisch mit dem Antlitz der Wirklichkeit zu verséhnen
(daher spricht Spengler immer wieder von Morphologie). Es ist
Nietzsches amor fati, das Ja zu den Kréften, die sich gelten las-
sen, mutig, tragisch-heroisch.

Es scheint mir, dafl wir in Spenglers Auffassungen hin-
sichtlich des Gegensatzes Natur—Schicksal eine Reihe Ziige ent-
decken konnen, die auch fiir die Erfassung des menschlichen Le-
bens in unserer Zeit symptomatisch sind. Ich nenne an erster
Stelle den dialektischen Materialismus. Auch hier handelt es
sich um eine Kreuzung von Natur und Geist, wo sich der ein-
zelne Mensch im richtigen Augenblick geschickt und mutig ein-
zuschalten hat. Vergegenwiirtigen wir uns schon das Parallelo-
gramm von Kréiften und Ursachen, auf das der Marxismus auf-
gebaut ist: Zwei subjektive: die individuelle Aktivitit und die
Gemeinschaftsordnung. Zwei objektive: das Rohmaterial und
das Handwerkszeug, Produktion und Reproduktion; diese
Struktur impliziert die spontane Aktivitit des Geistes in die
Ordnung der kausalen Entwicklung. Es wird vom strengen De-

13



194 H. van Oyen, Schicksal und Glaube

terminismus nichts zuriickgenommen, alles entwickelt sich ge-
nau so, wie es sich nach den Gesetzen der Evolution in den ver-
schiedenen sozialen Perioden entwickeln mull; das benimmt
aber Marx trotzdem die Méglichkeit eines Ethos nicht, denn die
Einsicht in das Gebot der Stunde bietet das Stimulans, sich frei
in den ProzeB der Geschichte einzuschalten und damit den
Gang dieser Geschichte selber zu férdern. So kann es gesche-
hen, dal} der Mensch zugleich Objekt und Subjekt der Geschichte
ist. Er wird durch das Schicksal bestimmt nach der Natur, und
er bestimmt selber das Schicksal dem Geiste nach. Es ist klar,
dall gerade an diesem Punkte die tragische Spannung im dia-
lektischen Materialismus in bezug auf die Schicksalsidee sich
bemerkbar macht, wenn es sich nun darum handeln wird, ob die
Norm dieses spontanen Handelns die des tragisch-heroisch Sich-
Opferns im Dienste des Kollektivs sein wird oder die eines har-
monischen Zusammenspiels zwischen dem Interesse des Indivi-
duums und des Kollektivs. Wir wissen, wie sehr es im dialekti-
schen Materialismus in der Praxis aufs erstere ankommt und
wie das einzelne Individuum in diesem Kreuzpunkt von Natur
und Geist unwiderruflich hineingeschleudert wird in die Tiefe
des geschichtlichen Strudels, wo ihm keine Méglichkeit bleibt,
seine Freiheit zu erweisen. Versucht es dies trotzdem, dann wird
es ohne weiteres schuldig befunden dem Gebot der Stunde ge-
geniiber, das nur vom Interesse des Kollektivs getragen wird
(Arthur Koestler, Darkness at noon, the Yogi and the Com-
missar).

Ich habe jetzt zwei Beispiele genannt, in denen der Mensch
im Kreuzpunkt von Natur und Geist in das breite Schicksal der
Geschichte hineingestellt wird; es kénnen dann zwei weitere
Beigpiele angefiihrt werden, wo der Mensch noch mehr in sei-
ner individuellen Not in bezug auf das Schicksal gesehen wird:
ich denke an die komplexe Psychologie und die Existenz-Philo-
sophie.

1. Es ist gewil ein groBes Verdienst der Psychologie des
Kollektiv-Unbewuften, namentlich der Schule Carl Gustav
Jungs, die Bindungen der neueren Psychologie an die determi-
niert-kausale Perspektive soviel wie méglich lockern zu wollen.
Es muf anerkannt werden, dal} es schon das Streben der Freud-
schen Psychoanalyse war, in der Begegnung zwischen Schick-



H. van Oyen, Schicksal und Glaube 195

sal und Individuum das unbewufite Erleben méglichst zur Kla-
rung und zur Heilung zu fiihren. Die Figur des Uber-Ichs ist
Zeuge eines Strebens, in welchem sich das Selbst dem Natur-
trieb widersetzt und den verdréngten Trieb durch Idealbildung
zum Uber-Ich sublimiert. In der Lehre Freuds hat der Mensch
von seinem ersten Erwachen an immer wieder neue Phasen des
Scheiterns dem Aggressionstrieb gegeniiber zu erleben, um
dann auch immer miihseliger mit der Kontroll-Instanz des Uber-
Ichs zu tun zu haben, die nun allméhlich das ganze Leben des
Individuums innerhalb der Kultur zu einem groflen Komplex
von Schuldgefiihlen ausgestaltet, verursacht durch die vielen
Bindungen, die das Schicksal nach allen Seiten fiir einen Men-
schen zusammenschmiedet (Khe, Familie, Beruf, Freizeit usw.).
Die ganze Kultur wird auf diese Art und Weise zum sublimier-
ten Trieb und das Verhiltnis des Menschen zu seinem Schicksal
im Kairos von Natur und Geist zur unabwendbaren Neurose.
Die Schuld bricht nach allen Seiten auf und wird sich ethisch
und religios vermummen, aber jeder Schritt tiefer in die Kultur
bedeutet einen Schritt tiefer in den Schuldkomplex, ein hoff-
nungsloses Hineingeraten in die Tragik des Schicksals. Was
hier Schuld, Befreiung, Gewissen genannt wird, hat an und fiir
sich nichts mit der Realitdt eines lebendigen Gottes zu tun, es
sind blof Symptome eines gestorten Gleichgewichtes zwischen
Trieb und Schicksal, zwischen Machtexpansion und Macht-
bereich. Die neuere Entwicklung der Psychologie des Kollek-
tiv-Unbewuliten hat sich bemiiht, die Spannungen zwischen
Trieb und Aufgabe, Natur und Geist immer bewufBiter aus der
Umklammerung der Freudschen Eros- und Destruktionstriebe
zu l6sen, weil die Frage nach den letzten metaphysischen Vor-
aussetzungen dieser Schuld- und Gewissenskomplexe sich im-
mer lauter anmeldete.

Dennoch miissen wir uns fragen, ob es ihr gelungen ist, sich
von einer deterministischen Beurteilung der menschlichen Exi-
stenz so zu losen, dall der wirkliche Mensch hervortritt. Wer
die Schuldfrage blof als Symptom tiefer liegender, unbewufiter
Konflikte zu verstehen sucht, wird die Schuld, ob er will oder
nicht, immer wieder mit unbewuliten Kindheitstraumata verbin-
den und versuchen, durch Analyse der Ursachen eine gewisse
therapeutische Korrektur anzubringen, eine Reintegration des



196 H.van Oyen, Schicksal und Glaube

Ichs in seine Umgebung und seine Welt. Das Eigenartige die-
ses Versuchs ist also das typisch deterministische Unterneh-
men, um die richtige Diagnose zugleich die richtige Therapie
sein zu lassen. So wie bei Marx «Freiheity das konkrete Verste-
hen der Geschichte war und diese Einsicht zugleich die Tat der
politischen Entscheidung, so bedeutet hier die erhellende Ein-
sicht in die kausale Verstrickung die Losung dieser Verstrik-
kung und damit eo ipso die Heilung des Krankheitsprozesses.
Natur und Geist begegnen sich in der Kreuzung eines tragi-
schen Geschehens, das nun den furchterregenden Aspekt von
selber verlieren soll nach dem Malle, wie man sich in die tiefe-
ren Schéichte des Kollektiv-Unbewuliten begibt und mutig die
Zusammenhinge durchschaut als die Zusammenhéinge, die nun
einmal schicksalsgemifl zu einem gehoren. Diese Zusammen-
hinge finden dann ihren Ausdruck in bestimmten Archetypen,
Fiktionen, Symbolen, Imaginationen usw., die unvermeidlich
von der friihen Jugend zu einem gehdren. So besteht die Integra-
tion zum eigentlichen Selbst in diesem Sich-Hineinstellen in die
unbewuliten Grundformen des psychischen Lebens selber.

Was hier geschehen soll, wird von einem modernen Theo-
logen folgendermafllen als vorbildlicher Heilsweg beschrieben:
«Kine vollig andere Situation ergibt sich in dem Augenblick, wo
wir vor jenen Angstursachen nicht mehr die Flucht ergreifen
und sie uns durch irgendwelche Kiinste vom Hals schaffen,
sondern es wagen, uns ihnen zu stellen und sie als zu unserer
Existenz gehérend zu bejahen und anzunehmen. In dem Augen-
blick, wo wir dazu bereit sind, wird sich uns enthiillen, daf} sie
etwas anderes sind, als was sie in unserer krampfhaften Abwehr
zu sein schienen: In der Tiefe des Nichts, in die hinein unser
Denken sich verliert, leuchtet uns das Geheimnis des schépferi-
schen Urgrundes auf, in dessen allbergender Macht wir uns
vom Angstkrampf gelést neu geschenkt erhalten.»

So sieht auch die moderne Psychotherapie die Kategorie
Schuld als Urform unserer Existenz. Wer nun die sich daraus
als urséchlich ergebenden Komplexe, die sich als Spannungen,
wie Angst, F'urcht, Einsamkeit, Zwangsneurose usw., spiiren
lassen, in ihrer Ursdchlichkeit zu erhellen weill und als Gegen-
gewicht andere Fiktionen, wie Gemeinschaftssinn, Liebe, Fiih-
rung usw., anzuregen imstande ist, der wird den kranken



H.van Oyen, Schicksal und Glaube 197

Menschen wieder mit seinem Schicksal verséhnen und ihn zum
eigentlichen Menschsein zu reintegrieren wissen. Das heilit, eine
Art von Menschlichkeit, die er als merkwiirdigen Komplex von
innerseelischen Trieben und Instinkten und auflerseelischen
Verpflichtungen und Verantwortlichkeiten tapfer und mutig zu
akzeptieren haben wird.

2. Die Folgerungen des naturwissenschaftlichen Determinis-
mus, die sich von der Romantik her auf die Kategorien Macht,
Leben, Trieb hin bewegten, der Glaube an das Kollektiv und
das Volk, das Wachstum der Psychotherapie vom Odipus-Kom-
plex ins Kollektiv-Unbewulite der Archetypen, in einem Wort:
die Folgerungen von Naturwissenschaft, Philosophie und Psy-
chologie hat der Ezistentialismus gezogen, wenn er im Kreuz-
punkt von Natur und Geist die Annahme des Schicksals in sei-
ner vélligen Sinnlosigkeit als menschliche Wahl beschreibt. So
wie manchmal alte Fossilien gefunden werden, deren Ziige sich
im sie umgebenden Stein abgezeichnet haben (es waren einmal
lebende Wesen, Tiere, Pflanzen oder Menschen, aber ihr Bild
ist jetzt nur noch vage im Spiegelbild des Steins wieder zu er-
kennen), so ist der Mensch in unserem modernen Weltbild blof}
Abdruck im versteinten Bild der Wirklichkeit. Er ist bestimmt
und gezeichnet durch die Unwiderruflichkeit der Materie in ih-
rer schonungslosen Formgebung. Er ist an sie restlos gebun-
den, versteinert, bloR Abdruck, Kerbe, ein Loch, wie es Jean-
Paul Sartre nennt, im massiven Sein. Die Freiheit des Menschen
ist nach der Auffassung dieses Denkers ein Loch in der Massi-
vitit des en-soi, des kompakten Seins; und wir Menschen versu-
chen, einander in diese Kerbe einzufangen. Geworfen, schul-
dig, verhirtet, einsam stehen wir uns gegeniiber. Determiniert,
aber in dieser Determination uns selber determinierend; die to-
tale Freiheit des menschlichen Projektes ist schon im Augen-
blick der Entscheidung von der absoluten Gebundenheit vorbe-
stimmt. Jede ethische Entscheidung ist zwar eine eigene, freie
Entscheidung, aber zugleich gilt: man kann sich blof selber,
aus dem gewonnenen Bild der Wirklichkeit, die man selber ist,
wiederholen. In jedem moglichen Wechselspiel der Entschei-
dung als existentieller Freiheit erstarrt in der Kreuzung von
Bewulitsein und Wirklichkeit die Existenz zur Essenz, das pour-
soi zum en-soi. Deshalb ist hier jeder Wert, jedes Ethos als



198 H.van Oyen, Schicksal und Glaube

aposteriorische Form der Interpretation, das Aufrechterhalten
eines falschen Scheines. Freiheit hat in diesem Denken keine
sittliche Kraft, sie ist gefdhrliches und folterndes Nicht-sein im
Sein, ein Loch in der Wirklichkeit, Epiphdnomen der Materie.
Die Freiheit ist blof sinnlose Angst der Massivitiat des Schick-
sals gegeniiber, gegen welche Wand man sich blofl scheinbar
distanzieren und behaupten kann, um dann jeden Augenblick
wieder gegen sie anzurennen und sich zu zerstéren. Das
Mensch-sein hat jeweils wieder darin ihre Grolle, es immer wie-
der heroisch zu versuchen, um dann wieder tragisch zugrunde
zu gehen, zu scheitern, im Tode zu erstarren. Die Kreuzung von
Natur und Geist in der Determination der Wirklichkeit findet
ausschlieBlich den Tod als letzte Kategorie der Menschlich-
keit vor.

Bevor wir auf die Sicht des Glaubens diesen Problemen ge-
geniiber zu sprechen kommen, méchte ich mir erlauben, erst
noch auf eine andere typische Lésung unserer Zeit in diesen
No6ten hinzuweisen. Wenn Johan Huizinga in seinem Buch
«Schatten von Morgeny nach der dort durchgefiihrten Diagnose
unserer Zeit die Therapie andeuten will, dann nennt er als Ka-
tharsis, als Lauterung die Stille des Herzens, in der Mitleid
und Furcht sich gelést haben, die Stille der Seele, die ihre Quelle
im tieferen Verstehen des Grundes aller Dinge hat. Nur diese
innere Stille (das also, was die Stoa die galéne nannte) macht
einen bereit, die Pflicht zu tun und das Schicksal auf sich zu
nehmen. Wir werden hier bei Huizinga erinnert an die indi-
sche Weisheit, die in unserer Zeit wieder zur Loésung der
Schicksalsfragen herangezogen wird. Von allen Schriften Jungs
z. B. ist die Einleitung zum Zenbuddhismus vielleicht die be-
zeichnendste. Es handelt sich um «Die grofle Befreiung» von
Daisetz Teitaro Suzuki: Jung gab dazu eine ausfiihrliche Ein-
fiilhrung. Er ist iiberzeugt, dall das, was dort gepredigt wird,
wohl zwar niemals vom westeuropédischen Menschen erreicht
werden kann, trotzdem aber das hohe Ideal ist, wonach er stre-
ben soll. Es ist das Erleben desjenigen, was man im Zenbud-
dhismus Satori nennt: das bildlose Stillwerden in Identitidt mit
den Dingen. Was von der Stoa geahnt wurde, ist hier in Rein-
kultur vorhanden. Ein Beispiel: Der Schiiler-Monch fragt den
Meister nach dem Eingang zum Weg der Wahrheit. Er bekommt



H. van Oyen, Schicksal und Glaube 199

die Antwort: Horst du das Rauschen des Baches? Dort ist der
FEingang. .. Die Befreiung des Schicksals ist die stillgewordene
Einheit mit dem All der Dinge, das Verlieren jeder Selbstheit.
Das Ziel der Psychotherapie beschreibt Jung als die Wandlung,
nicht als vorher absichtlich bezweckte, sondern als die unbe-
stimmbare Verdnderung, deren einziges Kriterium das Ver-
schwinden der Ichhaftigkeit ist. Keinem Arzte ist es gegeben,
daraufhin bewulit einzuwirken, so héren wir, das einzige, was
er machen kann, ist, die Hemmungen dazu zu iiberwinden ver-
suchen. Es wire hier hinzuweisen auf das Buch «Lost Horizon»
von James Hilton, das das Leben in einer Lamaserei in Tibet
beschreibt, Schangri La, auf einer fast unerreichbaren Hoch-
fliche, wohin zuféllig Kuropéder hinkommen und dort jeden ver-
feinten Luxus der modernen Welt konstatieren, zugleich aber
auch ein Leben, das vollkommen in sich verstillt ist. Das Selbst
des Menschen ist regungslos mit den Dingen eins geworden, die
Zeit steht still, man lebt Jahrhunderte und bleibt zugleich jung
in der totalen Verstillung, wie ich es nennen méchte. Man lebt
so, dafl man keinen anderen Menschen sieht, die Ridume sind so
grof}, dal man darin vollig verschwindet, man hat mit nieman-
dem zu tun. Die Zeit ist unendlich, der Raum ist unbegrenzt. Es
gibt keinen Zwang mehr, niemals wird der Bogen zu stark ge-
spannt. MiBigkeit ist der Schliissel zu allen Dingen, darum
schlafen die Leidenschaften ein, die Begierden siechen hin, die
vollkommene Verstillung erzeugt die Einheit mit allen Dingen,
und dann erfolgt namentlich auch die Ergebung in das Schick-
sal. Was hier iiber die indische Weisheit auch von fiihrenden
Méinnern wie Huizinga, Jung und Hilton der europédischen Kul-
tur vorgehalten wird, ist das Sich-auflésen der individuellen Be-
wulltheit: die eschatologische «Verstillungy. Wenn das Schick-
sal nicht von der heroischen politischen Tat angegriffen wird
(eine Liosung, auf die Sartre immer mehr gekommen ist), wenn
einem der Mut fehlt, die Tragik ohne weiteres auf sich zu neh-
men, und wenn man den Tod als einen letzten Ausweg hinnimmt,
dann bliebe noch als einzige Moglichkeit die Flucht in die je-
des Bewubitsein aufhebende Verstillung, das bildlose Aufgehen
in die vollige Einsamkeit des Nichts.

Ja, ist das wirklich eine Moéglichkeit? Am Ende des Hilton-
schen Buches weill man nicht, ob Schangri La ein Traum oder



200 H. van Oyen, Schicksal und Glaube

Wirklichkeit war. Ob man es nicht vielmehr mit einem Gedan-
kenspiel des modernen Geistes zu tun hatte, der sich ein Traum-
bild der Verstillung konstruiert mit Erhaltung aller Bequem-
lichkeiten, die die moderne Kultur zur Verfiigung stellt. Das
heilit eigentlich: man gibt es auf, das Leben und das Schicksal
weiter zu verstehen, man sieht ein, daf} es ein grofles Ritsel ist,
und in diesem Rétselsein ist die einzige Losung: die Aufhebung
des Bewultseins. Dann gibt es kein Verstéindnis mehr, man ist
mit den Dingen ein Ding geworden. In diesem Buch «Lost Hori-
zony sind es eigentlich nur Marionetten, die noch miteinander
zu tun haben, wenn sie iiberhaupt sich noch gegenseitig den
Weg kreuzen, was also, wie gesagt, kaum mehr der Fall ist,
denn jeder verschwindet in die Unendlichkeit von Zeit und
Raum. Was ist auch diese Losung anders als die, wo Natur und
Geist sich kreuzen und der Mensch, den Gewalten der Natur an-
heimgestellt, versucht, ihnen méglichst zu entfliehen, um in einer
stoischen galéne vollig der Welt enthoben zu werden und jeder
Beriihrung mit ihr und mit dem Mitmenschen aus dem Wege zu
gehen?

111,

Was uns in all diesen Auseinandersetzungen mit dem mensch-
lichen Schicksal fehlt, ist die Moglichkeit einer echten Begeg-
nung des Menschen mit einer iibergeordneten Instanz, die er an-
reden kann, befragen, vielleicht sogar anklagen und verwiin-
schen.

Bis jetzt haben wir abgesehen von der Antike das mensch-
liche Leben ausschliefilich von der polaren Spannung Natur—
Geist umschlossen gesehen. Die Natur als biologische Grund-
ordnung des Lebens wird vom Geist, von der Vernunft {iber-
hoht, und der Mensch versucht, sich in dieser biologischen
Ordnung seine Stellung anschaulich zu machen. Er versucht,
soviel Einsicht in die Lage zu erlangen, dal er sie mdoglichst
beherrscht, eventuell auch ihr entflieht. Ganz anders war es
noch bei der Antike. Wir hatten immer wieder mit einer Namens-
gebung zu tun, worunter der Mensch sich jeweils eine mehr
oder weniger personliche Fiihrung dachte, sei es auch manch-
mal dunkel und nach menschlicher Berechnung ungerecht. Aber
sein Verhédltnis zum Schicksal war ein Verhéltnis, das nach



H. van Oyen, Schicksal und Glaube 201

oben irgendwie offen war. Der Mensch war in der Antike nicht
blofl ein Opfer zwiefacher Polaritit, sondern dadurch, dafl er
einen Namen geben konnte, konnte er ansprechen, anklagen, an-
flehen, beten und fluchen. Im philosophischen Determinismus,
so wie wir ihn in allen moderneren Strémungen kennengelernt
haben, gibt es nichts anzubeten und nichts zu fluchen, es kommt
nicht zu einem richtigen Zwiegesprich des Menschen mit den
Gottern oder mit Gott. Dafiir ist man zu sehr aufgeklirt. Anders
die Griechen! Auch wenn der Mensch so von Trauer ergriffen,
dafl er keinen Namen mehr sagen kann, wie Hekuba in Euripi-
des’ «Trojanische Fraueny, wird er ihn anbeten, der «<namenlos
ist wie die Welt, weil nicht ein einzelner Name sich fiigen 1a6t
zu ihm, der mit Gesetz, Notwendigkeit und Willen blof in eitlen
Klidngen angedeutet ist».

Hier bricht die Wirklichkeit fiir den Menschen als fragendes,
bittendes und betendes Geschopf auf. Hier kommt die ganze
Menschlichkeit des Menschen in Sicht. Und es ist hier, wo wir
in der Bibel eine ganz andere Fassung unseres Problems vor-
finden, wenn sich dort der Name offenbart, an den wir uns in
unseren Noten wenden diirfen. Nicht in der Kreuzung von Na-
tur und Geist, sondern in der Enthiillung des Gottesnamens, als
zeichenhafte Offenbarung seiner Beziehung zum Menschen, wird
sich das Mysterium unseres Lebens geborgen wissen. Hier wird
nicht nach Einsicht gefragt, sondern nach Glauben.

Um den Unterschied klar zu sehen, miissen wir uns verge-
genwirtigen, dall in den philosophischen Strukturen die Frage
nach dem Sinn, nach der Einsicht, die Frage des Verstehens die
fiithrende war. Es handelt sich dort um eine Skala von méglichst
héher steigender Rationalitdt aus der Irrationalitiat: das Geist-
werden in der Natur, um dann moéglichst doch wieder in die
Irrationalitit, in das Dunkel des Unbewuliten und Unausge-
sprochenen und Unaussprechbaren, das Ineffabile des Nichtwis-
sens zuriickzukehren. Der Weg iiber die Rationalitét scheitert
in dem des Nichtwissens und verliert sich schliefilich in das
Nichts. Die Antworten, die wir vorfanden auf diesem Wege der
Rationalisierung, sind alle mehr oder weniger der Frage ent-
sprungen: <« Warum ist das so?» Man mochte, dall an den Din-
gen eine gewisse Rechenschaft offenbar wird, weshalb sie sind,
wie sie sind, man moéchte die Magie der Dinge entzaubern und



202 H.van Oyen, Schicksal und Glaube

die Gesetze zu verstehen suchen, die das Schicksal des Einzel-
nen und der Allheit abgeben. Oder, man gibt sich dieser Magie
des Werdens selber hin und 16st das Bewulitsein auf in die Stille
des «satori».

Man hat wohl behauptet, diese Frage nach dem Sinn sei dem
biblischen Denken vi6llig unbekannt, sie entstehe erst in der Re-
naissance, wo der Mensch sich irgendwie im Spiegelbild des
Werdens wieder erkannte, wie Cusanus sagte: als Band der
Welt im kleinen, oder wie Reuchlin: die Mitte der Welt, oder
wie Lionardo: als Modell der Welt, oder als das vollendete Bild
des Universums, wie es Agrippa meinte: jedenfalls der Mensch
als der Mikrokosmos, der in den eigenen Gesetzen die magi-
schen Geheimnisse des Alls zu entdecken meint.

Es scheint mir aber verfehlt, anzunehmen, dafl die Frage
nach dem Sinn in dieser Hinsicht eine typisch <moderne» Frage
wire, das heillit: modern als menschbezogen, anthropozentrisch,
gelost von allem dogmatischen Denken. Nein, solange der Mensch
imstande war, den Weg seines Schicksals mit einem am Ver-
stand gemessenen scheinbar gerechten Mallstab zu beurteilen,
wird er auch die Sinn-Frage gestellt haben. Sie ist der biblischen
Glaubenswelt keineswegs fremd, auch wenn man hier den Sinn
nicht an den Dingen selber ablesen will, sondern als Fiithrung
und Gefiige eines hoheren Willens, wobei es einen auch immer
wieder dréngt, die Frage laut werden zu lassen: Warum ist es
so gefiigt? Da ruft uns z. B. Psalm 89 zu: Sollte wohl der Mensch
umsonst auf Erden geschaffen sein? Die Spuren einer sinnvol-
len Fiigung verlieren sich fiir den Psalmisten, und so ist es iib-
rigens an vielen Stellen (Hiob!); aber das Eigentiimliche ist im-
mer wieder, daBl dabei der Frager der Befragte wird und die
Fiigung des Lebens, die er anspricht, ihrerseits Stimme bekommt
und ihn fragt: Wer bist du, Mensch, der du mich fragst?

Es 6ffnet sich die Moglichkeit des Dialogs, es ist eine An-
sprechbarkeit in den Dingen, die aber ihrerseits die Sprache des
Schopfers an das Geschopf, Gottes an den Menschen ist. Es han-
delt sich hier nicht um eine dunkle NaturgesetzméilBigkeit, die
vom Geist des Menschen erleuchtet werden mull auf seine Frei-
heit hin; die Welt des Glaubens hat es mit anderen Analogien
zu tun (freilich auch mit Analogien, ohne die Analogie kom-
men wir nicht aus): das gesetzméfige Denken entlehnt seine



H.van Oyen, Schicksal und Glaube 203

Analogien der Fabrik oder der Kaserne (es geht dort um Gesetz
und Befehl), die biblischen Analogien sind die Familie oder die
Ehe: das personale Ich-Du-Verhiltnis, wodurch die Verantwort-
lichkeit und die Beziehung zum Mitsein in Sicht treten. Diese
Analogien scheinen weniger wissenschaftlich zu sein, sie sind
aber fiir das Verstindnis des Menschen wesentlicher als die
mechanischen Analogien. Von diesen Analogien her wird uns
im biblischen Denken gesagt, dall wir auf unsere Verantwort-
lichkeit in den Dingen des Lebens hin angesprochen sind, eine
Verantwortlichkeit aber, die ihrerseits auf dem Wort, das sich
in der Schopfung ausspricht, beruht und von dorther ihre Aus-
richtung bekommt.

Das heilit, daB in all diesen Dingen des Lebens eine Gegen-
wart anwesend ist, die uns anspricht und die wir unsererseits
ansprechen kénnen. Es offenbart sich der Name: Ich Bin der Ich
Bin, der Seiende, der Getreue, der anféngt, der durchhélt und
zu Ende fiihrt. Praesentia Dei, Schépfung, Versshnung, Erlo-
sung bilden die tragende und durchgefiihrte Melodik dieser
Wirklichkeit. Das will aber keineswegs sagen, dall nun fiir den
so Glaubenden alles wie auf einem Présentierteller einfach und
durchsichtig ist. Es handelt sich hier um Gott, der ganz Licht
ist, denn keine Finsternis ist in ihm; aber gerade dall er ganz
Licht ist, bedeutet in dieser konkreten Wirklichkeit tiefe Ver-
borgenheit, hinter der das Licht nur geglaubt, eben nicht ge-
schaut werden kann. «Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen?» kann hier ténen aus dem Munde von ihm,
der nun wie kein andrer im Dialog mit seinem Gott und Vater
stand. Aber die Frage wird eben dort angebracht, wo Gott ge-
glaubt wird. Es ist ein Gebet, es ist ein Durchringen bis dort,
wo die Verborgenheit in das Licht iibergeht. Und das hat wohl
das tiefe Wort Franz Kafkas gemeint, wenn es uns sagt: «Die
Welt kann nur von der Stelle fiir gut angesehen werden, von der
aus sie geschaffen wurde, denn nur dort wurde gesagt: und
siehe, sie war gut — und nur von dort aus kann sie verurteilt
und zerstért werden.» Wir wollen genau sagen kénnen: das ist
gut und das ist schlecht, wir wollen behalten oder zerstéren;
wir vergessen, dall wir selber nur Menschen, nur Geschopfe
sind, die mitten drin stehen, und das Urteil nur von dorther kom-
men kann, wo am Anfang gesagt wurde: es ist sehr gut. In einem



204 H. van Oyen, Schicksal und Glaube

Priadizieren des Guten aus dem totalen Licht heraus, das fiir uns
nur zu oft in volliger Verborgenheit und Finsternis, im Nichts
und im Chaos sich darbietet. Aber, und das ist der Glaube: das
Sich-verlassen darauf, daff es sich darin darbietet, das ist die
Antwort in der Verantwortlichkeit, dall es einem Menschen ge-
geben wird, ein «Jay zu sprechen zu demjenigen, was ist. Es
ist gottliche Gegenwart da.

Das ist der biblische Gedanke der Inkarnation: er ist das
grofle Bekenntnis in der Frage Schicksal oder Glaube. Die In-
karnation will uns sagen: das Licht ist in der Verborgenheit bei
uns, was fiir uns Verborgenheit ist, das wird genau so vom
Licht als Verborgenheit erlitten. Der Satz «ho logos sarx ege-
netoy heilit: «in all euren Bedridngnissen bin ich mit euch be-
drangty. Das ist: was wir fiir unmenschlich, fiir démonisch und
verwerflich halten, ist darin auch von Gott als unmenschlich,
ddmonisch und verwerflich gehalten. Fiihrt also Kafka die Linie
des moglichen Urteilens in das Ursprungslicht der Schopfung
zuriick, wo wir nichts mehr zu urteilen und nur zu schweigen
haben, so wird fiir das Neue Testament unser Urteil mitaufge-
nommen in das Urteil Gottes, und es wird dort angenommen:
unser Leiden ist sein Leiden, unser Leben sein Leben, unser
Sterben sein Sterben. Das ist die Inkarnation als menschliche
Gottesnot und gottliche Menschennot. Hier ist eine Antwort, die
einzige Antwort, die einem gegeben wird; und ringsherum wer-
den nun erst recht alle Fragen akut, als Uberraschungen, als
Bewédhrungen, Anfechtungen, als Ritsel, so unendlich viele;
aber der Glaube weil} sich von einer Stelle her getragen: in eu-
ren Bedridngnissen bin ich mit euch bedringt. In aller Verbor-
genheit brennt ein Licht, das ein Licht der Liebe ist, weil es
mitgeht und tragt.

So steht der Glaube ungeschiitzt dem Rétsel gegeniiber und
weill nur ein Ding: dal} das letzte Wort ihm sein wird, der am
Anfang das Wort «sehr guts gesprochen hat. Dall Gott das
letzte Wort hat. Wir wollen also dem Glauben keine bestimmten
Theorien anhéngen, wie beispielsweise, dafl das Leben immer
zur Bewidhrung oder zur Bulle der Schuld oder als Schmelz-
tiegel zur Liuterung da sei. Jede Theodizee versagt hier. Es sind
das alles Moglichkeiten. Fiir den einen Menschen wird es so
sein konnen, wihrend der andere solchen Rétseln des Leidens



H.van Oyen, Schicksal und Glaube 205

und des Bangens gegeniibersteht, dal jede Theorie einer Bewéh-
rung hier verstummen mufl. Der Glaube steht auch ungeschiitzt
gegen zahlreiche Einwénde: der Mensch suche hier nur Trost,
er gebe sich in seinem Glauben ein Gegengift gegen alles Gif-
tige, dadurch, dafl er nun die praesentia Dei, die Nihe Gottes
heranziehe. Wer den Glauben von aullen betrachtet, als objek-
tiver Beobachter, kann von seiner Psychologie her nicht anders
urteilen als eben so. Auch 14}t sich die Frage stellen: ist nun
am Ende der Unterschied noch sehr groll zwischen dem sich
heroisch-tragisch in den Kairos der Geschichte Sich-Versetzen
und dem Glauben: Ich akzeptiere die Wirklichkeit als die Wirk-
lichkeit Gottes? Ist auch hier nicht von einem Sacrificium die
Rede, einem Sacrificium intellectus? Denn in beiden Féllen fehlt
das abschliefende ganzheitliche Verstehen. Zu dieser letzten
Frage ist zu sagen: formal scheint eine grofle Verwandtschaft
vorzuliegen, inhaltlich aber ist doch der Unterschied dieser, wer
das entscheidende Wort spricht: ob Gott oder der Mensch. Wer
die Welt und die Dinge, das Leben der Menschen und die Ge-
setze des Kosmischen in seiner Hand hilt: der Mensch oder
Gott. Mir scheint: auf diese letzten, ganz einfachen Grundkate-
gorien kommt die Frage «Schicksal oder Glaubey schlieflich
hinaus. Es sind zwei Pole: der Mensch und Gott; dreht sich die
Wirklichkeit um den Menschen als den Intellectus agens aller
Dinge oder um Gott, als den Schopfer, der von sich aus seine
Schopfung als sehr gut qualifiziert? Wir haben uns zu entschei-
den, und es fillt uns nicht immer leicht, uns in aller Schlichtheit
im kindlichen Glauben uns fiir das Letzte zu entscheiden: fiir
den Glauben, dafl Er ist und keine Finsternis in ihm.

Basel. Hendrik van Oyen.



	Schicksal und Glaube

