Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 2

Artikel: Karl Barths Vorganger auf dem Basler Lehrstuhl fir Systematische
Theologie

Autor: Staehelin, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878975

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Karl Barths Vorgiinger auf dem Basler Lehrstuhl
fiir Systematische Theologie.’

1. Vorgeschichte.
(1529—16417.)

In der am 1. April 1529 erlassenen Reformationsordnung der
Stadt Basel taten Biirgermeister und Rat feierlich kund: «Damit
dester geschickter Diener des Worts und der Kilchen Christi
befunden, wéllend wir zwen Ordinarios, die Heylige Schrifft ze
lesen, da der Ein im Newen und der Ander im Alten Testament
ein Tag umb den anderen arbeiten, verordnen.» Und bei diesen
beiden Lehrstiihlen blieb es mehr als ein Jahrhundert lang.

Allerdings wurden von Anfang an systematische Fragen in
den exegetischen Vorlesungen behandelt, und mit der Zeit gin-

1 Vgl. dazu: 1. [Johann Werner Herzog,] Athenae Rauricae sive Cata-
logus professorum Academiae Basiliensis (1778); 2. Karl Rudolf Hagenbach,
Die Theologische Schule Basels und ihre Lehrer von Stiftung der Hoch-
schule 1460 bis zu Dewette’s Tod 1849 (1860); 3. Rudolf Thommen, Ge-
schichte der Universitit Basel 1532—1632 (1889); 4. Albert Teichmann, Die
Universitit Basel in den fiinfzig Jahren seit ihrer Reorganisation im Jahre
1835 (1885); 5. Albert Teichmann, Die Universitidt Basel in ihrer Entwick-
lung in den Jahren 1885—1895 (1896); 6. Eberhard Vischer, Die Lehrstiihle
und der Unterricht an der theologischen Fakultit Basels seit der Reforma-
tion, in: Festschrift zur Feier des 450jihrigen Bestehens der Universitit
Basel (1910); 7. Rudolf Thommen, Die Universitit Basel in den Jahren
1884—1913 (1914); 8. Ernst Staehelin, Die Entstehung der evangelisch-
theologischen Fakultit in Basel, in: Festschrift fiir Hans von Schubert,
Archiv fiir Reformationsgeschichte, Erginzungsband V (1929), S.137 ff;
9. Karl Gaul}, Basilea reformata (1930); 10. Ernst Staehelin, Das theolo-
gische Lebenswerk Johannes Oekolampads (1939); 11. Georg Boner, Die
Universitiit Basel in den Jahren 1914—1939 (1943); 12. Ernst Staehelin,
Johann Ludwig Frey, Johannes Grynaeus und das Frey-Grynaeische In-
stitut in Basel (1947); 13. Max Geiger, Die Basler Kirche und Theologie
im Zeitalter der Hochorthodoxie (1952); 14. Ernst Staehelin, Amandus
Polanus von Polansdorf (1955); 15. Ernst Staehelin, Dewettiana, Forschun-
gen und Texte zu Wilhelm Martin Leberecht de Wettes Leben und Werk
(1956); 16. Andreas Staehelin, Geschichte der Universitidt Basel 1632—1818
(1956; im Druck).

An ungedrucktem Material wurden beniitzt: 1. der von Dr. Rudolf
Bernoulli geschaffene Akademikerkatalog auf der Univ.bibl. Basel; 2. die
einschlidgigen Archivalien auf dem Staatsarchiv Basel.



E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger 163

gen einzelne Lehrstuhlinhaber, wie etwa Amandus Polanus
von Polansdorf, der von 1596 bis 1610 die alttestamentliche Pro-
fessur versah, dazu iiber, neben ihren exegetischen Vorlesun-
gen besondere Vorlesungen systematischer Natur zu halten. Vor
allem trugen die wochentlich im Schofle der Fakultit stattfin-
denden sowie die aullerordentlichen 6ffentlichen Disputationen
wesentlich systematischen Charakter; und zwar waren sie, zu-
mal seitdem in den Jahren 1586 bis 1589 die beriihmten «Dispu-
tationes de controversiis christianae fidei adversus huius tempo-
ris haereticosy des Jesuiten Robert Bellarmin erschienen waren,
in weitgehendem Malle polemisch orientiert. Ja, nachdem im
Jahre 1610 Polan gestorben war, wurde er nicht nur auf dem
alttestamentlichen Lehrstuhl durch Sebastian Beck ersetzt, son-
dern es boten nun auch zwei Basler Pfarrer, Dr. theol. Johann
Georg Groll von St. Peter und Dr.theol. Wolfgang Meyer von
St. Alban, freiwillig Vorlesungen systematischer Natur an, da-
mit die studierende Jugend «xai Ta ddoaokohikd kol TA TONEMKE »
kennenlernen kénne.

Endlich am 30. Januar 1647 falite der Rat den Beschlul}, den
beiden bisherigen Lehrstiihlen einen dritten beizugesellen, die
«Professio locorum communium et controversiarum theologi-
carumy». Den dullern Anstol, diese lingst als notwendig emp-
fundene Griindung eines dritten Lehrstuhles nun wirklich zu
vollziehen, gab die Tatsache, dafl Johannes Buxtorf d. J., der
seit 1630 die Professur fiir hebriische Sprache in der philosophi-
schen Fakultit bekleidete, einen Ruf nach Leiden bekommen
hatte und nur dadurch in Basel zuriickgehalten werden konnte,
dafl man ihm neben seiner Professur fiir hebridische Sprache
noch eine weitere Aufgabe samt der dazugehérenden Besoldung
anvertraute.

Allerdings war dieser neue Lehrstuhl nicht nur der Reihen-
folge, sondern auch dem Range und der Besoldung nach der
dritte, so dafl die meisten Inhaber, wenn einer der beiden hohern
Lehrstiihle frei wurde, vom dritten Lehrstuhl auf den einen
oder andern dieser beiden hohern Lehrstiihle emporriickten. So
kommt es, daf im 17. und 18. Jahrhundert die Inhaber des syste-
matischen Lehrstuhls gewthnlich rasch wechselten.



164 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

2. Johannes Buxtorf.
(1647—1654.)

Johannes Buxtorf d. J., der auf diese Weise der erste Inha-
ber des systematischen Lehrstuhles wurde, war im Jahre 1599
als Sohn des gleichnamigen beriihmten Vaters Johannes Bux-
torf d. A. geboren. Nach Studien in Basel, Heidelberg und Genf
und Reisen durch die Niederlande, England und Frankreich
wurde er in seiner Vaterstadt 1624 Gemeinhelfer, 1627 Helfer
zu St. Peter und trat 1630 die Nachfolge seines Vaters auf dem
Lehrstuhl fiir hebridische Sprache an.

Nachdem ihm am 30. Januar 1647 dazu noch die dritte Pro-
fessur in der theologischen Fakultit anveriraut worden war,
iibernahm er diese neue Aufgabe am 8. April 1647 durch eine
feierliche Antrittsvorlesung. Die Einladung zu dieser Rede lau-
tet: «Quod Deus Opt[imus] Max[imus] felix faustumque esse
iubeat! Professionem novam, eamque ordinariam, locorum com-
munium et controversiarum theologicarum, authoritate et con-
sensu Senatus utriusque, cum Politici, tum Academici, in in-
clyta Basileensi Academia pronuper institutam sibique deman-
datam, crastino die, hora VIII., in Aestivo Theologorum Audi-
torio auspicaturus et de controversiarum theologicarum dijudi-
catione quaedam, pro more, praefaturus, omnes academicorum
et sacrorum horum exercitiorum praesides, patronos, fautores,
cultores, studiosos ad benevolam dxpéaaiv, quanto potest opere,
reverenter, officiose et amanter rogat et invitat Johannes Bux-
torfius, S[acro]s[anctae] Theol[ogiae] doctor.»

Am 30. April 1647 prisidierte er als Professor der Loci com-
munes die erste der aullerordentlichen 6ffentlichen Disputatio-
nen, die mit den kirchlichen Examina und den Promotionen zum
Grad des Doktors zusammenhingen; sie handelte «De scriptura
sacray und wurde von dem Berner Nikolaus Miiller bestritten.
Im ganzen leitete Buxtorf in der Zeit, da er Inhaber der dritten
theologischen Professur war, einundzwanzig solcher Disputa-
tionen.

Daneben waren ihm die wochentlich im geschlossenen Kreis
stattfindenden ordentlichen Disputationen ein ernstes Anliegen.
Ja er baute sie, wie es scheint, nicht unwesentlich aus; jeden-
falls fand er, daB die «vota atque sperata studia studiosorum



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische Theologie 165

S[acro]s[anctae] Theologiae sollicitant ad frequentiores exerci-
tationes et ouvintnoeg, theologicasy und veranstaltete, um die-
sem Bediirfnis entgegenzukommen, mit seinen beiden theologi-
schen Kollegen zusammen, dem Alttestamentler Theodor Zwin-
ger und dem Neutestamentler Sebastian Beck, als Grundlage
fiir die «Disputationes hebdomadariae, quae in posterum diebus
quibusque Jovis, horis pomeridianis, a prima usque ad tertiam,
in gratiam studiosorum, cum indigenarum, tum peregrinorum,
et restaurabuntur et continuabuntur», eine vom 17. September
1647 datierte neue Ausgabe der Basler Konfession von 1534, in-
dem er diese in sechsunddreillig Artikel einteilte.

In die Zeit von Buxtorfs Dogmatikprofessur fillt auch die
Verdstfentlichung seiner beiden gegen Ludwig Cappellus gerich-
teten Hauptwerke, indem 1648 der «Tractatus de punctorum vo-
calium et accentuum, in libris Veteris Testamenti Hebraicis, ori-
gine, antiquitate et authoritate> und 1653 die «Anticritica seu
vindiciae veritatis Hebraicae . . ., quibus Sacrosanctae Editionis
Bibliorum Hebraicae authoritas, integritas et sinceritas. .. vin-
dicantur, simul etiam explicantur et illustrantury erschienen.

Am 1. September 1654 iibernahm Buxtorf den Lehrstuhl fiir
Altes Testament und starb als Inhaber dieses Lehrstuhls am
17. August 1664.

3. Johann Rudolf Wettstein d. A.
(1654—1656.)

Johann Rudolf Wettstein d. A. ist am 5. Januar 1614 als Sohn
des nachmaligen beriithmten Biirgermeisters Johann Rudolf
Wettstein geboren worden. Bereits im Jahre 1637 wurde ihm die
Professur fiir griechische Sprache anvertraut, 1643 diejenige
des «Organon Aristotelicumy.

Am 1. September 1654 berief ihn der Rat in die «Professio
locorum communium et controversiarum theologicarumy», aber
schon am 25. Januar 1656 vertauschte er diese mit der Professur
tiir Neues Testament.

Als Professor fiir Neues Testament bestand Wettstein sei-
nen bekannten Kampf gegen die wider die Theologen von Sau-
mur gerichtete «Formula consensus Ecclesiarum Helveticarum



166 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

Reformatarum circa doctrinam de gratia universali et connexa
aliaque nonnulla capitay von 1675. Johann Werner Herzog
schreibt dariiber in den <« Athenae Rauricaey: « Wettstenius, qui
easdem circa gratiam universalem tenebat cogitationes, quae in
hac formula in theologis Salmuriensibus improbatae fuerunt,
hanc formulam subscribere renuit et, quominus ab aliis sub-
scriptio fieri debeat, omnia impendit; licet autem istud non im-
petraverit, ipse tamen pro auctoritate atque aestimatione, qua
pollebat, ad subscriptionem neutiquam coactus nullumque ideo
redituum vel aestimationis suae detrimentum fuit passus.»
Am 11. Dezember 1684 segnete Wettstein das Zeitliche.

4. Lukas Gernler.
(1656—1665.)

Lukas Gernler, 1625 geboren als Sohn des Pfarrers Johan-
nes Gernler in Basel, wurde nach den iiblichen Studien und Rei-
sen im Jahre 1649 Hofprediger bei Generalleutnant Johann Lud-
wig von Erlach, dem Gouverneur von Breisach, 1650 Gemein-
helfer in seiner Vaterstadt, 1653 Obersthelfer und 1656 Antistes
der Basler Kirche. Im gleichen Jahre 1656 wurde er am 25. Ja-
nuar zum Inhaber des dritten theologischen Lehrstuhles ge-
wihlt und promovierte am 26. April des néimlichen Jahres mit
einer Rede iiber die Frage: «An et quatenus electi de sua elec-
tione et salute hoc in saeculo possint ac debeant esse persuasi?»
zum Doktor der Theologie.

In den von ihm présidierten 6ffentlichen Disputationen be-
gann er am 20. Februar 1661 einen Zyklus von Disputationen
iiber die «Confessio Helveticay. Fiir die privaten Disputationen
aber, ndmlich: «pro materia consuetarum disputationum heb-
domadariarum, quae diebus quibusque Jovis, horis antemeridia-
nis, a nona usque ad undecimam haberi solenty, gab er im Jahre
1662 mit seinen beiden Kollegen Johannes Buxtorf und Johann
Rudolf Wettstein den «Syllabus controversiarum religionis,
quae Ecclesiis Orthodoxis cum quibuscunque adversariis inter-
cedunty heraus.

Am 3. Marz 1665 wurde ihm der alttestamentliche Lehrstuhl
anvertraut. Doch hielt er auch in der Zeit, da er diesen versah,
noch ein «Collegium privatumy, in dem er den «Syllabus con-



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische T heologie 167

troversiarum» von Quaestio zu Quaestio auslegte. Auf uns ge-
kommen ist dieses «Collegium privatumy» in der Nachschrift
keines Geringern als Jakob Bernoullis.

Am 9. Februar 1675 schied Gernler dahin.

5. Johannes Zwinger.
(1665—1675.)

Johannes Zwinger, 1634 als Enkel Johannes Buxtorfs d. A.
und Sohn des Antistes Theodor Zwinger geboren, wurde nach
seinen in Basel und Genf absolvierten Studien und einem Iter
litterarium nach Heidelberg, Utrecht, Amsterdam, Leiden, Gro-
ningen, Bremen und Marburg 1656 Professor der griechischen
Sprache und am 3. Mérz 1665 «Professor locorum communium
et controversiarum theologicarums». Am 28. April hielt er seine
Antrittsvorlesung «De Theologiae Scholasticae origine, pro-
gressu, vanitate et absurditate.

Am 29. August 1668 begann unter seiner Leitung ein Zyklus
von Disputationen «De peccatoy. Als er im Mai 1675 auf den
alttestamentlichen Lehrstuhl iibersiedelte, waren neunzehn die-
ser Disputationen abgehalten. Als Inhaber des alttestament-
lichen Lehrstuhles setzte er die Reihe bis zur vierunddreilig-
sten Disputation fort, und als er im Juli 1685 den Lehrstuhl fiir
Neues Testament iibernommen hatte, vollendete er sie am 26.
Mai 1693 mit der zweiundvierzigsten Disputation. Aufllerdem
lief er in den Jahren 1682 und 1683 sechs Disputationen «De
festo Corporis Christiy abhalten und in den Jahren 1683 bis
unmittelbar vor seinem Tode achtundzwanzig Disputationen
«De rege Salomone peccantey.?®

Am 26. Februar 1696 ist er gestorben.

6. Peter Werenfels.
(1675—1685.)
Peter Werenfels, 1627 als Sohn des Pfarrers Johann Jakob
Werenfels geboren, wirkte, nachdem er seine in Basel absol-

vierten Studien abgeschlossen hatte, von 1650 an zunichst als
Hofprediger des Grafen Friedrich Kasimir von Ortenburg «in

2 Wegen seiner Erkrankung wurde die letzte Disputation verschoben
und erst nach seinem Tode, am 19. Médrz, abgehalten.



168 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

finibus Bavariae Inferioris et Austriae Superiorisy und darauf
als Pfarrer von Wolfisheim bei Straflburg. 1656 wurde er zum
Obersthelfer in Basel erwéihlt, 1671 zum Pfarrer von St. Leon-
hard und 1675 zum Antistes. Im némlichen Jahre 1675, und
zwar am 21. Mai, wurde ihm der Lehrstuhl fiir systematische
Theologie anvertraut. Am 5. Oktober erwarb er ordnungsgeméf}
noch den Grad eines Doktors der Theologie.

Fiir diese Promotion hatte er in seiner Inauguraldisputa-
tion eine «Primi et secundi Adami collatioy angestellt. Uber die-
ses Thema lieB er dann als Professor weitere Disputationen hal-
ten, bis am 14. November 1679 der Basler Simon Stocklin mit der
zwolften Disputation «De primi et secundi Adami collatione»
diesen Zyklus beschlofl. Im Anschlufl daran setzte Werenfels
die von Liukas Gernler begonnene Reihe der Disputationen iiber
die «Confessio Helveticay fort; drei von diesen Disputationen
tragen den Untertitel: «De arte seu methodo nova cum Prote-
stantibus disputandi, a Theologis Pontificiis quibusdam in-
venta.» Daneben leitete er drei Disputationen «De morte et san-
guine Christi ceu pretio redemtionis nostrae unico, pro solis
electis soluto>.

Am 10. Juli 1685 wurde er auf den alttestamentlichen, am
15. September 1696 auf den neutestamentlichen Lehrstuhl ge-
wihlt. In der Zeit, da er diese beiden Lehrstiihle versah, lie} er
sieben Disputationen «De iudicio incipiente a domo Dei» und
zehn «De velamine Judaeorum cordibus impendentey halten.

Am 23. Mai 1703 ist er gestorben.

7. Johann Rudolf Wettstein d. J.
(1685—1696.)

1647 als Sohn Johann Rudolf Wettsteins d. A. geboren,
wurde Johann Rudolf Wettstein d. J., nachdem er in Basel stu-
diert und auf seinem «Iter litterariumy «Helvetiam, Galliam,
Angliam, Belgium, Germaniam non magis pedibus quam laudi-
bus» durchwandert hatte, 1673 Professor fiir Rhetorik und 1684
Professor der griechischen Sprache. Am 10. Juli 1685 wurde
ihm die dritte theologische Professur iibertragen, und am 4.
September hielt er seine Antrittsvorlesung «De controversiarum
theologicarum origine>».



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische Theologie 169

Im Vorlesungsverzeichnis fiir das Studienjahr 1686/7 wurde
sein Programm folgendermaflen angekiindigt: «Joh[annes] Ro-
dolfus Wetstenius, fil[ius], S[acrae] Theol[ogiae] D][octor],
Locor[um] Comm [unium] et Controv[ersiarum] Theol[ogica-
rum] Prof[essor], diebus Mercurii et Sabbati hora X. locos
theol[ogicos] o[uv] ©[ew] ordine exponit, controversias succincte
tractat, in collegiis privatis examinatoriis et disputatoriis stu-
diosorum conatus promovere quotidie pergit.»

Am 15. September 1696 iibernahm er den alttestamentlichen,
am 5. Oktober 1703 den neutestamentlichen Liehrstuhl.

Am 21. April 1711 schied er von hinnen.

8. Samuel Werenfels.
(1696—1703.)

Samuel Werenfels, geboren am 1. Mérz 1657 als Sohn das da-
maligen Obersthelfers Peter Werenfels, wurde, nachdem er in
Basel studiert und auch Ziirich, Bern, Lausanne und Genf be-
sucht hatte, 1685 mit der Professur fiir die griechische Sprache
betraut und, nachdem er ein zweites Iter litterarium nach den
Niederlanden und nach Bremen ausgefiihrt hatte, 1687 mit der-
jenigen fiir Rhetorik. Neun Jahre spéter, am 15. September 1696,
erfolgte seine Wahl zum Inhaber der dritten theologischen Pro-
fessur. Am 28. Oktober 1696 hielt er seine Antrittsvorlesung «De
utili controversias fidei tractandi rationey; die Quintessenz der
Rede lautet: «Quaecunque hac de re in mentem mihi venerunt,
ad quatuor haec capita referri possunt: tractandas videlicet re-
ligionis controversias esse: 1. pie et religiose, 2. candide et sin-
cere, 3. solide, et denique 4. placide et moderate.»

In der Zeit, da Werenfels die Professur der Dogmatik und
Polemik innehatte, im Jahre 1702, versffentlichte er mit einer
Widmung an den anglikanischen Bischof Gilbert Burnet von
Salisbury, mit dem er wéhrend dessen Exil in Basel, in Heidel-
berg, im Haag und in Kleve zusammengetroffen war, die pro-
grammatische Schrift «De logomachiis eruditorumsy; sie beginnt
mit den Worten: «Propositum mihi est morbo gravissimo, qui-
que diu Rempublicam literariam vehementer afflixit, hoc tem-
pore medicinam facere.»



170 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

Am 5. Oktober 1703 wechselte er auf den alttestamentlichen,
am 26. Mai 1711 auf den neutestamentlichen Lehrstuhl hiniiber.

Am 1. Juni 1740 rief ihn der Tod ab.

Mit ihm hatte die Verniinftige Orthodoxie ihren Einzug in
die Basler theologische Fakultidt gehalten, und sie sollte ihr
mehr als hundert Jahre im wesentlichen das Geprige geben.

9. Johann Rudolf Zwinger.
(1703—1708.)

Johann Rudolf Zwinger, 1660 als Sohn von Professor Johan-
nes Zwinger geboren, wirkte nach Abschlul} seiner in Basel
und Genf betriebenen Studien von 1686 bis 1688 zunéchst als
Feldprediger eines in franzésischem Dienste stehenden Schwei-
zer Regimentes, dann als Vikar zu St. Alban, Pfarrer in Liestal
und zu St. Elisabeth. Am 25. September 1703 wurde er zum Nach-
folger von Peter Werenfels im Antistitium der Basler Kirche
gewiihlt und wenige Tage darauf, am 5. Oktober, als Nachfolger
von Samuel Werenfels zum Inhaber der dritten theologischen
Professur. Nachdem er am 6. Marz 1704 auf Grund einer Dis-
sertation «De potestate claviumy den Grad eines Doktors der
Theologie erworben hatte, hielt er am 24. Mai 1704 seine Antritts-
vorlesung «De peccato in Spiritum Sanctum>.

Im Vorlesungsverzeichnis fiir das Studienjahr 1704/5 figu-
riert sein Lehrprogramm folgendermallen: «Joh[annes] Rodol-
phus Zwingerus, S[acrae] Theol[ogiae] doctor, Ecclesiae pastor,
Locor[um] Com[munium] et Controv[ersiarum] Theol[ogica-
rum] professor, in Lectionibus publicis Cursum Theol[ogicum]
continuabit. In Collegiis privatis theoreticis, practicis, examina-
toriis, disputatoriis, operam suam studiosae Iuventuti pro virili
commodabit.y Aullerdem kiindigten alle drei theologischen Pro-
fessoren an: «Disputationes Theologicae ordinariae diebus Ve-
nerisy — seit 1700 fanden diese nicht am Donnerstag, sondern
am Freitag statt — «et praeter eas extraordinariae ac solennes
satis frequenter habentur.y Zwinger leitete in der Zeit, da er
den Lehrstuhl bekleidete, sechs solcher 6ffentlicher Disputa-
tionen.

Am 18. November 1708 machte ein Schlag seinem Leben ein
Ende.



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische Theologie 171

10. Hieronymus Burckhardt.
(1709—1711.)

1680 als Sohn des Biirgermeisters Johann Balthasar Burck-
hardt geboren, erhielt Hieronymus Burckhardt seine Schulbil-
dung in Basel und Neuenburg, studierte in Basel und bereiste
anschliefiend die Niederlande, England und Frankreich. Dann
wirkte er von 1700 an in seiner Vaterstadt als Helfer und Pfar-
rer an verschiedenen Gemeinden, bis er am 19. Marz 1709 zum
Nachfolger Johann Rudolf Zwingers im Amt des Antistes und
drei Tage spiter zum Nachfolger des nédmlichen in der dritten
theologischen Professur gewahlt wurde. Am 25. Juni 1709 pro-
movierte er auf Grund einer Dissertation «De ecclesiae perenni-
tate providaque Dei circa illam cura» zum Doktor der Theo-
logie.

In der kurzen Zeit, da er die dritte theologische Professur
versah, hielt er, allerdings in seiner Eigenschaft als Antistes,
bei der Einweihung der Kirche des vor den Toren Kleinbasels
gelegenen, von der Markgrafschaft Baden erworbenen Dorfes
Kleinhiiningen — es war die erste Einweihung einer Kirche, die
seit der Reformation im Gebiet von Basel stattfand, und sie
wurde daher als ein aullerordentliches Ereignis empfunden —
die Festpredigt; sie hatte zum Text das Wort 1. Kon. 8, 62 f. und
dauerte etwa drei Stunden.

Am 26. Mai 1711 folgte er Samuel Werenfels auf dem alt-
testamentlichen Lehrstuhl nach.

Gelehrte Leistungen sind von ihm, wie schon von anderen,
die vor ihm das Amt des Antistes und eine theologische Profes-
sur miteinander verbunden hatten, nicht zu verzeichnen.?® Es
wurde daher nach seinem Tode diese Verbindung der beiden
Amter, die seit der Reformation in Ubung gewesen war, besei-
tigt.

Am 7.Mai 1737 starb Hieronymus Burckhardt.

3 ¢Er war ein Mann von Witz und Humor», sagt Hagenbach (Anm. 1,
Nr.2) von ihm, «und noch heute werden Anekdoten von ihm erzihlt, die
uns zeigen, wie die alte theologische Gravitiat mit einer fast ans Frivole
streifenden Jovialitit sich trefflich zu vertragen wullte»; vgl. dazu 1. Daniel
Burckhardt in: Basler Jahrbuch, 1896, S.286 ff.; 2. Paul Kolner, Basler
Anekdoten (1926), S. 7 ff.



172 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

11. Jakob Christoph Iselin.
(1711—1737.)

1681 in Basel geboren, wirkte Jakob Christoph Iselin von
1704 bis 1706 als Professor der Eloquenz und der Geschichte in
Marburg. Dann bekleidete er den Lehrstuhl fiir Geschichte in
Basel, bis er am 15. September 1711 zum Nachfolger Hierony-
mus Burckhardts in der dritten theologischen Professur beru-
fen wurde. In seiner Antrittsvorlesung vom 8. Dezember 1711
bot er eine «Controversiarum pontificiarum brevis historia>.

Denselben Gegenstand behandelte er auch in seinen ersten
offentlichen Lehrkursen. Im Vorlesungsverzeichnis fiir das Jahr
1724/25 dagegen kiindigt er an, dall er «Controversias Judaicas
tractare ac veritatem Christianae Religionis adversus obstinatae
Gentis strophas ac vitilitigationes adstruere» wolle. Fiir das
letzte Jahr schlieflich, das ihm beschieden sein sollte, fiir das-
jenige von 1736/7, veroffentlichte er folgende Anzeige: «Die
Lunae et Sabbathi Praelectionibus publicis hoc quidem anno
Dleo] O[ptimo] M[aximo] iuvante Graecae pariter Kcclesiae at-
que Orientalium ceterarum doctrinam considerare earumque
cum nostra tam consensum quam dissensum per singula religio-
nis capita expendere perget, adiuncta simul per eam occasio-
nem dogmatum graviorum uberiore historia; privatim vero prae-
ter labores iam antea coeptos etiam Theologiam Naturalem et
alia argumenta S[acro]-S[anctae] Theologiae consecraneis uti-
lia explicabit, denique qua in re cunque poterit, quantum vale-
tudo patietur, sacris dicatae iuventutis studia lubentissimo
animo est adiuturus.»

Die gedruckten Werke Iselins sind meistens historischer Na-
tur. Am bekanntesten ist sein von 1726 an in vier Folianten er-
schienenes «Neu Vermehrtes Historisch- und Geographisches
Allgemeines Lexikony». Mit vielen Gelehrten seiner Zeit stand er
in Verbindung und diente ihnen u. a. mit Mitteilungen aus den
Manuskripten der Basler Bibliothek; so z. B. half er Johann
Albrecht Bengel wesentlich bei seiner Ausgabe des Neuen Te-
stamentes.

Am 13. April 1737 riB ihn der Tod aus seiner Arbeit heraus,
nachdem er den dritten theologischen Liehrstuhl fast sechsund-
zwanzig Jahre hindurch versehen hatte.



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische Theologie 173

12. Johannes Grynaeus.
(1737—1740.)

Johannes Grynaeus, 1705 als Sohn des Pfarrers Samuel Gry-
naeus zu Liufelfingen geboren, wandte sich nach Erwerbung
des Magistertitels in seiner Vaterstadt Basel zundchst dem juri-
stischen Studium zu und stieg in ihm bis zur Wiirde eines Licen-
tiaten beider Rechte auf. Dann aber wurde er durch Johann
Ludwig Frey der Theologie zugefiihrt und hielt am 25. Oktober
1737 die Disputation «pro axiomate doctoris theologiae rite con-
sequendoy. Darauf wurde er am 17. Dezember 1737 zum Inha-
ber der Professur fiir «LLoci communes et controversiae theologi-
caey gewihlt und trat sie mit der am 4. Februar 1738 gehalte-
nen, an Samuel Werenfelsens Schrift «De logomachiis erudito-
rumy sich anschliefenden Antrittsvorlesung «De ratione discep-
tandarum quaestionum in theologia controversarumy an.

Im Vorlesungsverzeichnis fiir das Studienjahr 1738/39 kiin-
dete er das folgende Vorlesungsprogramm an: «Johannes Gry-
naeus ... in lectionibus publicis hora tertia diebus consuetis
controversias, quae nobis cum Pontificiis intercedunt, discep-
tat; privatim quoque, si quo modo Sanctioris Disciplinae culto-
rum studia iuvare poterit, opellam suam eo lubens conferet.»
Und im Vorlesungsverzeichnis des Jahres 1739/40 wurde die Be-
handlung der «Controversiae, quae nobis cum Judaeis inter-
cedunt», in Aussicht gestellt.

Am 1. Juli 1740 wurde Grynaeus Samuel Werenfelsens Nach-
folger auf dem neutestamentlichen Lehrstuhl.

Bereits am 11. April 1744 wurde er abberufen, nachdem er
vorher noch seinem Kollegen und véterlichen Freund Johann
Ludwig Frey fiinftausend Pfund an die Griindung des von ih-
nen beiden geplanten theologischen Instituts, das nach ihnen
den Namen eines «Institutum Freyio-Grynaeanumy erhalten
sollte, iibergeben hatte.

13. Johann Balthasar Burckhardt.
(1740—1744.)
Johann Balthasar Burckhardt, 1710 als Sohn von Antistes

und Professor Hieronymus Burckhardt geboren, wurde nach
einem Welschlandaufenthalt in Vevey und den akademischen



174 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

Studien in Basel und Ziirich im Jahre 1728 fiir sechs Monate
Hauslehrer beim pépstlichen Nuntius in der Schweiz, Domini-
kus Passionei, indem er ihn in hebriischer, araméischer und
syrischer Sprache unterrichtete. Nachher suchte er Christian
Wolff in Marburg auf und nahm lingere Aufenthalte in Lei-
den und Paris. 1733 vertraute ihm seine Vaterstadt den Lehr-
stuhl fiir Rhetorik, 1738 denjenigen fiir Hebriisch an. Am 28.
November 1740 bekam er die dritte theologische Professur und
hielt am 18. Januar 1741 seine Antrittsvorlesung «De supplicio
crucis Christi in V[etere] T[estamento] praedicto.

Seine 6ffentliche Vorlesung kiindigte er im Lektionskatalog
fiir 1741/42 folgendermaflen an: «Die Mercurii hora undecima
matutina et die Veneris hora tertia pomeridiana purioris doc-
trinae capita una cum praecipuis controversiis theologicis Sa-
crarum Literarum cultoribus ita explicat, ut annuo curriculo
tractationem absolvat.»

Am 4. September 1744 wurde er der Nachfolger von Johan-
nes Grynaeus auf dem neutestamentlichen Lehrstuhl.

Am 1. April 1792 ist er gestorben.

14. Jakob Christoph Beck.
(1744—1759.)

Jakob Christoph Beck, 1711 in Basel geboren, wurde nach
dem {iiblichen Studiengang 1737 Professor der Geschichte an
der Universitit seiner Vaterstadt und bekleidete diese Professur
bis zum Jahre 1744. Wéhrend dieser Zeit versffentlichte er mit
Pfarrer August Johann Buxtorf von St. Elisabeth in zwei Fo-
lianten ein «Supplement zu dem Baselischen Allgemeinen Hi-
storischen Lexico» seines Paten Jakob Christoph Iselin. Am 8.
Juli 1744 wurde er Johann Balthasar Burckhardts Nachfolger
auf dem dritten theologischen Lehrstuhl und hielt am 30. Okto-
ber seine Antrittsvorlesung «De variis locos communes theo-
logicos tractandi methodis>.

Im Jahre 1745/46 las er iiber «Theologia naturalisy und be-
handelte von 1749 bis 1755 das «Symbolum Apostolicumy. Im
Jahre 1757 gab er den wesentlichen Inhalt seiner Vorlesungen
in Form eines Kompendiums, das den Titel « Fundamenta Theo-



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische Theologie 175

logiae naturalis et revelataey trigt, im Druck heraus. Schon vor-
her, im Jahre 1753, hatte er im Auftrag des Basler Ministeriums
eine Schrift zur Aufklarung iiber den Separatismus verdffent-
licht: «Ungrund des Separatismus oder Beantwortung der fiihr-
nehmsten Ursachen, derentwegen sich die Separatisten von dem
offentlichen Gottesdienste abséndern, den Irrenden zur heilsa-
men Unterweisung, Andern aber zur Wahrnung.»

Am 27, April 1759 iibernahm Beck den Lehrstuhl fiir Altes
Testament und wurde kurz darauf, am 12. Mai, zugleich zum
ersten Lektor des Frey-Grynaeischen Instituts ernannt. Beide
Amter versah er bis zum Jahre 1785. In dieser Zeit arbeitete er
aber nicht nur auf dem Gebiete des Alten Testaments, sondern
setzte auch sein systematisches Schaffen fort; so erweiterte er
1765 seine «Fundamenta Theologiae» zu einer umfassenden
«Synopsis Institutionum universae Theologiae, naturalis et re-
velatae, dogmaticae, polemicae et practicae». Auch schrieb er
1782 das Vorwort zu der dreibdndigen Ausgabe von Samuel
Werenfelsens «Opuscula theologica, philosophica et philo-
logicay.

Am 17. Mai 1785 raffte ihn der Tod dahin.

15. Emanuel Ryhiner.
(1759—1764.)

Emanuel Ryhiner, 1695 in Basel geboren, wirkte nach dem
iiblichen Studiengang zunichst von 1715 bis 1721 als Pfarrer
am Waisenhaus und fithrte wéhrend dieser Zeit eine ldngere
Reise nach den Niederlanden, Frankreich und England aus, ver-
sah auch einige Monate den Dienst eines Feldpredigers bei einem
in Frankreich stehenden Schweizerregiment. Von 1721 an am-
tete er mehr als dreillig Jahre lang in verschiedenen Pfarrstel-
len seiner Vaterstadt. Aus Gesundheitsgriinden legte er 1755
das Pfarramt nieder, begann aber Ubungen in praktischer Theo-
logie abzuhalten. Nachdem sein Zustand sich gebessert hatte,
wurde ihm am 4. April 1759 die dritte theologische Professur
iibertragen.

Als Inhalt seiner offentlichen Vorlesung kiindigte er an,
«Theologiae dogmaticae atque polemicae capitay so darzulegen,



176 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

«ut momenti et dogmatum et controversiarum, quoad praxin
Christianam, praecipue rationem sit habiturussy.
Am 19. Juli 1764 wurde er abgerufen.

16. Johann Werner Herzog.
(1765—1785.)

Johann Werner Herzog, 1726 in Basel geboren, erwarb 1744
den Magistergrad und wurde 1749 unter die Zahl der Kandida-
ten des Ministeriums aufgenommen. Darauf bewarb er sich um
drei verschiedene Lehrstiihle in der philosophischen Fakultit
und kam zweimal ins Los, aber beide Male «sortem habuit fata-
lem>». Endlich, am 25. Januar 1765, wurde er mit der dritten theo-
logischen Professur betraut und hielt am 8. Méarz 1765 seine An-
trittsvorlesung «De animarum post discessum a corpore status.

Die ersten Jahre seiner Lehrtéitigkeit kiindigte er den Ge-
genstand seiner 6ffentlichen Vorlesung an als «Theologiae Chri-
stianae systemay, spéter als «Theologia dogmaticay, in den letz-
ten Jahren als «Theologia dogmatico-polemicay. Den Begriff der
«Controversiae theologicaes scheint er absichtlich vermieden
zu haben.

In der Zeit, da er die dritte theologische Professur versah,
im Jahre 1778, publizierte er zwar keine systematische Schrift,
wohl aber das fiir die Kenntnis der Geschichte der Universitit
Basel bedeutsame Werk: «Athenae Rauricae sive catalogus pro-
fessorum Academiae Basiliensisy.

1785 iibernahm er den alttestamentlichen Lehrstuhl, 1792 den
neutestamentlichen.

1813 wurde er pensioniert und starb 1815 im Alter von neun-
undachtzig Jahren.

17. Jakob Meyer.
(1785—1792.)

Jakob Meyer, 1741 aus einem alten Basler Geschlecht gebo-
ren, studierte nach dem Abschlufl seiner iiblichen artistischen
und theologischen Studien vor allem das Rabbinische und Arabi-
sche. 1765 erlangte er die Professur fiir Geschichtswissenschaft
und versah sie zwanzig Jahre lang, bis er am 21. September
1785 die dritte theologische Professur anvertraut bekam. Doch



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische Theologie 177

hiell diese nun nicht mehr: «Professio locorum communium et
controversiarum theologicarumsy, sondern «Professio theologiae
dogmaticaey. Am 14. Oktober 1785 hielt Meyer seine Antrittsvor-
lesung «De candore in tractandis religionis rebusy.

Seiner Hauptvorlesung gab der «Theologiae dogmaticae pro-
fessory Jakob Meyer den Titel: «Fidei Christianae dogmata»
oder «Theologia dogmaticay.

1792 iibernahm er den ihm besonders naheliegenden alttesta-
mentlichen Lehrstuhl.

Im Juli 1813 segnete er das Zeitliche.

18. Johann Rudolf Buxtorf.
(1792—1813.)

Johann Rudolf Buxtorf, 1747 als Nachkomme der beiden
grofen Hebraisten Johannes Buxtorf d. A. und d. J. und als
Sohn des Stadtarztes Johannes Buxtorf geboren, wirkte nach
dem Abschlul} seiner in Basel betriebenen Studien eine Zeitlang
als Ephorus der Grafen von Biickeburg, bis ihm im Jahre 1773
die Professur der Rhetorik in seiner Vaterstadt anvertraut
wurde. 1785 erhielt er aulerdem die Nachfolge seines Oheims
Jakob Christoph Beck im Lektorat des Frey-Grynaeischen In-
stituts. Am 26. September 1792 vertauschte er den Lehrstuhl fiir
Rhetorik mit demjenigen fiir Dogmatik.

Den Vorlesungen, die er als Professor der Dogmatik zu hal-
ten hatte, legte er Jean-Frédéric Osterwalds «Compendium
Theologiae Christianae» und Jakob Christoph Becks «Synopsis
Institutionum universae Theologiaey zugrunde. Als Lektor des
Frey-Grynaeischen Instituts nahm er sich fiir das Jahr 1798/99
vor, «Argumenta pro veritate Religionis Christianae» im An-
schlufl an Hugo Grotius’ «De veritate Religionis Christianaes
vorzutragen; aber fiir diese in die Anféinge der Helvetik fallende
Vorlesung meldeten sich keine Hoérer, und Buxtorf schrieb in
das Protokoll des Instituts: «Nullos auditores nactus sum, egre-
gio sc[ilicet] Revolutionis foetu omnium animos occupante ac
Revelationis fructum ad tempus imminuente.»

Im Juli 1813 starb der Inhaber des Lehrstuhles fiir Altes
Testament, Jakob Meyer. Das bot den Anlaf}, die schon ldngst
ins Auge gefalite Reorganisation der Universitit nun unverziig-

12



178 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

lich mit derjenigen der Theologischen Fakultit zu beginnen.
Am 31. August wurde der siebenundachtzig Jahre alte Inhaber
des neutestamentlichen Lehrstuhls, Johann Werner Herzog, in
den Ruhestand versetzt, und am 12. Oktober beschlofl der Groflle
Rat eine neue Organisation der Theologischen Fakultit. Da-
nach blieb es bei drei Lehrstiihlen; aber sie wurden nun folgen-
dermaflen umschrieben: die Fiacher der ersten Professur sind
Exegese des Alten Testamentes, hebridische Sprache, jiidische
Altertiimer, Kirchengeschichte und Literatur des Alten Testa-
ments, diejenigen der zweiten Professur Exegese des Neuen Te-
staments, Dogmatik, Kirchengeschichte nebst Literatur des
Neuen Testaments, und schlieflich diejenigen der dritten Pro-
fessur Praktische Theologie als christliche Moral, Katechetik,
Homiletik und die iibrigen Pastoralverrichtungen. Aullerdem
wurden die Professuren in Beziehung auf die Besoldung ein-
ander gleichgestellt.

Die alttestamentliche Professur wurde am 23. Oktober 1813
Buxtorf anvertraut, und er versah sie, bis er am 25. Februar
1829 auf seinen Wunsch hin von seiner Lehrtitigkeit entbun-
den wurde. Am 29. Mérz 1831 starb er im vierundachtzigsten Al-
tersjahr.

19. Interregnum.
(1813—1822.)

«Motus aevo nostro, turbinis adinstar, pervagantes orbemy,
schrieb Johann Rudolf Buxtorf am 22. Oktober 1816 als Dekan
in einer Ankiindigung an die Studierenden der theologischen
Fakultét, «plurima in quovis statu incolis peperere infausta,
stagnantibus praecipue quoque hinc inde vel optimis institutis
civilibus pariter ac litterariis; nec dulcis patria nostra ab eius-
modi lerna malorum immunis abiit.y Diese Erschiitterungen der
Weltgeschichte bewirkten auch, dafl im Unterschied zum alt-
testamentlichen Liehrstuhl, der mit Buxtorf neu besetzt worden
war, auf die beiden andern Lehrstiihle der theologischen Fakul-
tat zunéchst keine ordentlichen Berufungen erfolgten, weil keine
Anwirter vorhanden waren. Allerdings behalf man sich damit,
dall man die Féacher des zweiten Liehrstuhles durch den Rektor
des Gymnasiums, Johann Friedrich Miville, und diejenigen des
dritten durch Pfarrer Simon Emanuel Lia Roche von Binningen



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische Theologie 179

vikariatsweise vertreten liel. Auflerdem stellten sich freiwillig
fiir Vorlesungen und Ubungen zur Verfiigung Antistes Hiero-
nymus Falkeisen, Pfarrer Johann Jakob Fisch von St. Theodor
und Helfer Daniel Kraus von St. Leonhard.

Im Jahre 1816 konnte immerhin ein Schritt weiter gegangen
werden, indem Miville sich zur definitiven Ubernahme des zwei-
ten Lehrstuhles bereit erkldrte; am 13. Juli erging seine offi-
zielle Berufung. Aber der dritte Lehrstuhl blieb immer noch un-
besetzt und mulite weiterhin von dem inzwischen Helfer zu St.
Peter gewordenen Simon Emanuel La Roche versehen werden.

Das die Reorganisation der gesamten Universitit begriin-
dende Universititsgesetz vom 17. Juni 1818 brachte insofern fiir
dieTheologische Fakultit eine Neuerung, als die drei Liehrstiihle
nicht mehr auf bestimmte Fécher festgelegt wurden, sondern
dem Erziehungsrat die Kompetenz eingeréiumt wurde, die Ver-
teilung der Féacher je nach den Umstinden festzusetzen. *

Am 15. Januar 1820 starb Johann Friedrich Miville, und am
19. Februar wurde die zweite Professur, die er versehen hatte,
an Pfarrer Emanuel Merian iibertragen. Aber immer noch stand
die definitive Besetzung des dritten Lehrstuhles aus.

Endlich, am 19. Januar 1822, wurde auch diese vollzogen,
indem der Rat den Beschlull falite, Wilhelm Martin Leberecht
de Wette zu berufen.

20. Wilhelm Martin Leberecht de Wette.
(1822—1849.)

Wilhelm Martin Leberecht de Wette, 1780 als Sohn eines
Pfarrers zu Ulla im Thiiringischen geboren, studierte, nachdem
er das unter dem Ephorat Herders stehende Weimarer Gymna-
sium durchlaufen hatte, in Jena unter Johann Jakob Griesbach,
Johann Philipp Gabler und Heinrich Eberhard Gottlob Paulus
Theologie. Nachdem er sich 1805 in Jena habilitiert hatte, wurde

4 Auch im Universititsgesetz von 1835 werden die drei Professuren
nicht auf bestimmte Disziplinen festgelegt; ebenso heillt es im Universitéits-
gesetz von 1866 iiber die Theologische Fakultit nur: «Die Theologische
Fakultidt hat in der Regel vier bis fiinf Professureny; erst im Universitits-
gesetz von 1937 werden den Lehrstiihlen wieder bestimmte Disziplinen zu-
gewiesen; der urspriinglich dritte, nunmehr fiinfte Lehrstuhl wird als
Lehrstuhl fiir systematische Theologie bezeichnet.



180 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

er 1807 Professor in Heidelberg; vielleicht schon in Jena, aber
jedenfalls in Heidelberg trat er in besonders nahe Beziehung
zu dem Philosophen Jakob Friedrich Fries. Bereits 1810 folgte
die Berufung an die eben gegriindete Universitit Berlin. Die
Berliner Tétigkeit fand ein jihes Ende dadurch, dafl Friedrich
Wilhelm III. de Wette wegen des Trostbriefes, den er an die
Mutter Karl Ludwig Sands, nachdem dieser in krankhaft iiber-
spannter patriotischer Begeisterung den Schriftsteller August
von Kotzebue ermordet hatte, richtete, am 30. September 1819
absetzte. Eir wandte sich darauf nach dem heimatlichen Weimar
und beniitzte die unfreiwillige Mulle, eine Ausgabe der Briefe
Luthers vorzubereiten und den Bildungsroman «Theodor oder
des Zweiflers Weihey abzufassen.

In dieser Situation traf ihn die Berufung nach Basel. Ob-
schon er lieber in Deutschland geblieben wire, folgte er dem
Rufe und nahm bereits zu Beginn des Sommersemesters 1822
seine Lehrtéitigkeit in Basel auf. In erster Linie war er beru-
fen worden, Ethik und praktische Theologie zu lehren. Aber
dank der durch das Universititsgesetz von 1818 gegebenen Frei-
heit in der Wahl der Disziplinen las er wihrend seiner ganzen
Basler Wirksamkeit ebenso iiber das Alte und das Neue Testa-
ment wie iiber Dogmatik, Ethik und Praktische Theologie.

Neben seiner Lehrtatigkeit ging eine erstaunlich umfang-
reiche literarische Produktion einher. Ebenso trat er in ausge-
dehnter Weise als Prediger hervor, und an der Regeneration
der Universitit Basel war er im vordersten Gliede beteiligt.

Sein theologisches Verméchtnis legte de Wette nieder in der
1846 erschienenen Schrift: «Das Wesen des christlichen Glau-
bens vom Standpunkte des Glaubens dargestellt.y Im Vorwort
heillit es: <Als Hauptzweck schwebte mir vor, mit einer einfa-
chen, fiir jeden Gebildeten verstindlichen, jedes unverdorbene
Gemiith ansprechenden Darstellung der wesentlichen Wahrhei-
ten des christlichen Glaubens in ihrer auf Schrift und Vernunft
beruhenden zweifellosen Gewillheit in den Widerstreit der Rich-
tungen unsrer wieder fiir den Glauben und das Kirchenleben
empfénglichen und erregten Zeit verstindigend und verséhnend
hineinzutreten; durch Abweisung des alten verflachenden und
des neuern aufléosenden Rationalismus einerseits, andrerseits
des wieder[er]wachenden Scholasticismus, welcher den gliubi-



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische Theologie 181

gen Gemiithern wieder alte, ldingst iiberwundene Menschensat-
zungen und unfruchtbare Spitzfindigkeiten aufdringen und den
unseligen Confessions-Streit von neuem anfachen will, sodann
dem historischen Skepticismus und Nihilismus von Straul} u. A.
gegeniiber durch Herausstellung des sichern wesentlichen Ge-
haltes des geschichtlichen Glaubens, endlich durch die stétige
Hinweisung auf den sittlichen Geist des Evangeliums und die
dringende Nothwendigkeit, endlich einmal den Glauben in einem
lebendigen, fruchtbaren Kirchenleben zu bethétigen und von der
Herrschaft der falschen theologischen Schulweisheit zu be-
freien, wollte ich etwas dazu beitragen, dall der in der deut-
schen Nation lebende gesunde Geist zum klaren, sichern Be-
wubltseyn dessen, was unsrer Zeit Noth thut, was auch Alle
suchen, Viele aber, durch eine falsche Philosophie und Theo-
logie verwirrt, nicht finden kénnen, und somit zu einer kirch-
lichen Wiedergeburt gelange.»

Am 16. Juni 1849 schlofl de Wette die Augen, als er zum
fiinftenmal das Rektorat der Universitidt Basel bekleidete.

21. Daniel Schenkel.
(1850—1851.)

Daniel Schenkel, 1813 als Sohn von Pfarrer Johannes Schen-
kel zu Déagerlen im Kanton Ziirich geboren, studierte seit 1832
in Basel und wurde der Lieblingsschiiler de Wettes. Seit 1841
wirkte er als Pfarrer am Miinster zu Schaffhausen. Als solcher
verodffentlichte er im Jahre 1846 den ersten Band seines Werkes:
«Das Wesen des Protestantismus aus den Quellen des Reforma-
tionszeitaltersy und widmete ihn «Der hochwiirdigen theologi-
schen Facultit an der Universitit Basel in dankbarer Erinne-
rung an die unter Ihrer Leitung verlebte Studienzeit». 1847
folgte der zweite Band. Nach dem Tode de Wettes lief er noch
im Jahre 1849 «zum Andenken an den Verewigteny die Schrift
ausgehen: «W. M. L. de Wette und die Bedeutung seiner Theo-
logie fiir unsere Zeit».

Am 21. November 1849 berief ihn die Basler Regierung zum
Nachfolger des verehrten Meisters.

Am 6. Mai 1850 hielt er seine Antrittsrede iiber «Die Idee der



182 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

Personlichkeit in ihrer Zeitbedeutung fiir die theologische Wis-
senschaft und das religios-sittliche Liebens. Das Krgebnis sei-
ner Erwidgungen fallt er in den Satz zusammen: «Der Glaube
an die Heiligkeit eines perstnlichen Gottes, der eben so gut iiber
der Welt steht als in der Welt lebt; der Glaube an die Barm-
herzigkeit eines der Welt das Leben und die Liebe dieses Gottes
in voller Geniige personlich mitttheilenden Erltsers, der eben
so sehr ein geschichtlich nothwendiges Glied in der Entwick-
lung der menschlichen Gemeinschaft geworden ist, als er in ur-
spriinglicher Gotteskraft und urbildlich-sittlicher Vollkommen-
heit alles geschichtlich Gewordene unendlich iiberragt; der
Glaube endlich an die persénliche Unzerstérbarkeit und unend-
liche Vervollkommnungsfihigkeit der Menschenseele, die in ih-
rem geistigen Bewulitsein zugleich die Keime einer héhern ver-
klirten Leiblichkeit mitgesetzt hat: — dieser dreifache Glaube
mul als das Dreigestirn christlicher Wahrheit die Zukunft der
christlichen Vélker wieder erleuchten und beherrschen, wenn
diese nicht um ihren Ehrenrang in dem Vélkerverbande der
Menschheit gebracht, wenn nicht die edle Bliithe der Cultur
durch den Winterfrost einer neuen Barbarei verdringt werden
soll.»

Im Sommersemester 1850 las Schenkel iiber «Biblische Dog-
matiky und bot eine «Erkliarung des Briefes an die Romery wie
eine «Praktische Erklarung ausgewihlter Psalmeny. Im Win-
tersemester 1850/51 folgten eine Vorlesung iiber «Kirchliche
Dogmatiky, eine «Erkldrung der Briefe Pauli an die Epheser,
Philipper, Colosser und Thessalonicher» sowie «Homiletische
Ubungeny.

An literarischen Schépfungen liel Schenkel in seiner Basler
Zeit vor allem den dritten Band seines «Wesens des Protestan-
tismus» ausgehen; er behandelt darin die «Theanthropologi-
schen oder kirchlichen Fragen>.

Schon zum Sommersemester 1851 nahm er einen Ruf nach
Heidelberg an und sollte dort in der Folge «zum einflulireich-
sten Mann und Fiihrer der badischen Kirchey werden.

Im Jahre 1885 beschlofl er sein arbeits- und kampireiches
Leben.



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische T heologie 183

22. Christoph Johannes Riggenbach.
(1851—1890.)

Christoph Johannes Riggenbach, 1818 in Basel als Sohn
eines Bankiers geboren, wurde in den ersten Semestern seines
Studiums an der Basler Fakultit, vor allem unter dem Einfluf}
seines Freundes Aloys Emanuel Biedermann, von der spekula-
tiven Theologie Hegelscher Priagung erfalit und deshalb, als er
sich nach einem Studium in Berlin und Bonn 1842 zum kirch-
lichen Examen meldete, nicht ohne Bedenken zur Ordination zu-
gelassen. Noch im gleichen Jahre iibernahm er die Gemeinde
Bennwil im Kanton Baselland und betétigte sich in der Folge-
zeit zundchst noch eifrig als Mitstreiter der Hegelianer Bieder-
mann und David Fries. Aber allméhlich vollzog sich eine Wen-
dung zu positiver Glaubigkeit in ihm, und, als er im Jahre 1848
an der in Chur versammelten schweizerischen Predigergesell-
schaft iiber das Thema zu sprechen hatte: « Welches sind die in
der protestantischen Kirche berechtigten theologischen Richtun-
gen, und welchen Einflull hat eine jede derselben auf die Amts-
fiilhrung des Geistlichen und das kirchliche Leben iiberhaupt?s,
schlof er mit den Worten: «Das Beste, Tiefste, Innerste, was
den Menschen frei macht, frei in Gott, frei von der Siinde und
nun erst aller andern Freiheit fihig, das werden wir, je ernst-
licher wir es uns anzueignen suchen, desto mehr erkennen miis-
sen als etwas, das wir nicht der Philosophie verdanken, sondern
ienem ewigen Lebensquell, der in Paléstina ans Licht gedrun-
gen ist.»

Am 5. Mérz 1851 wurde er zum Nachfolger Schenkels in die
Basler Theologische Fakultit berufen und hielt am 12. Mai 1851
seine Antrittsrede «Uber das Verhidltnifl des kirchlichen Amts
zur akademischen Lehrthétigkeity., Das kirchliche Amt, so
fithrt Riggenbach aus, helfe dem Theologen, das einzig mog-
liche Zentrum, von dem allein aus rechte Theologie getrieben
werden konne, das personliche Heil in Christus, zu finden; erst
wenn er dieses gefunden habe, kénne er die Bibel, das kirchlich
Geschichtliche und das System der christlichen Wahrheit der
richtigen wissenschaftlichen Priifung unterziehen. «Damit wir
unsy, so heillit es zum Schlufl der Rede, «davon nicht durch die
Behauptung abschrecken lassen, als sei hier nur unwissen-



184 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

schaftliche Beschranktheit und einzig auf seiten der Gegner des
positiven Christenthums die wahre Wissenschaft, so erinnern
wir uns, dall solche Weise des Aburtheilens auch schon vorge-
kommen ist, wie z. B. ein Voltaire das Christenthum eines so
ausgezeichneten Gelehrten, wie Pascal war, nur aus einem
Sturz auf den Kopf, durch den er eine Erschiitterung des Ge-
hirns erlitten habe, zu erkldaren wulite.»

Die Lehrtitigkeit Riggenbachs galt in erster Linie der Dog-
matik und der Ethik wie der Praktischen Theologie. In inten-
sivster Weise erstreckte sie sich aber auch auf das Neue Testa-
ment, und literarisch trat er wesentlich mit Arbeiten iiber dieses
hervor. Zumal sein theologisches Hauptwerk sind die 1858 er-
schienenen «Vorlesungen iiber das Leben des Herrn Jesu».

Neben seiner theologischen Arbeit betitigte sich Riggenbach
auch in ausgedehntem Mafe im kirchlichen Leben. Seit 1867 re-
digierte er mit Eduard Giider und Justus Heer den «Kirchen-
freund» und fiihrte seit 1878 das Présidium der Basler Mission.

Am 5. September 1890 entschlief er.

23. Adolf Bolliger.
(1891—1905.)

Adolf Bolliger, geboren 1854 zu Holziken im Kanton Aar-
gau, erwarb sich in Leipzig den Grad eines Dr. phil. und wirkte
darauf von 1879 bis 1888 als Privatdozent der Philosophie in
Basel. Als solcher verdéffentlichte er im Jahre 1882 das Her-
mann Lotze und Charles Darwin gewidmete Werk: «Anti-Kant
oder Elemente der Logik, der Physik und der Ethik» mit der Lo-
sung: « Wir miissen Kant vergessen lernen.» Im Jahre 1888 sie-
delte er als Pfarrer nach Ober-Entfelden in seinen Heimatkan-
ton iiber.

Darauf berief ihn die Basler Regierung am 29. November
1890 als Nachfolger Riggenbachs an die Universitit Basel zu-
riick.

Zum Sommersemester 1891 trat er sein Amt an und hielt am
22.Mai 1891 seine Antrittsvorlesung iiber das Thema: «Die theo-
retischen Voraussetzungen des Gebets und deren Verniinftig-
keity. Einleitend bemerkt Bolliger, dafl gegenwirtig die Frage
an einen Systematiker der Theologie, nach welchen Grundsit-



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische Theologie 185

zen er die ihm anvertraute hohe Wissenschaft zu betreiben ge-
denke, noch berechtigt sei; «in hundert Jahren allerdings (def3
bin ich gewi}), wenn dann wieder ein Systematiker der Theo-
logie auf dem zur Zeit iiberaus wackeligen, aber dannzumal
gewil} restaurierten Lehrstuhl der Dogmatik eine Antrittsvorle-
sung hilt, wird jene Frage nicht mehr moglich sein, weil der
Begriff der wissenschaftlichen Methode in der den andern Wis-
senschaften endlich nachgeschrittenen Theologie bei allen In-
teressenten in den Bereich der unisonen Selbstverstindlichkeit
hinaufgeriickt sein wird.» Im iibrigen begriindet er in Ausfiih-
rungen, die sich vor allem gegen Schleiermachers und Ritschls
Lehre vom schlechthinnigen Abhéingigkeitsgefiihl und von der
Unterordnung des Gldubigen unter Gottes Vorsehung wenden,
die Verniinftigkeit des Gebetes mit folgenden beiden Satzen: er-
stens: «dafl wir im Gebet unser eigenes Wiinschen, Sehnen, Ver-
langen, Wollen Gott gegeniiber geltend machen, wirft uns nicht
aus der Frommigkeit hinaus, sondern schlielit sich kontinuirlich
an unser iibriges wirkliches Wollen, in welchem unsre gottéhn-
liche Natur zur Erscheinung kommt und kommen soll, any, und
zweitens: «Gott als die Sonne der Liebe lift freilich seine Liebe
neidlos allseitig leuchten, bietet seine Gaben nach jeder Rich-
tung any; aber nur «der Betende ist’s eben, welcher im geisti-
gen Verstande die Fensterbretter entfernt und die Augen auf-
gemacht hat, wihrend sie der Nichtbetende geschlossen hélt.»

In seiner Lehrtitigkeit behandelte Bolliger entsprechend der
Tradition seines Lehrstuhles vor allem die systematische Theo-
logie, daneben aber las er auch iiber Neues Testament und hielt
homiletische und katechetische Ubungen ab.

Im Jahre 1903 versffentlichte er die Schrift: «Drei ewige
Lichter: Gott, Freiheit, Unsterblichkeit, als Gegenstinde der
Erkenntnis dargestellty. Das Vorwort beginnt mit den Worten:
«Die Nachricht, dal die drei Lichter des angeblich selig und
endgiiltig entschlafenen Rationalismus immer noch nicht her-
untergebrannt sind, klingt Solchen, die sich lingst andere Lich-
ter angeziindet und es auch sonst gar herrlich weit gebracht
haben, seltsam; Andere staunen wenigstens dariiber, dafl Je-
mand hundert Jahre nach Kant noch hoffen kann, Gott, Frei-
heit und Unsterblichkeit als Gegenstinde der Erkenntnis dar-
bieten zu kénnen; lassen wir sie staunen!; allenfalls kann ja dies



186 E. Staehelin, Karl Barths Vorgdnger

Staunen der Anfang neuer Erkenntnis werden; vorldufig mo-
gen sie mich als Revenant des 18. Jahrhunderts und Epigonen
vorkantischer Erkenntniszuversicht in Geduld ertragen.y

1905 kehrte Bolliger ins Pfarramt zuriick, indem er Pfarrer
am Neumiinster in Ziirich wurde.

1921 trat er in den Ruhestand und starb im Jahre 1931.

24. Johannes Wendland.
(1905—1937.)

Johannes Wendland, geboren 1871 zu Liebwalde in Ost-
preullen, wurde 1898 Hilfsprediger am Predigerseminar zu Wit-
tenberg und gab als solcher 1899 die Schrift heraus: «Albrecht
Ritschl und seine Schiiler im Verhéltnis zur Theologie, zur
Philosophie und zur Frommigkeit unsrer Zeity. Bei allem Ver-
stindnis fiir das, was der Ritschlschen Theologie ihre grolle
Verbreitung verschafft hat, warf er ihr doch ihre verfehlte Stel-
lung zur Philosophie vor, indem er sagte: «1. Theoretische
Philosophie ist nicht blof} Erkenntniskritik, sondern sucht zur
Losung der hochsten Fragen aufzusteigen; 2. praktischer
Glaube steht nicht im Gegensatz zu theoretisch-metaphysischer
Erkenntnis.» Im Jahre 1901 nahm Wendland ein Pfarramt in
Gorlitz an.

Seine Schrift iiber Ritschl lieB ihn einer Mehrheit in den Be-
horden der Basler Universitit als den geeigneten Nachfolger
Bolligers erscheinen, und so berief ihn der Regierungsrat am
1. Méarz 1905 auf den vakanten Liehrstuhl.

Zu Beginn des Wintersemesters 1905 nahm Wendland seine
Tatigkeit in Basel auf und hielt am 31. Oktober seine Antritts-
rede iiber «Die Erkenntnis des Ubersinnlichen in Philosophie
und Religiony. Sie schlieft mit den Worten: «Ich habe darzu-
legen versucht: es gibt keinen Zwiespalt zwischen Verstand und
Gemiit, noch auch zwei voneinander unabhingige Gebdude
menschlicher Wissenschaft...; damit glaube ich auch gezeigt
zu haben, dall die systematische Theologie, die ich an unserer
Hochschule zu vertreten die Ehre habe, nach derselben Methode
wie alle Geisteswissenschaften zu verfahren hat: Nachdenken
iiber die unserem Erkennen sich aufdringenden Tatsachen und
Beurteilung der in der Geschichte aufstrahlenden Geistesideale;



auf dem Basler Lehrstuhl fiir Systematische Theologie 187

Beides aber fiihrt uns zu dem Schlul}, daB unser gesamtes Da-
sein in einem iibersinnlichen Weltgrunde wurzelt, den wir nicht
besser bezeichnen kénnen, denn als den Urgrund des Guten und
Wahren in uns, dem nachzustreben unsre héchste Lebensauf-
gabe ist.»

In seiner Lehrtidtigkeit betreute Wendland die Dogmatik
und die Ethik und leitete auflerdem homiletische und katecheti-
sche Seminariibungen.

Von den Schriften, die er in Basel herausgab, sind die wich-
tigsten: 1. «Der Wunderglaube im Christentumy (1910); 2. «Die
religiose Entwicklung Schleiermachersy (1915) und 3. «Hand-
buch der Sozialethik. Die Kulturprobleme des Christentums»
(1916). Im Buch iiber den Wunderglauben heil}t es: «Die un-
aufloslichen Rétsel der Entstehung des Neuen, Originalen,
Schopferischen in den Epochen der Geschichte des Universums
legen es nahe, dafl wir keine einmalige Sch6pfung, sondern eine
stets fortgehende Schopfung, damit aber auch ein stetiges Neu-
wirken Gottes anzunehmen haben; Wunder in dem Sinne gibt es
allerdings nicht, dall Neues ohne Zusammenhang mit dem Bis-
herigen entstehe.» Und die Absicht seines «Handbuches der
Sozialethiky bestimmt Wendland dahin: «Seinen wissenschaft-
lichen Charakter erhélt das Buch dadurch, daf ich in allen Kapi-
teln dem Verhéltnis von Natur und Sittlichkeit, der Moglichkeit
einer Ethisierung der Natur, dem Problem einer Einheitskultur
und den innerhalb der KEinheit des Geisteslebens bleibenden
Spannungen nachspiire.»

Zum 30. September 1937 trat Wendland aus Gesundheits-
griinden von seinem Lehrstuhl zuriick und starb am 7. Januar
1947.

Bereits vor Wendlands Riicktritt, zum Wintersemester 1935/
36, war Karl Barth als personlicher Ordinarius nach Basel be-
rufen worden und hatte als solcher am 6. Mai 1936 seine An-
trittsvorlesung iiber «Samuel Werenfels und die Theologie sei-
ner Zeity gehalten. Der Riicktritt Wendlands gab den Behérden
die Moglichkeit, ihm auf das Sommersemester 1938 hin den Lehr-
stuhl fiir Systematische Theologie anzuvertrauen als dessen
dreiundzwanzigstem Inhaber.

Basel. Ernst Staehelin



	Karl Barths Vorgänger auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie

