
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 2

Artikel: Karl Barths Vorgänger auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische
Theologie

Autor: Staehelin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl Barths Vorgänger auf dem Basler Lehrstuhl
für Systematische Theologie.1

1. Vorgeschichte.
(1529—1647.)

In der am 1. April 1529 erlassenen Reformationsordnung der
Stadt Basel taten Bürgermeister und Rat feierlich kund: «Damit
dester geschickter Diener des Worts und der Kilchen Christi
befunden, wollend wir zwen Ordinarios, die Heylige Schrifft ze
lesen, da der Ein im Newen und der Ander im Alten Testament
ein Tag umh den anderen arbeiten, verordnen.» Und bei diesen
beiden Lehrstühlen blieb es mehr als ein Jahrhundert lang.

Allerdings wurden von Anfang an systematische Fragen in
den exegetischen Vorlesungen behandelt, und mit der Zeit gin-

1 Vgl. dazu: 1. [Johann Werner Herzog,] Athenae Rauricae sive Cata-
logus professorum Academiae Basiliensis (1778) ; 2. Karl Rudolf Hagenbach,
Die Theologische Schule Basels und ihre Lehrer von Stiftung der
Hochschule 1460 bis zu Dewette's Tod 1849 (1860) ; 3. Rudolf Thommen,
Geschichte der Universität Basel 1532—1632 (1889) ; 4. Albert Teichmann, Die
Universität Basel in den fünfzig Jahren seit ihrer Reorganisation im Jahre
1835 (1885) ; 5. Albert Teichmann, Die Universität Basel in ihrer Entwicklung

in den Jahren 1885.—1895 (1896) ; 6. Eberhard Viecher, Die Lehrstühle
und der Unterrieht an der theologischen Fakultät Basels seit der Reformation,

in: Festschrift zur Feier des 450jährigen Bestehens der Universität
Basel (1910) ; 7. Rudolf Thommen, Die Universität Basel in den Jahren
1884—1913 (1914) ; 8. Ernst Staehelin, Die Entstehung der
evangelischtheologischen Fakultät in Basel, in: Festschrift für Hans von Schubert,
Archiv für Reformationsgeschichte, Ergänzungsband V (1929), S. 137 ff.;
9. Karl Gauß, Basilea reformata (1930); 10. Ernst Staehelin, Das theologische

Lebenswerk Johannes Oekolampads (1939) ; 11. Georg Boner, Die
Universität Basel in den Jahren 1914—1939 (1943); 12. Ernst Staehelin,
Johann Ludwig Frey, Johannes Grynaeus und das Frey-Grynaeische
Institut in Basel (1947) ; 13. Max Geiger, Die Basler Kirche und Theologie
im Zeitalter der Hochorthodoxie (1952) ; 14. Ernst Staehelin, Amandus
Polanus von Polansdorf (1955) ; 15. Ernst Staehelin, Dewettiana, Forschungen

und Texte zu Wilhelm Martin Leberecht de Wettes Leben und Werk
(1956) ; 16. Andreas Staehelin, Geschichte der Universität Basel 1632—1818

(1956; im Druck).
An ungedrucktem Material wurden benützt: 1. der von Dr. Rudolf

Bernoulli geschaffene Akademikerkatalog auf der Univ.bibl. Basel; 2. die
einschlägigen Archivalien auf dem Staatsarchiv Basel.



E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger 163

gen einzelne Lehrstuhlinhaber, wie etwa Amandus Polanus
von Polansdorf, der von 1596 bis 1610 die alttestamentliche
Professur versah, dazu über, neben ihren exegetischen Vorlesungen

besondere Vorlesungen systematischer Natur zu halten. Vor
allem trugen die wöchentlich im Schöße der Fakultät stattfindenden

sowie die außerordentlichen öffentlichen Disputationen
wesentlich systematischen Charakter; und zwar waren sie,
zumal seitdem in den Jahren 1586 bis 1589 die berühmten «Dispu-
tationes de controversiis christianae fidei adversus huius tempo-
ris haereticos» des Jesuiten Robert Bellarmin erschienen waren,
in weitgehendem Maße polemisch orientiert. Ja, nachdem im
Jahre 1610 Polan gestorben war, wurde er nicht nur auf dem
alttestamentlichen Lehrstuhl durch Sebastian Beck ersetzt,
sondern es boten nun auch zwei Basler Pfarrer, Dr. theol. Johann
Georg Groß von St. Peter und Dr. theol. Wolfgang Meyer von
St. Alban, freiwillig Vorlesungen systematischer Natur an,
damit die studierende Jugend «Kai xà bibaOKdk\m xai xà TroXepiKct»

kennenlernen könne.
Endlich am 30. Januar 1647 faßte der Rat den Beschluß, den

beiden bisherigen Lehrstühlen einen dritten beizugesellen, die
«Professio locorum communium et controversiarum theologi-
carum». Den äußern Anstoß, diese längst als notwendig
empfundene Gründung eines dritten Lehrstuhles nun wirklich zu
vollziehen, gab die Tatsache, daß Johannes Buxtorf d. J., der
seit 1630 die Professur für hebräische Sprache in der philosophischen

Fakultät bekleidete, einen Ruf nach Leiden bekommen
hatte und nur dadurch in Basel zurückgehalten werden konnte,
daß man ihm neben seiner Professur für hebräische Sprache
noch eine weitere Aufgabe samt der dazugehörenden Besoldung
anvertraute.

Allerdings war dieser neue Lehrstuhl nicht nur der Reihenfolge,

sondern auch dem Range und der Besoldung nach der
dritte, so daß die meisten Inhaber, wenn einer der beiden höhern
Lehrstühle frei wurde, vom dritten Lehrstuhl auf den einen
oder andern dieser beiden höhern Lehrstühle emporrückten. So

kommt es, daß im 17. und 18. Jahrhundert die Inhaber des
systematischen Lehrstuhls gewöhnlich rasch wechselten.



164 E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger

2. Johannes Buxtorf.
(1647—1654.)

Johannes Buxtorf d. J., der auf diese Weise der erste Inhaber

des systematischen Lehrstuhles wurde, war im Jahre 1599

als Sohn des gleichnamigen berühmten Vaters Johannes Buxtorf

d. Ä. geboren. Nach Studien in Basel, Heidelberg und Genf
und Reisen durch die Niederlande, England und Frankreich
wurde er in seiner Vaterstadt 1624 Gemeinhelfer, 1627 Helfer
zu St. Peter und trat 1630 die Nachfolge seines Vaters auf dem

Lehrstuhl für hebräische Sprache an.
Nachdem ihm am 30. Januar 1647 dazu noch die dritte

Professur in der theologischen Fakultät anvertraut worden war,
übernahm er diese neue Aufgabe am 8. April 1647 durch eine
feierliche Antrittsvorlesung. Die Einladung zu dieser Rede lautet:

«Quod Deus Optfimus] Max [imus] felix faustumque esse
iubeat! Professionem novam, eamque ordinariam, locorum com-
munium et controversiarum theologicarum, authoritate et
consensu Senatus utriusque, cum Politici, tum Academici, in in-
clyta Basileensi Academia pronuper institutam sibique deman-
datam, crastino die, hora VIII., in Aestivo Theologorum Audi-
torio auspicaturus et de controversiarum theologicarum dijudi-
catione quaedam, pro more, praefaturus, omnes academicorum
et sacrorum horum exercitiorum praesides, patronos, fautores,
cultores, studiosos ad benevolam àxpôctcriv, quanto potest opere,
reverenter, officiose et amanter rogat et invitât Johannes Bux-
torfius, S[acro]s[anctae] Theol[ogiae] doctor.»

Am 30. April 1647 präsidierte er als Professor der Loci
communes die erste der außerordentlichen öffentlichen Disputationen,

die mit den kirchlichen Examina und den Promotionen zum
Grad des Doktors zusammenhingen; sie handelte «De scriptura
sacra» und wurde von dem Berner Nikolaus Müller bestritten.
Im ganzen leitete Buxtorf in der Zeit, da er Inhaber der dritten
theologischen Professur war, einundzwanzig solcher Disputationen.

Danehen waren ihm die wöchentlich im geschlossenen Kreis
stattfindenden ordentlichen Disputationen ein ernstes Anliegen.
Ja er baute sie, wie es scheint, nicht unwesentlich aus; jedenfalls

fand er, daß die «vota atque sperata studia studiosorum



auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie 165

S[acro]s[anctae] Theologiae sollicitant ad frequentiores exerci-
tationes et cruv&ïnîcreiç, theologicas» und veranstaltete, um
diesem Bedürfnis entgegenzukommen, mit seinen beiden theologischen

Kollegen zusammen, dem Alttestamentler Theodor Zwinger

und dem Neutestamentier Sebastian Beck, als Grundlage
für die «Disputationes hebdomadariae, quae in posterum diebus
quibusque Jovis, hör is pomeridianis, a prima usque ad tertiam,
in gratiam studiosorum, cum indigenarum, tum peregrinorum,
et restaurabuntur et continuabuntur», eine vom 17. September
1647 datierte neue Ausgabe der Basler Konfession von 1534,
indem er diese in sechsunddreißig Artikel einteilte.

In die Zeit von Buxtorfs Dogmatikprofessur fällt auch die
Veröffentlichung seiner beiden gegen Ludwig Cappellus gerichteten

Hauptwerke, indem 1648 der «Tractatus de punctorum vo-
calium et accentuum, in libris Veteris Testamenti Hebraicis,
origine, antiquitate et authoritate» und 1653 die «Anticritica seu
vindiciae veritatis Hebraicae quibus Sacrosanctae Editionis
Bibliorum Hebraicae authoritas, integritas et sinceritas vin-
dicantur, simul etiam explicantur et illustrantur» erschienen.

Am 1. September 1654 übernahm Buxtorf den Lehrstuhl für
Altes Testament und starb als Inhaber dieses Lehrstuhls am
17. August 1664.

3. Johann Rudolf Wettstein d. Ä.
(1654—1656.)

Johann Rudolf Wettstein d. Ä. ist am 5. Januar 1614 als Sohn
des nachmaligen berühmten Bürgermeisters Johann Rudolf
Wettstein geboren worden. Bereits im Jahre 1637 wurde ihm die
Professur für griechische Sprache anvertraut, 1643 diejenige
des «Organon Aristotelicum».

Am 1. September 1654 berief ihn der Rat in die «Professio
locorum communium et controversiarum theologicarum», aber
schon am 25. Januar 1656 vertauschte er diese mit der Professur
für Neues Testament.

Als Professor für Neues Testament bestand Wettstein
seinen bekannten Kampf gegen die wider die Theologen von Sau-

mur gerichtete «Formula consensus Ecclesiarum Helveticarum



166 E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger

Reformatarum circa doctrinam de gratia universali et connexa
aliaque nonnulla capita» von 1675. Johann Werner Herzog
schreibt darüber in den «Athenae Rauricae»: «Wettstenius, qui
easdem circa gratiam universalem tenebat cogitationes, quae in
hac formula in theologis Salmuriensibus improbatae fuerunt,
hanc formulam subscribere renuit et, quominus ab aliis sub-

scriptio fieri debeat, omnia impendit; licet autem istud non im-
petraverit, ipse tarnen pro auctoritate atque aestimatione, qua
pollebat, ad subscriptionem neutiquam coactus nullumque ideo
redituum vel aestimationis suae detrimentum fuit passus.»

Am 11. Dezember 1684 segnete Wettstein das Zeitliche.

4. Lukas Gernler.

(1656—1665.)

Lukas Gernler, 1625 geboren als Sohn des Pfarrers Johannes

Gernler in Basel, wurde nach den üblichen Studien und Reisen

im Jahre 1649 Hofprediger bei Generalleutnant Johann Ludwig

von Erlach, dem Gouverneur von Breisach, 1650 Gemeinhelfer

in seiner Vaterstadt, 1653 Obersthelfer und 1656 Antistes
der Basler Kirche. Im gleichen Jahre 1656 wurde er am 25.

Januar zum Inhaber des dritten theologischen Lehrstuhles
gewählt und promovierte am 26. April des nämlichen Jahres mit
einer Rede über die Frage: «An et quatenus electi de sua elec-
tione et salute hoc in saeculo possint ac debeant esse persuasi?»
zum Doktor der Theologie.

In den von ihm präsidierten öffentlichen Disputationen
begann er am 20. Februar 1661 einen Zyklus von Disputationen
über die «Confessio Helvetica». Für die privaten Disputationen
aber, nämlich: «pro materia consuetarum disputationum heb-

domadariarum, quae diebus quibusque Jovis, horis antemeridia-
nis, a nona usque ad undecimam haberi soient», gab er im Jahre
1662 mit seinen beiden Kollegen Johannes Buxtorf und Johann
Rudolf Wettstein den «Syllabus controversiarum religionis,
quae Ecclesiis Orthodoxis cum quibuscunque adversariis inter-
cedunt» heraus.

Am 3. März 1665 wurde ihm der alttestamentliche Lehrstuhl
anvertraut. Doch hielt er auch in der Zeit, da er diesen versah,
noch ein «Collegium privatum», in dem er den «Syllabus con-



auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie 167

troversiarum» von Quaestio zu Quaestio auslegte. Auf uns
gekommen ist dieses «Collegium privatum» in der Nachschrift
keines Geringem als Jakob Bernoullis.

Am 9. Februar 1675 schied Gernler dahin.

5. Johannes Zwinger.
(1665—1675.)

Johannes Zwinger, 1634 als Enkel Johannes Buxtorfs d. Ä.
und Sohn des Antistes Theodor Zwinger geboren, wurde nach
seinen in Basel und Genf absolvierten Studien und einem Iter
litterarium nach Heidelberg, Utrecht, Amsterdam, Leiden,
Groningen, Bremen und Marburg 1656 Professor der griechischen
Sprache und am 3. März 1665 «Professor locorum communium
et controversiarum theologicarum». Am 28. April hielt er seine
Antrittsvorlesung «De Theologiae Scholasticae origine, pro-
gressu, vanitate et absurditate».

Am 29. August 1668 begann unter seiner Leitung ein Zyklus
von Disputationen «De peccato». Als er im Mai 1675 auf den
alttestamentlichen Lehrstuhl übersiedelte, waren neunzehn dieser

Disputationen abgehalten. Als Inhaber des alttestamentlichen

Lehrstuhles setzte er die Reihe bis zur vierunddreißigsten

Disputation fort, und als er im Juli 1685 den Lehrstuhl für
Neues Testament übernommen hatte, vollendete er sie am 26.

Mai 1693 mit der zweiundvierzigsten Disputation. Außerdem
ließ er in den Jahren 1682 und 1683 sechs Disputationen «De
festo Corporis Christi» abhalten und in den Jahren 1683 bis
unmittelbar vor seinem Tode achtundzwanzig Disputationen
«De rege Salomone peccante».2

Am 26. Februar 1696 ist er gestorben.

6. Peter Werenfels.

(1675—1685.)

Peter Werenfels, 1627 als Sohn des Pfarrers Johann Jakob
Werenfels geboren, wirkte, nachdem er seine in Basel
absolvierten Studien abgeschlossen hatte, von 1650 an zunächst als
Hofprediger des Grafen Friedrich Kasimir von Ortenburg «in

2 Wegen seiner Erkrankung wurde die letzte Disputation verschoben
und erst nach seinem Tode, am 19. März, abgehalten.



168 E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger

finibus Bavariae Inferioris et Austriae Superioris» und darauf
als Pfarrer von Wolfisheim bei Straßburg. 1656 wurde er zum
Obersthelfer in Basel erwählt, 1671 zum Pfarrer von St. Leonhard

und 1675 zum Antistes. Im nämlichen Jahre 1675, und
zwar am 21. Mai, wurde ihm der Lehrstuhl für systematische
Theologie anvertraut. Am 5. Oktober erwarb er ordnungsgemäß
noch den Grad eines Doktors der Theologie.

Für diese Promotion hatte er in seiner Inauguraldisputa-
tion eine «Primi et secundi Adami collatio» angestellt. Über dieses

Thema ließ er dann als Professor weitere Disputationen halten,

bis am 14. November 1679 der Basler Simon Stöcklin mit der
zwölften Disputation «De primi et secundi Adami collatione»
diesen Zyklus beschloß. Im Anschluß daran setzte Werenfels
die von Lukas Gernler begonnene Reihe der Disputationen üher
die «Confessio Helvetica» fort; drei von diesen Disputationen
tragen den Untertitel: «De arte seu methodo nova cum
Protestantibus disputandi, a Theologis Pontificiis quihusdam
inventa.» Daneben leitete er drei Disputationen «De morte et
sanguine Christi ceu pretio redemtionis nostrae unico, pro solis
electis soluto».

Am 10. Juli 1685 wurde er auf den alttestamentlichen, am
15. September 1696 auf den neutestamentlichen Lehrstuhl
gewählt. In der Zeit, da er diese beiden Lehrstühle versah, ließ er
sieben Disputationen «De iudicio incipiente a domo Dei» und
zehn «De velamine Judaeorum cordibus impendente» halten.

Am 23. Mai 1703 ist er gestorben.

7. Johann Rudolf Wettstein d. J.

(1685—1696.)

1647 als Sohn Johann Rudolf Wettsteins d. Ä. geboren,
wurde Johann Rudolf Wettstein d. J., nachdem er in Basel
studiert und auf seinem «Iter litterarium» «Helvetiam, Galliam,
Angliam, Belgium, Germaniam non magis pedihus quam laudi-
bus» durchwandert hatte, 1673 Professor für Rhetorik und 1684
Professor der griechischen Sprache. Am 10. Juli 1685 wurde
ihm die dritte theologische Professur übertragen, und am 4.

September hielt er seine Antrittsvorlesung «De controversiarum
theologicarum origine».



auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie 169

Im Vorlesungsverzeichnis für das Studienjahr 1686/7 wurde
sein Programm folgendermaßen angekündigt: «Joh[annes] Ro-
dolfus Wetstenius, fil [ius], Sfacrae] Theolfogiae] Dfoctor],
Locorfum] Commfunium] et Controv[ersiarum] Theolfogica-
rum] Prof [essor], diebus Mercurii et Sabbati hora X. locos
theolfogicos] a[ùv] 0[eiù] ordine exponit, controversias succincte
tractat, in collegiis privatis examinatoriis et disputatoriis stu-
diosorum conatus promovere quotidie pergit.»

Am 15. September 1696 übernahm er den alttestamentlichen,
am 5. Oktober 1703 den neutestamentlichen Lehrstuhl.

Am 21. April 1711 schied er von hinnen.

8. Samuel Werenfels.

(1696—1703.)

Samuel Werenfels, geboren am l.März 1657 als Sohn das
damaligen Obersthelfers Peter Werenfels, wurde, nachdem er in
Basel studiert und auch Zürich, Bern, Lausanne und Genf
besucht hatte, 1685 mit der Professur für die griechische Sprache
betraut und, nachdem er ein zweites Iter litterarium nach den
Niederlanden und nach Bremen ausgeführt hatte, 1687 mit
derjenigen für Rhetorik. Neun Jahre später, am 15. September 1696,
erfolgte seine Wahl zum Inhaber der dritten theologischen
Professur. Am 28. Oktober 1696 hielt er seine Antrittsvorlesung «De
utili controversias fidei tractandi ratione»; die Quintessenz der
Rede lautet: «Quaecunque hac de re in mentem mihi venerunt,
ad quatuor haec capita referri possunt: tractandas videlicet re-
ligionis controversias esse: 1. pie et religiose, 2. candide et

sincere, 3. solide, et denique 4. placide et moderate.»
In der Zeit, da Werenfels die Professur der Dogmatik und

Polemik innehatte, im Jahre 1702, veröffentlichte er mit einer
Widmung an den anglikanischen Bischof Gilbert Burnet von
Salisbury, mit dem er während dessen Exil in Basel, in Heidelberg,

im Haag und in Kleve zusammengetroffen war, die
programmatische Schrift «De logomachiis eruditorum»; sie beginnt
mit den Worten: «Propositum mihi est morbo gravissimo, qui-
que diu Rempublicam literariam vehementer afflixit, hoc
tempore medicinam facere.»



170 E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger

Am 5. Oktober 1703 wechselte er auf den alttestamentlichen,
am 26. Mai 1711 auf den neutestamentlichen Lehrstuhl hinüber.

Am 1. Juni 1740 rief ihn der Tod ab.

Mit ihm hatte die Vernünftige Orthodoxie ihren Einzug in
die Basler theologische Fakultät gehalten, und sie sollte ihr
mehr als hundert Jahre im wesentlichen das Gepräge gehen.

9. Johann Rudolf Zwinger.
(1703—1708.)

Johann Rudolf Zwinger, 1660 als Sohn von Professor Johannes

Zwinger geboren, wirkte nach Abschluß seiner in Basel
und Genf betriebenen Studien von 1686 bis 1688 zunächst als
Feldprediger eines in französischem Dienste stehenden Schweizer

Regimentes, dann als Vikar zu St. Alban, Pfarrer in Liestal
und zu St. Elisabeth. Am 25. September 1703 wurde er zum
Nachfolger von Peter Werenfels im Antistitium der Basler Kirche
gewählt und wenige Tage darauf, am 5. Oktober, als Nachfolger
von Samuel Werenfels zum Inhaber der dritten theologischen
Professur. Nachdem er am 6. März 1704 auf Grund einer
Dissertation «De potestate clavium» den Grad eines Doktors der
Theologie erworben hatte, hielt er am 24. Mai 1704 seine
Antrittsvorlesung «De peccato in Spiritum Sanctum».

Im Vorlesungsverzeichnis für das Studienjahr 1704/5 figuriert

sein Lehrprogramm folgendermaßen: «Johfannes] Rodol-
phus Zwingerus, Sfacrae] Theolfogiae] doctor, Ecclesiae pastor,
Locor[um] Comfmunium] et Controv[ersiarum] Theol[ogica-
rum] professor, in Lectionibus publicis Cursum Theol[ogicum]
continuabit. In Collegiis privatis theoreticis, practicis, examina-
toriis, disputatoriis, operam suam studiosae Iuventuti pro virili
commodabit.» Außerdem kündigten alle drei theologischen
Professoren an: «Disputationes Theologicae ordinariae diebus
Veneris» — seit 1700 fanden diese nicht am Donnerstag, sondern
am Freitag statt — «et praeter eas extraordinariae ac solennes
satis frequenter habentur.» Zwinger leitete in der Zeit, da er
den Lehrstuhl bekleidete, sechs solcher öffentlicher Disputationen.

Am 18. November 1708 machte ein Schlag seinem Leben ein
Ende.



auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie 171

10. Hieronymus Burckhardt.
(1709—1711.)

1680 als Sohn des Bürgermeisters Johann Balthasar Burckhardt

geboren, erhielt Hieronymus Burckhardt seine Schulbildung

in Basel und Neuenburg, studierte in Basel und bereiste
anschließend die Niederlande, England und Frankreich. Dann
wirkte er von 1700 an in seiner Vaterstadt als Helfer und Pfarrer

an verschiedenen Gemeinden, bis er am 19. März 1709 zum
Nachfolger Johann Rudolf Zwingers im Amt des Antistes und
drei Tage später zum Nachfolger des nämlichen in der dritten
theologischen Professur gewählt wurde. Am 25. Juni 1709
promovierte er auf Grund einer Dissertation «De ecclesiae perenni-
tate providaque Dei circa illam cura» zum Doktor der Theologie.

In der kurzen Zeit, da er die dritte theologische Professur
versah, hielt er, allerdings in seiner Eigenschaft als Antistes,
bei der Einweihung der Kirche des vor den Toren Kleinbasels
gelegenen, von der Markgrafschaft Baden erworbenen Dorfes
Kleinhüningen — es war die erste Einweihung einer Kirche, die
seit der Reformation im Gebiet von Basel stattfand, und sie
wurde daher als ein außerordentliches Ereignis empfunden —
die Festpredigt; sie hatte zum Text das Wort 1. Kön. 8, 62 f. und
dauerte etwa drei Stunden.

Am 26. Mai 1711 folgte er Samuel Werenfels auf dem alt-
testamentlichen Lehrstuhl nach.

Gelehrte Leistungen sind von ihm, wie schon von anderen,
die vor ihm das Amt des Antistes und eine theologische Professur

miteinander verbunden hatten, nicht zu verzeichnen.3 Es
wurde daher nach seinem Tode diese Verbindung der beiden
Ämter, die seit der Reformation in Übung gewesen war, beseitigt.

Am 7. Mai 1737 starb Hieronymus Burckhardt.

3 «Er war ein Mann von Witz und Humor», sagt Hagenbach (Anm. 1,

Nr. 2) von ihm, «und noch heute werden Anekdoten von ihm erzählt, die
uns zeigen, wie die alte theologische Gravität mit einer fast ans Frivole
streifenden Jovialität sich trefflich zu vertragen wußte»; vgl. dazu 1. Daniel
Burckhardt in: Basler Jahrbuch, 1896, S. 286 ff.; 2. Paul Kölner, Basler
Anekdoten (1926), S. 7 ff.



172 E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger

11. Jakob Christoph Iselin.
(1711—1737.)

1681 in Basel geboren, wirkte Jakob Christoph Iselin von
1704 bis 1706 als Professor der Eloquenz und der Geschichte in
Marburg. Dann bekleidete er den Lehrstuhl für Geschichte in
Basel, bis er am 15. September 1711 zum Nachfolger Hieronymus

Burckhardts in der dritten theologischen Professur berufen

wurde. In seiner Antrittsvorlesung vom 8. Dezember 1711

bot er eine «Controversiarum pontificiarum brevis historia».
Denselben Gegenstand behandelte er auch in seinen ersten

öffentlichen Lehrkursen. Im Vorlesungsverzeichnis für das Jahr
1724/25 dagegen kündigt er an, daß er «Controversias Judaicas
tractare ac veritatem Christianae Religionis adversus obstinatae
Gentis strophas ac vitilitigationes adstruere» wolle. Für das
letzte Jahr schließlich, das ihm beschieden sein sollte, für
dasjenige von 1736/7, veröffentlichte er folgende Anzeige: «Die
Lunae et Sabbathi Praelectionibus publicis hoc quidem anno
D[eo] Ofptimo] M[aximo] iuvante Graecae pariter Ecclesiae at-

que Orientalium ceterarum doctrinam considerare earumque
cum nostra tarn consensum quam dissensum per singula religionis

capita expendere perget, adiuncta simul per earn occasio-
nem dogmatum graviorum uberiore historia; privatim vero praeter

labores iam antea coeptos etiam Theologiam Naturalem et
alia argumenta S[acro]-S[anctae] Theologiae consecraneis uti-
lia explicabit, denique qua in re cunque poterit, quantum vale-
tudo patietur, sacris dicatae iuventutis studia lubentissimo
animo est adiuturus.»

Die gedruckten Werke Iselins sind meistens historischer
Natur. Am bekanntesten ist sein von 1726 an in vier Folianten
erschienenes «Neu Vermehrtes Historisch- und Geographisches
Allgemeines Lexikon». Mit vielen Gelehrten seiner Zeit stand er
in Verbindung und diente ihnen u. a. mit Mitteilungen aus den

Manuskripten der Basler Bibliothek; so z. B. half er Johann
Albrecht Bengel wesentlich bei seiner Ausgabe des Neuen
Testamentes.

Am 13. April 1737 riß ihn der Tod aus seiner Arbeit heraus,
nachdem er den dritten theologischen Lehrstuhl fast sechsundzwanzig

Jahre hindurch versehen hatte.



auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie 173

12. Johannes Grynaeus.
(1737—1740.)

Johannes Grynaeus, 1705 als Sohn des Pfarrers Samuel
Grynaeus zu Läufelfingen geboren, wandte sich nach Erwerbung
des Magistertitels in seiner Vaterstadt Basel zunächst dem
juristischen Studium zu und stieg in ihm bis zur Würde eines Licen-
tiaten beider Rechte auf. Dann aber wurde er durch Johann
Ludwig Frey der Theologie zugeführt und hielt am 25. Oktober
1737 die Disputation «pro axiomate doctoris theologiae rite con-
sequendo». Darauf wurde er am 17. Dezember 1737 zum Inhaber

der Professur für «Loci communes et controversiae theologi-
cae» gewählt und trat sie mit der am 4. Februar 1738 gehaltenen,

an Samuel Werenfelsens Schrift «De logomachiis erudito-
rum» sich anschließenden Antrittsvorlesung «De ratione discep-
tandarum quaestionum in theologia controversarum» an.

Im Vorlesungsverzeichnis für das Studienjahr 1738/39 kündete

er das folgende Vorlesungsprogramm an: «Johannes
Grynaeus in lectionibus publiais hora tertia diebus consuetis
controversias, quae nobis cum Pontificiis intercedunt, discep-
tat; privatim quoque, si quo modo Sanctioris Disciplinae culto-
rum studia iuvare poterit, opellam suam eo lubens conferet.»
Und im Vorlesungsverzeichnis des Jahres 1739/40 wurde die
Behandlung der «Controversiae, quae nobis cum Judaeis
intercedunt», in Aussicht gestellt.

Am 1. Juli 1740 wurde Grynaeus Samuel Werenfelsens
Nachfolger auf dem neutestamentlichen Lehrstuhl.

Bereits am 11. April 1744 wurde er abberufen, nachdem er
vorher noch seinem Kollegen und väterlichen Freund Johann
Ludwig Frey fünftausend Pfund an die Gründung des von
ihnen beiden geplanten theologischen Instituts, das nach ihnen
den Namen eines «Institutum Freyio-Grynaeanum» erhalten
sollte, übergeben hatte.

13. Johann Balthasar Burckhardt.
(1740—1744.)

Johann Balthasar Burckhardt, 1710 als Sohn von Antistes
und Professor Hieronymus Burckhardt geboren, wurde nach
einem Welschlandaufenthalt in Vevey und den akademischen



174 E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger

Studien in Basel und Zürich im Jahre 1728 für sechs Monate
Hauslehrer beim päpstlichen Nuntius in der Schweiz, Dominikus

Passionei, indem er ihn in hebräischer, aramäischer und
syrischer Sprache unterrichtete. Nachher suchte er Christian
Wolff in Marburg auf und nahm längere Aufenthalte in Leiden

und Paris. 1733 vertraute ihm seine Vaterstadt den Lehrstuhl

für Rhetorik, 1738 denjenigen für Hebräisch an. Am 28.
November 1740 bekam er die dritte theologische Professur und
hielt am 18. Januar 1741 seine Antrittsvorlesung «De supplicio
crucis Christi in Vfetere] Tfestamento] praedicto».

Seine öffentliche Vorlesung kündigte er im Lektionskatalog
für 1741/42 folgendermaßen an: «Die Mercurii hora undecima
matutina et die Veneris hora tertia pomeridiana purioris doc-
trinae capita una cum praecipuis controversiis theologicis Sa-

crarum Literarum cultoribus ita explicat, ut annuo curriculo
tractationem absolvat.»

Am 4. September 1744 wurde er der Nachfolger von Johannes

Grynaeus auf dem neutestamentlichen Lehrstuhl.
Am 1. April 1792 ist er gestorben.

14. Jakob Christoph Beck.

(1744—1759.)

Jakob Christoph Beck, 1711 in Basel geboren, wurde nach
dem üblichen Studiengang 1737 Professor der Geschichte an
der Universität seiner Vaterstadt und bekleidete diese Professur
bis zum Jahre 1744. Während dieser Zeit veröffentlichte er mit
Pfarrer August Johann Buxtorf von St. Elisabeth in zwei
Folianten ein «Supplement zu dem Baselischen Allgemeinen
Historischen Lexico» seines Paten Jakob Christoph Iselin. Am 8.

Juli 1744 wurde er Johann Balthasar Burckhardts Nachfolger
auf dem dritten theologischen Lehrstuhl und hielt am 30. Oktober

seine Antrittsvorlesung «De variis locos communes theo-
logicos tractandi methodis».

Im Jahre 1745/46 las er über «Theologia naturalis» und
behandelte von 1749 bis 1755 das «Symbolum Apostolicum». Im
Jahre 1757 gab er den wesentlichen Inhalt seiner Vorlesungen
in Form eines Kompendiums, das den Titel «Fundamenta Theo-



auf dem Basler Lehrstuhl fur Systematische Theologie 175

logiae naturalis et revelatae» trägt, im Druck heraus. Schon
vorher, im Jahre 1753, hatte er im Auftrag des Basler Ministeriums
eine Schrift zur Aufklärung über den Separatismus veröffentlicht:

«Ungrund des Separatismus oder Beantwortung der führ-
nehmsten Ursachen, derentwegen sich die Separatisten von dem
öffentlichen Gottesdienste absondern, den Irrenden zur heilsamen

Unterweisung, Andern aber zur Wahrnung.»
Am 27. April 1759 übernahm Beck den Lehrstuhl für Altes

Testament und wurde kurz darauf, am 12. Mai, zugleich zum
ersten Lektor des Frey-Grynaeischen Instituts ernannt. Beide
Ämter versah er bis zum Jahre 1785. In dieser Zeit arbeitete er
aber nicht nur auf dem Gebiete des Alten Testaments, sondern
setzte auch sein systematisches Schaffen fort; so erweiterte er
1765 seine «Fundamenta Theologiae» zu einer umfassenden
«Synopsis Institutionum universae Theologiae, naturalis et
revelatae, dogmaticae, polemicae et practicae». Auch schrieb er
1782 das Vorwort zu der dreibändigen Ausgabe von Samuel
Werenfelsens «Opuscula theologica, philosophica et philo-
logica».

Am 17. Mai 1785 raffte ihn der Tod dahin.

15. Emanuel Ryhiner.
(1759—1764.)

Emanuel Ryhiner, 1695 in Basel geboren, wirkte nach dem
üblichen Studiengang zunächst von 1715 bis 1721 als Pfarrer
am Waisenhaus und führte während dieser Zeit eine längere
Reise nach den Niederlanden, Frankreich und England aus, versah

auch einige Monate den Dienst eines Feldpredigers bei einem
in Frankreich stehenden Schweizerregiment. Von 1721 an am-
tete er mehr als dreißig Jahre lang in verschiedenen Pfarrstellen

seiner Vaterstadt. Aus Gesundheitsgründen legte er 1755
das Pfarramt nieder, begann aber Übungen in praktischer Theologie

abzuhalten. Nachdem sein Zustand sich gebessert hatte,
wurde ihm am 4. April 1759 die dritte theologische Professur
übertragen.

Als Inhalt seiner öffentlichen Vorlesung kündigte er an,
«Theologiae dogmaticae atque polemicae capita» so darzulegen,



176 E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger

«ut momenti et dogmatum et controversiarum, quoad praxin
Christianam, praecipue rationem sit habiturus».

Am 19. Juli 1764 wurde er abgerufen.

16. Johann Werner Herzog.
(1765—1785.)

Johann Werner Herzog, 1726 in Basel geboren, erwarb 1744
den Magistergrad und wurde 1749 unter die Zahl der Kandidaten

des Ministeriums aufgenommen. Darauf bewarb er sich um
drei verschiedene Lehrstühle in der philosophischen Fakultät
und kam zweimal ins Los, aber beide Male «sortem habuit
fatalem». Endlich, am 25. Januar 1765, wurde er mit der dritten
theologischen Professur betraut und hielt am 8. März 1765 seine
Antrittsvorlesung «De animarum post discessum a corpore statu».

Die ersten Jahre seiner Lehrtätigkeit kündigte er den
Gegenstand seiner öffentlichen Vorlesung an als «Theologiae Chri-
stianae systema», später als «Theologia dogmatica», in den letzten

Jahren als «Theologia dogmatico-polemica». Den Begriff der
«Controversiae theologicae» scheint er absichtlich vermieden
zu haben.

In der Zeit, da er die dritte theologische Professur versah,
im Jahre 1778, publizierte er zwar keine systematische Schrift,
wohl aber das für die Kenntnis der Geschichte der Universität
Basel bedeutsame Werk: «Athenae Rauricae sive catalogus pro-
fessorum Academiae Basiliensis».

1785 übernahm er den alttestamentlichen Lehrstuhl, 1792 den
neutestamentlichen.

1813 wurde er pensioniert und starb 1815 im Alter von
neunundachtzig Jahren.

17. Jakob Meyer.
(1785—1792.)

Jakob Meyer, 1741 aus einem alten Basler Geschlecht geboren,

studierte nach dem Abschluß seiner üblichen artistischen
und theologischen Studien vor allem das Rabbinische und Arabische.

1765 erlangte er die Professur für Geschichtswissenschaft
und versah sie zwanzig Jahre lang, bis er am 21. September
1785 die dritte theologische Professur anvertraut bekam. Doch



auf dem Basier Lehrstuhl für Systematische Theologie 177

hieß diese nun nicht mehr: «Professio locorum communium et
controversiarum theologicarum», sondern «Professio theologiae
dogmaticae». Am 14. Oktober 1785 hielt Meyer seine Antrittsvorlesung

«De candore in tractandis religionis rebus».
Seiner Hauptvorlesung gab der «Theologiae dogmaticae

professor» Jakob Meyer den Titel: «Fidei Christianae dogmata»
oder «Theologia dogmatica».

1792 übernahm er den ihm besonders naheliegenden alttesta-
mentlichen Lehrstuhl.

Im Juli 1813 segnete er das Zeitliche.

18. Johann Rudolf Buxtorf.
(1792—1813.)

Johann Eudolf Buxtorf, 1747 als Nachkomme der beiden
großen Hebraisten Johannes Buxtorf d. Ä. und d. J. und als
Sohn des Stadtarztes Johannes Buxtorf geboren, wirkte nach
dem Abschluß seiner in Basel betriebenen Studien eine Zeitlang
als Ephorus der Grafen von Bückeburg, bis ihm im Jahre 1773

die Professur der Ehetorik in seiner Vaterstadt anvertraut
wurde. 1785 erhielt er außerdem die Nachfolge seines Oheims
Jakob Christoph Beck im Lektorat des Frey-Grynaeischen
Instituts. Am 26. September 1792 vertauschte er den Lehrstuhl für
Ehetorik mit demjenigen für Dogmatik.

Den Vorlesungen, die er als Professor der Dogmatik zu halten

hatte, legte er Jean-Frédéric Osterwalds «Compendium
Theologiae Christianae» und Jakob Christoph Becks «Synopsis
Institutionum universae Theologiae» zugrunde. Als Lektor des

Frey-Grynaeischen Instituts nahm er sich für das Jahr 1798/99

vor, «Argumenta pro veritate Eeligionis Christianae» im
Anschluß an Hugo Grotius' «De veritate Eeligionis Christianae»
vorzutragen; aber für diese in die Anfänge der Helvetik fallende
Vorlesung meldeten sich keine Hörer, und Buxtorf schrieb in
das Protokoll des Instituts: «Nullos auditores nactus sum, egre-
gio sc [ilicet] Eevolutionis foetu omnium animos occupante ac
Eevelationis fructum ad tempus imminuente.»

Im Juli 1813 starb der Inhaber des Lehrstuhles für Altes
Testament, Jakob Meyer. Das bot den Anlaß, die schon längst
ins Auge gefaßte Eeorganisation der Universität nun unverzüg-

12



178 E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger

lieh mit derjenigen der Theologischen Fakultät zu beginnen.
Am 31. August wurde der siebenundachtzig Jahre alte Inhaber
des neutestamentlichen Lehrstuhls, Johann Werner Herzog, in
den Ruhestand versetzt, und am 12. Oktober beschloß der Große
Rat eine neue Organisation der Theologischen Fakultät.
Danach blieb es bei drei Lehrstühlen; aber sie wurden nun
folgendermaßen umschrieben: die Fächer der ersten Professur sind
Exegese des Alten Testamentes, hebräische Sprache, jüdische
Altertümer, Kirchengeschichte und Literatur des Alten
Testaments, diejenigen der zweiten Professur Exegese des Neuen
Testaments, Dogmatik, Kirchengeschichte nebst Literatur des
Neuen Testaments, und schließlich diejenigen der dritten
Professur Praktische Theologie als christliche Moral, Katechetik,
Homiletik und die übrigen Pastoralverrichtungen. Außerdem
wurden die Professuren in Beziehung auf die Besoldung
einander gleichgestellt.

Die alttestamentliche Professur wurde am 23. Oktober 1813
Buxtorf anvertraut, und er versah sie, bis er am 25. Februar
1829 auf seinen Wunsch hin von seiner Lehrtätigkeit entbunden

wurde. Am 29. März 1831 starb er im vierundachtzigsten
Altersjahr.

19. Interregnum.
(1813—1822.)

«Motus aevo nostro, turbinis adinstar, pervagantes orbem»,
schrieb Johann Rudolf Buxtorf am 22. Oktober 1816 als Dekan
in einer Ankündigung an die Studierenden der theologischen
Fakultät, «plurima in quovis statu incolis peperere infausta,
stagnantibus praeeipue quoque hinc inde vel optimis institutis
civilibus pariter ac litterariis; nec dulcis patria nostra ab eius-
modi lerna malorum immunis abiit.» Diese Erschütterungen der
Weltgeschichte bewirkten auch, daß im Unterschied zum alt-
testamentlichen Lehrstuhl, der mit Buxtorf neu besetzt worden
war, auf die beiden andern Lehrstühle der theologischen Fakultät

zunächst keine ordentlichen Berufungen erfolgten, weil keine
Anwärter vorhanden waren. Allerdings behalf man sich damit,
daß man die Fächer des zweiten Lehrstuhles durch den Rektor
des Gymnasiums, Johann Friedrich Miville, und diejenigen des

dritten durch Pfarrer Simon Emanuel La Roche von Binningen



auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie 179

vikariatsweise vertreten ließ. Außerdem stellten sich freiwillig
für Vorlesungen und Übungen zur Verfügung Antistes
Hieronymus Falkeisen, Pfarrer Johann Jakob Fäsch von St. Theodor
und Helfer Daniel Kraus von St. Leonhard.

Im Jahre 1816 konnte immerhin ein Schritt weiter gegangen
werden, indem Miville sich zur definitiven Übernahme des zweiten

Lehrstuhles bereit erklärte; am 18. Juli erging seine
offizielle Berufung. Aber der dritte Lehrstuhl blieb immer noch
unbesetzt und mußte weiterhin von dem inzwischen Helfer zu St.
Peter gewordenen Simon Emanuel La Roche versehen werden.

Das die Reorganisation der gesamten Universität begründende

Universitätsgesetz vom 17. Juni 1818 brachte insofern für
die Theologische Fakultät eine Neuerung, als die drei Lehrstühle
nicht mehr auf bestimmte Fächer festgelegt wurden, sondern
dem Erziehungsrat die Kompetenz eingeräumt wurde, die
Verteilung der Fächer je nach den Umständen festzusetzen.4

Am 15. Januar 1820 starb Johann Friedrich Miville, und am
19. Februar wurde die zweite Professur, die er versehen hatte,
an Pfarrer Emanuel Merian übertragen. Aber immer noch stand
die definitive Besetzung des dritten Lehrstuhles aus.

Endlich, am 19. Januar 1822, wurde auch diese vollzogen,
indem der Rat den Beschluß faßte, Wilhelm Martin Leberecht
de Wette zu berufen.

20. Wilhelm Martin Leberecht de Wette.

(1822—1849.)

Wilhelm Martin Leberecht de Wette, 1780 als Sohn eines
Pfarrers zu Ulla im Thüringischen geboren, studierte, nachdem
er das unter dem Ephorat Herders stehende Weimarer Gymnasium

durchlaufen hatte, in Jena unter Johann Jakob Griesbach,
Johann Philipp Gabler und Heinrich Eberhard Gottlob Paulus
Theologie. Nachdem er sich 1805 in Jena habilitiert hatte, wurde

4 Auch im Universitätsgesetz von 1835 werden die drei Professuren
nicht auf bestimmte Disziplinen festgelegt; ebenso heißt es im Universitäts-
gesetz von 1866 über die Theologische Fakultät nur: «Die Theologische
Fakultät hat in der Regel vier bis fünf Professuren»; erst im Universitätsgesetz

von 1937 werden den Lehrstühlen wieder bestimmte Disziplinen
zugewiesen; der ursprünglich dritte, nunmehr fünfte Lehrstuhl wird als
Lehrstuhl für systematische Theologie bezeichnet.



180 E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger

er 1807 Professor in Heidelberg; vielleicht schon in Jena, aber
jedenfalls in Heidelberg trat er in besonders nahe Beziehung
zu dem Philosophen Jakob Friedrich Fries. Bereits 1810 folgte
die Berufung an die eben gegründete Universität Berlin. Die
Berliner Tätigkeit fand ein jähes Ende dadurch, daß Friedrich
Wilhelm III. de Wette wegen des Trostbriefes, den er an die
Mutter Karl Ludwig Sands, nachdem dieser in krankhaft
überspannter patriotischer Begeisterung den Schriftsteller August
von Kotzebue ermordet hatte, richtete, am 30. September 1819
absetzte. Er wandte sich darauf nach dem heimatlichen Weimar
und benützte die unfreiwillige Muße, eine Ausgabe der Briefe
Luthers vorzubereiten und den Bildungsroman «Theodor oder
des Zweiflers Weihe» abzufassen.

In dieser Situation traf ihn die Berufung nach Basel. Ob-

schon er lieber in Deutschland geblieben wäre, folgte er dem
Rufe und nahm bereits zu Beginn des Sommersemesters 1822
seine Lehrtätigkeit in Basel auf. In erster Linie war er berufen

worden, Ethik und praktische Theologie zu lehren. Aber
dank der durch das Universitätsgesetz von 1818 gegebenen Freiheit

in der Wahl der Disziplinen las er während seiner ganzen
Basler Wirksamkeit ebenso über das Alte und das Neue Testament

wie über Dogmatik, Ethik und Praktische Theologie.
Neben seiner Lehrtätigkeit ging eine erstaunlich umfangreiche

literarische Produktion einher. Ebenso trat er in
ausgedehnter Weise als Prediger hervor, und an der Regeneration
der Universität Basel war er im vordersten Gliede beteiligt.

Sein theologisches Vermächtnis legte de Wette nieder in der
1846 erschienenen Schrift: «Das Wesen des christlichen Glaubens

vom Standpunkte des Glaubens dargestellt.» Im Vorwort
heißt es: «Als Hauptzweck schwebte mir vor, mit einer einfachen,

für jeden Gebildeten verständlichen, jedes unverdorbene
Gemüth ansprechenden Darstellung der wesentlichen Wahrheiten

des christlichen Glaubens in ihrer auf Schrift und Vernunft
beruhenden zweifellosen Gewißheit in den Widerstreit der
Richtungen unsrer wieder für den Glauben und das Kirchenleben
empfänglichen und erregten Zeit verständigend und versöhnend
hineinzutreten; durch Abweisung des alten verflachenden und
des neuern auflösenden Rationalismus einerseits, andrerseits
des wieder [er] wachenden Scholasticismus, welcher den gläubi-



auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie 181

gen Gemüthern wieder alte, längst überwundene Menschensatzungen

und unfruchtbare Spitzfindigkeiten aufdringen und den

unseligen Confessions-Streit von neuem anfachen will, sodann
dem historischen Skepticismus und Nihilismus von Strauß u. A.
gegenüber durch Herausstellung des sichern wesentlichen
Gehaltes des geschichtlichen Glaubens, endlich durch die stätige
Hinweisung auf den sittlichen Geist des Evangeliums und die
dringende Nothwendigkeit, endlich einmal den Glauben in einem
lebendigen, fruchtbaren Kirchenleben zu bethätigen und von der
Herrschaft der falschen theologischen Schulweisheit zu
befreien, wollte ich etwas dazu beitragen, daß der in der
deutschen Nation lebende gesunde Geist zum klaren, sichern Be-

wußtseyn dessen, was unsrer Zeit Noth thut, was auch Alle
suchen, Viele aber, durch eine falsche Philosophie und Theologie

verwirrt, nicht finden können, und somit zu einer
kirchlichen Wiedergeburt gelangen

Am 16. Juni 1849 schloß de Wette die Augen, als er zum
fünftenmal das Rektorat der Universität Basel bekleidete.

21. Daniel Schenkel.

(1850—1851.)

Daniel Schenkel, 1813 als Sohn von Pfarrer Johannes Schenkel

zu Dägerlen im Kanton Zürich geboren, studierte seit 1832

in Basel und wurde der Lieblingsschüler de Wettes. Seit 1841

wirkte er als Pfarrer am Münster zu Schaffhausen. Als solcher
veröffentlichte er im Jahre 1846 den ersten Band seines Werkes:
«Das Wesen des Protestantismus aus den Quellen des
Reformationszeitalters» und widmete ihn «Der hochwürdigen theologischen

Facultät an der Universität Basel in dankbarer Erinnerung

an die unter Ihrer Leitung verlebte Studienzeit». 1847

folgte der zweite Band. Nach dem Tode de Wettes ließ er noch
im Jahre 1849 «zum Andenken an den Verewigten» die Schrift
ausgehen: «W. M. L. de Wette und die Bedeutung seiner Theologie

für unsere Zeit».
Am 21. November 1849 berief ihn die Basler Regierung zum

Nachfolger des verehrten Meisters.
Am 6. Mai 1850 hielt er seine Antrittsrede über «Die Idee der



182 E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger

Persönlichkeit in ihrer Zeitbedeutung für die theologische
Wissenschaft und das religiös-sittliche Leben». Das Ergebnis
seiner Erwägungen faßt er in den Satz zusammen: «Der Glaube
an die Heiligkeit eines persönlichen Gottes, der eben so gut über
der Welt steht als in der Welt lebt; der Glaube an die
Barmherzigkeit eines der Welt das Leben und die Liebe dieses Gottes
in voller Genüge persönlich mitttheilenden Erlösers, der eben
so sehr ein geschichtlich nothwendiges Glied in der Entwicklung

der menschlichen Gemeinschaft geworden ist, als er in
ursprünglicher Gotteskraft und urbildlich-sittlicher Vollkommenheit

alles geschichtlich Gewordene unendlich überragt; der
Glaube endlich an die persönliche Unzerstörbarkeit und unendliche

Vervollkommnungsfähigkeit der Menschenseele, die in
ihrem geistigen Bewußtsein zugleich die Keime einer höhern
verklärten Leiblichkeit mitgesetzt hat: — dieser dreifache Glaube
muß als das Dreigestirn christlicher Wahrheit die Zukunft der
christlichen Völker wieder erleuchten und beherrschen, wenn
diese nicht um ihren Ehrenrang in dem Völkerverbande der
Menschheit gebracht, wenn nicht die edle Blüthe der Cultur
durch den Winterfrost einer neuen Barbarei verdrängt werden
soll.»

Im Sommersemester 1850 las Schenkel über «Biblische Dog-
matik» und bot eine «Erklärung des Briefes an die Römer» wie
eine «Praktische Erklärung ausgewählter Psalmen». Im
Wintersemester 1850/51 folgten eine Vorlesung über «Kirchliche
Dogmatik», eine «Erklärung der Briefe Pauli an die Epheser,
Philipper, Colosser und Thessalonicher» sowie «Homiletische
Übungen».

An literarischen Schöpfungen ließ Schenkel in seiner Basler
Zeit vor allem den dritten Band seines «Wesens des Protestantismus»

ausgehen; er behandelt darin die «Theanthropologi-
schen oder kirchlichen Fragen».

Schon zum Sommersemester 1851 nahm er einen Ruf nach
Heidelberg an und sollte dort in der Folge «zum einflußreichsten

Mann und Führer der badischen Kirche» werden.
Im Jahre 1885 beschloß er sein arbeits- und kampfreiches

Leben.



auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie 183

22. Christoph Johannes Riggenbach.
(1851—1890.)

Christoph Johannes Riggenbach, 1818 in Basel als Sohn
eines Bankiers geboren, wurde in den ersten Semestern seines
Studiums an der Basler Fakultät, vor allem unter dem Einfluß
seines Freundes Aloys Emanuel Biedermann, von der spekulativen

Theologie Hegelscher Prägung erfaßt und deshalb, als er
sich nach einem Studium in Berlin und Bonn 1842 zum
kirchlichen Examen meldete, nicht ohne Bedenken zur Ordination
zugelassen. Noch im gleichen Jahre übernahm er die Gemeinde
Bennwil im Kanton Baselland und betätigte sich in der Folgezeit

zunächst noch eifrig als Mitstreiter der Hegelianer Biedermann

und David Fries. Aber allmählich vollzog sich eine Wendung

zu positiver Gläubigkeit in ihm, und, als er im Jahre 1848

an der in Chur versammelten schweizerischen Predigergesellschaft

über das Thema zu sprechen hatte: «Welches sind die in
der protestantischen Kirche berechtigten theologischen Richtungen,

und welchen Einfluß hat eine jede derselben auf die
Amtsführung des Geistlichen und das kirchliche Leben überhaupt?»,
schloß er mit den Worten: «Das Beste, Tiefste, Innerste, was
den Menschen frei macht, frei in Gott, frei von der Sünde und
nun erst aller andern Freiheit fähig, das werden wir, je
ernstlicher wir es uns anzueignen suchen, desto mehr erkennen müssen

als etwas, das wir nicht der Philosophie verdanken, sondern
jenem ewigen Lebensquell, der in Palästina ans Licht gedrungen

ist.»
Am 5. März 1851 wurde er zum Nachfolger Schenkels in die

Basler Theologische Fakultät berufen und hielt am 12. Mai 1851

seine Antrittsrede «Über das Yerhältniß des kirchlichen Amts
zur akademischen Lehrthätigkeit». Das kirchliche Amt, so
führt Riggenbach aus, helfe dem Theologen, das einzig mögliche

Zentrum, von dem allein aus rechte Theologie getrieben
werden könne, das persönliche Heil in Christus, zu finden; erst
wenn er dieses gefunden habe, könne er die Bibel, das kirchlich
Geschichtliche und das System der christlichen Wahrheit der
richtigen wissenschaftlichen Prüfung unterziehen. «Damit wir
uns», so heißt es zum Schluß der Rede, «davon nicht durch die
Behauptung abschrecken lassen, als sei hier nur unwissen-



184 E. Staehelin, Karl Barths Vorgänger

schaftliche Beschränktheit und einzig auf Seiten der Gegner des

positiven Christenthums die wahre Wissenschaft, so erinnern
wir uns, daß solche Weise des Aburtheilens auch schon
vorgekommen ist, wie z. B. ein Voltaire das Christenthum eines so
ausgezeichneten Gelehrten, wie Pascal war, nur aus einem
Sturz auf den Kopf, durch den er eine Erschütterung des
Gehirns erlitten habe, zu erklären wußte.»

Die Lehrtätigkeit Riggenbachs galt in erster Linie der Dog-
matik und der Ethik wie der Praktischen Theologie. In
intensivster Weise erstreckte sie sich aber auch auf das Neue Testament,

und literarisch trat er wesentlich mit Arbeiten über dieses
hervor. Zumal sein theologisches Hauptwerk sind die 1858
erschienenen «Vorlesungen über das Leben des Herrn Jesu».

Neben seiner theologischen Arbeit betätigte sich Riggenbach
auch in ausgedehntem Maße im kirchlichen Leben. Seit 1867

redigierte er mit Eduard Güder und Justus Heer den «Kirchenfreund»

und führte seit 1878 das Präsidium der Basler Mission.
Am 5. September 1890 entschlief er.

23. Adolf Bolliger.
(1891—1905.)

Adolf Bolliger, geboren 1854 zu Holziken im Kanton Aargau,

erwarb sich in Leipzig den Grad eines Dr. phil. und wirkte
darauf von 1879 bis 1888 als Privatdozent der Philosophie in
Basel. Als solcher veröffentlichte er im Jahre 1882 das
Hermann Lotze und Charles Darwin gewidmete Werk: «Anti-Kant
oder Elemente der Logik, der Physik und der Ethik» mit der
Losung: «Wir müssen Kant vergessen lernen.» Im Jahre 1888
siedelte er als Pfarrer nach Ober-Entfelden in seinen Heimatkanton

über.
Darauf berief ihn die Basler Regierung am 29. November

1890 als Nachfolger Riggenbachs an die Universität Basel
zurück.

Zum Sommersemester 1891 trat er sein Amt an und hielt am
22. Mai 1891 seine Antrittsvorlesung über das Thema: «Die
theoretischen Voraussetzungen des Gebets und deren Vernünftigkeit».

Einleitend bemerkt Bolliger, daß gegenwärtig die Frage
an einen Systematiker der Theologie, nach welchen Grundsät-



auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie 185

zen er die ihm anvertraute hohe Wissenschaft zu betreiben
gedenke, noch berechtigt sei; «in hundert Jahren allerdings (deß
bin ich gewiß), wenn dann wieder ein Systematiker der Theologie

auf dem zur Zeit überaus wackeligen, aber dannzumal
gewiß restaurierten Lehrstuhl der Dogmatik eine Antrittsvorlesung

hält, wird jene Frage nicht mehr möglich sein, weil der
Begriff der wissenschaftlichen Methode in der den andern
Wissenschaften endlich nachgeschrittenen Theologie hei allen
Interessenten in den Bereich der unisonen Selbstverständlichkeit
hinaufgerückt sein wird.» Im übrigen begründet er in Ausführungen,

die sich vor allem gegen Schleiermachers und Ritschis
Lehre vom schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühl und von der
Unterordnung des Gläubigen unter Gottes Vorsehung wenden,
die Vernünftigkeit des Gebetes mit folgenden beiden Sätzen:
erstens: «daß wir im Gebet unser eigenes Wünschen, Sehnen,
Verlangen, Wollen Gott gegenüber geltend machen, wirft uns nicht
aus der Frömmigkeit hinaus, sondern schließt sich kontinuirlich
an unser übriges wirkliches Wollen, in welchem unsre gottähnliche

Natur zur Erscheinung kommt und kommen soll, an», und
zweitens: «Gott als die Sonne der Liebe läßt freilich seine Liebe
neidlos allseitig leuchten, bietet seine Gaben nach jeder Richtung

an»; aber nur «der Betende ist's eben, welcher im geistigen

Verstände die Fensterbretter entfernt und die Augen
aufgemacht hat, während sie der Nichtbetende geschlossen hält.»

In seiner Lehrtätigkeit behandelte Bolliger entsprechend der
Tradition seines Lehrstuhles vor allem die systematische Theologie,

daneben aber las er auch über Neues Testament und hielt
homiletische und katechetische Übungen ab.

Im Jahre 1903 veröffentlichte er die Schrift: «Drei ewige
Lichter: Gott, Freiheit, Unsterblichkeit, als Gegenstände der
Erkenntnis dargestellt». Das Vorwort beginnt mit den Worten:
«Die Nachricht, daß die drei Lichter des angeblich selig und
endgültig entschlafenen Rationalismus immer noch nicht
heruntergebrannt sind, klingt Solchen, die sich längst andere Lichter

angezündet und es auch sonst gar herrlich weit gebracht
haben, seltsam; Andere staunen wenigstens darüber, daß
Jemand hundert Jahre nach Kant noch hoffen kann, Gott, Freiheit

und Unsterblichkeit als Gegenstände der Erkenntnis
darbieten zu können; lassen wir sie staunen! ; allenfalls kann ja dies



186 E. Staeheiin, Karl Barths Vorgänger

Staunen der Anfang neuer Erkenntnis werden; vorläufig mögen

sie mich als Revenant des 18. Jahrhunderts und Epigonen
vorkantischer Erkenntniszuversicht in Geduld ertragen.»

1905 kehrte Bolliger ins Pfarramt zurück, indem er Pfarrer
am Neumünster in Zürich wurde.

1921 trat er in den Ruhestand und starb im Jahre 1931.

24. Johannes Wendland.

(1905—1937.)

Johannes Wendland, geboren 1871 zu Liebwalde in
Ostpreußen, wurde 1898 Hilfsprediger am Predigerseminar zu
Wittenberg und gab als solcher 1899 die Schrift heraus: «Albrecht
Ritsehl und seine Schüler im Verhältnis zur Theologie, zur
Philosophie und zur Frömmigkeit unsrer Zeit». Bei allem
Verständnis für das, was der Ritschlschen Theologie ihre große
Verbreitung verschafft hat, warf er ihr doch ihre verfehlte
Stellung zur Philosophie vor, indem er sagte: «1. Theoretische
Philosophie ist nicht bloß Erkenntniskritik, sondern sucht zur
Lösung der höchsten Fragen aufzusteigen; 2. praktischer
Glaube steht nicht im Gegensatz zu theoretisch-metaphysischer
Erkenntnis.» Im Jahre 1901 nahm Wendland ein Pfarramt in
Görlitz an.

Seine Schrift über Ritsehl ließ ihn einer Mehrheit in den
Behörden der Basler Universität als den geeigneten Nachfolger
Bolligers erscheinen, und so berief ihn der Regierungsrat am
1. März 1905 auf den vakanten Lehrstuhl.

Zu Beginn des Wintersemesters 1905 nahm Wendland seine
Tätigkeit in Basel auf und hielt am 31. Oktober seine Antrittsrede

über «Die Erkenntnis des Übersinnlichen in Philosophie
und Religion». Sie schließt mit den Worten: «Ich habe darzulegen

versucht: es gibt keinen Zwiespalt zwischen Verstand und
Gemüt, noch auch zwei voneinander unabhängige Gebäude
menschlicher Wissenschaft...; damit glaube ich auch gezeigt
zu haben, daß die systematische Theologie, die ich an unserer
Hochschule zu vertreten die Ehre habe, nach derselben Methode
wie alle Geisteswissenschaften zu verfahren hat: Nachdenken
über die unserem Erkennen sich aufdrängenden Tatsachen und
Beurteilung der in der Geschichte aufstrahlenden Geistesideale;



auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie 187

Beides aber führt uns zu dem Schluß, daß unser gesamtes
Dasein in einem übersinnlichen Weltgrunde wurzelt, den wir nicht
besser bezeichnen können, denn als den Urgrund des Guten und
Wahren in uns, dem nachzustreben unsre höchste Lebensaufgabe

ist.»
In seiner Lehrtätigkeit betreute Wendland die Dogmatik

und die Ethik und leitete außerdem homiletische und katechetische

Seminarübungen.
Von den Schriften, die er in Basel herausgab, sind die

wichtigsten: 1. «Der Wunderglaube im Christentum» (1910); 2. «Die
religiöse Entwicklung Schleiermachers» (1915) und 3. «Handbuch

der Sozialethik. Die Kulturprobleme des Christentums»
(1916). Im Buch über den Wunderglauben heißt es: «Die
unauflöslichen Rätsel der Entstehung des Neuen, Originalen,
Schöpferischen in den Epochen der Geschichte des Universums
legen es nahe, daß wir keine einmalige Schöpfung, sondern eine
stets fortgehende Schöpfung, damit aber auch ein stetiges
Neuwirken Gottes anzunehmen haben; Wunder in dem Sinne gibt es

allerdings nicht, daß Neues ohne Zusammenhang mit dem
Bisherigen entstehe.» Und die Absicht seines «Handbuches der
Sozialethik» bestimmt Wendland dahin: «Seinen wissenschaftlichen

Charakter erhält das Buch dadurch, daß ich in allen Kapiteln

dem Verhältnis von Natur und Sittlichkeit, der Möglichkeit
einer Ethisierung der Natur, dem Problem einer Einheitskultur
und den innerhalb der Einheit des Geisteslebens bleibenden
Spannungen nachspüre.»

Zum 30. September 1937 trat Wendland aus Gesundheitsgründen

von seinem Lehrstuhl zurück und starb am 7. Januar
1947.

Bereits vor Wendlands Rücktritt, zum Wintersemester 1935/
36, war Karl Barth als persönlicher Ordinarius nach Basel
berufen worden und hatte als solcher am 6. Mai 1936 seine
Antrittsvorlesung über «Samuel Werenfels und die Theologie
seiner Zeit» gehalten. Der Rücktritt Wendlands gab den Behörden
die Möglichkeit, ihm auf das Sommersemester 1938 hin den Lehrstuhl

für Systematische Theologie anzuvertrauen als dessen

dreiundzwanzigstem Inhaber.

Basel. Ernst Staehelin


	Karl Barths Vorgänger auf dem Basler Lehrstuhl für Systematische Theologie

