
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 2

Artikel: Syneidesis in Röm. 2,15.

Autor: Reicke, Bo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Syneidesis in Rom. 2,15.
Bei wenigen neutestamentlichen Wörtern ist die Gefahr einer

falschen modern-europäischen Interpretation so akut wie bei
auvei&ricnç. Man glaubt allzu leicht, daß es sich hier um den
Begriff «Gewissen» handelt, womit der abendländische Mensch
durch spätgriechische und römische Schriftsteller sowie durch
von diesen abhängige kirchliche Erzieher in einer fast
zweitausendjährigen Überlieferung vertraut geworden ist.1 In einem
weiteren Zusammenhang haben wir auf Grund der merkwürdigen

Stelle 1. Petr. 3, 21 die Aufmerksamkeit auf die Tatsache
gerichtet, daß cruveîbricTiç im Neuen Testament gar nicht die Rolle
eines Terminus technicus für «Gewissen» spielt, sondern eine
Reihe von Spezialbedeutungen hat, die mit der Etymologie des
Wortes zusammenhängen.2 Hier soll ein Versuch gemacht werden,

diese Erkenntnis auf Rom. 2,15 zu verwenden. Die damit
verbundenen sachlichen und grammatischen Schwierigkeiten
können nämlich, meinen wir, nur dann gelöst werden, wenn
man vom modernen Begriff «Gewissen» absieht und sich an
den neutestamentlichen Sprachgehrauch hält.

Rom. 2,15 lautet nach dem überlieferten Text so: oïxiveç èv-

befcvuvTcu tö ëpvov xoû vôuou Tpcorxov év xaîç Kapbîaiç aûxuiv, crupgap-
Tupoûcrriç aùxwv xrjç auveibr|0euuç Kai pexaSù àXXf|Xuiv xuùv Xofiöpäjv Kax-

ripopoûvxuuv f| Kai cmoXoYoupevuiv.

Dieser Text ist gut bezeugt, und man hat keinen Anlaß, darin
etwas zu ändern oder für sekundär zu halten. Vielmehr ist die

1 Aus der neueren Literatur zu dieser begriffsgeschichtlichen Entwicklung

mögen folgende Studien angeführt werden: J. Dupont, Syneidèsis aux
origines de la notion chrétienne de conscience morale: Studia hell. 5 (1948),
S. 119—153; M. Pohlenz, Paulus und die Stoa: Zeitschr. f. d. neut. Wiss. 42

(1949), S. 70—81; W. Kranz, Das Gesetz des Herzens: Rhein. Mus. f. Philol.
94 (1951), S. 222—241; 0. Seel, Zur Vorgeschichte des Gewissens-Begriffes
im altgriechischen Denken: Festschrift Franz Dornseiff (1953), S. 290—319;
J. Stelzenberger, Über ouvtibriaiç bei Clemens von Alexandria: Münch. Theol.
Zeitschr. 4 (1953), S. 27—33; 0. Kuß, Die Heiden und die Werke des
Gesetzes: ibid. 5 (1954), S. 77—98; C. A. Pierce, Conscience in the New Testament

(1955).
2 B. R., The Disobedient Spirits and Christian Baptism (1946), S. 174

bis 182. — Für auveibriaiç im Sinne von «Gewissem gibt es übrigens nur ein
sicheres Beispiel im N. T., nämlich Joh. S, 9 Ä (eine kaum ursprüngliche
Stelle). Dagegen entspricht voûç in Rom. 7 zum Teil unserem Begriff
«Gewissen».



158 Bo Reicke, Syneidetis in Rom. 2,15

exegetische Aufgabe einfach die, den Text so zu erläutern, wie
er hier vorliegt.

Paulus betont in dem angeführten Verse, das Werk des
Gesetzes sei in die Herzen der Heiden irgendwie geschrieben,
obwohl diese an sich das mosaische Gesetz nicht haben: ihre
uuveibritfiÇ nämlich bezeuge das.

Wenn nun dieses ouveibncnç (wie das ähnlich konstruierte in
Rom. 9,1) mit «Gewissen» übersetzt wird, entstehen zwei
Schwierigkeiten, die in der Regel nicht einmal beachtet werden, die
aber theologisch und grammatisch sehr ernst genommen werden

müssen. Erstens kann Paulus im Grunde nicht gemeint
haben, die Heiden oder einige Heiden seien wegen einer Art
«Gewissen» in der Lage, gerechtfertigt zu werden — hat er
doch sonst im Römerbrief, und zwar vor allem im ersten Kapitel,

mit solcher Kraft von der Verdorbenheit aller Menschen
geredet. In dem ausführlichen Lasterkatalog des ersten Kapitels
hat Paulus bei den Heiden fürwahr kein «Gewissen»
vorausgesetzt; wäre das nun in 2,15 plötzlich der Fall, müßte man
entweder mit Horaz von einem «Schlummern» des betreffenden
Verfassers sprechen oder mit einigen Exegeten den Text umändern,

was aber das Gewissen anderer Forscher niemals befriedigt.

Zweitens bleibt der Genitiv tüjv Xopiopöiv usw. eigentlich in
der Luft schweben, wenn ouveibrimç mit «Gewissen» übersetzt
wird. Man soll nämlich beachten, daß der Genitivus absolutus
augpapTupoûoïiç trjç auveibf|(Teujç im Singular steht, so daß der Plural

Tuùv Xopioptüv streng genommen diesem nicht beigeordnet werden

kann. Freilich ist eine solche Anomalie nicht undenkbar;
aber es muß doch problematisch bleiben, ob Paulus hier einen
so elementaren Fehler begangen hat. Methodisch ist es nicht
richtig, ihm diese Anomalie zuzuschreiben, bevor man die
Möglichkeit geprüft hat, eine grammatisch einwandfreie Konstruktion

des Satzes zu finden. Übrigens ist es Unsinn, daß sich die
Gedanken gegenseitig anklagen oder verteidigen sollen, wie es

die Konsequenz dieser Übersetzung wird.3

3 Den Menschen anklagen und verteidigen können dessen Gedanken —
Kranz (Anm. 1), S. 241, erinnert in diesem Zusammenhang an Schilderungen
des Euripides. Aher die Gedanken können nicht einander anklagen oder
verteidigen. Wenigstens ist dem Paulus eine solche psychologische Allegorie
ganz fremd.



Bo Reicke, Sgneidesis in Rom. 2,15 159

Die hier vorliegenden Schwierigkeiten verschwinden, wenn
man rtnv Xo-ficrpujv usw. einfach als Genitivus objectivus auf
uuveiôriueiuç bezieht. Geht man dabei von der Grundbedeutung
des Wortes auveibricnç aus, nämlich «Bewußtsein», ergibt sich
zunächst die Übersetzung «Bewußtsein der anklagenden oder
auch verteidigenden Gedanken». Um aber den Sinn dieser Wendung

zu verstehen, muß man sich überlegen, wie hier das Wort
«Bewußtsein» zu fassen ist. Es kann sich nicht um theoretisches
Wissen handeln, denn Paulus setzt doch nicht bei den Heiden
entwickelte Kenntnisse voraus, welche den Gesetzeskenntnissen
der Juden entsprechen sollten. Nun kann aber cruveî&ricriç sich
ebensogut auf andere Arten des Bewußtseins beziehen. Unter
anderem entspricht dieses Wort dem ziemlich unbestimmten
Begriff Gefühl, wobei es mit einem objektiven Genitiv
konstruiert «Gefühl für etwas» u. dgl. bedeutet. Das ist eine
Übersetzung, die nach unserer Meinung für die betreffende
Römerbriefstelle am ehesten in Betracht kommt.

Zur philologischen Begründung der Übersetzung von auvEibpan; mit «Gefühl

für etwas» mögen folgende Analogien außerhalb und innerhalb des
Neuen Testaments angeführt werden (wobei bekanntlich auveibôç mit ouv-
clbrpnç gleichzustellen ist) :

Chrys. Fragm. mor. 178 (Diog. Laert. VII, 85) :4 oikeîov Wyuuv eîvanravxi
Zibu) xpv aÛToO aüaxaaiv Kai Tf|v xaùxnç auveibriaiv, «und das Gefühl dafür» (man
beachte, daß hier Tiere gemeint sind, bei denen kein entwickeltes «Bewußtsein»
vorausgesetzt werden kann). — Das ist übrigens die einzige Stelle, wo cruveibri-

cnç in früheren stoischen Texten vorkommt. Die beliebte Zurückführung des

Wortes, soweit es bei Paulus begegnet, auf die Stoa wird schon deswegen
problematisch.

Philod. Rhet. Fr. Y A, 11,5:5 èàv KivCùvxai bid xpv xoO xoioüxou ßiou auv-
eibpaiv, «wenn sie durch das Gefühl für das so beschaffene Leben angeregt
werden» (das bezieht sich auf Redner, die für das Prozeßleben ein besonderes
Interesse haben).

1. Kor. 8,7: xf| auveibr^aei êwç äpxi xoO eibibXou, «wegen des bisherigen
Gefühls für den Götzen» (d.h. Glauben an den Götzen; vgl. die Fortsetzung des

Textes, wo (JuvEibrimç dem Begriff «Glaube» entspricht).6
Hebr. 10,2: bid xô ppbfnulav ëxeiv ëxi auveibpaiv dpapxiCDv, «weil sie fortan
4 H. von Arnim, Stoicorum veterum fragmenta, 3 (1903), 8. 43, Z. 5. —

Vgl. Sen. Ep. 121, 5 (von Arnim, ibid., S. 44, Z. 36) : Querebamus an esset
omnibus animalibus constitutionis suae sensus.

5 Philodemi Volumina rhetorica, ed. S. Sudhaus, 2 (1896), S. 140.
6 Ob die Lectio varia auvpSEia vorzuziehen ist oder nicht, ist hier, wo

es sich nur um Sprachproben handelt, ohne jede Bedeutung. Die oben
angeführte Lesart ist aber gut bezeugt.



160 Bo Reicke, Syneidesis in Rom. 2, 15

kein Gefühl (d. h. Interesse) für Sünden hätten» (es handelt sich nicht um das

Bewußtsein vergangener Sünden, sondern um die Resonanz für neue Sünden7).

Im Blick auf diese Analogien8 und auf den ganzen Aufbau
der zu erklärenden Römerbriefstelle schlagen wir somit
folgende Übersetzung von Rom. 2,15 b vor:

«... was ihr Gefühl — auch untereinander — für die
anklagenden, oder auch verteidigenden, Gedanken bestätigt.»

Man möge dabei einfach an die Argumente, die Paulus in
seiner Missionspredigt gegen die Heiden anführt, denken.9 Auch
nach Apg. 17, 29. 30 hat ja Paulus vor den Heiden «anklagende»
und «verteidigende» Gedanken dargelegt. Wie aus einer Stelle
wie Weish. 13, 6—9 ersichtlich ist — dieses Buch ist überhaupt
für die Erklärung von Rom. 1—2 sehr wichtig —, handelt es sich
um negative und positive Argumente, die in der jüdisch-hellenistischen

Missionspropaganda beheimatet waren, so daß Paulus
und seine Leser sehr wahrscheinlich mit dieser Art Predigt
vertraut waren. Der Apostel hat nun in seiner Evangelisations-
praxis erlebt, daß Heiden für die jede menschliche Gerechtigkeit
umstürzende Gerichtspredigt ohne weiteres ein Gefühl haben,
als wären sie vom mosaischen Gesetz verurteilt worden. Sonst
wird allerdings die Bekehrung der Menschen durch das
mosaische Gesetz vorbereitet. Bei den Heiden aber kann sie häufig
ohne diese Vermittlung erfolgen, nämlich in einer rein heidnischen

Umgebung, wo die Nichtjuden sozusagen «untereinander»
sind. Das hat Paulus wiederholt erlebt, und das ist auch seinen
römischen Lesern sicher wohlbekannt. Erklären läßt sich dieses

Wunder nach Paulus nur dadurch, daß die Heiden irgendwie
«sich selbst» ein Gesetz sind, V. 14, und daß «das Werk» des

Gesetzes, nämlich die Erweckung des Schuldbewußtseins des
Menschen (Rom. 3, 20; 7, 7) als Vorbereitung auf die
Glaubensgerechtigkeit (3,21.31; 5,20; 10,4), in ihre Herzen geschrie-

7 Das trifft auch für den folgenden Vers zu, dennàvdiuvriaiçbedeutet dort
«Aktualisierung».

8 Man vergleiche auch etwa Just. Dial. 93, 2, wo das Wort zwar ohne
Genitivbestimmung steht, jedoch deutlich eine Bedeutung wie «Gefühl» hat:
èv auvibf|<JE<nv éxhpaîç, «mit feindlichen Gefühlen».

0 Es handelt sich also um oi ?£uu \oxiopo(, nicht um oi ëvbov, um mit
Johannes Chrysostomus zu reden, wenn dieser in Horn, in Ep. ad Phil. 14, 3

(307) sagt, der Sünder könne sowohl von dieser wie jener Art Gedanken
oder Argumente getroffen werden.



Bo Reicke, Syneidesis in Rom. 2,15 161

ben ist. Nur so wird verständlich, daß Heiden für den Glauben
gewonnen werden können, so daß sie im Gegensatz zu den

selbstgerechten Juden das Gesetz «tun» (vgl. 2,13.27).
Daß es sich um die richtende Missionspredigt handelt, bestätigt

sich auch in V. 16: «am Tage, wo Gott das Verborgene der
Menschen nach meinem Evangelium durch Christum Jesum
richtet». Gewöhnlich glaubt man hier, an das Jüngste Gericht
denken zu müssen. Das ist wegen der Präsensform der Verba
ausgeschlossen: denn wenn man auch statt «richtet» an sich
«richten wird» lesen kann, sind doch alleVerbalformen der
übergeordneten Sätze in V. 14—15 präsentisch (V. 16 auf V. 13 zu
beziehen, ist unnatürlich). Sprachlich und sachlich gut begreiflich

aber wird der Satz, wenn man an den Zeitpunkt der
Bekehrung der Heiden durch die paulinische Predigt denkt («Tag»
steht ja in der Bibel oft für «Zeitpunkt»). Dann gewinnt der
Ausdruck «nach meinem Evangelium» einen vollen Sinn. Auch
erhält man ein logisches Gegenstück zu der Schilderung der
Bekehrung der Heiden in 1. Kor. 14, 24 f.: «Wenn... ein
Ungläubiger oder ein (sc. im Gesetz) Ungelehrter hereintritt, wird
er von allen überführt, von allen gerichtet; das Verborgene
seines Herzens wird offenbar; und so fällt er auf sein Antlitz ...»
Solche Begebenheiten wollte Paulus allem Anschein nach auch
in Köm. 2,15 f. andeuten: man beachte dabei die auffallenden
Übereinstimmungen in der Terminologie.

Werden diese philologischen und sachlichen Umstände
berücksichtigt, dann hat man keinen Grund, Rom. 2, 15 für die
Annahme einer allgemeinen Naturrechtslehre bei Paulus zu
verwerten.10 Hier kommt ouvelbricnç nicht die Bedeutung
«Gewissen» zu; und wenn auch die Reaktion der Heiden, an die
Paulus wahrscheinlich denkt, jedoch als eine Art «Gewissen»
betrachtet werden kann, so handelt es sich nicht um ein überall
wirksames Rechtsgefühl oder Normbewußtsein, sondern um ein
Gefühl der Schuld, das nur in Begegnung mit dem gepredigten
Wort hervortritt.

Basel. Bo Reicke.

10 Von anderen Ausgangspunkten, u. a. einer instruktiven Analyse von
<puaiç in Rom. 2,14, ist F. Flückiger, Die Werke des Gesetzes bei den Heiden
(nach Rom. 2,14 ff.) : Theol. Zeitschr. 8 (1952), S. 17—42, zu einem ähnlichen
Ergebnis gelangt.

u


	Syneidesis in Röm. 2,15.

