Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 2

Artikel: Syneidesis in R6m. 2,15.

Autor: Reicke, Bo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878974

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Syneidesis in Rém. 2, 15.

Bei wenigen neutestamentlichen Wortern ist die Gefahr einer
falschen modern-européischen Interpretation so akut wie bei
ouveidnoigc. Man glaubt allzu leicht, dafl es sich hier um den Be-
griff «Gewisseny handelt, womit der abendléndische Mensch
durch spétgriechische und réomische Schriftsteller sowie durch
von diesen abhéngige kirchliche Erzieher in einer fast zweitau-
sendjihrigen Uberlieferung vertraut geworden ist.’ In einem
weiteren Zusammenhang haben wir auf Grund der merkwiirdi-
gen Stelle 1. Petr. 3,21 die Aufmerksamkeit auf die Tatsache
gerichtet, daf ouveidnoig im Neuen Testament gar nicht die Rolle
eines Terminus technicus fiir «Gewissen» spielt, sondern eine
Reihe von Spezialbedeutungen hat, die mit der Etymologie des
Wortes zusammenhéngen. * Hier soll ein Versuch gemacht wer-
den, diese Erkenntnis auf Rém. 2,15 zu verwenden. Die damit
verbundenen sachlichen und grammatischen Schwierigkeiten
koénnen nédmlich, meinen wir, nur dann gelést werden, wenn
man vom modernen Begriff «Gewisseny absieht und sich an
den neutestamentlichen Sprachgebrauch hilt.

Rom. 2, 15 lautet nach dem iiberlieferten Text so: oitiveg év-
deikvuvTtar TO €pyov ToO VOUOU YPOTTOV €v Tolg kapdiaig adTwv, cuppap-
TupoUong adTOV TAG CuvedNTews Kal LeTaZl AAAAWY TOV Aoyioudy kat-
nyopovvTwy i xai AmoNoYOUUéVWV.

Dieser Text ist gut bezeugt, und man hat keinen Anlaf, darin
etwas zu dndern oder fiir sekundér zu halten. Vielmehr ist die

1 Aus der neueren Literatur zu dieser begriffsgeschichtlichen Entwick-
lung mégen folgende Studien angefithrt werden: J. Dupont, Syneidésis aux
origines de la notion chrétienne de conscience morale: Studia hell. 5 (1948),
S. 119—153; M. Pohlenz, Paulus und die Stoa: Zeitschr. f. d. neut. Wiss. 42
(1949), S. 70—81; W. Kranz, Das Gesetz des Herzens: Rhein. Mus. f. Philol.
94 (1951), S. 222—241; O. Seel, Zur Vorgeschichte des Gewissens-Begriffes
im altgriechischen Denken: Festschrift Franz Dornseiff (1953), S. 290—319;
J. Stelzenberger, Uber cuveidnoig bei Clemens von Alexandria: Miinch. Theol.
Zeitschr. 4 (1953), S. 27—33; O. KuB}, Die Heiden und die Werke des Ge-
setzes: ibid. b (1954), S. 77—98; C. A. Pierce, Conscience in the New Testa-
ment (1955).

2 B. R., The Disobedient Spirits and Christian Baptism (1946), S. 174
bis 182. — Fiir ouveidnoic im Sinne von «Gewisseny gibt es iibrigens nur ein
sicheres Beispiel im N.T., némlich Joh. 8, 9 & (eine kaum urspriingliche
Stelle). Dagegen entspricht voig in Rom. 7 zum Teil unserem Begriff «Ge-
wissens.



158 Bo Reicke, Syneidesis in Rém. 2, 15

exegetische Aufgabe einfach die, den Text so zu erldutern, wie
er hier vorliegt.

Paulus betont in dem angefiihrten Verse, das Werk des Ge-
setzes sei in die Herzen der Heiden irgendwie geschrieben, ob-
wohl diese an sich das mosaische Gesetz nicht haben: ihre
ovveidnoig ndmlich bezeuge das.

‘Wenn nun dieses ouveidnoig (wie das dhnlich konstruierte in
R6m.9,1) mit «Gewisseny iibersetzt wird, entstehen zwei Schwie-
rigkeiten, die in der Regel nicht einmal beachtet werden, die
aber theologisch und grammatisch sehr ernst genommen wer-
den miissen. KErstens kann Paulus im Grunde nicht gemeint
haben, die Heiden oder einige Heiden seien wegen einer Art
«Gewisseny in der Lage, gerechtfertigt zu werden — hat er
doch sonst im Rémerbrief, und zwar vor allem im ersten Kapi-
tel, mit solcher Kraft von der Verdorbenheit aller Menschen ge-
redet. In dem ausfiihrlichen Lasterkatalog des ersten Kapitels
hat Paulus bei den Heiden fiirwahr kein «Gewisseny voraus-
gesetzt; wire das nun in 2,15 plétzlich der Fall, miillte man
entweder mit Horaz von einem «Schlummerny des betreffenden
Verfassers sprechen oder mit einigen Exegeten den Text umén-
dern, was aber das Gewissen anderer Forscher niemals befrie-
digt. Zweitens bleibt der Genitiv Twv hoyioudv usw. eigentlich in
der Luft schweben, wenn ocuveidnoic mit «Gewisseny iibersetzt
wird. Man soll ndmlich beachten, daf} der Genitivus absolutus
ouupapTupoong Thig ouvednoewg im Singular steht, so dafl der Plu-
ral Tdv hoyioudyv streng genommen diesem nicht beigeordnet wer-
den kann. Freilich ist eine solche Anomalie nicht undenkbar;
aber es mull doch problematisch bleiben, ob Paulus hier einen
so elementaren Fehler begangen hat. Methodisch ist es nicht
richtig, ihm diese Anomalie zuzuschreiben, bevor man die Mo6g-
lichkeit gepriift hat, eine grammatisch einwandfreie Konstruk-
tion des Satzes zu finden. Ubrigens ist es Unsinn, daB sich die
Gedanken gegenseitig anklagen oder verteidigen sollen, wie es
die Konsequenz dieser Ubersetzung wird. ?

3 Den Menschen anklagen und verteidigen kéonnen dessen Gedanken —
Kranz (Anm. 1), S. 241, erinnert in diesem Zusammenhang an Schilderungen
des Euripides. Aber die Gedanken konnen nicht einander anklagen oder ver-
teidigen. Wenigstens ist dem Paulus eine solche psychologische Allegorie
ganz fremd.



Bo Reicke, Syneidesis in Rém. 2, 15 159

Die hier vorliegenden Schwierigkeiten verschwinden, wenn
man tdv Aomioudv usw. einfach als Genitivus objectivus auf
ovvednoewg bezieht. Geht man dabei von der Grundbedeutung
des Wortes cuveidnoic aus, nidmlich ¢«Bewubtseiny, ergibt sich
zunichst die Ubersetzung «Bewultsein der anklagenden oder
auch verteidigenden Gedankeny. Um aber den Sinn dieser Wen-
dung zu verstehen, mufl man sich iiberlegen, wie hier das Wort
«Bewulitseiny zu fassen ist. Es kann sich nicht um theoretisches
Wissen handeln, denn Paulus setzt doch nicht bei den Heiden
entwickelte Kenntnisse voraus, welche den Gesetzeskenntnissen
der Juden entsprechen sollten. Nun kann aber cuveidnoig sich
ebensogut auf andere Arten des Bewulltseins beziehen. Unter
anderem entspricht dieses Wort dem ziemlich unbestimmten
Begriff Gefihl, wobei es mit einem objektiven Genitiv kon-
struiert «Gefiihl fuir etwasy u. dgl. bedeutet. Das ist eine Uber-
setzung, die nach unserer Meinung fiir die betreffende Rémer-
briefstelle am ehesten in Betracht kommt.

Zur philologischen Begriindung der Ubersetzung von guveidnoig mit «Ge-
fiithl fiir etwas» mogen folgende Analogien aullerhalb und innerhalb des

Neuen Testaments angefiihrt werden (wobei bekanntlich cuveiddég mit cuv-
eidnoig gleichzustellen ist):

Chrys. Fragm. mor. 178 (Diog. Laert. VII, 85) :4 oikelov Aeywv elvar mavri
{hw v avtod cboTtacy kai v TadTng cuveidnowy, «<und das Gefiihl dafiir» (man
beachte, daB hier Tiere gemeint sind, bei denen kein entwickeltes <BewuBtsein»
vorausgesetzt werden kann). — Das ist tibrigens die einzige Stelle, wo cuveidn-
o1 in friiheren stoischen Texten vorkommt. Die beliebte Zuriickfithrung des
Wortes, soweit es bei Paulus begegnet, auf die Stoa wird schon deswegen pro-
blematisch.

Philod. Rhet. Fr. V A, 11,5:% édv... xiv@vton d10. THv Tod ToloUTou Blov ouv-
eldnowv, «wenn sie durch das Gefiihl fiir das so beschaffene L.eben angeregt
werden» (das bezieht sich auf Redner, die fiir das Prozeflleben ein besonderes
Interesse haben).

1. Kor. 8,7: Tf ovuvedfoer éwg tpti Tod eidbhov, «wegen des bisherigen Ge-
fiihls fiir den Gotzen» (d.h. Glauben an den Gétzen; vgl. die Fortsetzung des
Textes, wo cuveidnoig dem Begriff «Glaube» entspricht). ¢

Hebr. 10,2: %10 16 undpuiav éxerv ém ouveldnow duaptiy, «<weil sie fortan

4 H. von Arnim, Stoicorum veterum fragmenta, 3 (1903), S. 43, Z. 5. —
Vgl. Sen. Ep. 121,5 (von Arnim, ibid., S. 44, Z. 36): Querebamus an esset
omnibus animalibus constitutionis suae sensus.

5 Philodemi Volumina rhetorica, ed. S. Sudhaus, 2 (1896), S. 140.

8 Ob die Lectio varia ouvndeiq vorzuziehen ist oder nicht, ist hier, wo
es sich nur um Sprachproben handelt, ohne jede Bedeutung. Die oben ange-
fithrte Lesart ist aber gut bezeugt.



160 Bo Reicke, Syneidesis in Rém. 2, 15

kein Gefiihl (d. h. Interesse) fiir Siinden hitten» (es handelt sich nicht um das
Bewulitsein vergangener Siinden, sondern um die Resonanz fiir neue Siinden?).

Im Blick auf diese Analogien® und auf den ganzen Aufbau
der zu erklédrenden Romerbriefstelle schlagen wir somit fol-
gende Ubersetzung von Rom. 2, 15b vor:

«...was ihr Getfiihl — auch untereinander — fiir die ankla-
genden, oder auch verteidigenden, Gedanken bestitigt.»

Man mége dabei einfach an die Argumente, die Paulus in sei-
ner Missionspredigt gegen die Heiden anfiihrt, denken.® Auch
nach Apg. 17, 29. 30 hat ja Paulus vor den Heiden «anklagende»
und «verteidigende» Gedanken dargelegt. Wie aus einer Stelle
wie Weish. 13, 6—9 ersichtlich ist — dieses Buch ist iiberhaupt
fiir die Erkldrung von Rom.1—2 sehr wichtig —, handelt es sich
um negative und positive Argumente, die in der jiidisch-helleni-
stischen Missionspropaganda beheimatet waren, so dall Paulus
und seine Leser sehr wahrscheinlich mit dieser Art Predigt ver-
traut waren. Der Apostel hat nun in seiner Evangelisations-
praxis erlebt, dafl Heiden fiir die jede menschliche Gerechtigkeit
umstiirzende Gerichtspredigt ohne weiteres ein Gefiihl haben,
als wéren sie vom mosaischen Gesetz verurteilt worden. Sonst
wird allerdings die Bekehrung der Menschen durch das mo-
saische Gesetz vorbereitet. Bei den Heiden aber kann sie hiufig
ohne diese Vermittlung erfolgen, nédmlich in einer rein heidni-
schen Umgebung, wo die Nichtjuden sozusagen «untereinandersy
sind. Das hat Paulus wiederholt erlebt, und das ist auch seinen
romischen Lesern sicher wohlbekannt. Erklaren 148t sich die-
ses Wunder nach Paulus nur dadurch, daf} die Heiden irgendwie
¢sich selbsty ein Gesetz sind, V.14, und daB «das Werky des
Gesetzes, ndmlich die Erweckung des SchuldbewuBtseins des
Menschen (Rom. 3, 20; 7, 7) als Vorbereitung auf die Glaubens-
gerechtigkeit (3, 21. 31; 5, 20; 10, 4), in ihre Herzen geschrie-

7 Das trifft auch fiir den folgenden Vers zu, denn dvduvnoigcbedeutet dort
<Aktualisierung».

8 Man vergleiche auch etwa Just. Dial. 93, 2, wo das Wort zwar ohne
Genitivbestimmung steht, jedoch deutlich eine Bedeutung wie «Gefiihl» hat:
év guverdrigeowv éxdpaic, «mit feindlichen Gefiihleny.

9 Es handelt sich also um ol &w loyiouol, nicht um of &vbdov, um mit
Johannes Chrysostomus zu reden, wenn dieser in Hom. in Ep. ad Phil. 14, 3
(307) sagt, der Siinder konne sowohl von dieser wie jener Art Gedanken
oder Argumente getroffen werden.



Bo Reicke, Syneidesis in Rom. 2, 15 161

ben ist. Nur so wird verstdndlich, dafl Heiden fiir den Glauben
gewonnen werden konnen, so daBl sie im Gegensatz zu den
selbstgerechten Juden das Gesetz «tuny (vgl. 2, 13. 27).

Dal es sich um die richtende Missionspredigt handelt, besté-
tigt sich auch in V. 16: «<am Tage, wo Gott das Verborgene der
Menschen nach meinem Evangelium durch Christum Jesum
richtety. Gewohnlich glaubt man hier, an das Jiingste Gericht
denken zu miissen. Das ist wegen der Présensform der Verba
ausgeschlossen: denn wenn man auch statt «richtety an sich
«richten wirdy lesen kann, sind doch alle Verbalformen der iiber-
geordneten Sitze in V.14—15 prisentisch (V.16 auf V.13 zu
beziehen, ist unnatiirlich). Sprachlich und sachlich gut begreif-
lich aber wird der Satz, wenn man an den Zeitpunkt der Be-
kehrung der Heiden durch die paulinische Predigt denkt («Tag»
steht ja in der Bibel oft fiir «Zeitpunkt»). Dann gewinnt der
Ausdruck «nach meinem Evangeliumy einen vollen Sinn. Auch
erhédlt man ein logisches Gegenstiick zu der Schilderung der
Bekehrung der Heiden in 1. Kor.14,24f.: <Wenn... ein Un-
gldubiger oder ein (sc. im Gesetz) Ungelehrter hereintritt, wird
er von allen iiberfiihrt, von allen gerichtet; das Verborgene sei-
nes Herzens wird offenbar; und so féallt er auf sein Antlitz...»
Solche Begebenheiten wollte Paulus allem Anschein nach auch
in Rom. 2,15 f. andeuten: man beachte dabei die auffallenden
Ubereinstimmungen in der Terminologie.

Werden diese philologischen und sachlichen Umsténde be-
riicksichtigt, dann hat man keinen Grund, Rom. 2, 15 fiir die
Annahme einer allgemeinen Naturrechtslehre bei Paulus zu
verwerten. ' Hier kommt ocuveidnoig nicht die Bedeutung «Ge-
wisseny zu; und wenn auch die Reaktion der Heiden, an die
Paulus wahrscheinlich denkt, j{;’doch als eine Art «Gewisseny
betrachtet werden kann, so handelt es sich nicht um ein iiberall
wirksames Rechtsgefiihl oder Normbewuftsein, sondern um ein
Getiihl der Schuld, das nur in Begegnung mit dem gepredigten
Wort hervortritt.

Basel. Bo Reicke.

10 Von anderen Ausgangspunkten, u. a. einer instruktiven Analyse von
@uoig in Rom. 2, 14, ist F. Fliickiger, Die Werke des Gesetzes bei den Heiden
(nach Rom. 2,14 ff.) : Theol. Zeitschr. 8 (1952), S. 17—42, zu einem #hnlichen
Ergebnis gelangt.

11



	Syneidesis in Röm. 2,15.

