
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 2

Artikel: Unsterblichkeit der Seele und Auferstehung der Toten : das Zeugnis
des Neuen Testaments

Autor: Cullmann, Oscar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Unsterblichkeit der Seele
und Auferstehung der Toten.
Das Zeugnis des Neuen Testaments.

Es mag befremden, daß die folgenden Ausführungen Karl Barth
gewidmet sind, da sie kaum seine restlose Zustimmung in allen Teilen finden
dürften. Wenn ich es trotzdem wage, ihm diese Seiten darzubieten, so einerseits

deshalb, weil theologische Diskrepanzen auch in andern Fragen bisher
nicht nur unsere menschlichen, sondern vor allem auch unsere theologischen
Beziehungen nie getrübt haben, anderseits weil ich mich gerade bei der
Behandlung des hier untersuchten Problems um die Erfüllung einer Forderung

besonders bemüht habe, die Barth wie kein anderer in unserer Zeit uns
ins Gewissen gerufen hat: gehorsam auf das hinzuhören, was das Neue
Testament uns verkündet, auch wenn derXôpoç, den wie da hören, uns von
den uns liebgewordenen Meinungen und Erwartungen aus in noch so hohem
Maße cncXripôç scheint.

Ich bekenne, daß eine dem philosophischen Verständnis von Zeit und
Ewigkeit sich annähernde Auffassung des «Lebens nach dem Tode» mir
a priori mehr «zugesagte hätte, aber ich bin überzeugt, daß ich mir damit
den Weg zum Verständnis der urchristlichen Hoffnung versperrt hätte.
Die ganze gewaltige Kraft des Auferstehungsglaubens der ersten Christen
an den «Erstgeborenen von den Toten» und seine zentrale Stellung in ihrem
Leben und Denken begreifen wir nur dann, wenn wir auch das Skandalon
ihrer unlöslich damit verbundenen futurischen Auferstehungshoffnung
beibehalten.

Karl Barth hat einmal bittere Worte gegen die Exegeten geschrieben,
denen er vorwirft, ohne Verantwortungsbewußtsein «ahnungslos in die
Landschaft hineinzureden».1 Er meint damit die Unbekümmertheit, mit der
aus der Distanz historische Feststellungen gemacht werden, als gehe uns
die Bibel nicht mehr an als jede andere Schrift des Altertums. Ich verstehe
diesen Vorwurf und nehme die Exegese als theologische Disziplin ernst,
möchte aber gerade deshalb ihre Unabhängigkeit verteidigen.

Denn im Hinblick auf die Art und Weise, wie heute unter Berufung auf
das uns ansprechende «Kerygma» die Unterscheidung zwischen der
Substanz der urchristlichen Botschaft und ihrer heute «unannehmbaren» und
deshalb «aufzugebenden Einkleidung» durchgeführt wird, wird Barth mir
recht geben, wenn ich es gerade als die Verantwortlichkeit des Exegeten
bezeichne, daß er sich darum bemühe, festzustellen, was für den neutesta-
mentlichen Verfasser zentrales Kerygma ist, gerade ohne zu fragen, ob er,
der Exeget, die gleichen Aussagen im Zeitalter des Radios und der
Existenzphilosophie als zentral annehmen kann.

Insofern das «Annehmen» oder «Aufgeben» in bewußter Lösung von
der Schrift erst nachträglich erfolgte, ginge dies den Exegeten direkt nicht

1 K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 2 (1948), S. VII.



O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten 127

an. Nun liegt aber der vorhin charakterisierten modernen Unterscheidung
die unausgesprochene Voraussetzung zugrunde, daß das, was wir heute
nicht annehmen können, nicht zur Substanz der Schrift, sondern nur zu ihrer
abstreifbaren *Einkleidung» gehören könne. Hier wird also die Exegese als
Feststellung der Substanz von diesem Annehmen oder Ablehnen beeinflußt.
Am Schriftprinzip wird formal sehr massiv festgehalten, aber da die
Kriterien der Unterscheidung ganz anderer als exegetischer Natur sind, ist
gerade dieses Festhalten für die Exegese verhängnisvoll.

Denn wenn dem nun doch so wäre, daß eine Anschauung, die wir nicht
annehmen können, für die Verfasser des Neuen Testaments ganz zentral und
nicht bloß «zeitbedingte Einkleidung» wäre? Wenn dem doch so wäre, daß

gerade mit dem, was wir nicht annehmen können, die urchristliche Botschaft
steht und fällt? Sollten wir nicht den Mut aufbringen, die Frage einmal so
zu stellen? Sind wir nicht erst dann wirklich fähig, die neutestamentliche
Lehre zu erfassen, wenn wir dieser gefährlichen Situation ins Auge zu
sehen bereit sind? Das ist nicht feiges Ausweichen vor der Verantwortung.

Gewiß gibt es keine voraussetzungslose Wissenschaft. Aber dies darf
nicht zum Vorwand werden, daß heute die selbstverständlichsten exegetischen

Grundsätze von tiefsinnigen philosophisch-methodologischen
Erwägungen aus mißachtet werden. Der Exeget hat sich die Selbstdisziplin
aufzuerlegen, bei der Frage nach dem Zentrum der neutestamentlichen
Botschaft gerade dem gegenüber kritisch zu sein, was ihn a priori anspricht
und was ihn a priori abstößt. Besteht nicht gerade in dieser Selbstdisziplin
der Dienst, den der Exeget in der Kirche dem Dogmatiker zu leisten hat? 2

Weder unsere Uberzeugung von dem testimonium spiritus sancti der
Schrift noch die existenzphilosophischen Erwägungen über Verstehen und
Selbstverständnis können den Exegeten von der elementaren Forderung
dieser Selbstkritik entbinden : von der Pflicht, hinzuhören, auch auf Dinge,
die ihm sehr fremd sind. Ist dieses Bemühen nicht doch der sicherere Weg,
die Skandala des Neuen Testaments — nicht etwa ihres Skandaloncharakters
zu entkleiden — wohl aber als Skandala zu verstehen?

Die Diskussion über neutestamentliche Probleme ist heute vielfach
deshalb so schwierig geworden, weil von einer bestimmten methodologischen

Grundhaltung aus prinzipiell das Bemühen nicht mehr vorhanden ist,
einfach hinzuhören. In zugespitzter Formulierung wäre ich versucht zu
sagen: man will angesprochen sein, ohne zu hören, und glaubt, dies sei
der Weg des Verstehens. Dem möchte ich die Forderung gegenüberstellen,
zunächst einmal einfach zu hören, ohne nach dem Angesprochensein zu
fragen. Ob dieses uns nicht gerade dann zufallen wird?

Meine Erfahrungen in Paris, wo ich in rein religionswissenschaftlichem
Rahmen neben Kollegen, die nicht Theologen und von denen nicht alle
Christen sind, über Neues Testament lese, beweisen mir, daß es heute unter
Umständen leichter sein kann, sich mit nichtchristlichen Wissenschaftlern

2 Siehe meinen Aufsatz La nécessité et la fonction de l'exégèse
philologique et historique de la Bible in Le problème biblique dans le Protestantisme

(1955), S. 131 ff., besonders S. 144 f.



128 0. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

trotz aller bestehenden Sehranken über das zu verständigen, was als
Zentrallehre des Neuen Testaments anzusehen ist, als mit Theologen, die im
voraus wissen, was nicht zum eigentlichen, zentralen Kerygma der ersten
Christen gehören darf.

Wenn Barth vor Jahren die Notwendigkeit betonte, in der Exegese
nicht die Lösung der philologischen, literarischen und historischen Fragen,
sondern das Verständnis des theologischen Gehalts als das letzte Ziel der
Erklärung der neutestamentlichen Bücher anzusehen, so hat er damit gewiß
die Bibelwissenschaft auf ihr eigentliches Objekt verwiesen, das sie ganz
aus dem Auge verloren hatte, und er hat sie in dieser Hinsicht bis heute
entscheidend beeinflußt. Aber die Art und Weise, wie in neuester Zeit
die Frage nach dem Kerygma beantwortet wird, entspricht sicher nicht
seiner Absicht, muß uns aber anderseits auch veranlassen, über die
Abgrenzung der Exegese gegenüber der Dogmatik erneut nachzudenken.

Dies ist ganz besonders im Hinblick auf die im folgenden zur Diskussion

gestellte Frage geboten; denn hier ist es außerordentlich schwer,
unsere persönlichen Wünsche und Rücksichten auf Erwartungen der
Gemeinde auszuschalten. Und doch muß dies geschehen, auch wenn wir daran
denken, daß die Antwort des Neuen Testaments nicht nur ein theologisches
Diskussionsthema ist, sondern an offenen Gräbern einen Trost spenden
soll, von dem man möchte, daß er hergebrachten Vorstellungen entspreche.

Wenn wir heute einen Durchschnittsehristen, sei er Protestant oder
Katholik, Intellektueller oder nicht, fragen, was das Neue Testament über
das individuelle Los des Menschen nach dem Tode lehre, so werden wir, von
wenigen Ausnahmen abgesehen, die Antwort erhalten: <Die Unsterblichkeit
der Seele.» In dieser Form ist diese Meinung jedoch eines der größten
Mißverständnisse des Christentums. Es hilft nichts, diese Tatsache zu
verschweigen oder sie durch Umdeutungen des christlichen Glaubens zu
verschleiern. Vielmehr sollte in aller Offenheit darüber gesprochen werden,
ob nicht die auf den folgenden Seiten dargestellte, im Christusgeschehen
verankerte Vorstellung von Tod und Auferstehung gerade in ihrer
Unvereinbarkeit mit dem griechischen Unsterblichkeitsglauben und ihrer
heilsgeschichtlichen, für modernes Denken anstößigen Ausrichtung ein so fester
Bestandteil der urchristlichen Verkündigung ist, daß sie weder aufgegeben

noch umgedeutet werden kann, ohne daß das Neue Testament seiner
Substanz beraubt wird.3

I.

Ist wirklich der urchristliche Auferstehungsglaube mit der
griechischen Vorstellung von der Unsterblichkeit der Seele
unvereinbar? Lehrt nicht doch auch das Neue Testament, vor allem

3 Siehe zum Folgenden auch 0. Cullmann, La foi à la résurrection et
l'espérance de la résurrection dans le Nouveau Testament: Etudes théol.
et rel. 1943, S. 3 ff.; Christus und die Zeit (1945), S. 205 ff.; Ph. H. Menoud,
Le sort des trépassés (1945); R. Mehl, Der letzte Feind (1954).



O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele a. Auferstehung der Toten 129

das Johannesevangelium, daß wir das ewige Leben schon
haben? Und ist wirklich der Tod im Neuen Testament nur «der
letzte Feind»; ist er wirklich hier in einer dem griechischen
Denken, das in ihm den Freund sieht, diametral entgegengesetzten

Weise vorgestellt? Schreibt nicht der Apostel Paulus: «Wo
ist, o Tod, dein Stachel?»

Das so weit verbreitete Mißverständnis, als ob das Neue
Testament die Unsterblichkeit der Seele lehre, wird tatsächlich
dadurch begünstigt, daß die ersten Jünger seit Ostern die felsenfeste

Uberzeugung haben, daß mit Christi leihlicher Auferstehung

der Tod alle Schrecken verloren hat4, und daß seit diesem

Augenblick der Heilige Geist die Seele dessen, der glaubt, schon
jetzt zum Leben der Auferstehung erweckt hat. Daß aber in dieser

neutestamentlichen Aussage die Worte «seit Ostern»
unterstrichen werden müssen, zeigt den ganzen Abgrund, der trotzdem

die urchristliche Auffassung von der griechischen trennt.
Das ganze urchristliche Denken ist heilsgeschichtlich orientiert,

und alles, was über Tod und ewiges Leben gesagt ist, steht
und fällt mit dem Glauben an ein reales Geschehen, an reale
Ereignisse, die sich in der Zeit abspielen. Hier liegt der radikale
Unterschied dem griechischen Denken gegenüber. Daß dies zur
Substanz, zum nicht aufzugehenden und nicht umzudeutenden
Wesen des urchristlichen Glaubens gehört, das habe ich in
meinem Buche «Christus und die Zeit» zeigen wollen, bin jedoch
vielfach dahin mißverstanden worden, als hätte ich eine Abhandlung

über die neutestamentliche Einstellung zum Problem von
«Zeit und Ewigkeit» schreiben wollen.

Wenn erkannt ist, daß im Neuen Testament Tod und ewiges
Leben an das Christusgeschehen gebunden sind, dann ist klar,
daß für die ersten Christen die Seele nicht an sich unsterblich
ist, sondern daß sie es nur durch die Auferstehung Jesu Christi,
des «Erstgeborenen von den Toten», geworden ist und durch den
Glauben an ihn wird; daß der Tod nicht an sich der Freund

4 Aber kaum so, daß die Urgemeinde nun von «natürlichem» Sterben
sprechen konnte. Diese von K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 2 (1948),
S. 776 ff., mit einer im übrigen in diesem Abschnitt sehr eindrücklichen
Darstellung der negativen Wertung des Todes als «letzten Feindes» verbundene

Redeweise scheint mir doch nicht neutestamentlich zu begründen zu
sein. Siehe etwa 1. Kor. 11, 30 (darüber unten, S. 145, 147).

9



130 O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

ist, sondern daß ihm nur durch Jesu Sieg über ihn in seinem
Tod und seiner leiblichen Auferstehung der «Stachel», die
Macht, genommen ist; daß die schon erfolgte Auferstehung der
Seele nicht der Zustand der Vollendung ist, daß dieser im
Gegenteil so lange noch aussteht, als unser Leib nicht auferstanden

ist, und daß dies erst am Ende der Tage geschehen wird.
Weil auch das Johannesevangelium das ewige Leben an das

Christusgeschehen bindet, ist es falsch, in ihm etwa bereits
eine Hinwendung zu der griechischen Unsterblichkeitslehre zu
sehen.5 Wohl sind die Akzente innerhalb des Christusgeschehens

in den verschiedenen Büchern des Neuen Testaments
verschieden verteilt. Aber allen gemeinsam ist die heilsgeschichtliche

Sicht.6 Wohl ist mit griechischem Einfluß auf das entstehende

Christentum schon von Anfang an zu rechnen 7, aber
solange die griechischen Begriffe der heilsgeschichtlichen Gesamtschau

unterworfen sind, kann von eigentlicher Hellenisierung
keine Rede sein.8 Diese wird erst später einsetzen.

II.

Daß die biblische Auffassung vom Tode von vornherein auf
eine Heilsgeschichte hin tendiert und deshalb von der griechischen

gänzlich abweichen muß, zeigt nichts besser als die
Konfrontierung des Todes des Sokrates mit dem Tode Jesu, die —

6 Insofern auch das Johannesevangelium heilsgeschichtlich orientiert
ist, befinden wir uns in ihm noch nicht, um mit R. Bultmann zu reden, auf
dem Wege zur «Entmythologisierung».

6 So mit Recht Bo Reicke, Einheitlichkeit oder verschiedene Lehrbegriffe

in der neutestamentlichen Theologie: Theol. Zeitschr. 9 (1953), S.

401 ff.
7 Um so mehr, als die Qumrantexte beweisen, daß schon dasjenige

Judentum, an das sich das entstehende Christentum in besonderer Weise
anschließt, vom Hellenismus beeinflußt ist. Siehe 0. Cullmann, The Significance
of the Qumran Texts for Research into the Beginnings of Christianity:
Journ. of Bibl. Lit. 74 (1955), S. 213 ff. So auch R. Bultmann, Theologie des

N.T. (1953), S. 361 A. 1.
8 Eher wäre von einer christlichen Historisierung (im Sinne der

Heilsgeschichte) der griechischen Begriffe zu reden. Nur in diesem, nicht im
Bultmannschen Sinne sind die neutestamentlichen «Mythen» bereits vom
Neuen Testament selber «entmythologisiert».



0. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten 131

freilich mit ganz anderer Absicht — je und je von Gegnern des
Christentums schon im Altertum vorgenommen worden ist.8a

In Piatos eindrucksvoller Beschreibung des Todes des Sokra-
tes im «Phaidon» steht wohl das Höchste und Erhabenste, was
je über die Unsterblichkeit der Seele gelehrt worden ist. Gerade
die wissenschaftliche Zurückhaltung, der Verzicht auf einen
Beweis von mathematischer Gültigkeit verleiht seiner
Argumentation einen unübertroffenen Wert. Wir kennen die Gründe,
die er für die Unsterblichkeit der Seele angibt. Unser Körper
ist nur ein äußeres Gewand, das, solange wir leben, unsere
Seele daran hindert, sich frei zu bewegen und ihrem eigenen
ewigen Wesen gemäß zu leben. Er zwingt ihr ein Gesetz auf,
das nicht für sie gilt. So ist die Seele im Körper eingeengt wie
in einer Zwangsjacke, einem Gefängnis. Der Tod aber ist der
große Befreier. Er führt die Seele aus dem Gefängnis in ihre
ewige Heimat zurück. Da Körper und Seele zwei verschiedenen
Welten angehören, so kann die Zerstörung des Körpers nicht
Zerstörung der Seele bedeuten, sowenig ein Kunstwerk zerstört
werden kann, wenn das Instrument zerstört wird. Obwohl die
Beweise für die Unsterblichkeit der Seele für Sokrates selber
nicht den gleichen Wert haben wie die Beweise für einen
mathematischen Lehrsatz, so erlangen sie doch in ihrem Bereich
den höchstmöglichen Gültigkeitsgrad und machen die Unsterblichkeit

so wahrscheinlich, daß sie für den Menschen ein «schönes

Wagnis» bedeutet.
Diese Lehre hat der große Sokrates nicht nur gelehrt, als er

an seinem Todestage mit seinen Schülern im philosophischen
Gespräch allen Gründen für die Unsterblichkeit nachging. Er
hat sie in diesem Augenblick gelebt. Er hat gezeigt, wie wir
gerade durch die Beschäftigung mit den ewigen Wahrheiten der
Philosophie schon jetzt der Befreiung der Seele dienen. Denn
durch die Philosophie dringen wir ja bereits ein in jene ewige
Welt der Ideen, der die Seele angehört, und wir lösen sie so
vom Kerker des Leibes. Der Tod ist dann nur noch der
Vollender der Befreiung. Und so zeigt uns Plato, wie Sokrates in
völliger Ruhe und Gelassenheit in den Tod geht. Der Tod des
Sokrates ist ein schöner Tod. Von Todesschrecken ist hier nichts

®a Material zu dieser Konfrontierung bei E. Benz, Der gekreuzigte
Gerechte bei Plato, im N.T. und in der alten Kirche (1950).



132 0. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

zu merken. Sokrates kann den Tod nicht fürchten, da er uns ja
vom Körper erlöst. Wer den Tod fürchtet, beweist nach seiner
Lehre, daß er die Welt des Körpers lieht, daß er ganz in die
Welt der Sinne verstrickt ist. Der Tod ist der große Freund der
Seele. So lehrt und so stirbt in wunderbarer Harmonie mit
seiner Lehre dieser Mann, der das Griechentum in seiner edelsten
Gestalt verkörpert.

Und nun hören wir, wie Jesus stirbt. In Gethsemane weiß
er, daß ihm der Tod bevorsteht, so wie Sokrates an seinem
Todestage den Tod erwartet. Die synoptischen Evangelien bieten
im großen und ganzen einen übereinstimmenden Bericht. Jesus
beginnt «zu zittern und zu zagen», schreibt Markus (14, 34).
«Meine Seele ist betrübt bis in den Tod», sagt er zu den
Jüngern.

9 Jesus ist so ganz und gar Mensch, daß er die natürliche
Furcht vor dem Tode teilt, ja als der göttliche Menschensohn
und Gottesknecht viel schrecklicher als andere empfinden muß.10

Er hat Angst, nicht etwa wie ein Feigling vor den Menschen,
die ihn töten, noch weniger vor den Schmerzen, die dem Tod
vorausgehen, sondern vor dem Tode seihst. Denn der Tod ist
für ihn nichts Göttliches. Er ist etwas Schreckliches. Jesus will
in diesem Augenblick nicht allein sein. Wohl weiß er, daß der

0 Trotz der von E. Klostermann, Das Markus-Evangelium, 3. Aufl.
(1936), ad loc., und E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (1937), ad
loe., herangezogenen Parallele Jona 4, 9 seheint mir mit J. Weiß, Das
Markus-Evangelium, 3. Aufl. (1917), ad loc., die Erklärung: «ich bin so

traurig, daß ich lieber sterben möchte», in dieser Situation, wo Jesus weiß,
daß er sterben wird (Abendmahlszene ganz unwahrscheinlich, und J. Weiß'
Deutung: «meine Trauer ist so groß, daß ich unter ihrer Last erliege»,
drängt sich auch im Hinblick auf Mark. 15, 34 auf. Auch das Wort Luk. 12,

50: «wie ist mir angst, bis die Taufe Tod) vollendet sein wird», läßt
keine andere Erklärung zu.

i° Vergebens suchen alte und neuere Kommentatoren: J. Wellhausen,
Das Evangelium Marci, 2. Aufl. (1909), ad loc., J. Schniewind in N.T.
Deutsch (1934), ad loc., E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (1937),
ad loc., dieser auch durch die starken griechischen Ausdrücke für «zittern
und zagen» nahegelegten Folgerung mit Erklärungen zu entgehen, die nicht
zu der Situation passen, wo Jesus bereits weiß, daß er für die Sünden seines
Volkes leiden muß (Abendmahl). In Luk. 12, 50 ist es ganz unmöglich, die
«Angst» vor dem Tode wegzudeuten, und auch im Hinblick auf die
Gottverlassenheit Jesu am Kreuz, Mark. 15, 34, geht es nicht an, Gethsemane
anders zu erklären als mit der Angst vor dieser Gottverlassenheit, in die
der Tod, der große Gottesfeind, Jesus bringen wird.



0. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten 133

Vater ihm beisteht. Vor ihn tritt er in diesem entscheidenden
Augenblick wie in seinem ganzen Leben. Vor ihn tritt er mit
seiner Furcht vor dem großen Feind. Es hilft nichts, diese Angst
Jesu aus unsern Evangelienberichten wegdeuten zu wollen. Die
Feinde des Christentums, die schon im Altertum den Kontrast
zwischen Sokrates' und Jesu Tod hervorgehoben haben, haben
hier richtiger gesehen als christliche Ausleger. Jesus zittert
wirklich vor dem großen Feind Gottes. Nichts von der Gelassenheit

des Sokrates, der ruhig dem Tod als einem Freund
entgegengeht. Jesus fleht zu Gott, daß er es ihm erspare, durch den
Tod hindurchgehen zu müssen. Wohl weiß er schon vorher von
der ihm aufgetragenen Aufgabe, den Tod zu erleiden, und schon
vorher hatte er das Wort gesprochen: «Ich habe eine Taufe, mit
der ich getauft werden muß, und wie ist mir angst, bis sie
vollendet ist» (Luk. 12, 50). Aber jetzt, wo der Feind Gottes vor ihm
steht, da fleht er zu Gott, dessen Allmacht er kennt: «Alles ist
dir möglich, laß diesen Kelch an mir vorübergehen» (Mark. 14,

36). Und wenn er dann hinzufügt: «aber nicht wie ich will,
sondern wie du willst», so soll das nicht heißen, daß er letzten Endes

den Tod doch als Freund, als den Befreier ansieht wie
Sokrates. Nein, er will damit nur sagen: wenn aber dieses
Allerschrecklichste, nämlich der Tod, mir nach deinem Willen
widerfahren muß, so unterwerfe ich mich diesem Schrecklichsten.

Jesus weiß, daß der Tod an und für sich, weil er der Feind
Gottes ist, größte Verlassenheit bedeutet. Darum fleht er zu
Gott; er will angesichts dieses Feindes Gottes nicht allein sein.
Und doch gehört es sozusagen zum Wesen des Todes, daß er
uns von Gott trennt. Wer in seinen Händen ist, ist nicht mehr
in den Händen Gottes, sondern seines Feindes. Jesus will mit
Gott so fest verbunden bleiben, wie er es in seinem ganzen
irdischen Leben gewesen ist. Aber er sucht in diesem Augenblick
nicht nur den Beistand Gottes, sondern sogar den der Jünger.
Immer wieder unterbricht er sein Gebet und geht zu seinen
intimsten Jüngern, die gegen den Schlaf zu kämpfen versuchen,
um wach zu sein, wenn sie kommen, um ihren Meister
festzunehmen. Sie versuchen es, aber es gelingt ihnen nicht, und Jesus
muß sie immer wieder wecken. Warum will er, daß sie wachen?
Er will nicht allein sein. Sogar von den Jüngern, deren menschliche

Schwäche er doch kennt, will er nicht verlassen sein, wenn



134 O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

der Tod, der schreckliche Feind Gottes, sich auf ihn stürzen
wird. Er will vom Leben umgeben sein, vom Leben, das in
seinen Jüngern ist. «Könnt ihr nicht eine Stunde mit mir wachen?»

Kann es einen größeren Kontrast gehen als den zwischen
Sokrates, der wie Jesus an seinem Todestage seine Jünger um
sich hat, aber mit ihnen in erhabener Ruhe über die Unsterblichkeit

diskutiert, und Jesus, der einige Stunden vor seinem
Tode zittert und bebt und seine Jünger anfleht, sie möchten ihn
nicht allein lassen? Der Hebräerbrief, der mehr als jede andere
neutestamentliche Schrift die völlige Gottheit (Kap. 1,10), aber
auch die völige Menschheit Jesu betont, geht in seiner Beschreibung

der Angst Jesu vor dem Tode noch über die drei synoptischen

Berichte hinaus. In Kap. 5, 7 schreibt er, daß Jesus mit
großem Geschrei und mit Tränen seine Bitten und Flehen vor
den brachte, der ihn retten konnte.11 Nach dem Hebräerbrief
hat also Jesus vor dem Tode geschrieen und geweint! Dort
Sokrates, der ruhig und gelassen über die Unsterblichkeit der Seele

spricht; hier der schreiende und weinende Jesus.
Und dann die Todesszene selbst. Mit erhabener Ruhe trinkt

Sokrates den Schierlingsbecher. Jesus aber «schreit» mit dem
Psalmwort: «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen!» Und mit einem andern, unartikulierten Schrei stirbt er
(Mark. 15, 37). Das ist nicht der «Tod als Freund». Das ist der
Tod in seiner ganzen entsetzlichen Gräßlichkeit. Das ist wirklich

«der letzte Feind» Gottes. So heißt ihn Paulus in 1. Kor.
15, 26, und da tut sich der ganze Gegensatz zwischen Griechentum

einerseits, Judentum und Christentum andrerseits auf.12
Als letzten Feind sieht ihn auch der Verfasser der
Johannesapokalypse an, wenn er beschreibt, wie er am Ende in den

Feuerpfuhl geworfen wird (Kap. 20, 14).

11 Die Beziehung auf Gethsemane scheint mir außer Zweifel zu stehen.
So auch J. Héring, L'Epître aux Hébreux (1954), ad loc.

12 In ganz falscher Perspektive ist das Problem bei J. Leipoldt, Der
Tod hei Griechen und Juden (1942), dargestellt. Zwar ist die griechische
Anschauung vom Tode von der jüdischen mit Recht scharf abgegrenzt.
Aber Leipoldts Bemühen, die christliche Auffassung ständig mit der
griechischen zusammenzubringen und von der jüdischen zu trennen, erklärt sich
wohl nur, wenn man das Erscheinungsjahr dieses Buches und die Reihe,
in der es erschienen ist, in Betracht zieht («Germanentum, Christentum
und Judentum»).



0. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten 135

Weil der Tod der Feind Gottes ist, trennt er uns von Gott,
der Leben und Schöpfer allen Lebens ist. Jesus, der so ganz mit
Gott verbunden ist, so verbunden, wie kein anderer Mensch es

sein kann, muß den Tod gerade deshalb viel schrecklicher
empfinden als jeder andere Mensch. In den Händen des großen
Gottesfeindes sein, heißt: von Gott verlassen sein. Jesus muß dieses

Verlassensein, das Geschiedensein von Gott, den einzig
wirklich zu fürchtenden Zustand, ganz anders erfahren als
andere Menschen. Darum schreit er mit dem Psalmisten zu Gott:
«Warum hast du mich verlassen!» Er ist jetzt in den Händen
des großen Gottesfeindes. Wir müssen dem Evangelisten dankbar

dafür sein, daß er hier nichts beschönigt hat.
Nichts zeigt besser als diese Konfrontierung von Sokrates

und Jesus den radikalen Unterschied zwischen der griechischen
Lehre von der Unsterblichkeit der Seele und der christlichen
Lehre von der Auferstehung. Weil Jesus wirklich den Tod in
seinem ganzen Grauen durchmacht, nicht nur an seinem Leibe,
sondern gerade auch an seiner Seele («Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen!»), darum muß er, sofern er von
den ersten Christen als der Heilsmittler angesehen wird,
derjenige sein, der den Tod selbst in seinem Tode besiegt. Wo der
Tod als der Feind Gottes aufgefaßt wird, da kann es keine
«Unsterblichkeit» geben ohne ein ontisches Christus-Geschehen,
ohne eine Heilsgeschickte, deren Mitte und Ende der Sieg über
den Tod ist. Diesen Sieg kann Jesus nicht davontragen, indem
er einfach als unsterbliche Seele weiterlebt, also im Grunde
nicht stirbt. Er kann den Tod nur besiegen, indem er wirklich
stirbt, sich wirklich in den Bereich des Todes, des Lebenszerstörers,

der Gottverlassenheit, begibt. Wenn man jemanden besiegen

will, so muß man sich in seinen Bereich begeben. Wer den
Tod selbst besiegen will, muß sterben, aber noch einmal: wirklich

aufhören zu leben, nicht einfach weiterleben als unsterbliche

Seele, sondern das kostbarste Gut, das Gott uns geschenkt
hat, das Leben selbst verlieren. Darum hat Markus, der doch
Jesus als den Sohn Gottes darstellen will, an dem grauenvollen,
so ganz menschlichen Tode Jesu nichts zu beschönigen
versucht.

Wenn aus diesem wahrhaftigen Tod Leben hervorgehen soll,
dann ist ein neuer Schöpfungsakt Gottes notwendig, der nicht



136 0. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

nur einen Teil des Menschen ins Leben zurückruft, sondern den

ganzen Menschen, alles, was Gott geschaffen und was der Tod
vernichtet hat. Für Sokrates und Plato ist kein neuer
Schöpfungsakt nötig. Denn der Leih ist ja schlecht und soll nicht
weiteriehen. Und derjenige Teil, der weiteriehen soll, die Seele,
stirbt ja gar nicht. Wenn wir den christlichen Auferstehungsglauben

verstehen wollen, müssen wir völlig von dem griechi-
chen Gedanken absehen, daß das Materielle, Leibliche schlecht
sei und zerstört werden müsse, so daß das Sterben des Leibes

gar nicht Zerstörung wahren Lebens wäre. Für christliches
(und jüdisches) Denken ist auch das Sterben des Leibes Zerstörung

des von Gott geschaffenen Lebens. Es wird kein Unterschied

gemacht. Auch das Leben unseres Leibes ist wahres
Leben. Tod ist Zerstörung alles von Gott geschaffenen Lebens.
Darum muß der Tod und nicht der Körper durch die Auferstehung

besiegt werden.
Nur wer mit den ersten Christen das Grauen des Todes

erfaßt, den Tod als Tod ernst nimmt, kann den Osterjubel der Ur-
gemeinde begreifen und verstehen, daß das ganze Leben und
Denken der ersten Christen durch den Glauben an die Auferstehung

beherrscht ist. Glaube an die Unsterblichkeit ist nicht
Glaube an ein alles umwälzendes Geschehen. Un-sterblichkeit
ist ja nur eine negative Aussage: die Seele stirbt nicht (sie lebt
einfach weiter). Auferstehung ist eine positive Aussage: der
ganze Mensch, der wirklich gestorben ist, wird durch einen
neuen Schöpfungsakt Gottes zum Leben gerufen. Es geschieht
etwas. Ein Schöpfungswunder! Denn vorher ist auch etwas
geschehen, etwas Furchtbares: von Gott geschaffenes Leben ist
zerstört worden.

Für die Bibel ist der Tod nichts Schönes, auch der Tod Jesu
nicht. Der Tod ist wirklich der vom Verwesungsgeruch umgebene

Knochenmann. Und der Tod Jesu ist so häßlich, wie der
große Grünewald ihn im Mittelalter gemalt hat. Aber gerade
deshalb hat der gleiche Maler daneben den großen Sieg, die
Auferstehung Christi, in unübertroffener Weise zu malen verstanden:

Christus im neuen Leib, im Auferstehungsleib. Wer einen
schönen Tod malt, kann keine Auferstehung malen. Wer das
Grauen des Todes nicht erfaßt hat, kann nicht mit Paulus in
den Siegeshymnus einstimmen: «Verschlungen worden ist der



O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten 137

Tod — zum Sieg! Wo ist, o Tod, dein Sieg? Wo ist, o Tod, dein
Stachel?» (1. Kor. 15, 54f.).

III.
Doch der Gegensatz zwischen griechischer Unsterblichkeitsauffassung

und christlichem Auferstehungsglauben ist noch
tiefer. Der Glaube an die Auferstehung setzt die jüdische
Verbindung des Todes mit der Sünde voraus, und von da aus wird
die Notwendigkeit eines Heilsgeschehens noch deutlicher. Der
Tod ist nicht etwas Natürliches, Gottgewolltes, wie im Denken
des griechischen Philosophen, sondern etwas Unnatürliches,
Abnormes, Gottwidriges.13 Die Genesisgeschichte lehrt uns,
daß er erst durch die Sünde des Menschen in die Welt gekommen

ist. Der Tod ist ein Fluch, und die ganze Schöpfung ist in
den Fluch mit hineinbezogen worden. Die Sünde des Menschen
hat das Geschehen, von dem die Bibel berichtet und das wir
Heilsgeschichte nennen, notwendig gemacht. Der Tod kann nur
besiegt werden, indem die Sünde gesühnt wird. Denn «der Tod
ist der Sünde Sold». Das sagt nicht nur die Genesisgeschichte,
sondern auch Paulus (Rom. 6, 23), und das ist die Anschauung,
die das ganze Urchristentum vom Tode hat. So wie die Sünde
etwas Widergöttliches ist, so auch ihre Folge, der Tod. Freilich
kann sich Gott des Todes bedienen (1. Kor. 15, 36; Joh. 12, 24),
wie er sich Satans bedienen kann. Trotzdem ist der Tod als
solcher der Feind Gottes. Denn Gott ist Leben und Lebenschöpfer.

Es ist nicht gottgewollt, daß es ein Verwelken und
Verwesen gibt, ein Sterben und Kranksein, das ein Sonderfall des
Todes ist, der sich schon während unseres Lebens auswirkt.

Alles, was dem Leben entgegengesetzt ist, Tod und Krankheit, stammt
nach biblischem Glauben aus der Sünde. Darum ist jede Krankenheilung,
die Jesus vollbringt, nicht nur ein Zurückdrängen des Todes, sondern ein
Einbruch in den Bereich der Sünde, und deshalb sagt Jesus bei den
Krankenheilungen: Deine Sünden sind dir vergeben. Nicht als ob jeder
individuellen Krankheit eine individuelle Sünde entspräche, wohl aber so, daß

i3 Wir werden sehen, daß der Tod im Lichte der Besiegung durch
Christus alle Schrecken verloren hat. Aber ich würde es doch nicht wagen,
mit K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 2 (1948), S. 777 ff. (unter
Berufung auf die Unterscheidung eines «zweiten Todes» in Apk. 21, 8), vom
Neuen Testament aus von einem «natürlichen Sterben» zu sprechen (siehe
1 Kor. 11,30!).



138 O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

das Vorkommen der Krankheit überhaupt wie das Vorkommen des Todes
eine Folge des sündigen Zustandes der ganzen Menschheit ist. Jede
Krankenheilung ist partielle Auferweckung, partieller Sieg des Lehens über
den Tod. Das ist christliche Anschauung. Nach griechischer Auffassung
hängt die Krankheit des Leibes damit zusammen, daß eben der Leib an
sich schlecht und der Zerstörung geweiht ist. Für den Christen kann
dagegen sogar am irdischen Leib bereits eine Vorwegnähme der Auferstehung
zeitweilig sichtbar werden.

Und das erinnert uns daran, daß der Leib an sich nicht
schlecht, sondern wie die Seele eine Gabe unseres Schöpfers ist:
darum haben wir nach Paulus Pflichten unserm Leibe gegenüber.

Denn Gott ist der Schöpfer aller Dinge. Die jüdisch-christliche

Auffassung von der Schöpfung schließt allen griechischen
Dualismus zwischen Körper und Seele aus. Das Sichtbare, Leibliche

ist ebenso Gottes gute Schöpfung wie das Unsichtbare.
Gott ist der Schöpfer meines Leibes. Daher ist dieser nicht ein
Kerker, sondern ein Tempel, wie Paulus in 1. Kor. 6, 19 sagt:
der Tempel des Heiligen Geistes. Da liegt der große Unterschied.
Gott findet gerade auch das Leibliche «gut», nachdem er es
geschaffen hat. Die Genesiserzählung betont dies ausdrücklich.
Nun hat aber die Sünde den ganzen Menschen erfaßt, nicht nur
den Leib, sondern auch die Seele; und ihre Folge, der Tod,
erstreckt sich auf den ganzen Menschen, Leib und Seele, und nicht
nur auf den Menschen, sondern sogar die ganze übrige Schöpfung.

Der Tod ist deshalb etwas Schreckliches, weil die ganze
sichtbare Schöpfung, auch unser Leib, etwas Wunderbares ist,
wenn sie auch durch Sünde und Tod verdorben ist.

Hinter der pessimistischen Todesauffassung steht die
optimistische Schöpfungsbetrachtung. Wo dagegen wie im Platonis-
mus der Tod bejaht wird, da wird die sichtbare Welt nicht als
Gottes Schöpfung ernst genommen, und wenn die Platoniker den
Leib als schön betrachten, so nicht in dem Sinne, daß er an sich
schön wäre, sondern insofern er etwas von der ewigen Seele,
der einzigen wirklich göttlichen Realität, durchschimmern läßt.
Wohl ist auch für den Christen der gegenwärtige Leib nur der
Schatten eines bessern, zukünftigen Leibes der Herrlichkeit,
aber eben eines Leihes der Herrlichkeit. Der Gegensatz ist hier
nicht, wie für Plato, zwischen leiblicher Erscheinungsform und
immaterieller Idee, sondern zwischen der durch die Sünde dem
Tode ausgelieferten gegenwärtigen Schöpfung und der von der



O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten 139

Sünde befreiten Neuschöpfung, zwischen dem verweslichen
fleischlichen Leib und dem unverweslichen Auferstehungsleib.

Das führt uns zur Auffassung vom Menschen, zu dem, was
man die Anthropologie nennt. Die neutestamentliche Anthropologie

ist nicht die griechische; sie schließt sich an die jüdische
an. Für die Begriffe Leib, Seele, Fleisch, Geist, um nur diese

zu nennen, gebraucht das Neue Testament zwar die gleichen
Wörter wie die griechischen Philosophen. Aber sie bedeuten für
sie etwas ganz anderes, und wir verstehen das ganze Neue
Testament falsch, wenn wir sie im griechischen Sinne interpretieren.

Viele Mißverständnisse rühren daher.
Ich kann hier nicht im einzelnen die biblische Anthropologie darstellen.

Es gibt darüber — abgesehen von den einschlägigen Artikeln im Theologischen

Wörterbuch14 — gute Einzelstudien.15 Man müßte hier zunächst
die Anthropologie der verschiedenen neutestamentlichen Autoren gesondert
behandeln. Denn gerade in diesem Punkte bestehen nicht unwesentliche
Unterschiede. Hier kann ich notgedrungen nur auf einige Hauptpunkte
eingehen, die für unsere Frage in Betracht kommen, und ich muß dies etwas
schematisch tun, ohne die Nuancen zu berücksichtigen, die in einer eigentlichen

Anthropologie beachtet werden müßten. Dabei werden wir uns
naturgemäß in erster Linie auf Paulus zu stützen haben, da nur bei ihm eine
eigentliche Anthropologie näher faßbar ist, obwohl auch er die verschiedenen

Begriffe nicht ganz konsequent in der gleichen Bedeutung
verwendet. 19

Das Neue Testament kennt natürlich auch den Unterschied
zwischen Leib und Seele, oder um mit Paulus zu sprechen,
zwischen äußerm und innerm Menschen. Aber diese Unterscheidung

kommt nicht einem Gegensatz gleich, als wäre der innere
Mensch von Natur gut, der äußere von Natur schlecht.17 Beide
gehören zusammen, ergänzen sich, sind von Gott gut geschaf-

14 Auch die Theologien des Neuen Testaments sind hier natürlich zu
nennen.

15 W. G. Kümmel, Das Bild des Menschen im Neuen Testament (1948).
19 W. Gutbrod, Die paulinische Anthropologie (1934) ; W. G. Kümmel,

Kömer 7 und die Bekehrung des Paulus (1929) ; E. Schweizer, Rom. 1, 3 f.
und der Gegensatz von Fleisch und Geist vor und bei Paulus: Evang.
Theol. 15 (1955), S. 563 ff.; und besonders das entsprechende Kapitel in
R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (1953).

17 Auch die Worte Jesu in Mark. 8, 36, Matth. 6, 25 und Matth. 10, 28

(qiuxn Leben!) reden nicht vom «unendlichen Wert der unsterblichen
Seele> und setzen keine Höherbewertung des innern Menschen voraus. Siehe
dazu (auch zu Mark. 14, 38) Kümmel, Das Bild des Menschen, S. 16 ff.



140 O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

fen. Der innere Mensch ohne den äußern hat keine eigentliche
unabhängige Vollexistenz. Er bedarf des Leibes. Er kann zwar
ohne Leib wie etwa die Toten nach dem Alten Testament im
Scheol ein Schattendasein führen, aber ein eigentliches Lehen ist
dies nicht. Der Gegensatz zur griechischen Seele ist klar: diese

gelangt gerade ohne den Leib, und nur ohne ihn, erst zur vollen

Entfaltung ihres Lebens. Nichts dergleichen im Neuen
Testament. Anderseits bedarf nach urchristlicher Anschauung
auch der Leib umgekehrt des innern Menschen.

Und welche Rolle spielen nun Fleisch (crotpg) und Geist
(nveOpa) Hier gilt es besonders, sich durch den profanen
Gehrauch der griechischen Wörter nicht irreführen zu lassen,
obwohl er an verschiedenen Stellen auch im Neuen Testament
vorkommt und obwohl sogar bei einem und demselben Schriftsteller,

etwa Paulus, die Terminologie durchaus nicht einheitlich ist.
Unter den erwähnten Vorbehalten können wir sagen, daß

nach dem Gebrauch, der etwa für des Paulus Theologie
charakteristisch ist, Fleisch und Geist im Neuen Testament zwei
transzendente aktive Mächte sind, die von außen in den Menschen
hineinkommen und hier dynamisch wirken, aber beide nicht mit
dem Menschsein als solchem gegeben sind. Überhaupt gilt auch
für die Anthropologie, daß sie im Gegensatz zu der griechischen
heilsgeschichtlich fundiert ist.18 «Fleisch» ist die Sündenmacht,
die als Todesmacht mit der Sünde Adams in den ganzen
Menschen hineingekommen ist. Sie hat Leih und Seele erfaßt, aber
— und dies ist besonders wichtig — nun doch so, daß das Fleisch
von nun an mit dem Leib in einer viel engeren Verbindung steht
als mit dem innern Menschen obwohl es mit dem Sündenfall
auch von diesem Besitz ergriffen hat. Der Geist ist der große
Gegenspieler des Fleisches, aber auch wieder nicht als
anthropologische Gegebenheit, sondern als eine von außen erst in den

18 Dies meint auch Kümmel, Das Bild des Menschen, wenn er betont,
daß im Neuen Testament, auch in der johanneischen Theologie, der Mensch
immer als geschichtliches Wesen gesehen ist.

19 Der Leib ist sozusagen sein Sitz, von dem aus es auf den ganzen
Menschen wirkt. Daher kommt es, daß Paulus entgegen seiner eigenen
Grundauffassung wohl auch an ganz wenig Stellen Leib statt Fleisch und
umgekehrt Fleisch statt Leib sagen kann. Diese terminologischen
Ausnahmefälle ändern nichts an seiner Gesamtanschauung, für die die klare
Trennung zwischen Leib und Fleisch charakteristisch ist.



O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten 141

Menschen hineinkommende Macht. Er ist die Schöpfermacht Gottes.

Er ist die große Lebensmacht, das Auferstehungselement,
so wie das Fleisch die Todesmacht ist. Im Alten Bunde wirkt er
nur vereinzelt in den Propheten. In der Endzeit, in der wir nach
dem Neuen Testament stehen, d. h. seitdem Christus in seinem
Tod die Macht des Todes gebrochen hat und auferstanden ist,
ist diese Lebensmacht in allen Gliedern der Gemeinde Christi
am Werk. Nach Apg. 2, 16 wird der Geist «in den letzten
Tagen» über alle Menschen kommen. Diese Prophezeiung Joels
hat sich an Pfingsten erfüllt.

Wie das Fleisch, so ergreift auch der Geist den ganzen
Menschen, den innern und den äußern, schon jetzt. Aber hier
ist es nun umgekehrt wie beim Fleisch. Während das Fleisch
sich für die Dauer dieses Äon in unlöslicher Weise im Leibe
festgesetzt hat, den innern Menschen aber nicht in der gleichen
unentrinnbaren Weise beherrscht, ergreift die Auferstehungsmacht

des Heiligen Geistes vom innern Menschen schon jetzt in
einer so entscheidenden Weise Besitz, daß dieser «sich von Tag
zu Tag erneuert», wie Paulus sagt (2. Kor. 4,16). Was den Leib
betrifft, so wird dieser zwar auch schon vom Geist ergriffen.
Es kommt schon zu einer gewissen Vorwegnahme des Endes,
zu einem momentanen Zurückweichen der Todesmacht auch im
Leibe, sobald die Auferstehungsmacht des Geistes am Werke
ist.20 Daher die wunderbaren Krankenheilungen unter den
ersten Christen. Aber es handelt sich hier doch nur um ein
Zurückweichen, noch nicht um eine endgültige Verwandlung des
Todesleibes in einen Auferstehungsleib. Auch die von Jesus
zu seinen Lebzeiten Auferweckten werden wieder sterben müssen.

Denn sie haben noch nicht einen Auferstehungsleib erhalten.

Die Verwandlung des fleischlichen, dem Tode geweihten
Leibes in einen Geistleib wird erst am Ende stattfinden. Erst
dann wird die Auferstehungsmacht des Heiligen Geistes den
Leib so ganz erfassen, daß sie ihn verwandeln wird, so wie sie
schon jetzt «von Tag zu Tag» den innern Menschen verwandelt.

Es kommt mir hier darauf an, zu zeigen, wie verschieden
die Anthropologie des Neuen Testaments von der der Griechen

20 Siehe meinen Artikel La délivrance anticipée du corps humain d'après
le Nouveau Testament: Hommage et Reconnaissance. 60e anniversaire de
K. Barth (1946), S. 31 ff.



142 O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

ist. Leib und Seele sind beide ursprünglich gut, insofern sie von
Gott geschaffen sind. Sie sind beide schlecht, insofern die Sünden-

und Todesmacht des Fleisches sie ergriffen hat. Beide aber
können und müssen erlöst werden durch die Lebensmacht des

Heiligen Geistes. Erlösung besteht also hier nicht in einer Erlösung

der Seele vom Leibe, sondern in einer Erlösung beider, der
Seele und des Leibes, von der Todesmacht des Fleisches.21

Die Verwandlung des Fleischleibes in einen Auferstehungsleib
wird erst im Augenblick eintreten, wo die ganze Schöpfung

durch den Heiligen Geist neugeschaffen wird, wenn es den Tod
nicht mehr geben wird. Dann wird die Substanz22 des Leibes
nicht mehr Fleisch sein, sondern Geist: es wird nach Paulus
einen «Geistleib» geben. Diese Auferstehung des Leibes wird
also nur ein Teil der gesamten Neuschöpfung am Ende sein.
«Wir warten auf einen neuen Himmel und eine neue Erde», sagt
2. Petr. 3, 13. Die christliche Hoffnung bezieht sich nicht nur
auf mein individuelles Los, sondern auf die Gesamtschöpfung.
Die ganze Schöpfung, auch die sichtbare, materielle, ist durch
die Sünde des Menschen in den Tod hineinbezogen worden. «Um
deinetwillen», so lautete der Fluch. Das hören wir nicht nur in
der Genesis, sondern in Rom. 8, 19 ff., wo Paulus schreibt, daß
die ganze Schöpfung23 auch in der Gegenwart sehnsüchtig auf

21 Auch das viel zitierte, oben in Anm. 17 schon erwähnte Jesuswort
Matth. 10, 28: «Fürchtet euch nicht vor denen, die den Leib töten, die H^x»)

aber nicht töten können», setzt keineswegs die griechische Vorstellung
voraus, als ob die Seele des Leibes nicht bedürfte. Gerade die Fortsetzung
zeigt, daß dies nicht der Fall ist. Jesus fährt nicht fort: «fürchtet euch vor
dem, der die Hu>xf] tötet», sondern: «vor dem, der yaixf) und Leib in der
Gehenna töten kann». Mit Recht weisen die Kommentare darauf hin, daß

i|)itxf| hier nicht den griechischen Begriff der Seele bezeichnet, sondern
entsprechend dem aramäischen naphscha besser mit «Leben» zu übersetzen
wäre. Siehe z.B. J. Schniewind, Das Evangelium nach Matthäus (1937),
ad loc. Richtig auch Kümmel, Das Bild des Menschen, S. 17 : Matth. 10, 28

«will nicht den Wert der unsterblichen Seele bezeichnen, sondern betonen,
daß allein Gott außer dem irdischen auch das himmlische Leben vernichten
kann». Siehe auch Mehl, Der letzte Feind, S. 40, A. 12.

22 Ich gebrauche diesen Terminus, der an sich nicht glücklich ist, in
Ermangelung eines bessern. Wie er gemeint ist, dürfte nach den obigen
Ausführungen klar sein.

23 Die Verwertung dieses «um deinetwillen» in v. 20 schließt mit seinem
Hinweis auf Gen. 3, 17 jede andere Übersetzung von ktioiç, wie sie etwa



O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehang der Toten 143

Erlösung wartet. Diese Erlösung wird kommen, wenn die Macht
des Heiligen Geistes alle Materie verwandeln wird, wenn Gott
in einem neuen Schöpfungsakt die Materie nicht zerstören,
sondern vom Fleisch, von der Verweslichkeit, befreien wird. Nicht
ewige Ideen werden dann in Erscheinung treten, sondern die
konkreten Gegenstände werden neu erstehen in dem unverweslichen

Lebenselement des Heiligen Geistes,und dazu gehört auch
unser Leib. Dieser Glaube ist viel mutiger als der griechische.

Weil Auferstehung des Leibes ein neuer Schöpfungsakt ist,
der das All umfaßt, darum ist sie nicht ein Geschehen, das mit
dem individuellen Tode eines jeden, sondern erst am Ende
eintritt. Sie ist nicht ein Übergang aus dem Diesseits ins Jenseits,
wie dies nach griechischem Glauben für die unsterbliche, vom
Körper befreite Seele der Fall ist, sondern sie ist ein Übergang
vom jetzigen Zeitenäon zum zukünftigen. Sie ist an das gesamte
Heilsgeschehen gebunden.

Es muß eine in der Zeit sich abspielende Heilsgeschichte
geben, weil es Sünde gibt. Wo die Sünde als Ursprung der
Herrschaft des Todes über Gottes Schöpfung angesehen wird, da
muß dieser Tod zugleich mit der Sünde besiegt werden. Wir sind
nicht imstande, das zu tun; da wir selbst Sünder sind, können
wir die Sünde nicht besiegen, lehrt das Neue Testament. Ein
anderer hat es für uns getan, und er konnte es nur tun, indem
er sich in den Bereich des Todes begab, das heißt: selbst starb
und die Sünde sühnte, so daß der Tod als Sold der Sünde
überwunden ist. Urchristlicher Glaube verkündet, daß Jesus dies
getan hat, indem er mit Leib und Seele auferstanden ist, nachdem
er wirklich tot war. Er verkündet, daß nunmehr die
Auferstehungsmacht, der Heilige Geist, am Werke ist. Der Weg ist frei!
Die Sünde ist besiegt; die Auferstehung, das Leben triumphiert
über den Tod, da ja der Tod nur die Folge der Sünde war.
Gott hat hier das für das Ende erwartete Wunder der Neuschöpfung

schon vorweggenommen. Wiederum hat er Leben geschaffen,

wie am Anfang, aber neues Leben. An diesem einen Punkt,
an Jesus Christus, ist dieses Wunder schon geschehen!
Auferstehung nicht nur im Sinne einer Erfassung des innern Men-

von E. Brunner und A. Schlatter (Geschöpf als Mensch) vorgeschlagen
wird, aus. Siehe 0. Cullmann, Christus und die Zeit (1945), S. 89.



144 O. Cul/mann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

sehen durch den Heiligen Geist, sondern Auferstehung des Leibes.

Neuschaffung der Materie, einer unverweslichen Materie.
Nirgends sonst in der Welt gibt es eine Auferstehungsmaterie,
nirgends einen Geistleib: nur hier in Jesus Christus.

IV.

Wir sollten uns Rechenschaft darüber ablegen, was das für
die ersten Christen bedeutete, wenn sie die große Osterhotschaft
verkündeten: Christus ist auferstanden von den Toten! Um das

zu verstehen, sollten wir uns vor allem daran erinnern, was der
Tod für sie bedeutete. Wir sind versucht, diese gewaltigen
Aussagen immer mit dem griechischen Gedanken der Unsterblichkeit

der Seele zusammenzubringen und auf diese Weise ihres
Gehaltes zu berauhen. Christus ist auferstanden, das heißt: wir
sind schon in die neue Ära eingetreten, in der der Tod durch
den Heiligen Geist besiegt ist, in der die Verweslichkeit nicht
mehr ist. Denn wenn es wirklich schon einen Geistleib gibt, der
aus einem fleischlichen Leib hervorgegangen ist, dann ist ja die
Macht des Todes gebrochen. Eigentlich sollten die Gläubigen
nach der Überzeugung der ersten Christen nicht mehr sterben,
und das war gewiß ihre Erwartung in der allerersten Zeit. Aber
auch so kann es nicht mehr viel bedeuten, wenn Menschen noch
weiter sterben. Ihr Tod kann von jetzt an nicht mehr Ausdruck
der absoluten Herrschaft des Todes sein, sondern nur noch eines
letzten Ringens um die Herrschaft. Die gewaltige Tatsache, daß
es einen von den Toten auferstandenen Leib gibt, kann der Tod
nicht mehr rückgängig machen.

Wir sollten versuchen, einfach zu verstehen, was die Christen

damit meinten, wenn sie sagten, Jesus Christus sei der
Erstgeborene von den Toten». Wir sollten versuchen, so
schwer es uns auch fallen mag, die Frage, oh wir diesen Glauben

als Glauben an ein ontisches Ereignis annehmen können,
zunächst auszuschalten. Auch die Frage, ob Sokrates recht hat
oder ob das Neue Testament recht hat, sollten wir zunächst
beiseite lassen. Sonst werden wir von vornherein ständig fremde
Gedankengänge mit denen des Neuen Testaments vermischen.
Wir sollten gerade hier einfach hinhören, was das Neue Testament

sagt. «Jesus Christus der Erstgeborene von den Toten.»



0. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten 145

Sein Leib der erste Auferstehungsleib, der erste Geistleib: Wo
diese Überzeugung vorhanden ist, da muß das ganze Leben und
Denken von ihr radikal beeinflußt werden. Alles, was sich in
der Urgemeinde ereignet hat, wird von hier aus und nur von
hier aus verständlich. Das ganze Neue Testament bleibt für uns
ein Buch mit sieben Siegeln, wenn wir nicht hinter jedem Satz,
der dort steht, diesen andern lesen: Christus ist auferstanden 24;

der Tod ist schon besiegt; es gibt bereits eine Neuschöpfung.
Die Auferstehungszeit ist eingeleitet!

Freilich erst eingeleitet, aber doch entscheidend eingeleitet.
Erst eingeleitet: denn der Tod ist noch am Werke, und die Christen

sterben noch. Die Jünger stellten es fest, als die ersten Glieder

der Gemeinde starben. Das mußte zunächst allerdings ein
schweres Problem für sie stellen.25 In 1. Kor. 11, 30 schreibt
Paulus, daß es im Grunde weder Krankheit noch Tod mehr
geben dürfte. Sünde, Krankheit und Tod existieren noch. Aber der
Heilige Geist als neue Schöpfungsmacht ist schon wirksam in
unserer Welt. Er wirkt sichtbar in der Urgemeinde in den
verschiedenen Geistesmanifestationen. Was ich in meinem Buche
«Christus und die Zeit» die Spannung zwischen «schon erfüllt»
und «hoch nicht vollendet» nenne, das gehört wesensmäßig zum
Neuen Testament.

Diese Spannung ist also nicht erst eine nachträgliche «Verlegenheitslösung»

26, wie A. Schweitzers Schüler und nun auch R. Bultmann27 be-

24 Sollte der «Lehrer der Gerechtigkeit» der Qumran-Sekte wirklich
hingerichtet und von seinen Jüngern seine Wiederkehr erwartet worden
sein, was jedoch bis jetzt durch keinen Text bewiesen ist, dann liegt —
abgesehen von allen andern Unterschieden (siehe meinen in Anm. 7 angeführten

Artikel The Significance S. 213 ff.) — der Hauptunterschied, was
den Glauben der Urgemeinde betrifft, gerade im Glauben an die Tatsache
der schon erfolgten Auferstehung Jesu, die auf jeden Fall keine Parallele
in der Sekte hat.

25 Siehe dazu Ph. H. Menoud, La mort d'Ananias et de Saphira: Aux
sources de la tradition chrétienne. Mélanges offerts à M. Goguel (1950),
besonders S. 150 ff.

26 Siehe besonders F. Buri, Das Problem der ausgebliebenen Parusie:
Schweiz. Theol. Umschau 1946, S. 97 ff. Dazu 0. Cullmann, Das wahre
durch die ausgebliebene Parusie gestellte neutestamentliche Problem: Theol.
Zeitschr. 3 (1947), S. 177 ff.; auch S. 428 ff.

27 R. Bultmann, History and Eschatology in the New Testament: New
Test. Stud. 1 (1954), S. 5 ff.

10



146 O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

haupten. Sie ist vielmehr schon hei Jesus vorhanden. Er verkündet das
Reich Gottes für die Zukunft, aber anderseits verkündet er, daß das Reich
Gottes schon hereingebrochen ist, da er selbst ja mit dem Heiligen Geist
bereits den Tod zurückdrängt, indem er Kranke heilt, Tote auferweckt
(Matth. 12, 28; Matth. 11, 3 ff.; Luk. 10, 18) in Vorwegnahm© des Sieges,
den er in seinem eigenen Tod über den Tod davonträgt. Weder Schweitzer
hat recht, wenn er als ursprüngliche christliche Hoffnung nur die Hoffnung

auf die Zukunft ansieht, noch C. H. Dodd, wenn er nur von «realized
eschatology» spricht, und wohl noch weniger Bultmann, wenn er das Wesen
der ursprünglichen Hoffnung in einen Heideggerschen Existentialismus
auflöst. Es gehört konstitutiv zum neutestamentlichen Denken, daß es

sich zeitlicher Kategorien bedient, und zwar gerade, weil der Glaube, daß
in Christus Auferstehung schon erfolgt ist, Ausgangspunkt des ganzen
christlichen Lebens und Denkens ist. Wenn wir dies als die zentrale Aussage

des urchristlichen Glaubens ansehen, dann muß die zeitliche Spannung

zwischen «schon erfüllt» und «noch nicht vollendet» das Wesen dieses
Glaubens ausmachen. Dann muß das Bild, das ich in «Christus und die
Zeit» gebrauche, die ganze neutestamentliche Situation kennzeichnen: die
Entscheidungsschlacht ist in Christi Tod und Auferstehung geschlagen; nur
der Victory Day steht noch aus.

Im Grunde dreht sich die ganze heutige theologische
Diskussion um die Frage: Ist Ostern der Ausgangspunkt der christlichen

Kirche, ihrer Existenz, ihres Lebens, ihres Denkens?
Wenn ja, dann wird der Glaube an Christi leibliche Auferstehung

zum Hauptstück des urchristlichen Glaubens. Die
Tatsache, daß es einen Auferstehungsleib, den Christi, gibt,
bestimmt dann die ganze neutestamentliche Zeitauffassung. Wenn
Christus der «Erstgeborene von den Toten» ist, so heißt dies,
daß die Endzeit schon da ist. Es heißt aber auch, daß eine
zeitliche Distanz (wie kurz oder wie lang sie auch sei) den
Erstgeborenen von allen andern Menschen trennt, die noch nicht
«von den Toten geboren sind». Dann heißt dies, daß wir nach
dem Neuen Testament in einer Zwischenzeit stehen, zwischen
der Auferstehung Jesu, die schon erfolgt ist, und unserer
Auferstehung, die erst am Ende erfolgen wird. Es heißt aber auch,
daß die Lebensmacht, der Heilige Geist, schon unter uns am
Werke ist. Darum wendet Paulus den gleichen Ausdruck mrapxri,
«Erstling», zugleich auf den Heiligen Geist (Rom. 8, 28) und auf
Jesus selbst an (1. Kor. 15, 23). Dann gibt es Vorwegnahme der
Auferstehung schon jetzt. Und zwar in doppelter Weise: unser
innerer Mensch wird bereits von Tag zu Tag durch den Heiligen

Geist erneuert (2. Kor. 4, 16; Eph. 3, 16). Aber auch der



0. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele a. Auferstehung der Toten 147

Leib wird schon vom Geiste erfaßt, obwohl das Fleisch noch
seinen festen Sitz in ihm hat. Auf den verzweifelten Ruf von
Rom. 7, 24: «Wer wird mich von diesem Todesleihe befreien?»
antwortet das ganze Neue Testament: der Heilige Geist!

Am deutlichsten wird die Vorwegnahme des Endes durch den Heiligen
Geist in der urchristlichen Feier des Brotbrechens sichtbar. Besonders da

geschehen wohl auch die sichtbaren Wunder des Geistes. Da sucht der Geist
die Grenzen der unvollkommenen Menschensprache im Zungenreden zu
durchbrechen. Hier tritt die Gemeinde in direkte Beziehung zum
Auferstandenen, nicht nur zu seiner Seele, sondern zu seinem unsichtbaren
Auferstehungsleib. Darum lesen wir in 1. Kor. 10, 16: «Das Brot, das wir
brechen, ist es nicht Gemeinschaft mit dem Leihe Christi?» Hier kommen
wir in der Gemeinschaft der Brüder dem Auferstehungsleibe Christi am
nächsten, und darum schreibt Paulus im folgenden Kap., 11, 27 ff. (einer
Stelle, die viel zu wenig berücksichtigt wird!) : Wenn dieses Herrenmahl
in restlos würdiger Weise von allen Gliedern der Gemeinde genossen
würde, dann würde unsere Verbindung mit Jesu Auferstehungsleib auf
unsere eigenen Leiber schon jetzt so einwirken, daß es bereits keine Krankheit,

ja keinen Tod mehr gäbe (1. Kor. 11, 28—30) — eine merkwürdig
kühne Behauptung.28

Diese Vorwegnahmen weisen auf die Verwandlung des

Fleischleibes in den Geistleib hin, die eintritt, wenn die ganze
Schöpfung vom Geiste neu geschaffen wird. Dann erst wird es
nichts mehr geben als Geist. Anstelle der fleischlichen Materie
tritt dann die geistige. Das heißt: anstelle der verweslichen tritt
die unverwesliche. Aber mißverstehen wir dies ja nicht im Sinne
des griechischen Geistbegriffs, ja nicht im Sinne der körperlosen

Idee! Es handelt sich um einen neuen Himmel und eine
neue Erde. Das ist die urchristliche Hoffnung.

Der Ausdruck, dessen sich das apostolische Glaubensbekenntnis
bedient, ist auf jeden Fall nicht mit dem Paulinismus vereinbar: Ich glaube
an die Auferstehung des Fleisches. 29 Das konnte Paulus nicht sagen. Er
glaubt an die Auferstehung des Leibes, nicht des Fleisches. Das Fleisch ist
die Todesmacht, die zerstört werden muß. In einer Zeit, wo die biblische
Terminologie im Sinne der griechischen Anthropologie mißverstanden worden

ist, hat sich dieser Irrtum eingebürgert. In Wirklichkeit wird nach
Paulus unser Leib auferstehen, wenn die Lebensmacht des Geistes alles,
restlos alles neu schaffen wird.

28 In diesem Lichte ist auch F. J. Leenhardts neue These: Ceci est
mon corps. Explication de ces paroles de Jésus-Christ (1955), zu verstehen.

29 Die Aussage «Fleisches Auferstehung» sucht biblisch-theologisch und
dogmengeschichtlich einzuordnen W. Bieder, Auferstehung des Fleisches
oder des Leibes?: Theol. Zeitschr. 1 (1945), S. 105 ff.



148 O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

Ein unverweslicher Leih: Wie sollen wir uns das vorstellen?

Oder besser gesagt: Wie haben ihn sich die ersten Christen
vorgestellt? Paulus schreibt in Phil. 3,21, Jesus Christus werde
am Ende unsern Leib der Niedrigkeit in den Leih seiner eigenen

Herrlichkeit (bôSa) verwandeln, ebenso in 2. Kor. 3,18: «Wir
werden verwandelt in sein eigenes Bild von Herrlichkeit zu
Herrlichkeit (coro bôEpç eîç bôEav).» Diese Herrlichkeit (bôEa) wird
von den ersten Christen als eine Art Lichtmaterie vorgestellt,
was aber nur ein unvollkommener Vergleich ist. Unsere Sprache
hat dafür kein Wort. Wiederum verweise ich auf Grünewalds
Auferstehungsbild. Er mag dem am nächsten gekommen sein,
was Paulus unter Geistleib verstanden hat.

V.

Die letzte Frage, die aufzuwerfen ist, wann die Verwandlung
des Leibes erfolgt, haben wir implizite eigentlich schon
beantwortet. Das ganze Neue Testament antwortet: am Ende, und das
ist wirklich, d. h. temporal, zu verstehen. Damit stellt sich aber
dann die Frage nach einem «Zwischenzustand» der Toten. Wohl
ist der Tod nach 2. Tim. 1, 10 schon besiegt: Christus «hat ihn
besiegt und hat Leben und Unverweslichkeit ans Licht
gebracht». Aber die zeitliche Spannung, die ich so stark zu betonen

pflege, betrifft gerade diesen Zentralpunkt: der Tod ist
besiegt, aber vernichtet wird er erst am Ende: «als letzter Feind
wird der Tod besiegt» (1. Kor. 15, 26). Daß im Griechischen
beide Male das gleiche Verhum KaTappeui steht30, sowohl wo es
sich um den schon erfolgten entscheidenden Sieg und wo es sich
um den noch ausstehenden Endsieg handeltest charakteristisch.
Vom Endsieg, der Vernichtung, spricht auch Apk. 20, 14: Der
Tod wird in den Feuerpfuhl geworfen, und so heißt es einige
Verse weiter: Der Tod wird nicht mehr sein.

Das bedeutet aber, daß die Verwandlung des Leibes nicht
sofort nach jedem individuellen Tode eintritt. Wir müssen uns
gerade auch hier wiederum vor jeder Anpassung an griechische
Vorstellungen hüten, wenn wir die neutestamentliche Lehre
verstehen wollen, und hier ist wohl auch der Punkt, wo ich K.

30 So übersetzt Luther das gleiche Verbum in 2. Tim. 1, 10: er hat ihm
«die Macht genommen»; in 1. Kor. 15, 26; «er wird aufgehoben».



0. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten 149

Barths Deutung nicht einfach als Wiedergabe urchristlichen
Denkens annehmen kann, auch nicht in der sehr nuancierten
Form der Kirchlichen Dogmatik31, die gegenüber seinen ersten
Veröffentlichungen32 gewiß der neutestamentlichen Eschatologie

sehr viel näher kommt.33 Nach dem Neuen Testament sind
die Toten noch in der Zeit. Sonst hätte das Problem von l.Thess.
4,13 ff. keinen Sinn. Dort handelt es sich für Paulus ja darum,
zu zeigen, daß im Augenblick der Wiederkunft Christi diejenigen,

die dann leben, keinen Vorteil vor denen haben, die in Christus

gestorben sind. Gibt es für das Neue Testament einen
andern «Standort» als den, von dem aus Paulus hier von den in
Christus Verstorbenen als solchen spricht, die noch nicht
auferstanden sind, aber bei der Wiederkunft Christi auferstehen
werden, wenn die dann Lebenden im Unterschied von ihnen
entrückt und (nach 1. Kor. 15, 52) verwandelt werden? Auch in
Apk. 6,11 hören wir, daß die in Christus Verstorbenen warten:
«Wie lange noch?» rufen die Märtyrer, die unterm Altar schlafen.

Auch das Gleichnis vom reichen Mann, wo Lazarus direkt
in Abrahams Schoß getragen wird (Luk. 16,23), und das Wort
des Paulus: «Ich habe Lust, zu sterben und bei Christus zu
sein» (Phil. 1, 23) beweisen nicht, daß an diesen Stellen damit
gerechnet sei, die Auferstehung des Leibes trete sofort nach
dem individuellen Tod ein.34 In keinem dieser Texte steht ein

31 K.Barth, Die kirchlich© Dogmatik, II, 1 (1940), S. 698 ff. ; III, 2

(1948), S. 524 ff. 714 ff.
32 Besonders Die Auferstehung der Toten (1926).
33 Eine Frage für sich wäre allerdings, oh Barth als Dogmatiker nicht

das Recht hat, in dieser ganzen Frage Zusammenhänge herzustellen, die
noch außerhalb des Gesichtskreises des Neuen Testaments liegen. Nur
sollte dieses «Hinausgehen über das Neue Testament» auch dort, wo wie
bei Barth das ständige Bemühen vorhanden ist, von der Bibel her zu
argumentieren, vielleicht bewußter geschehen und jeweils klar und ausdrücklich

als solches gekennzeichnet sein. Die unvermeidliche Gefahr, der
jeder Dogmatiker (darin liegt die Größe und Würde seiner Aufgabe)
begegnen muß, mit dem «über die Bibel Hinausgehen» nicht auf der
Verlängerungslinie der Bibel zu bleiben, und erst von jenem «Darüberhinaus-
gehen» aus nachträglich die biblischen Texte zu interpretieren, würde
dann auch bewußter erkannt, und das Gespräch mit dem Exegeten (siehe
oben) gerade deshalb fruchtbarer.

34 Auch das vielumstrittene Wort Luk. 23, 43: «Heute wirst du mit
mir im Paradiese sein», gehört hierher. Es ist zwar nicht unmöglich, aber
doch unnatürlich, af||uepov zu Xdyui aoi zu ziehen. Das Logion ist mit Luk.



150 O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

Wort von Auferstehung des Leibes. Wohl aber ist hier in
verschiedenen Bildern vom Zustand derer geredet, die in Christus
und vor dem Ende sterben, von diesem Zwischenzustand, in dem
auch sie wie die Lebenden sich befinden. Alle diese Bilder drük-
ken nur eine besondere Christusnähe aus, in der sich die in
Christus Sterbenden vor dem Ende befinden. Sie sind «im Schöße
Ahrahams» oder (nach Apk. 6,9) «unterm Altar» oder «mit
Christus». Alles das sind nur Bilder für die Gottesnähe. Das
geläufigste Bild ist aber: «sie schlafen».35 Daß im Neuen Testament

mit einer solchen Zwischenzeit für die Toten wie für die
Lebenden gerechnet ist, dürfte schwer abzustreiten sein. Irgendwelche

Spekulationen über den Zustand der Toten in dieser
Zwischenzeit gibt es hier jedoch nicht.38

16, 23 zusammenzunehmen und mit den spätjüdischen Vorstellungen vom
«Paradies» als Ort der Seligen (Strack-Billerbeck, ad loc.; P. Volz, Die
Eschatologie der jüdischen Gemeinde im neutest. Zeitalter, 2. Aufl., 1934,
S. 265). Auf keinen Fall ist damit Auferstehung des Leibes gemeint oder
die Erwartung der Parusie aufgehoben. Diese Interpretation lehnt auch
W. G. Kümmel, Verheißung und Erfüllung, 2. Aufl. (1953), S. 67 entschieden

ab. Eine gewisse Unausgeglichenheit mit dem Paulinismus bleibt
allerdings insofern bestehen, als Christus selbst an dem mit «heute» bezeichneten

Tag noch nicht aufertanden ist, also den Grund zum «Verbundensein der
Toten mit ihm» noch nicht gelegt hat. Aber letzten Endes liegt doch auch
hier der Ton darauf, daß der Schacher mit Christus sein wird. Menoud, Le
sort des trépassés, S. 45, weist mit Recht auf die Notwendigkeit hin, die
Antwort Jesu im Zusammenhang mit der Bitte des Schachers zu verstehen.
Dieser bittet, Jesus möge seiner gedenken, wenn er «in sein Reich komme»,
womit nach jüdischer messianischer Anschauung nur der Zeitpunkt
gemeint sein kann, wo der Messias kommen wird, sein Reich aufzurichten.
Jesus antwortet auf die Bitte nicht, gibt ihm aber mehr als er verlangt:
schon vorher werde er mit ihm vereinigt sein. So verstanden gehört das

Wort seiner Intention nach ganz in den obigen Zusammenhang.
35 Die Deutung, die K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 2, S. 778,

von dem «Schlafen» gibt, als ob dieser Terminus nur den «Eindruck» der
Überlebenden von einem friedlichen Einschlafen wiedergebe, läßt sich neu-
testamentlich nicht halten. Er besagt mehr und bezieht sich wie das
«Ausruhen» in Apk. 14, 13 wirklich auf den Zustand, in dem sich die Toten vor
der Parusie befinden.

36 Diese Diskretion darf jedoch für uns kein Grund sein, den Zwischenzustand

als solchen einfach zu unterdrücken. Ich verstehe nicht recht,
warum protestantische Theologen (auch K.Barth) dieser neutestament-
lichen Anschauung gegenüber so große Hemmungen empfinden, wo doch
das Neue Testament über diesen Zwischenzustand nur soviel lehrt: 1. daß



0. CuIImann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten 151

Die in Christus Verstorbenen haben an der Spannung der
Zwischenzeit teil. Aber dies bedeutet nicht nur, daß sie noch
warten. Es bedeutet, daß auch für sie etwas Entscheidendes mit
Jesu Tod und Auferstehung geschehen ist. Auch für sie ist
Ostern die große Wende (Matth. 27,52). Diese neue, durch Ostern
geschaffene Situation erlaubt uns, wenigstens die Möglichkeit
eines Bandes, nicht etwa mit der Lehre des Sokrates, wohl aber
mit seiner praktischen Haltung dem Tode gegenüber zu sehen:
der Tod hat seine Schrecken, seinen «Stachel» verloren. Obwohl
er der letzte Feind bleibt, hat er eigentlich nichts mehr zu bedeuten.

Wäre die Auferstehung Christi die große Wende nur für
die Lebenden und nicht für die Toten, dann hätten ja die Lebenden

doch, entgegen 1. Thess. 4,13 ff., einen gewaltigen Vorteil
vor den Toten. Denn die Lebenden sind ja als Glieder der
Gemeinde Christi schon jetzt im Besitze der Auferstehungsmacht
des Heiligen Geistes. Es ist undenkbar, daß nach urchristlicher
Anschauung für die Toten nichts verändert wäre in der Zeit
vor dem Ende. Gerade die Bilder, die das Neue Testament
gebraucht, um den Zustand der in Christus Verstorbenen zu
bezeichnen, beweisen, daß auch schon in diesem Zwischenzustand
der Toten die Auferstehung Christi, die Vorwegnähme des
Endes, sich auswirkt. Sie sind «bei Christus», um mit Paulus zu
sprechen.

Besonders aber hören wir in 2. Kor. 5, 1—10, weshalb auch
die Toten, obwohl sie den neuen Leib noch nicht haben und nur
«schlafen», sich doch in besonderer Christusnähe befinden. Paulus

spricht hier von der natürlichen Angst, die auch er vor dem

weiter, wenn auch als schon Besiegter, wirkenden Tode empfindet.

Er fürchtet den Zustand des sogenannten «Nacktseins», also
den Zustand des innern Menschen, der keinen Leib hat. Diese
natürliche Angst ist demnach auch nach Christus nicht völlig
verschwunden, da der Tod selbst, wenn auch zu einer bloßen
Scheinmacht verurteilt, noch nicht verschwunden ist. Paulus
möchte, sagt er, direkt als Lebender, ohne durch den Tod
hindurch zu müssen, mit dem Geistleib «darüber» (èm) bekleidet
werden, das heißt: er möchte zur Zeit der Wiederkunft Christi
noch am Leben sein. Noch einmal bestätigt sich hier, was wir
er existiert, 2. daß er bereits Verbundenheit mit Christus (auf Grund des

Heiligen Geistes) bedeutet.



152 O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

vom Grauen des Todes gesagt haben. Aber nun sehen wir in
diesem Abschnitt 2. Kor. 5 auch das radikal Neue, das sich in
dieser Hinsicht ereignet hat: in diesem gleichen Text steht
neben dieser natürlichen Angst vor dem Nacktsein der Seele die
große Zuversicht, von nun an bei Christus zu sein, auch in
diesem Zwischenzustand. Was hat da die Tatsache, daß es einen
Zwischenzustand gibt, noch Beunruhigendes? Die Zuversicht,
auch da hei Christus zu sein, ist darauf gegründet, daß unser
innerer Mensch 3a schon vom Heiligen Geist ergriffen ist. Wir
Lebenden besitzen seit Christus den Heiligen Geist. Er hat,
wenn er wirklich in uns ist, unsern innern Menschen schon
verwandelt und sich in ihm festgesetzt. Der Heilige Geist ist aber
Lebensmacht, Gottes Schöpfermacht, haben wir gehört. Ihm kann
der Tod also nichts anhaben. Deshalb hat sich auch für die
Toten, die wirklich in Christus, d. h. im Besitze des Heiligen Geistes

sind, etwas verändert. Das schreckliche Verlassensein im
Tode, die Trennung von Gott, von der wir gesprochen haben,
gibt es nicht mehr, denn es gibt den Heiligen Geist. Darum
betont das Neue Testament, daß die in Christus Verstorbenen bei
Christus, also nicht verlassen sind. So verstehen wir, daß Paulus

gerade in 2. Kor. 5, 5, wo er die Angst vor der Leiblosigkeit
im Zwischenzustand erwähnt, den Heiligen Geist als appaßdbv

bezeichnet.
Angst vor dem leiblosen Zustand und feste Zuversicht, daß

auch dieser Zustand, der übrigens nur vorübergehend ist, uns
nicht von Christus trennen kann (unter den Mächten, die uns
von der Liebe Gottes in Christus nicht scheiden können, ist
Rom. 8,38 der Tod genannt) : Diese Angst und diese Zuversicht
sind in 2. Kor. 5 miteinander verbunden, und das bestätigt, daß
auch die Toten an der gegenwärtigen «Spannung» teilhaben.
Aber die Zuversicht triumphiert auch hier, denn die Entscheidung

ist 3a gefallen. Der Tod ist besiegt. Der des Leibes entkleidete

innere Mensch ist nicht mehr allein, er führt nicht mehr
das Schattendasein, das alleiniger Gegenstand der jüdischen
Erwartung war und das nicht als «Leben» bezeichnet werden
konnte. Der des Leibes entkleidete innere Mensch ist ja schon
zu seinen Lebzeiten vom Heiligen Geiste verwandelt worden,
ist schon von der Auferstehung ergriffen worden (Rom. 6, 3 ff.;
Joh. 3, 3 ff.), wenn er wirklich als Lebender bereits durch den



0. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele a. Auferstehung der Toten 153

Geist «wiedergeboren» worden ist. Der Heilige Geist ist eine
Gottesgabe, die man mit dem Tode nicht verlieren kann. Der in
Christus Verstorbene hat den Heiligen Geist, obwohl er noch
«schläft» und noch auf die Auferstehung des Leibes wartet, die
ihm erst das volle und wahre Leben schenken wird. So hat auch
in diesem Zustande der Tod seine Schrecken verloren, obwohl
er noch existiert, und so können wirklich die Toten, «die von
nun an (du' d'pxi)37 im Herrn sterben», selig gepriesen werden,
wie der Verfasser der Johannesapokalypse schreibt (Kap. 14,

13). Der Triumphruf des Paulus in l.Kor. 15,54 findet jetzt auch
auf die Toten Anwendung: «Wo ist, o Tod, dein Sieg? Wo ist,
o Tod, dein Stachel?» So schreibt der Apostel in Rom. 14: «Ob
wir leben oder sterben, gehören wir dem Herrn» (V. 8). Christus

ist «Herr über Lebende und Tote» (V. 9).
Man könnte fragen, ob wir nicht auf diese Weise doch zur

griechischen Unsterblichkeitslehre zurückgeführt werden, ob
nicht das Neue Testament für die Zeit nach Ostern eine Kontinuität

für den «innern Menschen» des Bekehrten vor und nach
dem Tode annimmt, so daß praktisch auch hier der Tod nur
noch einen natürlichen «Übergang» darstellt.38 In gewissem
Sinne findet hier tatsächlich insofern eine Annäherung an die
griechische Lehre statt, als der innere Mensch, der schon vorher
vom Geiste verwandelt (Rom. 6, 8 ff.), also lebendig gemacht
worden ist, in dieser Verwandlung bei Christus im Zustande
des Schlafes weiterlebt. Diese Kontinuität ist ja besonders stark
im Johannesevangelium betont (Joh. 3, 36; 4, 14; 6, 54 u. ö.).
Hier sehen wir wenigstens eine gewisse Analogie zur «Unsterblichkeit

der Seele». Und doch bleibt der Unterschied radikal.

37 Im Hinblick auf die neutestamentlichen Stellen, an denen Att' äpTi
sicher nur «von nun an» bedeuten kann (etwa Joh. 13, 19), und auf den
guten Sinn, den die zeitliche Bezogenheit auch hier ergibt, möchte ich doch
eher bei dieser üblichen Übersetzung «von nun an» bleiben und den
Ausdruck auf àiroôvf|(JKOvTeç beziehen, obwohl manches für den Vorschlag A. De-
brunners, Grammatik des neutest. Griechisch (1943), Teil II, Anhang, §12,
spricht, einer Anregung A. Fridrichsens folgend dirapri als das vulgärattische

Wort für «genau, bestimmt» zu verstehen und dann zu \éfi to irveûpa
zu ziehen, was in P47, der vai ausläßt, eine Stütze finden könnte.

38 Wir haben oben schon von dem allerdings zu weit gehenden Versuch
K.Barths gesprochen, in dialektischer Weise neben die negative Wertung
des Todes eine positive zu stellen.



154 O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

Auch der Zustand der in Christus Verstorbenen ist noch ein
unvollkommener, des «Nacktseins», wie Paulus sagt, des

«Schlafens», des Wartens auf die Auferstehung der gesamten
Schöpfung, auf die Auferstehung des Leibes; anderseits bleibt
der Tod hier der Feind, der zwar besiegt ist, aber doch noch
vernichtet werden muß. Daß die Toten auch in diesem Zustand
schon bei Christus leben, entspricht nicht dem natürlichen Wesen

der Seele, sondern ist durch ein göttliches Eingreifen von
außen bedingt, durch Tod und Auferstehung Christi, durch den

Heiligen Geist, der den innern Menschen durch seine Wundermacht

schon im irdischen Lehen auferweckt haben muß.
Es bleibt dabei, daß die Auferstehung des Leibes noch

Gegenstand der Erwartung ist, auch im Johannesevangelium,
allerdings nun mit der Siegesgewißheit verbunden, weil der Heilige

Geist schon im innern Menschen wohnt. Ein Zweifel kann
da nicht mehr aufkommen: Da er schon im innern Menschen
wohnt, wird er auch den Leib verwandeln. Denn der Heilige
Geist als Lebensmacht kennt keine Schranken, durchdringt
alles, bleibt niemals stehen. So schreibt Paulus in Rom. 8,11:
«Wenn der Geist in euch wohnt, so wird der, der Christus von
den Toten auferweckt hat, auch eure sterblichen Leiber durch
den in euch wohnenden Geist zum Leben rufen»; und in Phil. 8,
21: «Wir warten auf den Herrn Jesus Christus, der unsern Leib
der Niedrigkeit seinem Leib der Herrlichkeit gleichgestalten
wird.»

Wir warten, und die Toten warten. Freilich ist der
Zeitrhythmus für sie ein anderer als für die Lebenden, und die
Zwischenzeit mag für sie auf diese Weise verkürzt sein. Wenn
ich mit dieser letzten Bemerkung meinerseits entgegen der
bisherigen strikten Beschränkung auf die neutestamentlichen
Aussagen über das, was die Exegese bietet, hinauszugehen
scheine 39, so hin ich doch überzeugt, die exegetische Grundlage
insofern nicht zu verlassen, als die Bezeichnung schlafen, die
im Neuen Testament für den Zwischenzustand am gebräuchlichsten

ist, uns direkt dazu einlädt, für die Toten ein anderes
Zeitbewußtsein, das der «Schlafenden», anzunehmen. Aber daß auch
sie noch in der Zeit stehen, das dürfen wir damit nicht wegdeuten.

Und auch hier sehen wir noch einmal, daß die neutestament-
39 Ich folg© dabei einer Andeutung R. Mehls, Der letzte Feind, S. 56.



O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten 155

liehe Auferstehungshoffnung vom griechischen
Unsterblichkeitsglauben verschieden ist.

Paulus ist sicher auf seinen Missionsreisen Leuten begegnet,

die gerade deshalb seine Predigt von der Auferstehung
nicht annehmen konnten, weil sie an die Unsterblichkeit der
Seele glaubten. Aus diesem Grunde gab es in Athen ein Gelächter

erst dann, als Paulus von Auferstehung redete (Apg. 17, 32).
Auch die Leute, von denen Paulus in 1. Thess. 4,13 sagt, daß
sie «keine Hoffnung haben», und die, von denen er in 1. Kor. 15,
12 schreibt, sie glauben nicht, daß es eine Auferstehung von den
Toten gebe, sind wahrscheinlich keine Epikuräer, wie wir zu
glauben geneigt sind. Auch die, die an die Unsterblichkeit der
Seele glauben, haben nicht die Hoffnung, von der Paulus spricht,
die den Glauben an ein Gotteswunder der Neuschöpfung
voraussetzt. Ja es mag für Griechen, die an die Unsterblichkeit der
Seele glaubten, sogar schwerer gewesen sein, die christliche
Predigt von der Auferstehung anzunehmen, als für andere.
Justin schreibt ums Jahr 150 (Dial. 80) von solchen, «die sagen, es

gebe keine Auferstehung von den Toten, sondern zugleich mit
dem Tode würden ihre Seelen zum Himmel steigen». Hier wird
der Gegensatz noch deutlich empfunden.

Auch der Kaiser Marc Aurel, dieser Philosoph, der mit So-

krates zu den edelsten Vertretern der Antike gehört, hat den
Gegensatz empfunden. Er hat bekanntlich fürs Christentum die
tiefste Verachtung, und auch der Tod der christlichen Märtyrer,
von dem man glauben sollte, er hätte dem großen Stoiker, der
mit Gleichmut dem Tod entgegensieht, Respekt eingeflößt, ist
ihm äußerst unsympathisch. Die ganze Affektivität, mit der die
Christen in den Tod gehen, mißfällt ihm.40 Leidenschaftslos soll
der Stoiker aus dem Leben scheiden. Der christliche Märtyrer
dagegen stirbt in gesteigerter Leidenschaftlichkeit für die Sache
Christi. Denn er weiß, daß er in einem gewaltigen Heilsgeschehen

aktiv drinsteht. Schon der erste christliche Märtyrer, Ste-

phanus, zeigt uns in Apg. 7, 55, wie für den, der in Christus
stirbt, die Überwindung des Todes ganz anders als bei dem
antiken Philosophen erfolgt. Er sieht, heißt es, «den Himmel
offen und Christus zur Rechten Gottes stehen». Er sieht Chri-

40 M. Aur. Med. XI, 3. Er hat freilich auch mehr und mehr den Glauben

an die Unsterblichkeit aufgegeben.



156 O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele u. Auferstehung der Toten

stus, den Überwinder des Todes. Mit diesem Glauben, daß der
Tod, durch den er hindurchmuß, schon besiegt ist durch den,
der selbst hindurchgegangen ist, läßt er sich steinigen.

*

Die Antwort auf die Frage: «Unsterblichkeit der Seele oder
Auferstehung der Toten im Neuen Testament» ist somit eindeutig.

Die Lehre des großen Sokrates, des großen Plato läßt sich
mit derjenigen des Neuen Testaments nicht in Einklang bringen.

Daß ihre Person und auch ihr Verhalten dem Tode
gegenüber trotzdem von Christus her gewürdigt werden kann,
ließe sich — auch abgesehen von dem Versuch, den christliche
Apologeten im 2. Jahrhundert gemacht haben — vom Neuen
Testament her zeigen. Doch dies ist eine Frage, mit der wir uns
hier nicht zu befassen haben.

Basel. Oscar Cullmann.


	Unsterblichkeit der Seele und Auferstehung der Toten : das Zeugnis des Neuen Testaments

