
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 2

Artikel: Heilserfahrung und Zeitverständnis im Alten Testament

Autor: Eichrodt, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878972

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878972
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heilserfahrung und ZeitVerständnis
im Alten Testament.

I.

Das enge Verhältnis von Offenbarung und Geschichte
bekommt seinen unmißverständlichen Ausdruck in der Beschreibung

des Handelns Gottes als Ausführung eines Heilsplanes,
durch den die Offenbarung in der Geschichte zu ihrem Ziel
gebracht wird. Von Gottes Heilsplan aber kann nicht anders
geredet werden als durch den Hinweis auf bestimmte Punkte in
der Zeit, die sich durch ihre besondere Bedeutung aus dem
allgemeinen Zeitlauf herausheben und zu Marksteinen eines
fortschreitenden Handelns Gottes zur Erreichung seines Zieles werden.

Die Befreiung aus Ägypten, die Bundschließung am Sinai,
die Eroberung des verheißenen Landes werden gleich zu
Beginn der Verbindung Gottes mit Israel als die entscheidenden
Punkte im Zeitverlauf genannt, auf die sich das Denken des Volkes

richten soll, um die neuen Gottestaten zu verstehen und
ihnen in rechter Bereitschaft gegenüberzutreten. Denn immer wieder

treten im Fortgang der Geschichte solche Zeiten und Tage
Jahves heraus, angekündigt durch Seher und Propheten, mit
Spannung erwartet und durchlebt, da Gottes verborgener
Erlösungswille in die Erscheinung tritt und das begonnene Werk
einem neuen Ziel zuführt. Sieg über die Feinde, die die Existenz
des Gottesvolkes in Frage stellen, Erweckung von Rettergestalten,

Aufstieg zur Königsmacht, Befestigung der erwählten
Dynastie, Sendung eines Heilskönigs, der die endliche Friedenszeit

bringt, aber auch Heimsuchung Israels, Gericht über seine
Führer, Preisgabe seiner Herrlichkeit werden vorausgesagt und
prägen durch ihr Eintreffen die Treue Gottes zu seinem gefaßten

und verkündigten Beschluß tief ein.1 Ja schon in den
Segenssprüchen an die Patriarchen über das Geschick und den
Auftrag ihrer Nachkommen sieht man Gottes Plan mit seinem
Volk vorgebildet, und schon in der Urzeit haben Segensverhei-

1 W. Zimmerli, Verheißung und Erfüllung: Evang. Theol. 12 (1952),
S. 34 ff.; Gr. von Rad, Deuteronomiumsstudien (1947), S. 55 ff.



104 W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament

Bungen an Noah oder Sprüche, die der von Gott erleuchtete
Urvater sprach (Gen. 5, 29; 9, 25—27), die Geschichte der Völker
bestimmt und ihre Zeiten abgemessen. Wie einer der ältesten
Gottessprüche es rühmt, daß Jakob und Israel zur rechten Zeit
gesagt wird, was Gott tut (Num. 23,23), so bestätigt es einer der
jüngsten Geschichtsschreiber im Rückblick auf die Erlebnisse
bei der Landeseroberung: «Kein Wort von all den guten Worten,

die Jahve zum Haus Israel geredet hatte, fiel zu Boden;
alles ging in Erfüllung» (Jos. 21,45).

Gewiß kannte man auch außerhalb Israels die Erwartung
eines Gottestages, der das Eingreifen des angerufenen Gottes
zugunsten seiner Anbeter bringen werde, so etwa in Babylonien

den «furchtbaren Tag», dessen Herbeiführung die Beschwörungen

zu erzwingen suchten.2 Aber während es sich hier um
einzelne unzusammenhängende Manifestationen der göttlichen
Macht und Hilfsbereitschaft handelt, die die Gesamteinstellung
zum Zeitverlauf nicht änderten, geht es in Israel um
Offenbarungstaten, die im Zusammenhang mit früheren Erweisungen
stehen und das einheitliche göttliche Werk fortführen und
seinem Ziel näherbringen. Eben deshalb bekommt hier die Zeit
eine neue Prägung, sie wird auf Gott hin ausgerichtet und als
in die Zukunft schreitende Bewegung verstanden.

Diese Beurteilung der Zeit wird durch die Propheten
wesentlich vertieft: denn für sie nimmt der Tag Jahves immer mehr
absoluten Charakter an als Ende der Zeit, 'aharît hajjamîm, in
dem ihre ganze Bewegung mündet und zu dem jedes einzelne
Ereignis in fester organischer Beziehung steht. Hier führt
Jahve die Schlußabrechnung über alle menschliche Schuld
durch, von der nicht nur Israel, sondern alle Völker betroffen
und dem Verderben übergeben werden.3 Hier bringt Jahve aber
auch seine Herrlichkeit an den Tag, durch die ein neues Israel
zum Leben erweckt und eine erneuerte Völkergemeinschaft
seiner Gemeinde eingefügt wird. Im Lichte dieses Abschlusses
offenbart sich erst die ganze Größe des göttlichen Heilsplanes.
Sein Ratschluß erweist sich als über die ganze Erde beschlossen,

und seine ausgereckte Hand nimmt die Völker in ihr Werk

2 G.Hölscher, Die Ursprünge der jüdischen Eschatologie (1925), S. 13.
3 W. E., Theologie des Alten Testaments, 1 (41950), S. 236.



W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament 105

hinein.4 Was Jesaja in immer neuen Bildern zu verkünden nicht
müde wird und da und dort auch in seiner Verbindung mit der
früheren Geschichte aufzeigt5, davon leben auch die anderen
Propheten. In großartiger Linienführung hat es Deuterojesaja
seinem weiträumigen Weltbild eingezeichnet, wenn er die
Geschichte seines Volkes in ihrem Endpunkt, der entsetzlichen
Katastrophe des Exils, unlöslich verbunden sieht mit ihrem
Anfangspunkt in der Erwählung und Befreiung aus Ägypten und
sie bald als Knechtsarbeit Jahves (Jes. 48, 22—28), bald als
tragende Liebe seines Gottes beschreibt (46, 3 f.) ; er sieht sie als
ein Ganzes von wunderbarer und doch nie auszurechnender
innerer Gesetzmäßigkeit, in dem eine alle Menschengedanken
übersteigende Weisheit «von fernher», ja «von Urzeit her» am
Werke ist6 und schließlich im Anbruch der Stunde der
Befreiung Anfang und Ende in geheimnisvoller Zusammenstimmung

miteinander verknüpft.
Die Sicherheit, mit der auf Grund dieser Geschichtsdeutung

das alttestamentliche Denken dem Rätsel der Zeit als einem
durch Gottes planmäßiges Handeln erhellten gegenübersteht,
wird besonders deutlich durch die eigentümliche Übernahme
gemeinantiker Elemente der Zeitanschauung in die eigene Betrachtung

illustriert, wie wir sie bei den spätesten Erzählern und bei
Daniel vorfinden. Schon der priesterliche Geschichtsschreiber
stellt ja die Periodenlehre der altorientalischen Weltanschauung
in seinen Geschichtsaufriß ein, wenn er an den Bundschließungen

mit Noah, Abraham, Israel, zu denen beim Chronisten noch
ein Davidsbund hinzukommt7, die planmäßig fortschreitende
Gestaltung des Geschichtsverlaufs anschaulich macht. Die
damit verbundene Chronologie aber benützt er als das
sinngebende Element einer Zeitgliederung, die in der Gesetzgebung
und im Tempelbau die tragende Mitte besitzt und den ganzen
Raum der Geschichte zum dienenden Mittel der göttlichen
Heilsverwirklichung macht. Die gegenüber der babylonischen oder

4 Jes. 14, 26; vgl. 28, 29. Eine gute Zusammenfassung der jesajanischen
Auffassung von Gottes Ratschluß in der Weltgeschichte gibt J. Fichtner.
Jahves Plan in der Botschaft des Jesaja: ZAW 63 (1951), S. 16 ff.

5 Jes. 29, 1; 9, 3.
6 Jes. 40, 21; 41, 4. 26; 44, 7; 46, 9. 10; 48, 3, 16.
7 2. Chron. 7, 18; 13, 5; 21, 7 u. ö.



106 W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament

ägyptischen Chronologie lächerlich kleinen Maße der hierbei
benützten Zeiteinheiten zeigen die völlige Loslösung von der
kosmisch-astrologischen Spekulation, die sich in unermeßlichen
Zeiträumen verliert, ohne das Zeiträtsel meistern zu können;
sie sind in ihrer Beschränktheit um so eindrücklichere Zeugen
der Gewißheit, in der Geschichtsoffenbarung des Israelgottes
die zuverlässige Lösung der bedrängenden Zeitfrage zu besitzen.

Ebenso ist in den Symbolen vom vierteiligen Standbild und
von den einander ablösenden Tierbildern in Dan. 2 und 7 ein
Element der antiken Kreislauflehre aufgenommen, das am
entscheidenden Punkt dieses Element seines ursprünglichen Sinnes

entkleidet, indem an die Stelle der ständigen Wiederkehr
das Bild des zielstrebigen geschichtlichen Waltens Gottes
gesetzt ist, das im Reich der Heiligen des Höchsten seine
Vollendung findet.

II.
Gegen dieses aus den biblischen Angaben erschlossene

Zeitverständnis, das in seiner von 0. Cullmann 8 vertretenen
konsequenten Ausprägung unter dem Bild der aufsteigenden geraden
Linie veranschaulicht wird, wird in neuester Zeit von verschiedenen

Seiten her Einspruch erhohen. J. Marsh °, Th. Boman 10

und C. H. Ratschow11 haben, anscheinend unabhängig voneinander,

das chronologische Zeitverständnis als unzureichend für
die Erklärung der biblischen Zeitanschauung bezeichnet, weil
hier eine spezifisch europäische, aber mit der griechischen
Antike im Zusammenhang stehende Einstellung zum Zeitproblem
in die orientalische Welt eingetragen werde, wo sie nur als ein
Fremdkörper wirken könne und die richtige Erklärung der
biblischen Tatbestände verunmögliche. Während sie die Rolle der
chronologischen Zeitauffassung im Alten Testament sehr
verschieden beurteilen, sind sie darin einig, daß das eigentliche
Interesse der alttestamentlichen Schriftsteller sich in einem ganz
anders gearteten Zeitbegriff ausspreche, den Marsh als die

8 O. Cullmann, Christus und die Zeit (1946).
9 J. Marsh, The Fulness of Time (1952).
10 Th. Bomaii, Das hebräische Denken im Vergleich mit dem griechischen

(1952; 2. A. 1954).
11 C. H. Ratschow, Anmerkungen zur theologischen Auffassung des

Zeitproblems: Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 51 (1954), S. 360 ff.



W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament 107

realistische, Boman als die psychologische Zeit bezeichnet.
Diese Zeit empfängt ihre Bestimmung wesentlich von ihrem
Inhalt her; die Ereignisse werden nicht durch ihre Eintragung
auf einer chronologischen Skala geordnet und unterschieden,
sondern mit der Zeit ihres Geschehens identifiziert. So ist Herbst
und Ernte gleichbedeutend, die Monatsnamen der ältesten Zeit
sind Angaben von landwirtschaftlichen Ereignissen: Ähren,
nicht versiegende Bäche, Blüten.12 Das vielgebrauchte Wort für
Zeit, 'et, wird, wie besonders Ratschow betont, selten für
chronologische Zeitangaben verwendet, dagegen überaus häufig mit
Genetivverbindungen gebraucht, die für ein Handeln oder
Geschehen den rechten Zeitpunkt angehen: Zeit der Ernte, der
Liebe, der Verheiratung, des Ausziehens der Könige zum Krieg
usw. Mit Suffix oder durch h mit einem Infinitiv verbunden
bezeichnet es die richtige Zeit für etwas: «zu seiner Zeit», Ps.
104, 27; 1, 3; Deut. 11, 14; «Zeit in Häusern zu wohnen», Hag.
1, 4, vgl. 1,2 und Hos. 10, 12; Koh. 8, 2—8. 'et ist also nicht Zeit
überhaupt13, sondern «die rechte Zeit für etwas». Diese «Zeit
für» gibt dem Menschen Gelegenheit zur Tätigkeit, die er benützen

muß; so schon im natürlichen Leben, wo der Bauer die Zeit
für Saat und Ernte auskaufen muß, erst recht im geistlichen
Leben, wo Gott Gelegenheit zum Ergreifen seiner Gnade
darbietet. Die Prophétie sieht darum in der Geschichte eine Folge

12 Abib, Etanim, Bul; vgl. Marsh (Anm. 9), S. 21, und dazu den
landwirtschaftlichen Kalender von G-ezer aus dem 6. Jahrhundert, der die
Monate nur nach den landwirtschaftlichen Arbeiten unterscheidet, dazu K.
Marti, ZAW 29 (1909), S. 222 ff. (Doch wären hierzu die schon im frühen
Mittelalter gebräuchlichen deutschen Monatsnamen heranzuziehen, die auf
das landwirtschaftliche Geschehen der betr. Zeit hinweisen: z.B. Heu-,
Ernte-, Weinmonat.)

13 Marsh (Anm. 9) kann sagen, das Alte Testament kenne überhaupt
kein Wort für die chronologische Zeit, S. 20; das ist mit dem Hinweis auf
die Wiedergabe hebräischer Zeitausdrücke mit xpovoç in der LXX nicht
zu widerlegen (so Millar Burrows, Thy Kingdom Come: Journ. of Bibl. Lit.
74, 1955, S. 4), da der griechische Übersetzer natürlich den hellenistischen
Zeitbegriff eingetragen haben könnte. Aber 'ët dient tatsächlich in manchen
Fällen auch zur Bezeichnung der chronologischen Zeit. Marsh selbst nennt
1. Kön. 8, 65, vgl. weiter Gen. 21, 22; Ri. 3, 29; Ex. 9, 18; Jos. 11, 6; 2. Sam.
24,. 15; 1. Chr. 12, 22; 2. Chr. 20, 22; pl. Neh. 10, 35; Hes. 12, 27. Ob das
erst durch späteres Eindringen des chronologischen Zeitbegriffs geschehen
ist, ist schwer zu sagen.



108 W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament

von Zeiten, die von Gott mit ihrem eigenen spezifischen Gehalt
gefüllt sind und die rechte Antwort verlangen. Nicht als
chronologisches Continuum erscheint hier also die Zeit, sondern
als «theologische Reihe» 14 von Geschehnissen, aus denen sich
die Geschichte zusammensetzt. Ähnliches, wenn auch nicht in
dieser Weise als allgemeine Regel, läßt sich vom Gebrauch
anderer Zeitbegriffe, wie Termin (hebr. mo'ëd), Tag, Jahr, sagen.
Selbst 'oläm ist nicht die ins Unendliche weiterlaufende
chronologische Zeitlinie, sondern kann als unbestimmte Angabe für
sehr verschiedene Zeitdauer gebraucht werden, aber in der
Verbindung mit Gott und seinem Tun auch eine überzeitliche,
ewige Qualität gewinnen.

Der von Gott in die Zeit eingesenkte Inhalt, durch den sie
zur «Zeit für» wird, ist aber nicht nur unabhängig von der
chronologischen Zeitfolge, sondern nimmt in Außerkraftsetzung

ihrer Gesetzmäßigkeit für alle Zeitperioden die gleiche
Bedeutung und Mächtigkeit in Anspruch, durch die der Mensch
vor die Entscheidung für oder gegen Gott gestellt wird.

Ein Hauptbeispiel dafür bieten nach J. Marsh (Anm. 9

a. A.) die grundlegenden Gottestaten, durch die Israel als
Gottesvolk ins Leben gerufen wurde: Auszug, WüstenWanderung,
Sinaibund, Landnahme, die unter dem Begriff Exodus
zusammengeschlossen werden können (S. 35 ff.). Durch die ganze
Geschichte Israels hindurch gelten sie kurzweg als «jene Zeit»,
d. h. die Zeit im Vollsinn eines aus der Gotteswelt in die
irdische Zeitlichkeit hereinbrechenden Geschehens, und können
zu allen Punkten der nachfolgenden Geschichte in unmittelbare
Beziehung gesetzt werden (S. 49 ff.).

Von dieser Auffassung der Zeit als eines Geschehens von
Gottestaten erklären sich uns sonst unzugängliche Aussagen
des Alten Testaments, die mit der chronologischen Zeitauffassung

in unslösharer Spannung stehen. Einmal die merkwürdige
Umkehrung oder Vertauschung der chronologischen Reihenfolge

jener Gottestaten in der rückhlickenden Betrachtung
derselben, wie sie der Sprecher in Deut. 1—10 vollzieht, wenn er,
dessen zeitlicher Standort sich 40 Jahre nach dem Sinaierlehnis
befindet, nach Erwähnung des göttlichen Befehls zum Abmarsch

14 Marsh, S. 28; er würde wohl der Definition von Boman (Anm. 10),
S. 124, daß die Zeit mit dem reinen Geschehen gleichzusetzen sei, zustimmen.



W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament 109

vom Horeb mit dem Ausdruck «in jener Zeit» bald vorausgehende,

bald nachfolgende, ja nur kurze Zeit vor seiner eigenen
Gegenwart liegende Ereignisse anführen kann (S. 47 f.). «Jene
Zeit» war eben durch ihren Inhalt, nämlich die von Gott
gewirkten Ereignisse, die zur Aufrichtung des Volkes Israel führten,

bestimmt, ja mit diesen Ereignissen identisch; auch chronologisch

verschiedene Momente konnten daher als Teile «jener
Zeit» unter völligem Absehen von der chronologischen Reihenfolge

betrachtet werden. Ähnlich unbekümmert um die
chronologische Reihenfolge sprechen Ps. 114,1—3 und Jes. 63,11—44
von jenen grundlegenden Gottestaten.

Noch stärker wird die chronologische Zeitfolge beiseite
gesetzt, wenn im späteren Israel die Gleichzeitigkeit der feiernden
Gemeinden mit den Exodus-Ereignissen sowohl von den auf
«jene Zeit» zurückblickenden Festlegenden wie von den
gottesdienstlichen Preisliedern auf Jahves Heilstaten wie von den
Scheit- und Mahnreden der Propheten ganz selbstverständlich
vorausgesetzt wird (S. 63 ff.).15 Hier hat das Gottesvolk aller
Zeiten den unmittelbaren Zugang zu jenem mit dem schlechthin

Bedeutungsvollen gefüllten, geschichtlichen Augenblick,
jenem 'et, dem im Neuen Testament der Kairos entspricht, in
dem das Hereinbrechen des Ewigen in die Zeit Wirklichkeit
wird. Als «erfüllte» Zeit kann dieser geschichtliche Kairos
nicht in die Grenzen der chronologischen Zeit eingeschlossen
und zur unwiderruf liehenVergangenheit gemacht werden,
sondern stellt seinerseits alle Zeiten vor die schlechthin verpflichtende

Offenbarung der ewigen göttlichen Bestimmung des
Gottesvolkes.

Ja bei den Propheten geht diese Gleichzeitigkeit chronologisch

weit auseinanderliegender Zeitperioden noch weiter:
denn die Endgeschichte, in der sie die Aufrichtung des Königtums

Jahves über alle Welt schauen, ist für sie nicht eine ferne
Zukunft, sondern das unmittelbar hereinbrechende Geschehen,
in dem aber zugleich das urzeitliche Ereignis der Schöpfung
und das Wunder des Exodus wiederkehrt (vgl. Jes. 48, 12—21),
so daß der Dreitakt von Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft im Heilshandeln Jahves aufgehoben und zu einem einzi-

!» Vgl. Jos. 24, 15—17; Deut. 7, 18 f.; 29, 9—14; 30, 11. 15 ff.; Ps.46;
50, 5 ff.; 97; Am. 2, 9 ff.; Jer. 2, 2 f.; Hes. 16, 20; Jes. 43, 22.



110 W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament

gen Heilsgeschehen verschmolzen zu sein scheint. Die noch
ausstehende große Weltenwende ist für das Bewußtsein des

Propheten in unlösbarer Verbindung mit dem gegenwärtigen
Gericht bereits im Vollzug und macht das Heil der vergangenen
Erwählung gegenwärtig. Hatte schon Galling " diese
«Kontraktion der Zeiten» im Anschluß an Tillich mit dem Kairoshegriff

als der Bezeichnung der «erfüllten Zeit» umschrieben,
so macht sich Marsh diesen Gedanken zu eigen und wendet ihn
auf das von ihm hier gefundene neue Zeitverständnis an. Da
die Zeiten durch ihren Inhalt bestimmt sind, so können sie,
wenn ihr Inhalt der gleiche ist, identifiziert werden: "What is
past is also the possession of the present and it will be the
experience of the future. 'At that time' in the past God had constituted

Israel in the Exodus: 'at that time' Israel is still his
Exodus-constituted people: 'at that time' in the future there will
be another Exodus and Israel will then finally be constituted
the people of God" (S. 64 f.).

Das heißt aber, nicht die chronologische, sondern diese
«realistische» Zeitanschauung ist die eigentlich konstitutive im
Alten Testament; ihr wird weder ein zyklisches noch ein
spiralisches, noch ein lineares Zeitbild gerecht, weil keines, so wie
es hier der Fall ist, die wahre Bedeutung des geschichtlichen
Geschehens für Gottes Offenbarung in der Zeit aufzuzeigen
vermag. Wird im ersteren Fall die historische Existenz des
Menschen überhaupt ihrer Bedeutung berauht, so wird in den
letzteren das chronologisch Vergangene nach Erreichung des
Endzieles gleichgültig und wertlos. Es ist allein die Kategorie der
Erfüllung im Sinne des mit ewigem Gehalt erfüllten Kairos,
durch die Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft auf Grund
der unmittelbaren Beziehung auf das in die Geschichte
eingetretene Ewige von den Schranken der chronologischen Zeit
befreit und zu ewiger Bedeutung erhohen werden (S. 167 ff.).

Was das für die Zusammenfassung und Fleischwerdung
der alttestamentlichen Offenbarung in Christus bedeutet, läßt
sich hier nur noch andeuten.17 Vom «realistischen» Zeitver-

16 K. Galling, Die Geschichte als Wort Gottes bei den Propheten: Theol.
Blätter 1929, S. 169 ff.

17 Es kann sieh hier überhaupt nicht um eine Würdigung der ganzen
Arbeit von Marsh handeln, in der er die Problematik von Offenbarung und



W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament 111

ständnis her muß eine alle chronologischen Schranken
durchbrechende Einheit der Heilsverwirklichung im Alten und
Neuen Testament kraft der Identifizierung ihrer Offenbarungsinhalte

behauptet werden. Damit tritt auch ihre Zueignung an
den Menschen in neues Licht: An jedem Punkt der chronologischen

Zeitlinie kann ein Mensch vor oder nach Christus leben,
d. h. von seinem Heil unberührt bleiben oder daran teilhaben.
Denn die Väter Israels, die Propheten, der gläubige «Rest» lebten

alle durch den Glauben schon in der von Gott geschenkten
kommenden Erfüllung in der Geschichte und standen damit
bereits in dem erst der kommenden Zeit angehörenden neuen
Leben. Wenn die Christen auf Golgatha zurückschauen und sich
dem in Christus offenbarten Gott anvertrauen, so entsteht die
gleiche Situation, wie wenn der gläubige Jude nach vorwärts
auf den Tag des Messias schaute. Es findet ein Hindurchgreifen

durch die chronologische Zeitfolge statt zu einer
Geschehensfolge, die im Glauben als die endliche Erlösung der Welt
durch Gott erfaßt wird (Marsh, S. 156ff.).

Die Ausführungen von Marsh über das besondere hebräische

Zeitverständnis werden durch die Untersuchungen von
T h. B o m a n (Anm. 10 a. A.) auf eine breitere Basis gestellt
und erhalten dadurch neues Gewicht. Durch die Einstellung
des Zeitproblems in eine viel weiter gespannte Untersuchung
der Eigenart des hebräischen Denkens überhaupt bekommt die
Behauptung, daß die hebräische Zeitauffassung von der
griechischen und europäischen grundlegend verschieden sei, die
Stellung eines Gliedes in einem größeren Ganzen, das von der
Umgebung gestützt und bestätigt wird und so die ihm anhaftenden

Schwächen weitgehend kompensiert. Ein Urteil über die
hier vorgelegte Darstellung des Zeitproblems kann daher die
Gesamtaufstellungen des Verfassers nur streifen und die Fülle
von wichtigen und originellen Beobachtungen zum hebräischen
Geistesleben in keiner Weise bagatellisieren.18

Mit Marsh ist auch Boman der Überzeugung, daß die
chronologische Zeitauffassung auf das hebräische Zeitdenken nicht

Geschichte selbständig und umfassend durchdenkt, sondern nur um die
Diskussion seiner Hauptthesen zum alttestamentlichen Zeitverständnis.

18 Vgl. dazu die Besprechung von R. Bultmann, Gnomon 27 (1955),
S. 551 ff.



112 W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament

angewendet werden könne, ohne seine Aussagen mißzuverste-
hen, und sieht die Zeit bei Israel wesentlich durch ihren Inhalt
bestimmt, wodurch an die Stelle der Zeitlinie der Zeitrhythmus
mit der unaufhörlichen Rückkehr desselben Zeitinhalts tritt
(S. 116). Diese Zeitrhythmen als Empfindungsreihen werden in
den Aussagen über Naturleben und seelisches Leben anschaulich

vorgeführt (S. 114 ff. und 120 f.), sollen aber auch für die
Auffassung der Geschichte als die beherrschende Kategorie
des Verstehens gelten (S. 121 ff.). Dabei sucht Boman diesem
eigenartigen Zeitempfinden von der psychologischen Seite her
näherzukommen, indem er in den Zeitaussagen die subjektive
Beziehung des Redenden zu Ereignissen und Handlungen, die
aller Objektivierung und Yerräumlichung widerstrebt, als
entscheidend heraushebt und sie an der merkwürdigen und schon
immer diskutierten Beschränkung der hebräischen Sprache
auf die beiden Tempora der vollendeten und unvollendeten Handlung

als ihrem sprechendsten Zeugnis verstehen lehrt (S. 123 ff.).
Von da aus glaubt er die Außerachtlassung der chronologischen
Distanz im hebräischen Zeitdenken auf die alleinige Beachtung
der seelischen Inhalte der Zeiten zurückführen zu können,
deren Identität auseinanderliegende Zeiten als gleichzeitig
empfinden läßt, so daß längst Vergangenes unmittelbar aktuell wird.
Strenge Gleichzeitigkeit ist also dasselbe wie psychologische
Identität (Boman, S. 127 ff.). Die Fähigkeit der Israeliten, Gottes

Offenbarung in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als
ein Ganzes zu betrachten, ist wesentlich ihrer natürlichen
psychischen Eigenart zu verdanken, durch die sie von Natur
zum Volk der Offenbarung prädestiniert waren. Die
Heilsbedeutung der Zeit im biblischen Sinne aber läßt sich nur begreifen,

wenn man bereit ist zuzugestehen, daß die Hebräer und
nicht wir Europäer das adäquate Zeitverständnis haben.

Sehr viel zurückhaltender urteilt C. H. Ratschow (Anm.
11 a. A.) über das Verhältnis der biblischen Zeitanschauung zur
modernen. Zwar ist auch für ihn der spezifisch biblische
Zeitbegriff im wesentlichen an die «Zeit für», den Kairos
geknüpft. 18 Ja er sucht dem Begriff des «Tages» neben seiner
chronologischen Bedeutung eine besondere «Wertigkeit» zu
wahren, indem er ihn auf seinen Gegensatz zur Nacht als dem

19 Vgl. oben, S. 107.



W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament 113

Gebiet des Chaos als Zeit des Weltgeschehens und des
Handelns Gottes in ihm versteht und daraus wie aus dem Gebrauch
der beiden Tempora des hebräischen Verbums 20 eine Zweitak-
tigkeit des hebräischen Zeitverstehens gegenüber der Dreitak-
tigkeit von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft ableitet, womit

er sich Boman nähert. Aber er erkennt doch ohne weiteres
an, daß andere Formen des Zeitdenkens bei den biblischen
Menschen ebenfalls eine sehr wichtige Rolle spielen, und weist
treffend darauf hin, daß gerade der Begriff «Tag» im alttestament-
lichen Sprachgebrauch als bevorzugter Terminus zur Bezeichnung

der chronologischen Zeitfolge dient. Ja er warnt vor einer
Absolutsetzung der «Zeit für», durch die der historische
Zeitbegriff für die theologische Betrachtung der göttlichen
Heilsmitteilung ausgeschaltet werden soll, und sieht in der
Überschneidung der verschiedenen Zeitaspekte ein unentbehrliches
Mittel zur Wahrung der Objektivität des Heilsgeschehens.

III.
Die von den genannten drei Autoren übereinstimmend

geltend gemachten Tatbestände, mit deren Behandlung sie in die
Diskussion über das biblische Zeitverständnis eingreifen,
verdienen zweifellos genaueste Prüfung, da sie für die alttesta-
mentliche Geschichtsdeutung wie für die eschatologische
Heilserwartung weittragende Folgen haben. Vor allem ist die
Richtigkeit der Beobachtungen zur Bedeutung des Kairos im alt-
testamentlichen Zeitbild unumwunden zuzugeben. Dagegen
scheint uns das Verhältnis des Kairos zur chronologischen
Zeitfolge nicht geklärt; und wenn man bei seiner Behandlung so
rasch ein dem unsrigen entgegengesetztes Zeitgefühl postuliert,
so dürfte das durch mehrere Momente in Frage gestellt werden,
die wir hier zur Diskussion stellen.

1. Neben den Äußerungen über eine Gleichzeitigkeit der
Gemeinde des Deuteronomiums mit den Exodusereignissen21 taucht
die schlichte Mahnung auf, das, was man dort als Gottes Willen

habe kennenlernen, dem heranwachsenden Geschlecht
weiterzugeben (Deut. 6, 7; 11, 2. 7. 18—21). Der natürliche Weg des
Bekanntwerdens mit der Vergangenheit auf dem Wege derüber-

20 Vgl. oben, S. 112. 21 Vgl. oben, S. 109.



114 W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament

lieferung vom Vater auf den Sohn wird hier ganz nüchtern ins
Auge gefaßt und der Gemeinde zur Beachtung empfohlen. Das
heißt aber, die chronologische Folge der Geschlechter wird bei
der grundlegend wichtigen Beziehung der Gemeinde zu den
ihre Existenz begründenden Ereignissen nicht außer acht
gelassen, sondern ausdrücklich in Rechnung gestellt.

2. Dazu stimmt ganz allgemein das Wertlegen auf die
genealogische Verbundenheit des erwählten Volkes: Der priesterliche

Schriftsteller oder einer seiner Schüler schreibt ein Sefer
toledot, das den Zusammenhang der Patriarchengeschlechter bis
auf Mose klarstellen soll. Der Chronist füllt den Anfang seines
Werkes mit Genealogien von Adam bis David, die als Dokumente

der Erwählung gerade die durch die chronologischen Zeiten

hindurchgehende und gegen alle Bedrohungen bewahrte
Gnadenbeziehung Jahves zu Israel bezeugen sollen. Kann hier
von Gleichgültigkeit gegen die Zeitlinie die Rede sein?

3. Neben der starken Wendung zur Vergangenheit, die die

ganze Existenz des Volkes in dem Verheißungswort an die
Patriarchen begründet sieht und dadurch die Gegenwart nur als
eine Entfaltung und Durchsetzung des schon in der Väterzeit
unwiderruflich festgelegten Gotteswillens begreift, was besonders

von Boman und Ratschow als bedeutungsvoll bezeichnet
wird, ist doch selbst in den priesterlichen Kreisen die Wendung
nach vorwärts nicht zu verkennen. Von den Perioden der
Gottesoffenbarung war schon die Rede.22 Die genaue Chronologie
des deuteronomistischen Geschichtswerks selbst für die Zeiten
des Niedergangs, die mit der Datierung der Begnadigung des

gefangenen Königs Jojachin endigt (2. Kön. 25, 27—30), lenkt
den Blick des Lesers und Hörers auf eine kommende Heilstat
Gottes. Auch die das deuteronomische Gesetz durchziehende
Mahnung, zu der von Gott bereiteten Ruhe des Gottesvolkes
einzugehen, die auch im Kultlied von Ps. 95, und zwar gerade im
Gegensatz zu dem Irrweg der Wüstengeneration, ausgesprochen
wird, kennt offenbar ein noch ausstehendes und in der Zukunft
zu erwartendes Heil.23 Ebenso weiß der Chronist, obwohl er
im Davidsbund das ewige Heil Israels verbürgt sieht, daß erst
die Zukunft die volle Verwirklichung bringen wird, und will

22 Vgl. oben, S, 105.
23 Das ist gegen die Deutung von Marsh (Anm. 9), S. 176, festzuhalten.



W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament 115

zur freudigen Hoffnung darauf ermuntern.24 Man gewinnt aus
den angeführten Aussagen den starken Eindruck, daß das

Hauptinteresse dieser Kreise auf der Darstellung des göttlichen
Offenbarungshandelns in der Perspektive der Entfaltung und
gegliederten Ordnung nach verschiedenen Zeitepochen lag. Der
neutestamentliche Gedanke der otKovoiüa des Heilsmysteriums
(Eph. 1, 10; 3, 5; Kol. 1, 26), der den Zusammenhang des
Geschehens in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als
planmäßigen Aufbau versteht und von hier aus das göttliche Handeln

in seinem inneren Zusammenhang zu begreifen versucht,
bildet offenbar schon in diesen alttestamentlichen Zeugnissen
die unausgesprochene Leitidee.

4. Das gilt in noch ausgeprägterem Maße für die prophetische

Betrachtung der Geschichte des Gottesvolkes. Die
Patriarchenzeit, die Wüstenzeit, die Zeit der Landnahme und die
Davidszeit werden als Epochen des Verhältnisses von Gott und
Volk beschriehen, die in sehr verschiedenerWeise die wechselnden

Formen der menschlichen Sünde und Not ihre heilenden
Gegenkräfte finden lassen, so daß jeder neue Gottestag neuen
göttlichen Reichtum enthüllt. Nicht nur als eine große Einheit wird
die Geschichte Israels erfaßt, in der das gegenwärtige und das

vergangene Volk als eine und dieselbe Gemeinde Jahve
gegenübersteht (so Hes. 16 und 20; Jes. 43, 22 ff.; 48, 8 f.; 41, 8 f.; 43,
27; vgl. Hos. 12, 3 ff.), sondern ebenso deutlich tritt der Gegensatz

der gegenwärtigen Generation zu den früheren heraus,
etwa wenn die Idealzeit der Vergangenheit der Entartung der
Gegenwart gegenübergestellt wird (Jes. 1, 21 ff.; Jer. 2, 2 ff.;
Hos. 11, 1). Ja die Propheten beschreiben das Heil der Gegenwart

oder der unmittelbaren Zukunft im Gegensatz zu dem
Heil der Vergangenheit als ein ganz neues, so noch nicht
dagewesenes Handeln der göttlichen Liebe (Jer. 23, 7 f.) und können

geradezu zum Vergessen der ersten Stiftung des
Gottesbundes auffordern, um sich ganz dem Kommenden aufzuschließen

(Jes. 43,18), oder in dem im Namen des Volkes dargebrachten

Bußgebet die in der VäterOffenbarung begründete Vorzugsstellung

Israels als kraftlos geworden und einer Neuschöpfung
bedürftig bezeichnen (Jes. 63, 16). Sie bewegen sich dabei ganz

24 Vgl. G. von Rad, Das Geschichtsbild des chronistischen Werkes
(1930), S. 119 ff. (BWANT IV, 3).



116 W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament

selbstverständlich in der chronologischen Zeitanschauung mit
ihrem Vorher und Nachher und benützen sie, um in der
versuchungsvollen Gegenwart ihrem Volke die Kraft und den Willen

zum Durchhalten zu stärken, indem sie seinen Blick auf das
Ziel vollkommenen Heils in der Zukunft richten, ohne auf eine
Durchbrechung der Zeitschranken zu reflektieren. Es bleibt
demnach bei der Realität eines in die Zukunft sich erstreckenden

objektiven Zeitverlaufs als der Daseinsform des Geschöpfs,
die keine Flucht in einen vor oder über aller Zeit vorhandenen
Heilszustand ermöglicht, sondern von dem kommenden Heil
ihre Bedeutung empfängt. Weil sie aber in jedem Augenblick
die endgültige Entscheidung vorbereitet, verleiht sie dem
menschlichen Handeln letzte, endgültige Wichtigkeit.

5. So kommt es, daß auch die jeweilige Gegenwart mit schwerem

Nachdruck aus dem Fluß der Zeit herausgehoben werden
kann und durch das mit Vollmacht verkündigte «Heute» den
Menschen seiner Entscheidungsstellung im bewußten Rückblick
auf die Vergangenheit und zugleich im Vorblick auf die
Zukunft bewußt macht. Ob nun der Gesetzsprecher für das von
ihm dem Volk vorgelegte Gesetz mit einem autoritativen «Heute»
die entschlossene Ergreifung des Augenblicks zur
Gehorsamsentscheidung fordert (Deut. 5, 1; 8, 19; 11, 2. 26. 32; 15, 15; 26,
16 f. 18; 27, 9 ff.) oder der Kultprophet beim Bundesfest dieWich-
tigkeit der heute fallenden Entscheidung des Gehorsams gegenüber

der Gefahr der Verstockung betont (Ps. 95, 7 ff.) oder der
Prophet des Exils angesichts der von Gott herbeigeführten
einzigartigen Weltlage um die heute verlangte Entscheidung zur
Annahme des Zeugendienstes für Gott mit seinen Zuhörern
ringt (Jes. 43, 10. 12; 44, 8; 48, 6), immer bewegen wir uns in
einer mit Verantwortung gefüllten «Dreitaktigkeit» der
Zeitanschauung und nicht in einem Doppeltakt25 oder in einem

25 So Ratschow (Anm. 11) ; vgl. S. 113. Ob übrigens die Begründung des

Doppeltakts auf die Vorstellung vom Tag als Geschehen und von der
Nacht als Chaos haltbar ist, erscheint sehr fraglich, wenn man sich
vergegenwärtigt, daß nach dem klassischen Weltbild von Gen. 1 der Tag von
Morgen zu Morgen gerechnet wird und also die Nacht mit einschließt, wie
denn auch die Nachtzeit ganz selbstverständlich durch die ihr eigene
Ordnung (erste, mittlere, dritte Nachtwache: Klag. 2, 19; Ri. 7, 19; 1. Sam.

11, 11) dem Handeln des Menschen seine Möglichkeit gibt.



W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament 117

rhythmischen Wechsel von Anfang, Fortsetzung und Rückkehr.

26

IV.

Auf Grund des bisher Ausgeführten wird man fragen müssen,
ob jenes zentrale Problem der Gleichzeitigkeit, das von den
genannten Autoren durch ein anderes, psychologisch bedingtes
Zeitempfinden erklärt werden sollte, nicht eher mit der
gleichen Heilserfahrung zusammenhängt, die die Zeit als objektive

Seinsordnung von zielbestimmter Bewegung aufzufassen
zwang.

Hier ist am besten von jenen besonderen, meist durch die
Worte 'ët oder jom bezeichneten Zeiten auszugehen, die durch
besondere göttliche Offenbarungstaten ausgezeichnet und nicht

26 So Boman (Anm. 10); vgl. S. 112. Die Zeitrhythmen als
Empfindungsreihen mögen für die Beschreibung des Naturlebens und des
seelischen Lebens ihre Bedeutung haben; das besagt aber nicht, daß sie auch
bei der Deutung der Geschichte die gleiche Rolle spielen. Hier durchbricht
offenbar die Heilserfahrung das vom natürlichen Empfinden dargebotene
Schema und zwingt zu ganz anderen Aussagen, in denen die Einmaligkeit
der sittlichen Entscheidung in ihrer unaufhebbaren Bedeutung für die
Gestaltung der Zukunft die beherrschende Stelle erhält. Legt das von Boman
zugegebene (S. 127 u. ö.) Vorhandensein der psychologischen Zeitempfindung

auch bei den Griechen und in der Moderne, das dann allerdings ganz
in den Hintergrund gedrängt worden ist (vgl. z.B. auch Anm. 12), nicht
eher die Auffassung nahe, daß auch in Israel diese aus der geschichtslosen
Epoche stammende Zeitanschauung mit dem Eintreten in die geschichtliche
Entscheidung in starker Umbildung begriffen war? Bei der hebräischen
Betrachtung der Gestirne ist jedenfalls neben den Aussagen über die
Empfindung ihres qualitativen Unterschiedes die Beobachtung ihrer Bewegung
am Firmament nicht zu übersehen; man vergleiche neben Ps. 19,6 f. das
Sonnenzeichen des Hiskia in seinen verschiedenen Formen Jes. 38, 8 und
2. Kön. 20, 9—11. In die gleiche Richtung weist auch das von Boman
umgekehrt gedeutete Sonnenzeichen von Gibeon Jos. 10, 12, besonders wenn
man die in Vers 13 gegebene Erklärung des Zeichens beachtet. Ob aus der
Beschränkung auf zwei Tempora des Verbums in der hebräischen Sprache,
bei deren sukzessiver Entstehung wohl sehr verschiedene und nicht immer
durchschaubare geschichtliche Kräfte beteiligt waren (hier müßten auch
die anderen semitischen Sprachen in die Betrachtung hereingenommen
werden), so sichere Schlüsse auf ein durchgehend anderes Zeitverständnis
gezogen werden können, erscheint zweifelhaft, zumal mit Hilfe der Partizi-
pialkonstruktion ein Präsens sehr wohl zum Ausdruck gebracht werden
konnte.



118 W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament

durch den chronologischen Zeitzusammenhang bestimmt sind,
so daß sie einem menschlich berechenbaren Gesetz folgen würden,

sondern aus der freien Setzung Gottes hervorgehen und
den Menschen unvermutet überfallen und aus seiner Sicherheit
aufschrecken. Die in diesen besonderen Zeiten oder Kairoi sich
vollziehenden Offenharungstaten sind nicht willkürliche und
unzusammenhängende Manifestationen, sondern stehen im
Dienste seines Heilsplanes und dienen daher dem Ziel einer letzten

Heilsvollendung. Das gibt ihnen eine innere Verbindung und
schließt sie zu einer Heilsgeschichte zusammen, von der alles
zeitliche Geschehen erst seinen Sinn erhält. Diese
Heilsgeschichte zieht auch die Natur in ihren Bereich, und wie sie die

ganze Menschheit einschließt, so auch die Erneuerung des Kosmos

am Tag Jahves und dementsprechend die Schöpfung der
Welt, durch die erst die vollkommene Verfügungsgewalt Gottes

über den ganzen Weltlauf und seine von Anfang an feststehende

Heilsabsicht garantiert wird (Jes. 45, 18 ff.). So wenig
dieser heilsgeschichtliche Zusammenhang mit der chronologischen

Zeitfolge identifiziert oder als ein Ausschnitt aus dem

allgemeinen Geschichtsgeschehen betrachtet werden kann,
sondern in seiner fortschreitenden Kontinuität nur dem Glauben
erfaßbar ist, so können die einzelnen Kairoi doch auf der Zeitlinie
eingetragen werden und dokumentieren in einzigartiger Weise
die Herrschaft Gottes über die Zeit, da er sie seinem Plane
dienstbar macht.

Wenn Israel diesem göttlichen Heilshandeln gegenüber als
Einheit betrachtet wird, als ein Gottesvolk, das nicht nur zu den

gegenwärtigen und den unmittelbar bevorstehenden Heilstaten
Gottes, sondern auch zu den vergangenen in einem unmittelbaren

Verhältnis steht und jederzeit als das am Sinai gegenwärtige

und in Pflicht genommene Volk angeredet werden kann27,
so können unmöglich psychologische oder soziologische
Kategorien zur Erklärung genügen. Gewiß kann man auf das
eigentümliche Kollektivbewußtsein des alten Israel hinweisen, das
die Einzelnen in dem größeren Ganzen des Volkes aufgehen
läßt und dieses als das eigentlich handelnde und leidende Subjekt

in der Geschichte, als das Groß-Ich empfindet, das die den
Einzelnen zerschmetternden Schicksale überdauert und deshalb

« Vgl. oben, S. 109 ff.



W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament 119

in den verschiedenen Geschichtsepochen als die übergreifende
Einheit, als die «corporate personality» 28 von gleichbleibendem
Charakter dem göttlichen Bundespartner gegenübersteht. Von
da her ist ja die merkwürdige Identifizierung von Stamm und
Stammvater, von Israel und Abraham oder Jakob, die Dichtern
und Propheten ein müheloses Übergehen von einem zum andern
erlaubt, zu hegreifen. Die tief eingewurzelte und noch in
seelisch ganz anders eingestellte Zeiten nachwirkende Anerkennung

der kollektiven Verantwortung für Verschuldungen
einzelner Volksglieder ist ein bezeichnender Exponent dieses
Selbstverständnisses. Dazu läßt sich das starke Kollektiverlebnis

des Kultus stellen, das besonders im Kultdrama des Bundesfestes

die Erneuerung der alten, heilsbegründenden Gottestaten
zur Erlösung seines Volkes als lebenschaffende Realität in sich
aufnimmt.

Aber wenn damit auch gewisse Faktoren namhaft gemacht
sind, die zu einer Lockerung der das Einzelleben einengenden
Zeitschranken beitragen konnten, so sind doch die dieser
Betrachtungsweise entgegenwirkenden Faktoren viel zu wenig in
Rechnung gestellt. Vor allem ist nicht beachtet, daß die
ursprüngliche Existenzform Israels nicht die blutsmäßige Einheit
des Volkes mit ihrer besonderen Ideologie, sondern der Sakralbund

ist, der jene natürliche Einheitsidee nicht kennt, sondern
im Gegenteil die Einheit der Gemeinde gegenüber dem
Stammesegoismus und gegenüber den immer wieder in den Jahve-
bund aufgenommenen neuen Elementen, die zu seiner Vergangenheit

kein direktes Verhältnis haben, in zähem Kampfe
durchsetzen muß. Die Veränderung aller Lebensverhältnisse mit
der Ansiedelung in Kanaan, die den Zusammenhalt der
Gottesgemeinde bedenklich schwächte und durch den nun anhebenden
synkretistischen Prozeß den Gott von Ägypten her vielfach in
Vergessenheit geraten ließ, war kein günstiger Boden für ein
naturhaftes Einheitsgefühl. Dem in der Königszeit erwachenden

Nationalgefühl aber steht der Jahve-Königs-Bund, der
Elemente der altorientalischen Königsideologie aufnimmt, als
religiöse Ausdrucksmöglichkeit näher als der Sinaibund. Die zu-

28 Ein seit H. Wheeler Robinsons Vortrag über The Hebrew Conception
of Corporate Personality: Werden und Wesen des Alten Testaments (1936),
S. 49 ff., geläufig gewordener Begriff.



120 W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament

erst durch die soziale Zerklüftung, dann durch die mit dem
nationalen Niedergang Hand in Hand gehende religiöse Verwilderung

beförderte Lockerung der Volkseinheit war ihrerseits
kein geringes Hemmnis für die einigende Kraft des Kultus, dessen

ungebrochene Auswirkung dann vollends durch den
stürmischen prophetischen Angriff auf die Kultusmystik verhindert
wurde. Die schon in der Zeit Jeremias einsetzende Emanzipation

des Einzelnen von den altheiligen Bindungen der Gemeinschaft,

die durch die Vernichtung von Staat und Tempel zu
geistiger Heimatlosigkeit führte, bedrohte vollends die
Volksgemeinschaft mit völliger Auflösung.

Dieses nur in den wichtigsten Strichen gezeichnete Bild der
Gegenkräfte, die die natürlichen Erlebniskräfte einer Kollektiveinheit

paralysieren, zwingt u. E. dazu, die Quelle der über alle
Zeitdistanz hinweg zu der Einheit und ständigen Gegenwart
der göttlichen Selhstmitteilung vordringenden Heilsauffassung
an ganz anderer Stelle zu suchen, nämlich in der Art, wie das
Bundeserlebnis den davon erfaßten Menschen in die unmittelbare

Verantwortung vor Gott rief. Wie es dem Einzelnen die
zusammenbindende Einheit aller seelischen Inhalte durch sein
bewußtes Selbstverständnis als verantwortliches Ich in einer
Stärke vermittelte, wie wir sie hei keinem anderen Volk wiederfinden

29, so verband es auch die Idee des Gottesvolkes unlösbar
mit dem Bewußtsein um eine seelische Ganzheit30, das von
Zeitpunkten und Zeitabständen unabhängig aus der Gewißheit der
ständigen Gegenwart des göttlichen Bundespartners genährt
wurde. Diese Gegenwart aber war nicht eine solche der mystischen

Einheit mit dem göttlichen Urgrund des Lebens, sondern
offenbarte sich im Angesprochensein durch einen fordernden
Willen. Im Wort des Bundesgottes vollzog sich darum die
Konfrontation des Volkes mit seinem Herrn; dies Wort ist die
wirkende Kraft in Schöpfung und Geschichte und verlangt die ständige

Bereitschaft, auf seinen Anspruch zu hören. Wie es gleich
zu Anfang an die aus Ägypten geflüchteten Stämme durch den
dazu bestimmten Mittelsmann Mose ergeht und sie in der Pflicht
zur Ordnung ihres Zusammenlehens und zur Zielsetzung ihrer
Wanderschaft zusammenbindet, so bleibt es auch in Zukunft:

29 W. E., Das Menschenverständnis desi Alten Testaments (1947), S. 11 ff.
30 W. E.,Israel in der Weissagung des Alten Testaments (1951)', S. 17 ff.



W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament 121

bald durch Seher, bald durch Priester, bald durch Propheten
verkündet, durchkreuzt es immer wieder die natürlichen
Tendenzen des Stammes- und Yolksegoismus und der religiösen
Triebhaftigkeit und proklamiert den Herrschaftsanspruch Gottes

über den Gesamtbereich des Lebens. Im Wechsel der
Geschichte zeigt es Gott selbst am Werk. Hier kann die Zeit nicht
gleichgültig werden, so daß man ihre Bindungen durchbrechen
müßte, um in einem «Jenseits» des geschichtlichen Daseins die
Wirklichkeit des Geistes in seiner ewigen Harmonie als die
eigentliche Heimat des Menschen zu erreichen; nein, in der
Hingabe an die Forderung des Augenblicks begegnet man dem Gott,
der in seine Gemeinschaft ruft und darin die höchste
Lebenserfüllung schenkt.

Aber gerade in dieser äußersten Treue gegenüber dem
gewährten Kairos kommt es zur Überwindung der Zeit und zur
Teilnahme an einem zeitüberlegenen Heil. Wenn Gottes Wort
in der Kultfeier immer wieder laut wird in geschichtlicher Par-
änese, Gesetzesvortrag, Bundesverpflichtung, Segen und Fluch,
so eint es die Gemeinde mit allen vorausgehenden Generationen
in der gleichen Dienstverpflichtung für ihren Gott und gibt ihr
in der durch die Vergangenheit bestimmten Lebensgestalt, in
dem «Gesetz, wonach sie angetreten», das unveräußerliche
Kennzeichen ihrer Existenz, das über alle Zeiten hinweg gilt.
Und wenn sie vom Prophetenwort vor Gottes jetzt hereinbrechendes

Gericht und Heil gestellt wird, so tritt die Vollendung
der Zukunft bereits mit Macht in ihre Gegenwart hinein, so daß

vor dieser Gewißheit des gegenwärtigen und handelnden Gottes
die Zeitunterschiede verschwinden und nur der Unglaube sich
gegen die Anerkennung sträuben kann, durch dieses Wort in
einVergangenheit, Gegenwart und Zukunft umspannendes Handeln

Gottes hineingenommen zu sein.31 Denn dieses Wort weist
ja zurück auf den Gott, der an jedem Punkt der Zeitlinie
gegenwärtig ist, so daß sich unter seinem Anruf die Kairoi aller Zeiten

zu der einen, inhaltlich gleichen Entscheidungs- und
Bewährungszeit zusammenschließen, die auch schon die Vollendung
als das jetzt anbrechende Heil in sich begreift.

Diesen Zusammenschluß der Zeiten durch Gottes Wirken er-

31 Jes. 5, 19; 28, 22 ; 29, 9 f.; Hes. 12, 26; Sa,ch. 2, 13. 15; 3, 9; 6, 15.



122 W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament

faßte die nachexilische Prophétie in neuer Weise in dem Wirken

des Gottesgeistes, der seit Mose das Gottesvolk mit dem
prophetischen Wort geleitet hat und Gottes Wort als das fort und
fort richtende und verheißende der Gemeinde durch die Zeiten
lebendig macht.32 Damit stimmt überein, daß gerade die
nachexilische Gemeinde, die in tiefster Erschütterung die Zeit als
Vergänglichkeit erlebte und in dem Hinsterben des erwählten
Volkes und dem Vergehen der Reiche dieser Welt nur das Wort
Gottes als die unvergängliche Kraft erfaßte 3S, die Überlegenheit
ihres göttlichen Herrn über die Götter der Weltreiche in seiner
Ewigkeit manifestiert sah. Als der Herr aller Zeitlichkeit, der
kein Werden und Vergehen kennt, weil er «der erste und der
letzte ist», der die durch Schöpfung und Weltende begrenzte
Weltzeit seinem Wirken als kurze Spanne einordnet34, senkt er
sein Wort, sein Heil, seine Gerechtigkeit, seinen Bund als ewige
Größen in die Vergänglichkeit der Geschöpfwelt ein.35 Nicht
als der in unfaßbarer Zeitlosigkeit Verborgene36, sondern als
der Zeitmächtige ist er der Ewige.37

Am unmißverständlichsten kommt das darin zum Ausdruck,
daß die Zeit als von ihm geschaffen gilt. Mit der Schöpfung
beginnt die Zählung der Tage, und die Erschaffung der Gestirne
hat den Zweck, dem Menschen die Zeitmesser zu geben, mit
deren Hilfe er die Ordnung des ewigen Wechsels und die Berechnung

seiner Intervalle vornehmen kann (Gen. 1). Aber wie durch
das Entstehen der Himmelslichter Zeit und Geschichte grundlegend

bestimmt werden, so bedeutet die Aufhebung ihrer
Funktionen 38, die an manchen Stellen zur Aufhebung ihrer Existenz

32 Jes. 59, 21; 63, 10 f.; Hag. 2, 5; Sach. 4, 6; 7, 7 ff.; 8, 14 f., cf. 1, 6;
Neh. 9, 20. 30.

33 Jee. 40, 8. 26. 28; 41, 4 usw.
3« Jes. 43, 10. 13; 44, 6; 45, 21; 48, 12.
35 Jes. 40, 8; 45, 17; 51, 6. 8; 54, 8; 55, 13; 60, 15. 19 ff.; 61, 7 f.; 35, 10;

Deut. 32, 40; 33, 27; Jer. 10, 10; Klag. 5, 19; Ps. 90, 2; 102, 25 b—28. Vgl.
dazu E. Jenni, Das Wort 'oläm im Alten Testament (1953), S. 67 ff.,
woselbst auch weitere Belege.

33 Über den hier vorliegenden Einbruch philosophischer Spekulation
vgl. E. Brunner, Die christliche Lehre von Gott (1946), S. 286.

37 Gottes Ewigkeit ist «Quellort der Zeit»: K. Barth, Die Lehre von
der Schöpfung, Die kirchliche Dogmatik III, 1 (1945), S. 72.

38 Jes. 13,10; 60, 19 f.; Joel 4, 15; Hes. 32, 7.



W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament 123

gesteigert zu werden scheint das Aufhören der konstitutiven
Zeitform des menschlichen Lebens.40 Indem Gott selbst die Zeit
setzt und wieder aufhebt, erweist er sich als der zeitüberlegene
Herr, der trotz der Anpassung seines Wirkens an die zeitliche
Bewegung niemals in der Zeit aufgeht und in ihr gefangen
bleibt, sondern sein Wesen unabhängig von der zeitlichen
Existenzform der Menschen in ewiger Vollkommenheit bewahrt.

Aus diesem neuen Wissen um den ewigen Gott gewinnt die
Überzeugung erst recht unerschütterliche Festigkeit, daß dieser

Gott, der zu seinem Volke kommt und ihm sein Wort schenkt,
auch neue Möglichkeiten für sein Leben schafft, die über die
Zeit hinausweisen. Wie er ihm in seinem Bund die einzigartige,
nicht aus den natürlichen Gegebenheiten des irdischen Daseins
hervorgegangene, sondern in Anrede und gläubiger Antwort
begründete Existenz verliehen hat, so wird sein schöpferisches
Wort dieses Verhältnis, das in der Geschichte immer wieder
gefährdet und in Frage gestellt erscheint, in einem Heil vollenden,
das über die Geschichte hinausgeht und sie zugleich zum Ziel
bringt, weil es alle früheren Heilszeiten in sich aufnimmt und
ihnen die Erfüllung gibt.41

Diesem über alle chronologische Zeit erhabenen, weil aus
der Gemeinschaft mit dem ewigen Gott hervorgehenden Heil
dient die irdische Zeitfolge. Von hier erhält sie ihre Sinnhaftig-
keit. Eben weil Gottes Wirken den Unterschied der Zeiten
schafft und besondere Stunden vor anderen durch das einzigartige

Angebot seiner Gnade auszeichnet, darum bekommt jeder
Moment seine unersetzliche Bedeutung als Gelegenheit zur
Bereitung oder Verhärtung für die plötzlich erscheinende Heilsgabe.

So wird das Eingehen Gottes in die Zeit zum vorzüglichen

39 Jes. 51, 6; 34, 4; 65, 17; 66, 22, vgl. Mark. 13, 25; Matth. 24, 29; Off.
6, 12 f. In bestimmten Worten wird dieser Wandel in der spätjüdischen
Apokalyptik zum Ausdruck gebracht: slav. Hen. 65; syr. Bar. 74. Ein un-
reflektiertes Festhalten am Weiterlaufen der Zeitlinie dagegen etwa in
Jes. 65, 26. 22 f.; 66, 23; Jak. 23, 27.

40 <Die den Menschen im Blick auf ihre Geschichte gewährte endliche
Zeit hat und bekommt tatsächlich ein Ende»: Barth (Anm. 37), S. 187.

41 Vgl. dazu F. J. Leenhardt, La signification de la notion de parole
dans la pensée chrétienne: Rev. d'hist. et de phil. rel. 35 (1955), S. 263 ff.
und speziell 267.



124 W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament

Mittel, dem Gottesvolk die Bereitschaft zu immer neuer
Entscheidung einzuprägen. Denn vor Gott gelten nicht alle Zeiten
gleich, und er ist nicht in jedem Augenblick gleich nahe, daß
der Mensch sich nach Belieben die Stunde wählen könnte, da er
sich für Gott Zeit nimmt. Vielmehr ist er darauf angewiesen,
sich an Gottes Zeiten zu halten, und läuft Gefahr, die Stunde
seiner Rettung unwiderruflich zu verpassen, wenn er sich nicht
zur Wachsamkeit aufrufen läßt.42 Damit ist die Grundeigenschaft

der irdischen Zeit, ihre Nichtumkehrbarkeit, aufs engste
mit Gottes offenbarendem Handeln verknüpft und dem
Menschen dadurch die Selbstherrlichkeit der Verfügung über seine
Zeit genommen. Mit der frei von ihm gesetzten Zeit der Erfüllung

hält Gott den Menschen in seiner geschöpflichen Stellung
fest und prägt ihm seine freie Verfügung über ihn ein.

Zugleich wird die Heilsvollendung auf einen bestimmten
Punkt der Zeitlinie festgelegt, und es hängt nicht weniger als
alles daran, daß sie zu der von Gott bestimmten Stunde real
geschieht. Ein ewiges Geschehensein des Heils ist von diesem
Zeitverständnis aus offenbar unmöglich, ja absurd, weil dem
gesamten Offenbarungshandeln Gottes widersprechend. Die
Befreiung der Gottesgemeinde von der Versklavung an die
vergängliche Zeit begreift nicht auch die Außerkraftsetzung der
chronologischen Zeitfolge in sich, so daß die Erfüllung des
alttestamentlichen Wartens in der Erscheinung Christi den
wartenden alttestamentlichen Frommen ganz unabhängig von ihrer
Verwirklichung in der Zeitlichkeit in gleicher Weise zugänglich

und erfahrbar gewesen wäre wie der christlichen
Gemeinde. 43 In der entschlossenen Richtung nach vorwärts, in
welche der vor Israel stehende Gottestag das Gottesvolk hineinstellt,

liegt die vollgültige Rechtfertigung für das beherrschende
Gefühl des «Noch nicht» in der Gegenwart des alttestamentlichen

Frommen. Das bedeutet eine scharfe Grenze gegen jede
mystische Schau eines immer gegenwärtigen Heils.

Aber indem Gott durch sein Wort die alttestamentliche
Gemeinde in seine Gemeinschaft zieht, gibt er ihr tatsächlich an

42 Vgl. F. Hesse, Das Verstockungsproblem im Alten Testament, BZAW
74 (1955), S. 57 ff., 79 ff.

43 So Marsh (Anm. 9) ; vgl. oben S. 111.



W. Eichrodt, Heilserfahrung u. Zeitverständnis im Alten Testament 125

einem zeitüberlegenen Heil Anteil.44 In der Kultfeier, speziell
in der Feier des kultischen Mahles, begegnet sie dem Gott, dessen

Heilshandeln in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
dasselbe Heil zubereitet, das in der Erfahrung seiner Commu-
nio besteht und deshalb auch dem auf die Erfüllung Wartenden
die «Erlösung in der Hoffnung» schenkt (Rom. 8, 24). Gerade
der von Marsh gezogene Vergleich mit dem christlichen Abendmahl

45 kann für die Realität des «Noch nicht» in der alttesta-
mentlichen Heilserfahrung unbeschadet ihres zeitüberlegenen
Heilsgutes das Verständnis öffnen. Zugleich wird deutlich, daß
das Offenbarungszeugnis der Vergangenheit mit dem
Weiterschreiten des göttlichen Handelns nicht einfach abgetan und
außer Kraft gesetzt ist. Gerade weil Gottes Wirken auf eine
neue, unerhörte Offenbarung zur Vollendung seines Geschichtswerkes

hinzielt, steht sein vorbereitendes Werk in allen Phasen
in aktueller Beziehung zu allen kommenden Epochen der
Heilsverwirklichung und bleibt für den Gläubigen unentbehrlich,
wenn die letzte Heilsfülle recht verstanden und aufgenommen
werden soll.46

So bestätigt gerade das eigentümliche Zeitverständnis des

Alten Testaments den Zusammenhang mit der Heilserfahrung:
Nicht in einer der unsrigen völlig entgegengesetzten, aus einem
anderen Wirklichkeitsverständnis fließenden Einstellung zur
Zeit überhaupt ist die im alttestamentlichen Denken vollzogene
Dienstbarmachung der historischen Zeitfolge für eine neue,
zeitüberlegene Daseinsform des Gottesvolkes begründet,
sondern in der Begegnung mit dem Gott, der die Zeit der Aufrichtung

seiner Herrschaft dienstbar macht.

Basel. Walther Eichrodt.

44 Im Wort Gottes also liegt das Wunder, das H. Echternach in der
der Kirche geschenkten «Realpräsenz des Kommenden und Vergangenen»
geschehen sieht, Zum Problem der Zeit: Theol. Lit.-Zeit. 80 (1955), S. 732.

45 Marsh (Anm. 9), S. 137 f.
46 Auf diese Unentbehrlichkeit der vergangenen Heilstat Gottes für die

Orientierung des auf den kommenden Kairos gerichteten Glaubens weist
Ratschow am Schluß seiner (Anm. 11) erwähnten Abhandlung mit Recht hin.


	Heilserfahrung und Zeitverständnis im Alten Testament

