
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Jean Bottéro, Le problème des Habiru. Cahiers de la Société asiatique,
12. Paris, Imprimerie nationale, 1954. 209 S.

Das Habiru-Problem mag wohl, wie Bottéro es selbst hervorhebt, nicht
zu den großen und entscheidenden Fragen der Geschichte des Vorderen
Orients gehören, es ist jedoch seit der Entdeckung der El Amarna-Briefe
vor etwa 65 Jahren zum Streitobjekt der Forschung geworden. So ist es

ja auch z. B. nicht ganz bedeutungslos zu wissen, welche Leute es waren,
die die ägyptische Herrschaft des vierzehnten Jahrhunderts in Palästina
über den Haufen warfen. Was aber die Diskussion besonders lebhaft werden

ließ, ist wohl vor allem der eventuelle Zusammenhang zwischen den
Habiru und den Hebräern. Um diese Frage lösen zu können, ist es zunächst
notwendig, sich ein klares Bild von den Habiru in den nichtbiblischen Texten

zu machen. Es ist besonders dieses letzte Problem, nämlich die nähere
Bestimmung der uns in den sumerischen, akkadischen, hethitischen, ugari-
tischen und ägyptischen Texten begegnenden Habiru zu untersuchen, auf
das sich das von Bottéro herausgegebene Buch konzentriert.

Die Arbeit ist dadurch entstanden, daß eine Gruppe von Assyriologen,
le Groupe François Thureau-Dangin, das Habiru-Problem als Teilprogramm
für die Vierte Assyriologentagung vorschlug und Bottéro beauftragt wurde,
diese internationale Zusammenarbeit zu organisieren. Die zahlreichen
Dokumente wurden in chronologisch und topographisch zusammenhängende
Gruppen geordnet, um von anerkannten Spezialisten näher beurteilt zu
werden. Mehrere Gelehrte, an die sich Bottéro wandte, haben sich somit
über verschiedene Spezialfragen sowohl bei der Tagung wie auch später
in Briefen geäußert, und das von Bottéro veröffentlichte Resultat kann als

Musterbeispiel für eine gut organisierte internationale Zusammenarbeit
gelten.

In der Einleitung wird die frühere Diskussion kurz, aber klar, und ohne
daß etwas Wichtiges zu fehlen scheint, zusammengefaßt. Nach einem
Bericht über die Organisation sowie die Verteilung der Arbeit geht Bottéro
dann zu den verschiedenen Gruppen von Dokumenten über, wobei die
Beiträge der anderen Forscher unter jedem Abschnitt angeführt werden.

Zunächst werden die keilschriftlichen Dokumente behandelt (Akkad-
Periode, Ur III, kappadokische Tafeln, altbabylonische Texte, Alalah,
neuassyrische Texte und «Traditionstexte»). Es folgt ein Kapitel über die
Etymologie und ursprüngliche Bedeutung des Wortes Habiru und des oft
dafür stehenden SA.GAZ, wobei sämtliche Schreibvarianten angeführt werden.

Es kann jetzt als bewiesen gelten, daß das Sumerogramm SA.GAZ,
dessen Ursprung unsicher bleibt (ob sumerisch SA für SAG «Kopf» + GAZ
«zerschmettern», oder sumerische Schreibung für das akkadische saggâsum
«Angreifer, Räuber»), den Habiru gleichzusetzen ist, und daß somit
(LU) .SA.GAZ in altbabylonischen, hethitischen und syro-palästinensischen
Texten als habiru, oder vielleicht eher als hapiru zu lesen ist. Die Schreibung

'prm in Ras Shamra sowie die ägyptische Wiedergabe des Wortes,



60 Rezensionen

'pr.w, zeigt ebenfalls klar auf, daß das Anfangs-h als ' zu lesen und zu
verstehen ist. Schwieriger ist die Frage des zweiten Konsonanten; denn
die Kas Shamra-Schreibung beweist nur, daß man dort ha-BI/Pl-ru mit p
gelesen hat, und auch die ägyptische Umschreibung hat keine stärkere
Beweiskraft, da ein ägyptisch geschriebenes p oft ein b wiedergeben kann,
und zwar besonders in der Verbindung mit r, wie es Posener in seiner
Behandlung der ägyptischen 'pr.w Belege hervorhebt (S. 165—175). Gegen
die Aussprache 'apiru sprechen die späteren babylonischen Schreibungen
mit dem Zeichen BIR (Belege Nr. 165, 165', 166) sowie die höchstwahrscheinlich

sonore Aussprache in Boghazköy (S. 71, Anm. 2). Wenn uns die
Etymologie bekannt wäre, würde sich dieses Problem lösen lassen, aber
über die Herkunft des Wortes streiten sich die Spezialisten nach wie vor.
Goetze z. B. sieht darin die westsemitische Wurzel 'pr «nähren, mit
Nahrung versehen», Dhorme schlägt 'pr <Erde, Staub» vor, Lewy 'br
«überschreiten», und Albright das ägyptische 'pr «Mannschaft (eines Schiffes)»
usw.

Nach einer ausführlichen Behandlung der ägyptischen Belege von
Posener läßt Bottéro noch ein paar Nachträge, und darauf seine eigene,
außerordentlich wertvolle Zusammenfassung des Problems folgen. Er stellt
dabei zunächst einige allgemeingültige Schlußfolgerungen aus dem
Vorkommen der Habiru (SA.GAZ) in den verschiedenen Texten auf, nämlich;
Das Wort bezeichnet stets Menschen, Männer oder Frauen (die sogenannten

Habiru-Götter sind die Gottheiten der Habiru-Leute). Es bezeichnet
in vielen Belegen in erster Linie nicht einen ethnischen Begriff; es ist
ein Appellativ und keine Bezeichnung für eine gemeinsame geographische
oder rassische Herkunft. In einigen Belegen jedoch hat es nach Bottéro
eine ethnische Bedeutung, indem es als Parallele zu Gentilizien steht; wie
er aber S. 196 ausführt, bedeutet das kaum mehr, als daß die Habiru eine
gewisse Staatsangehörigkeit jeweils in dem Land erworben hatten, wohin
sie gezogen waren. Die Habiru waren also als solche kein bestimmtes Volk,
da sie im zweiten Jahrtausend beinahe überall im Vorderen Orient
auftreten und außerdem noch ihre Eigennamen sprachlich sehr disparat sind.
Aus ihrer Verbreitung kann man auf eine gewisse Beweglichkeit schließen,
und in vielen Texten erscheinen sie als nicht-seßhafte, vagabundierende
Leute, in anderen Texten indessen finden wir sie als ansässig erwähnt. Sie
treten sehr oft als gefährliche Ruhestörer für ihre Umgebung auf, und ihre
militärische Tüchtigkeit wird ebenfalls stark hervorgehoben. Aber gleichzeitig,

und zwar in denselben geographischen Gebieten, erscheinen sie auch
als friedliche Diener, als Privat- oder Staatsangestellte, Wo wir sie als
Soldaten oder als Diener finden, scheinen sie eine Art Söldner zu sein, die
anscheinend die Freiheit hatten, ihre Stellen zu verlassen. Aber überall
werden sie als Fremde betrachtet und nehmen eine besondere soziale
Stellung ein, und es ist eher diese soziale Sonderstellung als ihr «genre de vie»,
die sie von anderen Kategorien derart klar abhob, daß habiru fast als ein
Gentilizium auftreten kann.

Als Hauptcharakteristikum möchte Bottéro den Begriff «Flüchtling»
auffassen, schließt aber damit nicht solche Deutungen aus wie «Fremder,



Rezensionen 61

der sein Land verlassen und eine Grenze passiert hat» (Lewy), und, daraus
hergeleitet, «Flüchtling, außerhalb der Familie, des Stammes und der
Gesellschaft Gestellter» (Landsberger).

Meines Erachtens ist eher die letzte Bedeutung die mehr allgemeingültige,

und ich bin geneigt, die Habiru als eine Art Pariagruppe
anzusehen, die von der Gesellschaft ausgeschlossen worden war, bzw. sich seihst
ausgeschlossen hatte. Ich möchte vorläufig die Habiru mit einer solchen
Sozialgruppe vergleichen, wie sie etwa die schwedischen «Tattare» darstellen,

die einmal ansässig sind, ein anderes Mal vagabundieren. Von den

Zigeunern unterscheiden sich die «Tattare» dadurch, daß sie schwedischer
Abstammung sind und sich weder sprachlich noch rassisch von anderen Schweden

trennen lassen. Dessen ungeachtet nehmen sie ganz offensichtlich eine
teils selbstgewählte, teils aufgezwungene soziale Sonderstellung ein.

Uppsala. Torgng Säve-Söderbergh.

Herman L. Strack und Alfred Jepsen, Hebräische Grammatik mit Übungsbuch.
Clavis linguarum semiticarum, I. 15., neubarb. Aufl. München, C. H.

Beek'sche Verlagsbuchhandlung, 1952. XII + 265 S. DM 16.—.

Georg Beer und Rudolf Meyer, Hebräische Grammatik, 1—2. Sammlung
Göschen 763/763 a, 764/764 a. 2., völlig neu bearbeitete Aufl. Berlin, Walter

de Gruyter & Co., 1952—55. 157 und 195 S.

Die Neuauflage der altbewährten hebräischen Grammatik von Strack-
Jepsen wird von allen denen mit Freude begrüßt, die seit langem daran
gewöhnt sind, darin alles Wesentliche und für den Anfänger Notwendige in
klarer und kurzer Form zu finden. Der einzige Einwand, den man gegen
dieses ausgezeichnete kleine Buch erbeben könnte, wäre vielleicht, daß der
Anfänger wegen der gedrängten Form oft nicht merkt, daß eine gewisse
grammatische Erscheinung überhaupt behandelt ist — es stehen aber immer
ein paar Zeilen da.

Hat der Bearbeiter des Strack-Jepsen'schen Buches bewußt auf eine
wissenschaftliche sprachgeschichtliche Darstellung verzichtet, so hat sich
Prof. Meyer, der für die Bearbeitung der in der Sammlung Göschen
erschienenen Grammatik von Beer verantwortlich ist, andere Ziele gesteckt.
Zwar liegt der massoretische Text in seiner tiberiensischen Form der
Darstellung zugrunde, aber daneben sind in der Laut- und Formenlehre sowohl
die babylonische Aussprachetradition und die Quinta des Origenes als auch
die Qumrän-Texte weithin berücksichtigt. Somit bietet das Buch auch
denen, die das Anfängerstadium schon hinter sich gelassen haben, vieles
von Interesse. Eine gewisse Vorsicht beim Formulieren der Lautgesetze
kann überall beobachtet werden, was nur teilweise durch die Berücksichtigung

außermassoretischen Materials erklärt werden kann. So wird z. B.
aus dem sog. Philippischen Gesetz (Strack-Jepsen § 15 p) nur die
Feststellung in § 23 h: «Häufig findet sich a für e < i sowohl beim Nebendruck
im St. cstr. der Formen qatil, zeqan..., wie beim Hauptdruck, tëlâdnâ.>
Auch die Syntax bietet viel Wertvolles, ist aber trotz allem ziemlich kurz



62 Rezensionen

und läßt auch viel Wichtiges aus. Eine ausführliche, nach modernen
Grundsätzen geschriebene hebräische Syntax steht also noch aus. Wird die
seit einiger Zeit angekündigte Arbeit von Brockelmann die Lücke füllen?

Einige Einzelbemerkungen zur Syntax: § 90, 2b: Wie kann der Satz
hl' melê'â die Regel illustrieren, daß <das Pron. als Subj. im Genus und
Numerus mit dem nominalen Prädikat kongruiert»? Wahrscheinlich schwebt
dem Verf. ein Satz wie hl' hä'lr haggedölä, <das ist die große Stadt» (Rieht.
10 :2), vor.—Ebenda, letzte Zeile, lies § 92,3c statt 94,3c. — §91, 2 :In der
Benennung von Sätzen, die aus Nomen + verbalem Prädikat bestehen, kann offenbar

keine Einheitlichkeit erreicht werden (Verbalsatz, zusammengesetzter
Nominalsatz, casus pendens usw.). —• §92, 4 b: zärlm 'ökellm ist doch wohl
kein Verbalsatz, da das Prädikat ein Partizipium ist. — § 94,2 e : zum
Genuswechsel vgl. jetzt H. S. Nyberg, Hebreisk grammatik (Uppsala 1952)
§ 79. — § 96, 4 : Der spärliche Gebrauch des Artikels in gewissen poetischen
Texten ist nicht erwähnt. — In § 96, 4 d ist im Beispiel aus Prov. 25 : 5 das
Wort kis'ö falsch vokalisiert; dasselbe gilt für höSVä-nnä in § 100, 4 c. —
§ 101, 4: Die Frage vom futuralen Gebrauch des Perf. verdient eine
gründliche Untersuchung, wie überhaupt der Tempusgebrauch in poetischen

Texten (vor allem den Psalmen). Existiert z.B. ein optatives Perf.?
— In § 105, 4 b wären die Verba Sim, Sit und nätan besonders zu nennen. —
§ 109, 3: Vom echtsemitischen Gesichtspunkt aus gesehen ist es als normal
zu betrachten, daß das logische Subj. eines Passivums nicht genannt wird
(vgl. Nyberg § 89 j). — § 111, 2: Die Frage mit ha — 'ö in Gen. 44:19
hat vielleicht nicht genau dieselbe Nuance wie das gewöhnliche ha we'im.
— §114,2: Zu kl als Verstärkung vgl. Gordis, Journ. Amer. Orient. Soc.
1943. — § 115, 5 c: 'aSœr 'al hammœltâlfâ scheint mir nicht ganz mit akkad.
Sa hutari vergleichbar zu sein. — § 117, 1: Die drei Beispiele haben alle
im Vordersatz einen Imperativ; das hätte bemerkt werden sollen.

Uppsala. Helmer Ringgren.

Rudolf Bohren, Kirchenzucht. Das Problem der Kirchenzucht im Neuen Testament.

Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag AG., 1952. 119 S.

Nach einer allgemeinen Skizzierung des Problèmes der Kirchenzucht
wird in Kap. I, <Die Zucht im Spätjudentum», die jüdische Grundlage des

ganzen Fragenkreises skizziert. Aus Joh. 9, 22 b und Luk. 6, 22 geht hervor,
daß das Neue Testament den Synagogenbann des Judentums kennt. Dabei
hat der Synagogenbann offensichtlich eine lange alttestamentliche Tradition

hinter sich. Die Geschichten von Achan oder vom Midianiterkrieg unter

Samuel machen das zusammen mit verschiedenen Gesetzesvorschriften
deutlich. Und in Esr. 10, 7 f. stehen wir am Ende einer langen und zugleich
am Anfang einer neuen Entwicklung, indem hier nur noch der Besitz des

Menschen gebannt wird und der Besitzer aus der Volksgemeinschaft
ausgeschlossen wird. Der kleine Bann (Niddui) und der große Bann (Cherem)
des Spätjudentums richten sich wieder gegen den Menschen selber, aber
nicht mehr gegen sein Leben. Er wird lediglich vorübergehend oder
endgültig aus der heiligen Gemeinschaft des Volkes ausgeschlossen. Joh. 8,



Rezensionen 63

1—11 zeigt, daß Jesus die jüdische Zucht nicht ablehnte, sondern radikali-
sierte, indem er die Sündlosigkeit des Bannenden forderte. Auch wenn
manches undeutlich bleibt, so ist doch klar, daß die Kirchenzucht nicht
eine Schöpfung der späteren kirchlichen Zeit ist.

«Die Kirche» (Kap. II) ist Bau, Braut und Leib Christi. Da es bei
der Kircbenzucht um die Kirche geht, muß der Kirchenbegriff erläutert
werden. Als Bau ist die Kirche nicht schon fertig und darum auch nicht
abgeschlossen. Wie an frischen Mauern Verschalungen, so ist am Bau der
Kirche die Zucht nötig. Auch die Vorstellung der Kirche als Braut führt
auf besondere Weise in das Gebiet der Kirchenzucht. Die Braut soll rein
erhalten werden, und manche neutestamentliche Aussagen führen von da her
über die Nähe der Gedankenverbindung zur Forderung einer Zucht im
Geschlechtsleben der Christen. Auch als Leib ist die Kirche nicht
ausgewachsen, und Zucht ist bei allem Wachstum nötig. Als Zucht am
fleischgewordenen Leib ist die Zucht weltlich und kann Rechtsform annehmen.
Die Zucht schafft zwar nicht Verbindung mit Christus, aber «sie kämpft
dafür, daß die Taufe gelte und daß der Leib Christi im Abendmahl zum
Heil genossen werde. Sie sorgt dafür, daß das Sakrament recht verwaltet
wird, daß die Kirche wirklich Kirche sei».

«Die Begründung der Kirchenzucht» (Kap. III) wird nun von Bohren
im einzelnen auf die neutestamentliche Vorstellung von der Schlüsselgewalt

zurückgeführt. Joh. 20, 21 ff. und Matth. 18, 18 ff. stehen natürlich
im Mittelpunkt der Erwägungen (in Matth. 16,19 ist nur gesagt, daß Petrus
wie die Gemeinde den Kirchenbann handhaben kann). Bei dem Binden
handle es sich hier insbesondere um das Binden der Dämonen. Das Gleichnis

vom Unkraut handle gar nicht von der Kirche, sondern vom Reiche
Gottes, und es sei falsch, dieses Gleichnis gegen die Kirchenzucht, also gegen
das Schlüsselamt und seine Ausübung auszuspielen. In der nicht libertini-
stisch oder perfektionistisch verstandenen Sündlosigkeit der Gemeinde, die
einerseits sakramentale Zusage, anderseits Forderung ist, liegt die
Notwendigkeit zur Ausübung der Kirchenzucht begründet. In der Anfechtung
wird die Kirche versucht, die zugesagte und geforderte Sündlosigkeit
preiszugeben und sich dem Versucher hinzugeben, und hier spielt die Kirchenzucht

die wichtige Rolle der Spionageabwehr. Neben den Sünden, die
vergeben werden können, kennt das Neue Testament auch eine Sünde, die
nicht vergeben wird. Bohren zieht hier die Linie von der bekannten
synoptischen Aussage über die Sünde wider den Heiligen Geist, über Stellen wie
1. Kor. 10, 8—10; 11, 27, zu den johanneisehen Aussagen über die Todsünde,
1. Joh. 5, 16 f., und von hier weiter zu der Aussage des Hebräerbriefes über
die Unmöglichkeit einer zweiten Buße (6, 4—6). Wenn auch vom Kirchenbegriff

her eine Kasuistik verboten ist, so muß die Sünde also doch differenziert

werden, gibt es doch im Neuen Testament wissentlich und willentlich
begangene schwere Sünden wider den Geist und unwissentlich und
unwillentlich begangene leichte Sünden wider den Menschensohn, womit natürlich
auch eine doppelte Art von Kirchenzucht gefordert ist, unter Infragestellung

der traditionellen protestantischen Ablehnung einer Unterscheidung
zwischen peccata mortalia und peccata venalia.



64 Rezensionen

«Die Ausübung der Zucht» (Kap. IV) hat im Neuen Testament sehr
verschiedene Aspekte. Zucht kann geübt werden durch das Schreiben von Briefen

(die verlorenen korinthischen Briefe sind solche Kirchenzuchtschreiben
gewesen), durch Reisen (wieder ist die Geschichte der Korinthergemeinde
der beste Anschauungsunterricht dafür), durch das Gebet, die Ermahnung,
die Zurechtweisung, den zeitweiligen Ausschluß, die Versagung der
Fürbitte, eventuell durch den dauernden Ausschluß, durch die Übergabe an
den Satan und die Tötung. Bohren geht hier Schritt um Schritt sorgfältig
den in Frage stehenden neutestamentlichen Texten nach und schreckt nicht
davor zurück, auch die schwersten Fälle (die Übergabe des Unzuchtsünders
von Korinth an den Satan und die Tötung von Ananias und Sapphira in
Act. 5) in ihrer ganzen drastischen Problematik aufzurollen. Abschließend
faßt er die gewonnenen Erkenntnisse noch einmal zusammen und schreibt:
«Will die Kirche wirklich Kirche sein und nicht bloß Scheinleib, dann
muß sie Zucht üben. Das kann sie aber nicht von sich aus, das kann sie
nur kraft des Heiligen Geistes. — So wären wir wieder bei einem Thema
des alten Blumhardt, bei der Erwartung einer Neuausgießung des Geistes.»

Bohren hat es gewagt, ein sehr heißes Eisen anzurühren. Daß ihm
dabei rein exegetisch schwere Probleme vor den Füßen lagen, denen gegenüber

er auf keinerlei Hilfe der traditionellen Exegese hoffen konnte, liegt
offen zutage. Vielleicht ist auch der ganze aphoristisch-hypothetische Stil
Bohrens durch die materielle Vielgestaltigkeit der aufgegriffenen Fragen
bedingt. Aber auch wenn das eingerechnet wird, so kommt man doch nicht
um die Feststellung herum, daß es einem bei vielen Ausführungen und
Kombinationen Bohrens doch etwas schnell geht. Und sobald man einmal
einen etwas langsameren Gang hineintut, steigen einem die Fragen gleich
scharenweise auf. Die Ausführungen über die alttestamentlichen und
spätjüdischen Voraussetzungen der Kirchenzucht sind sehr fragmentarisch. Der
Kirchenbegriff umfaßt im Neuen Testament auch andere Bilder als nur die
vom Bau, von der Braut und vom Leib, und die metaphorischen Verschachte-
lungen sind viel komplizierter, als es der Verfasser annimmt. Die verschiedenen

Leibvorstellungen im paulinischen und deuteropaulinischen Schrifttum

decken sich nicht. Ein Beispiel für das Tempo der hier vorliegenden
Exegesen: «Wenn im Epheserbrief der Leib Christi als seine Fülle
dargestellt wird, dann hat Paulus im ersten Korintherbrief diese Aussage noch

prägnanter formuliert: .Wisset ihr nicht, daß eure Leiber Glieder Christi
sind?' (6, 15). Der Leib ist also mit dem Haupt identisch, Christus und
die Kirche sind eins» (S. 43). Aber hier ist im zitierten Text und übrigens
in sämtlichen in Frage kommenden andern Texten der Leib gerade nicht
mit dem Haupt identifiziert. Eins sind sie nur im Sinne einer engen
lebensmäßigen Verbundenheit, identisch sind sie nie. Das Haupt bleibt das

Haupt. Die unbedingte Vorordnung Christi wird nirgends aufgehoben.
Würde das von Bohren auf der ganzen Linie beachtet, so ergäbe sich an
mancher Stelle ein ganz anderes Gefälle der Aussagen. Ganz allgemein
müßte dem Textzusammenhang der einzelnen Stellen nicht nur im Rahmen
der jeweiligen Abschnitte, sondern der ganzen Bücher mehr Beachtung
geschenkt werden. Zitierungen quer durch die einzelnen Schriften des



Rezensionen 65

Neuen Testaments hindurch führen, besonders wo es um eine so delikate
Fragestellung wie diejenige nach der Kirchenzucht geht, zu schiefen Bildern.

Alle Vorbehalte gegenüber der Arbeit Bohrens und den in ihr zutage
tretenden exegetischen Methoden ändern freilich nichts an der Tatsache,
daß Bohren hier wirklich eine Pionierarbeit geleistet hat. Kritisieren darf
hier eigentlich nur, wer selber bereit ist, in diesen «unerforschten Kontinent

der Kirchenzucht» vorzustoßen und sich an dem heißen Eisen die
Hände zu verbrennen oder auch auf dem gelegentlich eiskalten Boden die
Füße zu erfrieren. Das erfrischend und stilistisch vorzüglich geschriebene
Buch verrät die ganze Realität des christlichen Gemeindelebens, aus der
heraus diese Seiten geschrieben sind. Gerade hier liegt die große Gabe
des Verfassers, und er wird den Exegeten von hierher noch manch einen
Brocken vor die Füße zu werfen haben. Mögen sie dann sehen, ob und
wie sie über die Hindernisse allenfalls besser hinwegkommen, so
hinwegkommen, daß ihre Aussagen dann auch in der Praxis des kirchlichen
Lebens haltbar sind.

Ratsam dürfte es sein, in künftigen Diskussionen um die hier
aufgeworfenen Probleme den belasteten Ausdruck «Kirchenzucht», der ja im Neuen
Testament, wie der Verfasser richtig feststellt, gar nicht vorkommt, ganz
fallenzulassen. Dann müßte klar unterschieden werden zwischen der
Vollmacht, die Christus selber besaß, derjenigen, die er den Aposteln und nur
ihnen, derjenigen, die er allen Amtsträgern der Kirche, und schließlich
derjenigen, die er der ganzen Kirche übertragen hat. Was Petrus gegenüber
Ananias und Sapphira und Paulus gegenüber dem Unzuchtsünder von Ko-
rinth getan hat, ist etwas anderes als das, was Christus selber vor ihnen
und was die Gemeinde nach ihnen tat und tun wollte und tun konnte. Doch
können alle differenzierenden Aussagen niemals den Sinn haben, die Schärfe
der hier vorliegenden Fragen abzustumpfen und etwa gar den trostlosen
Schlendrian, der in diesen Dingen in unsren volkskirchlichen Mammutgemeinden

herrscht, zu entschuldigen.

Hilterfingen, Kt. Bern. Robert Morgenthaler.

Lukas Vischer, Die Auslegungsgeschichte von 1. Kor. 6, 1—11. Rechtsverzicht
und Schlichtung. Beiträge zur Geschichte der neutestamentlichen
Exegese, hrsg. von Oscar Cullmann, Ernst Käsemann, Harald Riesenfeld,
Paul Schubert und Ernst Wolf, Nr. 1. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1955. IV + 139 S. DM10.50.

Diese wertvolle auslegungsgeschichtliche Untersuchung berichtet
zunächst knapp über die Wahl gerade dieses Abschnittes und setzt dann mit
der Darbietung des Textes ein; im Zusammenhang damit werden die
Textvarianten kurz diskutiert. Ferner wird der eigentlichen Auslegungsgeschichte

eine Exegese des Textes vorausgeschickt. Dies geschieht in methodisch

geschickter Weise so, daß die Schwierigkeiten, die der Text der
Deutung bietet, ebenso die verschiedenen Möglichkeiten der Erklärung
aufgezeigt werden. Wenn auch zur Veransehaulichung dieser Möglichkeiten



66 Rezensionen

Ausleger schon genannt werden, wird damit doch nicht schon die
Auslegungsgeschichte in Teilen vorweggenommen. Die Zusammenstellung von
Stellen, die grammatikalisch verschiedene Deutungen zulassen (S. 20) —
natürlich nicht als eine Zusammenfassung der Exegese verstanden —, tut
den vorbereitenden Charakter des exegetischen Abschnittes deutlich kund.

Die Geschichte der Auslegung wird auf sieben Abschnitte verteilt
dargestellt: Alte Kirche; Abendländisches Mittelalter; Reformationszeitalter;
17.; 18.; 19. Jahrhundert; Neueste Zeit. Es handelt sich bei dieser Gliederung

besonders vom Reformationszeitalter ab weniger um eine im
geschichtlichen Verlauf zwingend begründete Teilung als um eine Sache
der Darbietung. Eine sachlich zwingende Disposition etwa im Anschluß an
theologiegeschichtliche Epochen läßt sich deshalb nicht gehen, weil nicht
die theologische Position des Auslegers — im schulmäßigen Sinne gefaßt —,
sondern dessen kirchengeschichtlicher Standort, und zwar speziell, was das
Verhältnis von Kirche und Staat zueinander betrifft, die Auslegung des

Kernproblems des Abschnittes bestimmt.
Natürlich enthält der Abschnitt einzelne Theologumena, die gewissermaßen

ihre eigene Auslegungsgeschichte haben. Insoweit sie für das
Verständnis der Hauptfrage nicht unwesentlich sind, werden sie in der
Darstellung berücksichtigt, und es ist reizvoll, solchen Details zu folgen. Die
Kernfrage jedoch, die Paulus den Korinthern gestellt hat, wird von den
christlichen Auslegern verschieden gehört und beantwortet, weil die
Situation eines Christen und der Kirche nach der politischen Wendung des

vierten Jahrhunderts eine andere war als diejenige der ersten Briefempfänger,
oder wiederum als diejenige eines protestantischen Brieflesers in der

Reformationszeit. Daß es sich so verhält, zeigt die Darstellung hei den
entsprechenden Einschnitten deutlich.

Aufschlußreich ist auch die Feststellung, daß die rein historisch-kritische

Betrachtungsweise dem, was Paulus wollte, unbefangener Rechnung
tragen konnte, weil die Forderung eben nur als eine geschichtlich bedingte,
nicht auch den Christen des 18./19. Jahrhunderts bindende aufgefaßt wurde
(vgl. S. 99 ff.). Es wäre in diesem Zusammenhang freilich zu prüfen, ob

eine so unverbindliche Einstellung nicht zum vornherein etwas ganz
Wesentliches am Text geradezu zwangsläufig verkennen muß.

Um das Gesagte zu verdeutlichen, sei ausführlicher auf den Abschnitt
III, 3, «Das Zeitalter der Reformation», hingewiesen. Luther äußert sich

nur gelegentlich zu 1. Kor. 6; von einer eigentlichen Auslegung durch ihn
kann man nicht sprechen. Hingegen haben Zwingli und Calvin die Stelle
im Zusammenhang einer Auslegung des ganzen Briefes ausführlicher
erklärt. Wenn sie die Prozeßsucht der Christen tadeln, dann ist das Gemeingut

christlicher Ausleger, wie denn schon humanistische Ausleger schöne
Worte dafür gefunden haben (vgl. S. 51 ff.). Charakteristisch für ihre
Auffassung ist es, daß sie die Frage erörtern, ob es in jedem Fall Sünde

genannt werden könne, wenn ein Christ sein gutes Recht auf gesetzlichem
Weg, d.h. eben durch Anrufung des weltlichen Gerichtes, schützen wolle.
Diese Frage verneinen Zwingli und Calvin — der letztere besonders deutlich,

und das nicht nur im Kommentar zum 1. Korintherbrief, sondern auch



Rezensionen 67

in der Institutio — entschieden. Das Motiv dieser Auslegung wird von
Yischer deutlich gezeigt und geschichtlich erklärt (vgl. S. 53—55) : die
Autorität der Obrigkeit, das Ansehen der staatlichen Gerichtsbarkeit, soll
gewahrt bleiben. Es ist sehr verdienstlich, daß der Hinweis auf die
geschichtliche Situation, aus der die reformatorisehe Erklärung hervorgegangen

ist, nicht einfach als letztes Wort gilt, sondern deutlich gesagt
wird, daß die reformatorisehe Auslegung merkwürdigerweise aus 1. Kor. 6

herausliest, es sei gestattet, auch vor weltlichen Richtern zu prozessieren
(vgl. S. 61 f.). In diesem Zusammenhang könnte wohl das Urteil gewagt
werden, daß diese Auslegung eben im strengen Sinne des Wortes nicht
mehr Auslegung war. Die Bedürfnisse der Zeit entschieden mindestens
ein Stück weit, was der Text zu sagen habe, wo doch das vom Text
Bezeugte die Zeitbedürfnisse hätte kritisch durchleuchten können.

Vielleicht kann man die Auslegungsgeschichte der Perikope überhaupt
von diesem Satz aus verstehen: Das in 1. Kor. 6 Bezeugte hätte den

jeweiligen Zeitbedürfnissen, den jeweiligen geschichtlichen Gegebenheiten
gegenüber eine kritische Funktion zu erfüllen, konnte jedoch diesen
kritischen Dienst nicht tun, weil es nicht richtig zur Geltung kam.

Grundsätzlich unkritisch war das Verhältnis zwischen Text und
Zeitbedürfnis nicht nur bei den Reformatoren, sondern auch bei den Täufern.
Vischer urteilt (S. 70) : «Die Täufer hätten von ihrer Auffassung der
Gemeinde den Ausgangspunkt gehabt, zu einem neuen Verständnis von l.Kor.6
zu kommen. Sie sind nahe daran, die Mahnungen des Paulus in ihrem
ursprünglichen Sinne wiederherzustellen. Und doch muß man sagen, daß ihnen
das nicht gelungen ist.» Man wird über dieses richtige Urteil hinausgehend
sagen müssen: es konnte ihnen nicht gelingen, weil sie von einem gesetzliehen

Biblizismus ausgingen; die Schrift ist für sie nicht glaubenskritisch
zu handhabende kritische Instanz, sondern teile quelle bindende Regel. — Die
Verwirklichung von 1. Kor. 6 in der böhmisch-mährischen Brüderunität
(vgl. S. 70 ff.) ist als ein Sonderfall zu betrachten, weil es sich hier um ein
verhältnismäßig stark isoliertes, für sich lebendes Gemeindegebilde
handelte. — Eigenartig ist die sozinianische Deutung von 1. Kor. 6 (S. 75 ff.).
Sie hebt «... Wert und Bedeutung des brüderlichen Schiedsgerichtes mit
aller Deutlichkeit hervor». Vischer macht deutlich, daß es in erster Linie
vernünftige Gründe gewesen seien, die zur Untermauerung des
Rechtsverzichtes von den Sozinianern angeführt worden seien. Es wäre aber zu
prüfen, ob diese vernünftigen Gründe nicht Symptom einer zwar in den
Ansätzen steckengebliebenen kritischen Haltung gewesen sein können.

Grundsätzlich unkritisch war aber das Verhältnis zum Text auch bei
den Auslegern des 19. Jahrhunderts, die sich mühten, den Text historisch-
kritisch zu verstehen. Es war insofern grundsätzlich unkritisch, als dieser
Text, wie weiter oben schon erwähnt, wesentlich als geschichtliches Dokument

verstanden wurde, dem keine lebensvolle Beziehung zur Gegenwart
eignen konnte. In bezug auf diesen letzteren entscheidenden Punkt sind nur
nicht alle Ausleger so offen und deutlich wie der Basler Neutestamentier
Paul Wilhelm Schmidt (S.103).

Ansätze zu einer Neubesinnung weist Vischer dann in der protestanti-



68 Rezensionen

sehen Auslegung der jüngern Vergangenheit und Gegenwart nach
(S. 113 ff.).

Nach einer prägnanten Zusammenfassung der Ergebnisse der
Auslegungsgeschichte (S. 123 ff.) schließt die Monographie mit einer
Überlegung — «Was hat uns aber der Text zu sagen?» —, die über die
auslegungsgeschichtliche Betrachtungsweise hinausgeht.

Diese Monographie leistet Wichtiges zunächst für das Verständnis von
1. Kor. 6, 1—11, sie ist aber vor allem auch grundsätzlich bedeutsam für
die auslegungsgeschichtliche Arbeit. Das hängt mit der Wahl gerade dieses
Textes zusammen. Er stellt ja nicht theologische Probleme sensu strictiori,
sondern rückt eine alltäglich praktische Frage — welchen Weg beschreitet
der Christ, um seine Rechtshändel zu schlichten? — in die Mitte. Die Frage
ist zu allen Zeiten grundsätzlich dieselbe, die Antwort jedoch, die Paulus
gibt, weicht vom Gemeinempfinden deutlich ab. Vielleicht haben die Korinther

als erste nach dem Anhören des Briefes das versucht, was sich durch
die ganze Auslegungsgeschichte des Textes hindurch verfolgen läßt: die
vom Text abweichende eigene Praxis als durch den Text nicht ausgeschlossen

nachzuweisen. Die Frage läßt sich nicht abweisen: wie verläuft die
Auslegungsgeschichte anderer Texte mit vorwiegend praktischen,
insonderheit rechtlichen Fragen? Bevor andere Untersuchungsergebnisse
vorliegen, ist die Annahme freilich hypothetisch, daß man auf ähnliche
Sachverhalte stoßen wird wie bei der Geschichte der Auslegung von 1. Kor. 6.

Einer auf das hermeneutische Problem zugespitzten Fragestellung, die
sich durch das Untersuchungsergebnis aufdrängt, geht Vischer nicht nach.
Wie können Ausleger, denen der Gehorsam der Schrift gegenüber verpflichtendes

Gebot ist — es ist hier vor allem an die Reformatoren zu denken —,
wesentlich von den Zeitbedürfnissen her bestimmte Auslegung treiben,
also ihren wichtigsten hermeneutischen Voraussetzungen zuwider?
Vielleicht bezweifelt man zum vornherein, daß man aus den Texten, die direkt
darüber nichts aussagen, über diesen an sich verborgenen Vorgang tiefster
Motivation etwas entnehmen könne. Ist es aber nicht sinnvoller anzunehmen,
daß die Erklärung eines Textes durch einen geistesmächtigen Ausleger,
der von klar geprägten hermeneutischen Voraussetzungen ausgeht, Bruchstellen

oder Spannungen aufweist, wenn die sonst gültigen hermeneutischen
Voraussetzungen plötzlich verlassen werden? Wären aber Bruchstellen
und Spannungen nicht nachweisbar, müßte die Fragestellung umgekehrt
werden: was hat die seltsame Auslegung dieser Perikope für die Erschließung

der Hermeneutik der Ausleger zu sagen?
Die Arbeit Vischers ist doppelt verdienstlich: sie gibt solide Ergebnisse,

die für weitere auslegungsgeschichtliche Arbeit bedeutsam sind,
und sie weckt Fragen, die zur weiteren Forschung auf diesem Feld kräftig
anreizen.

Oberhallau, Kt. Schaffhausen. David Lerch.



Rezensionen 69

Fritz Medicus, Vom Überzeitlichen in der Zeit. Beiträge zu humanistischer
Besinnung. Zürich, Artemis-Verlag, 1954. 276 S.

Der langjährige Ordinarius für Philosophie und Pädagogik an der
Eidgenössischen Technischen Hochschule in Zürich legt in diesem Bande
vierzehn teils schon veröffentlichte, teils noch unveröffentlichte Arbeiten
aus den Jahren 1923—1953 vor. Der Aufsatz «Religion und Kultur»
erschien 1951 in dieser Zeitschrift. Ich verzichte wie auf die Nennung der
einzelnen Titel, so auf eine summarische, die Probleme ohnehin nur
verkleinernde Inhaltsangabe. Wie der Untertitel sagt, handelt es sich um
Beiträge zu humanistischer Besinnung, die alle, fügen wir hei, von einem
Geiste zuversichtlicher Menschlichkeit getragen sind. Die volle Anerkennung

dieser Gesinnung verwehrt darum, die Gedanken des Philosophen
nach irgendeiner theologischen Dogmatik zu richten und abzuurteilen. In
gleicher Weise wäre es unangemessen, seine Sicht der Probleme kurzerhand

dem gläubigen Verstehen entgegenzustellen.
Dagegen wird ein kritisches Wort zur Art seines Philosophierens

erlaubt sein. Und in gewissem Sinne gibt uns der Verfasser selbst in seinem
«Beitrag zur Würdigung des Existentialismus» den Maßstab dafür, was
für ihn kritische Auseinandersetzung heißt. Diese Studie erschien am 9.,

16. und 19. September 1950 in der Neuen Zürcher Zeitung unter dem Titel
«Philosophiegeschichtliches und Geschichtsphilosophisehes». Es ist für
Medicus in doppelter Hinsicht bezeichnend, daß er sich bei dem anscheinend
wachsenden Bekannt-Werden des Existentialismus in der Öffentlichkeit, das

tatsächlich nicht mehr ist als ein vollkommenes, schon mit Sartre anhebendes

Verkennen dessen, was Heidegger gedacht hat, daß er sich bei diesem
Stand der Dinge auch vor der Öffentlichkeit für Volksbildung und
Volkserziehung verantwortlich weiß, ein Zeichen aber auch dafür, daß seine
Arbeit rein popularphilosophischer Art bleibt, und zwar nicht nur in dem

nun vorgenommenen, sondern in ausnahmslos allen Aufsätzen des Bandes.
Medicus kennt nicht eine sorgfältig bestimmte und abgegrenzte

Begrifflichkeit, die es ihm ermöglichte, klare und durchsichtige Aussagen zu
machen. Er entschlägt sich durchweg der Aufgabe, die zahlreichen Zitate
oder philosophiegeschichtlichen Darstellungen interpretierend zu erhellen.
Kurzum: sein Denken geht keinen festen Weg, sondern schwimmt im breiten

Strom des «gesunden Menschenverstandes». In der vorliegenden feuille-
tonistischen Skizze treten diese Dinge besonders kraß zutage. Es scheint
für den Verfasser so sehr ausgemacht, was «man» unter «Geschichte»
versteht, daß nicht der geringste Versuch unternommen wird, diesen Begriff
auch nur einigermaßen zu verdeutlichen. Trotzdem hören wir nach einigen
dürftigen Andeutungen über Kant (S. 179 f.) und einigen flüchtigen blieben
gegen Schopenhauer (S. 181 f.) gegenüber Nietzsche den Vorwurf unklarer
«begrifflicher Durchführungen» (S. 183), den, daß er «mit seinen
oberflächlichen Behauptungen über Inhalt und Ertrag der Philosophiegeschichte
und vor allem mit seinem Ankämpfen gegen das Ernstnehmen der Wahrheit

und gegen ,den Glauben an die Gegensätze der Werte'» mitgeholfen
habe, der Existentialphilosophie willigen Empfang zu bereiten (S. 186).



70 Rezensionen

Trotzdem wird uns über ihn das herablassende Urteil zugemutet: «für einen
großen Denker darf man ihn nicht halten» (S. 186). Und das totale Fehlen
eines durchdachten Begriffes von Geschichte, die willkürliche Verwendung
der Worte «historisch» und «geschichtlich» und ähnliche Dinge mehr hindern
den Verfasser nicht einmal daran, Heideggers Analyse der Geschichtlichkeit

des Daseins doch mehr herunterzumachen als sachlich anzufechten.
Unter solchen Voraussetzungen an das Denken Martin Heideggers

heranzutreten ist offensichtlich ungünstig. Tatsächlich geht denn auch Medicus
so gut wie ganz am Anliegen von «Sein und Zeit» vorbei, wie es sich im
Rahmen einer Rezension am ehesten an der Hand der Frage nach dem
Gewissen (S. 192—195) aufzeigen läßt. Medicus ärgert sich über den Satz:
«Dem angerufenen Selbst wird ,nichts' zu-gerufen, sondern es ist aufgerufen
zu ihm selbst, das heißt zu seinem eigensten Seinkönnen.» Wer diesen Satz
in seinem ursprünglichen Zusammenhang lesen möchte, findet ihn (Medicus
gibt es nicht an!) auf S. 273 der 7. Auflage von «Sein und Zeit». Deutlich
ist, daß es Heidegger (§ 55) um die «existenzial-ontologischen Fundamente
des Gewissens» geht, um eine Grundlegung also, die hinter die übliche
Interpretation des Gewissens aus einem Seelenvermögen zurückgeht, und
zwar nicht aus beliebigem Grunde, sondern darum, weil die psychischen
Zusammenhänge des Gewissens immer schon Dasein voraussetzen, immer
nur verständlich werden innerhalb der Erschlossenheit des Daseins mit
seinen Strukturen der Befindlichkeit, des Verstehens, der Rede, des Verfallens.
Indem das Gewissen das Selbst aus der Verfallenheit an das Man zurückruft,
es aufruft zu seinem eigensten Seinkönnen, ermöglicht es allererst die
Eigentlichkeit des Daseins und aus dieser heraus die echte Gemeinschaft, die
freilich nicht identisch ist mit der unverbindlichen Verbundenheit des Man.
Gewissen als Aufruf zum Selbst ist demnach fundamentalontologisch zu
verstehen und kann noch gar nicht bestimmt sein durch alle jene
psychologischen und soziologischen Funktionen, auf die es Medicus hauptsächlich
ankommt. Denn diese sind ja nur möglich auf dem Grunde dessen, was
Heidegger als Analyse des Daseins erarbeitet hat, mithin begründet darin,
daß das Gewissen der Ruf der Sorge um das Dasein ist. Medicus fragt:
«Ist das aber richtig, daß das Gewissen, streng genommen, nichts sagt? daß

es uns nicht zur weltweiten Liebe, sondern nur zu uns selbst ruft?» (S. 193).
Damit begibt er sich der ontologischen Basis und schwebt irgendwo in
weiter nicht verankerten Vorstellungen vorwiegend psychologischer
Kategorien. Alles das, was unter den Stichworten «Gemeinschaft» und «Liebe»
zur Tilgung des «nichts» unternommen wird, schlägt Heidegger gegenüber
in die Luft, weil in ihnen nicht zur Sprache kommt, was ontologisch
Gemeinschaft und Liebe allererst ermöglicht. — Oder wollen die Einwände
von Medicus am Ende nicht als philosophische, sondern als pädagogische
verstanden sein? Was wäre dann jedoch die Grundlage solcher Pädagogik?
Etwa die peinliche Erfahrung jedes Erziehers, daß «man» sich lieber von
einem allerdings mit sehr konkreten Inhalten erfüllten Über-Ich knechten
läßt, statt ein Selbst zu ergreifen, da das Gewissen in die Verantwortlichkeit

dessen führt, der darum weiß, daß er in allen entscheidenden Fragen
seines irdischen Wandels mit Gott allein sein wird.



Rezensionen 71

Aber vielleicht muß der Umstand, daß Medicus gar nicht an die von
Heidegger gestellten Probleme herankommt, auch darauf zurückgeführt
werden, daß Heidegger, wie es scheint, für Medicus nur gerade der
Verfasser von «Sein und Zeit» ist. Hätte er wenigstens die «Erläuterungen zu
Hölderlins Dichtung», die alle einzeln schon vor 1950 erschienen sind,
gekannt, hätte er kaum, wie mir scheint, mit einem Satz wie dem folgenden
Heidegger treffen wollen: «Darum ist der Mensch, wo immer er zur Welt
kommt, nicht in ein .Nichts', sondern in eine Heimat hineingeboren (nicht
.geworfen') : eine geschichtlich bestimmte Gemeinschaft mit einem
geschichtlich bestimmten Erbe nimmt ihn auf» (S. 192). Was dagegen die
«Holzwege» betrifft, deren erste Auflage 1950 erschien, vermag ich nicht
zu sagen, ob es dem Verfasser schon möglich war, diese vor der Drucklegung

seiner Arbeit einzusehen. Der Aufsatz «Nietzsches Wort: Gott ist
tot» hätte jedenfalls auch eine Anzahl von Fragen an das, was Medicus
S. 183—187 über Nietzsche vorbringt. So mag nun der Leser selbst
entscheiden, wer von beiden das Denken Nietzsches angemessener bedacht hat!

Um den systematischen Absichten des Verfassers nachzugehen, halten
wir uns an den 1948 entstandenen Aufsatz «Die Frage nach der Wahrheit».

Sie ist, wie sich Medicus (S. 146) ausdrückt, das, «was der Philosophiegeschichte

ihre Einheit gibt». Bei der durchgehenden Art seines
Philosophierens darf an den Verfasser nicht die Forderung gestellt werden, der
Begriff der Wahrheit sei in scharfer Abgrenzung zu erarbeiten. Es bleibt
dem Leser überlassen, sich zu vergegenwärtigen, welchem Grundentwurf
von Wahrheit Medicus tatsächlich folgt. Die Beantwortung dieser Frage
wird freilich nicht unwesentlich erschwert durch die auch in dieser Studie
herrschende philosophiegeschichtliche Ungründlichkeit und die inkonzise
Gedankenführung. Trotzdem lassen sich gewisse Ansätze feststellen. Für
Medicus ist das Wahre vor allen Dingen eine Idee, die bei allem geschichtlichen

Wandel zumal des Inhaltes wesentlich übergeschichtlich und
unwandelbar ist in ihrem Gegensatz zum Falschen (8.143 f. 154. 155 usw.).
Damit ist, was Medicus allerdings nicht ausspricht, sondern in einer andern
Arbeit (S. 169) höchstens antönt, indem er die Idee des Wahren dem «logischen

Bewußtsein» zuweist, damit ist grundsätzlich darüber entschieden,
daß als Ort der Wahrheit die Aussage in ihrer Form als Urteil zu gelten
hat. Und dies bringt die Konsequenz mit sich, daß das Wesen der Wahrheit
in der Übereinstimmung des Urteils mit seinem Gegenstand erscheint. Solche
aristotelische Grundkonzeption ist nirgends durchbrochen, sondern höchstens

getrübt und dadurch verdeckt, daß der Verfasser immer sofort in die
«praktischen» Gebiete einbiegt und so der ganzen Frage einen moralischen
Tenor verleiht, der den Anschein erweckt, «existentiell» zu sein. Tatsächlich

aber handelt es sich nicht darum (wie ehrlich Medicus auch
philosophiert!), sondern um einen Verlust des Ansatzpunktes dadurch, daß die
Grundlage nirgends deutlich ausgesprochen wird. Insbesondere tritt dies
zutage an jenen beiden Stellen, da ein Wahrheitsbegriff ins Blickfeld
kommt, der seinerseits nicht in Aristoteles gründet. S. 149 wird auf die
Stelle Joh. 8,44 angespielt und gesagt, daß der Teufel ein Gegner der
Wahrheit sei. Unmittelbar anschließend handelt der Verfasser von Dämonie



72 Rezensionen

und Besessenheit als Gegenspielern der Wahrheit. Es ist durchaus mit der
Möglichkeit zu rechnen, daß Medicus ein irgendeiner Weise» den Boden
des aufgezeigten Ansatzes verlassen wollte. Aber das konnte und kann
schon allein aus dem Grunde nicht geschehen, weil (übrigens schon S. 81

im ausdrücklichen Zitat von Joh. 8, 32) völlig verkannt wird, daß der johan-
neische Begriff der Wahrheit Gott selbst ist, sofern er sich in seinem
Sohne offenbart hat. Dies nicht zu übersehen wäre auch für einen
Philosophen möglich gewesen, da diese Frage seit dem Erscheinen des Aufsatzes
'AXp&tia von Rudolf Bultmann (ZNTW 1928) im wesentlichen geklärt ist. Es
leuchtet ein, daß bei diesem offenbarungsgeschichtlichen Wahrheitsbegriff
die Rede von Dämonie und Besessenheit etwas radikal anderes aussagt,
als was Medicus (S. 150 f.) entwirft. — Sodann begegnet der Verfasser
einer zweiten außeraristotelischen Fassung des Wahrheitsbegriffes, indem
er S. 154 auf das griechische Wort àXi)h£ia zu sprechen kommt. Es ist
etymologisch als Unverborgenheit wiederzugeben. Dieser ursprüngliche Sinn
des Wortes aber ist nicht Zufall. Er weist darauf hin, daß die Griechen
das Wesen der Wahrheit allererst nicht als die Übereinstimmung von Urteil
und Gegenstand erfahren haben, sondern es als die Unverborgenheit des

Seins ahnten und vorontologisch auch verstanden, als jene Unverborgenheit
des Seins, die vorliegt im Seienden und die es als Sein des Seienden in
die Acht zu nehmen gilt. Die Unverborgenheit des Seins, die Entdecktheit
von Welt hat dann, nachdem das vorsokratische Denken eine Weile in ihm
«gewohnt», die Ausarbeitung des klassisch gewordenen aristotelischen
Wahrheitsbegriffes erst ermöglicht. Dieser Befund erfährt nun bei Medicus
eine charakteristische Wendung. Er handelt von der Idee des unbedingt
Wahren und sagt, daß nur von ihr her die relativen Wahrheiten faßbar
werden. Das Wort «unbedingt» ist aber seiner Form nach wie das griechische

dir]heia negativ. «Es ist, als ob das Verbleiben im Bedingten, im nicht
wahrhaft Wahren, unser menschliches Teil sein müsse. Dieses, das
Bedingte, und, im Griechischen, das Verborgene, das nicht als wahr am Tag
Liegende, bezeichnet die Stellen, von denen aus die Orientierung gesucht
werden muß.» Daraus folgt dann, daß der menschliche Verstand immer
über seine Schranken hinaus nach dem Vollkommenen verlangt. Wie
humanistisch und handlich diese Deutung auch sein mag, sie wird doch kaum
dem durch die vorsokratische und aristotelische Philosophie gestellten onto-
logischen Problem der Wahrheit gerecht. Denn sie ebnet die Seinsfrage
ein auf einige moralische Überlegungen, die nirgends mehr verwurzelt
sind.

Damit kommen wir zu einem letzten Punkt, der, wie mir scheint, eine
Besprechung verlangt. Es bleibt uns, diesen moralischen Grundton selbst
zu bedenken, wie er letztlich alle in diesem Bande vereinigten Aufsätze
durchzieht. Moralisch ist, was durch Gewohnheit Regel geworden, was
sodann nach dieser Regel gemessen wird, was dergestalt als das
Gewohnheitsmäßige gilt. Darin liegt die Gefahr, daß es leicht zum Selbstverständlichen

wird, dem mit Fragen nachzugehen unnötig und weitschweifig scheint.
Es verliert seine Begründung in dem, was Gewohnheit allererst Gewohnheit

sein läßt: im Wohnen als der dem Menschen eigenen Weise des In-der-



Rezensionen 73

Welt-Seins. Es geht seines Fundamentes verlustig und löst sich auf in der
Sphäre der platten Alltäglichkeit, da «man weiß, was sich gehört», da man
alles sofort leicht und mühelos versteht und doch im Grunde mit allem
nichts erreicht, weil kein Grund mehr da ist, der das Moralische trüge,
weil da nur noch ein Abgrund klafft, der endlich sogar das Schreckhafte
verloren hat, weil er verbirgt, was «man» nicht sehen will. Medicus ist
dieser Gefahr nicht allenthalben, zumal nicht in der zuletzt vorgenommenen
«Frage nach der Wahrheit», so begegnet, daß Bedenken zerstreut wären.
Es ist nicht mehr als eine Binsenwahrheit, wenn es S. 144 heißt: «Dem zum
Bewußtsein seiner persönlichen Existenz Erwachten ist die Wahrheit das

Selbstverständlichste: jede Behauptung, sei sie bejahend oder verneinend,
möchte alg wahr genommen sein und setzt damit den Wert der Wahrheit
voraus.» Es ist sehr fraglich, Nietzsches «Wille zur Macht» mit moralischer
Entrüstung abzutun (S. 152), ohne zumindest dies klar herauszustellen, daß
dieses gefährliche Wort Nietzsches gerade nicht moralisch verstanden werden

darf, weil als «Wille zur Macht» das Sein des Seienden selbst erscheint,
es somit unbedingt eine ontologische Würdigung verlangte. Es geht wohl
kaum ohne schweren Nachteil für die denkerische Gründlichkeit ab, wenn
«die Erfüllung der Ansprüche, die die Wahrheit über das Gebiet der Ver-
standesinteressen hinaus zu stellen hat», als eine «Entfaltung des rein
Menschlichen» ausgegeben wird (S. 166). Eine moralische, will sagen eine
menschlich gewohnheitsmäßige Wahrheit ist keine Wahrheit. Wahrheit ist,
wo sie philosophisch bedacht wird, Wahrheit nur, solange ihre Wurzel als
im Sein selbst verwachsen aufgewiesen wird — oder sie ist es, wo sie
im Glauben anerkannt wird, nur so lange, als sie das Geschehen der
Offenbarung selbst zum Zeugnis hat. Daß bei Medicus das Moralische trotzdem
nicht völlig aufgeht in der Sphäre des nur Vordergründigen, ist weniger
das Verdienst seiner besondern Art des Philosophierens als das seines

persönlichen Einsatzes, wie er eindrücklich in dem edlen «Brief an
Giovanni Gentile» (S. 42 ff.) dem Leser entgegentritt. In diesem menschlichen
Bewähren liegt die Stärke des moralischen Tenors der Arbeiten, eine Stärke
freilich, die Verheißung birgt, wie sie kein bloß auf begriffliche Klarheit
zielendes Philosophieren erhält.

Basel. Walter Frei.

Richard Paquier, Traité de liturgique. Essai sur le fondement et la structure
du culte. (Manuels et précis de théologie, 25.) Neuchâtel & Paris, Dela-
chaux et Niestlé, 1954. 272 p. Fr. 8.30 ; relié Fr. 11.—.

Le «Traité de liturgique» de Richard Paquier est un ouvrage à beaucoup
d'égards remarquable et qui mérite la plus sérieuse attention. L'auteur est

pasteur de l'Eglise nationale du Canton de Vaud et, depuis plus de 20 ans,

l'inspirateur du groupe « Église et liturgie » qui milite en terre vaudoise

pour une réforme cultuelle dans l'esprit «haute église». Fort bien écrit
dans un style vigoureux où abondent les formules frappantes, ce livre
révèle surtout chez son auteur une forte pensée théologique et en outre



74 Rezensionen

une connaissance de l'histoire et de la nature des diverses liturgies très
exceptionnelle au sein du protestantisme de langue française.

La matière est divisée en trois parties : L'initiative de Dieu ; l'obéissance

de l'homme ; l'ordo ecclésiastique.
Dans la première partie, à laquelle on ne peut que souscrire pour

l'essentiel, l'auteur établit, se fondant constamment sur l'Ecriture, que c'est
Dieu qui convoque son peuple et que c'est donc à son initiative que sont
dus la rencontre et le dialogue qui constituent le culte. Il affirme ensuite
que le Seigneur est présent au milieu de son peuple et que cette présence
se manifeste tout particulièrement dans le culte. Après avoir précisé très
justement les rôles respectifs de la Parole et du Sacrement, il montre en
quel sens on peut dire que le Seigneur est présent dans l'édifice qui lui est
consacré.

La seconde partie, intitulée « l'obéissance de l'homme », traite du culte
que l'Eglise doit rendre à Dieu, action à laquelle toute la communauté,
organiquement unie, doit participer, chaque membre selon sa fonction
propre. L'auteur développe ce qu'est, selon lui, la liturgie et en particulier
la prière liturgique.

Dans un chapitre très significatif, l'auteur montre les rapports de la
spiritualité et de la corporéité et en prolonge les lignes en traitant de

l'année liturgique, de l'aménagement du sanctuaire, du lieu propre de la
célébration liturgique, des vêtements et des couleurs liturgiques, entrant
sur ces divers sujets dans les détails les plus circonstanciés. Cette partie
s'achève sur un chapitre consacré à la musique et au chant cultuels.

Dans la troisième partie, il est question des divers services de l'Eglise,
principalement de celui du dimanche matin et des offices quotidiens du matin

et du soir que l'auteur voudrait voir rétablis dans les paroisses réformées.

Trois courts chapitres enfin sont consacrés à la célébration du
baptême, du mariage, des services funèbres et du culte de l'enfance.

Ce bref inventaire du contenu de l'ouvrage en donnerait une idée très
insuffisante si nous n'indiquions en outre le but que l'auteur s'est proposé
et dont il ne fait aucun mystère. Il déclare dans l'avant-propos : « Une
réforme du culte qu'on dit réformé, est devenue affaire d'urgence. » Dans
la conclusion il précise une fois encore dans quel sens cette réforme doit
être envisagée : « La grande lacune du culte réformé tel qu'il a été compris
et célébré jusqu'à une époque récente, c'est d'oublier que la spiritualité ne
peut être pour nous hommes, et à plus forte raison pour nous hommes
chrétiens, qu'une spiritualité incarnée. Le culte réformé n'a su être ni
franchement liturgique, ni franchement charismatique ; il n'a été ni communautaire

ni prophétique, quelque prétention qu'il eût à être tel, à l'encontre
des cultes réputés ritualistes et cléricaux. Le culte traditionnel de l'Eglise
du Christ, tel que nous avons essayé d'en tracer la physionomie, est sans
contredit beaucoup plus conforme à l'anthropologie, à la christologie et à

l'ecclésiologie bibliques... >

C'est, en effet, à ce « culte traditionnel > tel qu'il a pris forme peu à peu
au cours des siècles et dont on retrouve la structure en ses lignes maîtresses



Rezensionen 75

dans les grandes liturgies d'Orient et d'Occident, que l'auteur voudrait
ramener les Eglises réformées. Il reproche à Calvin et à Zwingli d'avoir
rompu radicalement avec ce précieux passé, et approuve l'Eglise anglicane
et en quelque mesure aussi les Eglises luthériennes d'avoir envisagé leur
réforme cultuelle comme une épuration plutôt que comme une rupture.

Il n'est pas possible dans les limites imposées à une simple recension
de discuter comme il le faudrait les thèses de l'auteur. Nous devons donc
nous borner à quelques brèves remarques :

Ce livre a le mérite de rendre les réformés attentifs à d'indéniables
lacunes de leur vie cultuelle et en particulier au fait qu'ils sont en général
si peu conscients de la présence et de l'action du Christ dans leur assemblée

et de ce que le culte consiste avant tout dans cette rencontre avec lui
et dans un acte collectif d'adoration et de louange. Il est vrai d'autre part
que l'accent mis avec exagération sur la Parole au détriment du Sacrement
a déséquilibré le culte réformé.

Ces choses étant pleinement reconnues, on peut se demander s'il est
juste de considérer comme normative et donc contraignante la structure
liturgique que le culte a reçue au cours des siècles. Cette structure tient-elle
à son essence Est-il vrai, comme le prétend l'auteur, en ce qui concerne la
célébration de la Cène, que « la liturgie eucharistique traditionnelle est
sortie des paroles d'institution de la Cène... » et qu'il faudrait par
conséquent s'y conformer pour la bien célébrer L'argumentation de l'auteur
se heurte à notre avis à de très sérieuses objections. S'il se bornait à

demander que cette façon de célébrer la Cène fût aussi réputée légitime au
sein des Eglises réformées et qu'un culte plus conforme aux liturgies
traditionnelles y fût à côté d'autres admis, beaucoup, sans doute, l'accorderaient.

Mais son exigence, nous l'avons vu, va plus loin. Il voudrait que
ce culte devint le culte des Eglises réformées et qu'elles soient ramenées
à la grande tradition commune avec laquelle leurs réformateurs ont eu le
tort, à son avis, de rompre.

Cette exigence rencontrera une opposition que l'auteur du reste
prévoit, mais elle ne sera pas due uniquement ni même d'abord, comme il le
prétend, à « des préjugés confessionnels et des routines, ou aux craintes
pusillanimes des conducteurs spirituels >. Elle se fondera d'une part sur
la conviction que la forme de culte n'est pas affaire de foi et que le salut
n'en dépend pas ; d'autre part sur le fait que Dieu a manifestement béni
dans le passé et qu'il ne cesse de bénir aujourd'hui encore pour des multitudes,

un type de culte très libre et célébré sans le recours à aucune
liturgie.

Mais si l'objectif dernier de l'auteur appelle des réserves, son livre,
si riche de science et de pensée, n'en projette pas moins sur le problème
du culte de très utiles clartés et c'est pourquoi l'on aurait grand tort dans
nos Eglises d'en négliger l'étude.

Genève. Henri D'Espine.


	Rezensionen

