Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 1

Artikel: Der Protestantismus in Korea 1930-1955
Autor: Yun, Sung Bum

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878971

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Protestantismus in Korea 1930—1955.

1. Die koreanische Kirche vor dem Problem des Schintois-
mus.

In den dreifliger Jahren wurde das Problem der japanischen
Schintoschrein-Anbetung in Korea, besonders in den Missions-
schulen, immer schwieriger. Die innere Verwaltung der Siid-
provinz Pyong-an gab dariiber eine Erklarung heraus, wo der
Unterschied zwischen Religion und Staatsverehrung betont
wurde. * Ein bekannter japanischer Christ, Dr. Ebina Dan-
dschjo, &ulerte sich dazu in dhnlichem Sinne: «Let us hold
the national position in regard to shrines, but not the religious.
Let us not fight over the religious side. Do not refuse to go
to the shrines. Confucianism has become Christian. Let us
consider State Shinto as the Old Testament and gather it up
into the New. Let us put the shrines into Christianity.» ?

Ein Schintopriester schrieb dagegen folgendermallen: «... In
the shrines we find the religion of the nation. They are the
nation in epitome. In other words, the churches of Christianity
and the temples of Buddhism are nothing more than the objects
of simple faith and places where this faith is nourished...
The shrines are the practical culture-centres, where men are
deified and made gods and where the Emperor is ever more
and more strengthened in his position as Emperor... The
shrines are religion. They are real religion. They are perfect

t Chief of the Home Office, South Heian Province, Korea: Jinja Tu-
sampai Mondai ni Tsuite (On the Refusal to Participate in Worship at the
Shrines). Hier heilit es nach D. C. Holtom, State Shinto and Religion: Int.
Rev. of Miss. 27, Nr. 106 (1938), S. 163 ff.: “As a matter of fact, the shrines
are public instrumentalities where the ancestors of the Imperial Family
and of people who have rendered distinguished service to the State are
enshrined, and where the subjects of the State may offer true reverence
and commemorate their meritorious deeds for ever. Thus the (fundamental)
idea differs from that of Religion. That is to say, from ancient times
down to the present the shrines have been national institutions expressive
of the very centre and essence of our national structure. Thus they have an
existence totally distinct from religion, and worship (sam-pai) at the
shrines is an expression of patriotism and loyalty, the basic moral virtues
of our nation...”

2 Holtom (Anm.1), ebda.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 45

religion. If the statement will be permitted, it may be said that
Christianity and Buddhism are side movements in religion.
They are incomplete religions. They are secondary religions.» ®

Es scheint mir selbst das Problem der Schreinanbetung pri-
méir ein nationales und nicht ein christliches Problem zu sein.
Denn fiir den christlichen Glauben findet sich in einem pau-
linischen Brief folgende Anweisung: «Was nun das Essen des
Gotzenopferfleisches betrifft, so wissen wir, dall es keine Got-
zen in der Welt gibt und dafl es keinen Gott gibt auller einem»
(1. Kor.8, 4). In solchem Falle mull man sich allein nach
seinem eigenen Glauben entscheiden. So hat Paulus auch ge-
sagt: «Der eine glaubt, alles essen zu diirfen, der Schwache
aber iit nur Gemiise» (Rom. 14, 2).

In der koreanischen Kirche war die Meinung geteilt. Im
Jahre 1937 beschlof} die siidliche presbyterianische Mission,
ihre Schule zu schlieflen, die nordliche prebyterianische Mis-
sion aber noch nicht. Die methodistische Mission war geneigt,
sich zu fiigen, der offiziellen Versicherung vertrauend, daf
die Schreinanbetung ein patriotischer Ritus und nicht ein
religioser sei; die Missionsschulen, die in der koreanischen
Erziehungsgeschichte eine so wichtige Rolle gespielt haben,
jetzt vollstéindig zu schlieflen, widre nach ihrer Meinung das
grofite Ungliick gewesen. * Tolerant war auch die Haltung der
rémisch-katholischen Kirche, die auf Grund einer Nachfrage ®

3 Holtom, S.159 ff. ¢ Int. Rev. of Miss. 27, S.12.

5 “To the question asked by the Archbishop of Tokyo (Sept. 22nd, 1932)
of the Ministry of Education, whether ‘it can be held with certainty that
the reasons for which the attendance of students of schools is required at
these acts (rites conducted at the State shrines) be reasons of patriotism
and not of religion’, the Minister of Education replied: ‘The visit to the
National Shrines or Jinja is demanded of the students of higher schools
and of the pupils of middle and primary schools for reason which concern
the program of education. In actual fact, the salutation demanded of the
students of higher schools and of the pupils of middle and primary schools
has no other purpose than to manifest visibly their sentiment of fidelity
to and love of the country.’ The laws themselves, which concern public educa-
tion, confirm this merely civil purpose, as is evident from the law made
on August third in the thirty second year of Meiji (1899), forbidding the
imparting of religious instruction or the conducting of religious ceremonies
in public schools and also in those schools which are subject to the laws
and orders relating to discipline and the program of studies. It can



46 Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955

beim japanischen Unterrichtsministerium ein Dokument iiber
die Schreinanbetung erliel. ®

2. Die gewaltsamen Japanisierungsversuche.

Im Jahre 1938 wurde das Presbyterian Theological Semi-
nary in Pyong-yang geschlossen, weil es sich weigerte, den
Schrein anzubeten. ? Auch der Christliche Verein Junger Mén-
ner (Y.M.C.A.), der Christliche Verein Junger T6chter (Y.W.
C.A), die Sunday School Association und die Christian En-
deavour Society, die internationale Beziehungen hatten, waren
gezwungen worden, diese abzubrechen. Zugleich verordnete die
Regierung, dal alle christlichen Organisationen in Korea mit
den japanischen Christlichen in Verbindung gebracht werden
sollten. ® Im Jahre 1939 trafen sich die Sekretire des koreani-
schen Y.M.C.A. und die Sekretérinnen des Y.W.C.A. mit den
japanischen Kollegen zu einer Konferenz zusammen. Im selben
Jahre wurde Helen Kim Rektorin des I-hua-Frauen-Kollegiums
an Stelle der amerikanischen Rektorin Dr. Appenzeller (die
eine Tochter des bekannten Missionars H. G. Appenzeller war).
Schon wurden einige Pastoren ins Gefiéingnis geworfen. Jetzt
begann die Verfolgung der Regierung gegen die Koreaner, be-
sonders die Christen. Die Schreinanbetung wurde den Ko-
reanern, besonders den Christen, polizeilich aufgedrungen.
Doch verminderte sich in den Jahren 1938/39 die Zahl der bibel-

legitimately inferred from this that the ceremonies at the shrines, ordered
for the students by the authorities, are not of a religious nature” (Holtom,
ebda.).

¢ Erklirung der Congregatio de propaganda fide vom 25.5.1936: “The
Ordinaries in the territories of the Japanese Empire shall instruct the
faithful that, to the ceremonies which are held at the Jinja (National
shrines) administered civilly by the government, there is attributed by
the civil authorities (as is evident from the various declarations) and by
the common estimation of cultured persons a mere signification of patriotism,
namely, a meaning of filial reverence toward the Imperial Family and to
the heroes of the country; therefore, since ceremonies of this kind are
endowed with a civil value, it is lawful for Catholics to join in them and
act in accord with the other citizens after having made known their inten-
tions, if this be necessary for the removal of any false interpretation of
their acts.”

7 Presbyt. Theol. Semin. Bull. 1954.

8 Int. Rev. of Miss. 28, Nr. 109 (1939), S.10.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 47

liebenden und bibelstudierenden koreanischen Christen offen-
bar nicht, denn in diesem Zeitraum wurden eine Million korea-
nische Bibeln von der British and Foreign Bible Society ver-
kauft. ®

Im Jahre 1939 stand der Chinesisch-Japanische Krieg auf
seinem Hohepunkt. Viele Koreaner, besonders koreanische
Studenten, wurden gezwungen, in der japanischen Armee zu
dienen. Zahlreiche koreanische Christen wie andere Koreaner
wurden auch verhaftet, der Organisierung eines Geheimbundes,
der Verbreitung boser Geriichte oder der Lésterung der Schin-
toschreine angeklagt.

Im Jahre 1940 verlieR die S.S.Mariposa den Hafen In-
tschjon mit etwa zweihundert Missionaren, wovon die meisten
amerikanische Methodisten und siidliche Presbyterianer waren.
Die britische Kirchenmission verlie Korea im selben Jahre,
wihrend von der nérdlichen presbyterianischen Mission und
der Mission der Church of Canada noch die Hilfte der Missio-
nare blieben.

Jedoch konnten im selben Jahre zwei presbyterianische
theologische Seminare, eins in Pyong-yang, ein anderes in
Soul, mit Regierungserlaubnis neu errichtet werden. *°

Die schwere Situation wird in den Manifesten der presbyte-
rianischen und der methodistischen Kirche, der Holiness
Church und der Heilsarmee sichtbar. Das methodistische Mani-
fest fingt mit einem Abschnitt {iber die «right guidance of
thoughty an und wendet sich gegen die sogenannte liberale
und demokratische Ideologie, die Militiriibung im theologi-
schen Seminar, die Vorschrift, den imperialistischen Geist zu
lehren und zu beobachten, usw. Dieses Manifest wurde vom da-
maligen Superintendenten Dr. Pyong Hong-gju, der in Amerika
studiert hatte, erlassen. itwas spéater war das Methodist Theo-
logical Seminary in ein ganz japanisiertes Institut, Christian
Training School, verwandelt. Auch die Presbyterianer wurden
gezwungen, <alle Doktrinen und Rituale zu priifen, alle, die
,demokratisch’ (d. i. amerikafreundlich) sind, zu verwerfen und
sich nun auf das japanische Christentum zu verlasseny, usw.
Es war unvermeidlich, da} die auslindischen Missionare von

9 Int. Rev. of Miss. 29, Nr. 113 (1940), S.9.
10 Tnt. Rev. of Miss. 30, Nr.117 (1941), S.11.



48 Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955

Korea wegzogen, weil ihre blofe Anwesenheit im Lande den
koreanischen Christen ein grofles Hindernis sein mubte. So
stark war die japanische Abneigung gegen die Auslédnder, und
zwar besonders gegen die mit England und Amerika in Ver-
bindung stehenden Missionare.

Alle mit der japanischen imperialistischen Ideologie nicht
iibereinstimmenden Abschnitte des koreanischen Gesanghbuches
wurden gestrichen; dafiir wurden neue, im japanischen Sinne
revidierte Abschnitte eingefiigt. Trotzdem konnte gliicklicher-
weise die Kirche, nur die Kirche, bei ihren Versammlungen
Koreanisch sprechen. Die koreanische Kirche war noch nicht
so weit, mit der japanischen Kirche vereinigt zu werden,

3. Die Folgen des Japanisch-Amerikanischen Krieges [iir
die koreanische Kirche.

Am 8. Dezember 1941 brach durch den japanischen Angriff
auf «Pearl Harboury der Japanisch-Amerikanische Krieg aus.
Damals muliten auch die Missionare, die in Korea noch geblie-
ben waren, in ihre Heimatlinder zuriickweichen. Nur die ro-
misch-katholischen Missionare konnten bleiben.

In dieser Lage spalteten sich die koreanischen Protestanten
in zwei Gruppen, in eine projapanische Gruppe einerseits und
in eine antijapanische andererseits. Die Japaner wollten pro-
japanische oder japanisierte Fiihrer in die koreanische Kirche
einsetzen. Die Majoritit der koreanischen Christen blieb aber
antijapanisch.

Um ein Erstarken der projapanischen Gruppe zu ermog-
lichen und diese nicht dem offenen Militrauen und Widerstand
der antijapanischen Gruppe auszusetzen, unterstiitzte die ja-
panische Regierung zunichst beide Gruppen. Die bischéfliche
methodistische Kirche mufite unter dieser Politik besonders
leiden. SchlieBlich aber trat die Leitung der Methodistenkirche
auf die Seite der Projapaner. Bis zum Ende des Weltkrieges
war Rev. Dschjong Tschjun-shu, der einst einer der 33 Vor-
kimpfer der Unabhingigkeitshewegung im Jahre 1919 gewesen
war, Bischof der methodistischen Kirche.

Wihrend dieser Periode wurden sehr viele koreanische

11 Int. Rev. of Miss. 31, Nr. 121 (1942), S. 10 ff.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 49

Christen (ca. 3000 Prediger und Laien) auf Grund der Beschul-
digung antijapanischer Tétigkeiten ins Gefidngnis geworfen.
Uber 50 sind um ihres Glaubens willen hingerichtet worden. **

Gegen die jedoch unvermeidliche Spaltung der Kirche mulite
die japanische Regierung mit stirkeren Mitteln eingreifen.
So entstand im Juli 1945, einen Monat vor dem Ende des Welt-
krieges, eine von den Japanern erzwungene Einheitskirche,
gebildet aus Presbyterianern, Methodisten, Anhéngern der
Holiness Church, der Heilsarmee u.a.m. An die Spitze der
Einheitskirche trat der presbyterianische Superintendent Kim
Kuan-shik. Dennoch war damit die gegensétzliche innere Spal-
tung der Kirche nicht aufgehoben. Die meisten Kirchen {iiber-
nahmen wohl nach aullen die Organisation der Einheitskirche,
strebten aber im Innern danach, ihre frithere Selbstindigkeit
wieder zu gewinnen. Nach dem Weltkriege ist auch die Ein-
heitskirche in Siidkorea wieder aufgelost worden.

4. Kirchliche Probleme nach Abschluff des Japanisch-Ame-
rikanischen Krieges.

Nach dem Krieg kamen im Friihjahr 1946 zehn amerikani-
sche Missionare nach Korea zuriick, infolge einer Erklirung
des American Military Government, dall «each denomination
formerly represented in Korea may send former missionaries
not to exceed the number formerly maintained in Korea by
each organisationy. Im September desselben Jahres bekamen
auch unverheiratete oder verheiratete, kinderlose Missionarin-
nen von der A.M.G. die Erlaubnis, nach Korea zuriickzukeh-
ren. ** Allméhlich kehrten so die meisten Missionare zuriick,
die in Korea frither gewirkt hatten.

Innerhalb der Kirchen aber blieben viele grofle Schwierig-
keiten bestehen. Wie sollte man sich vor allem zu den mehr
oder weniger Abgefallenen stellen? Unter den formellen Chri-
sten hatte es ja sehr verschiedene Kategorien gegeben, etwa:
«i) Those who opposed the Japanese demands to the bitter end,
suffering imprisonment, torture and even death; ii) those who
left their Churches and went into retirement of business in

12 H, Diirr, Einiges aus der Missionsgeschichte Koreas: Ev. Missions-

Magazin 94, 5 (1950), S.148.
13 Tnt. Rev. of Miss. 36, Nr. 141 (1947), S.9.

4



50 Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955

order to avoid compromising their faith; iii) those who followed
a prudencial policy, not too readily consenting, nor too strongly
antagonizing, and thus leading their flocks through with the
minimum of suffering and loss; and iv) those who collaborated
with the Japanese to a greater or smaller extent.» 1

Welch grofle und unvermeidliche Verwirrung hat sich nicht
bei der Erérterung dieses Problems, das an die Situation der
Kirche im alten Romerreich erinnern mullte, ergeben! Zum Teil
besann man sich schlieflich auf des Paulus Wort: «Wer ilit,
soll den nicht verachten, der nicht ifit, wer aber nicht if}t, soll
den, der ift, nicht richten, denn Gott hat ihn angenommen»
(R6m. 14, 3). So vereinigten sich nach langen Diskussionen
im Friihling des Jahres 1949 wenigstens die beiden gespaltenen
methodistischen Kirchen. Der erste Bischof der einheitlichen
methodistischen Kirche nach der Befreiung wurde Rev. Kim
Yu-shun, der aber im Jahre 1950 in nordkoreanische Gefangen-
schaft geriet. *

Die Presbyterianer aber konnten nicht dieselbe Einheit be-
wahren. In Pusan, einer Hafenstadt Siidkoreas, fiel nach der
Befreiung ein presbyterianischer Pastor Han Shang-yong, der
ein fester Gegner der Anbetung von Altarschreinen war, von
der Generalkonferenz der presbyterianischen Kirchen ab und
bildete eine Sonderkirche. Diese hat ihr eigenes theologisches
Seminar in Pu-shan. Etwa 100 000 presbyterianische Gldubige
gehoren dieser abgespaltenen Kirche an. Es gab auflerdem
presbyterianische theologische Seminare, eines in Pyong-yang,
ein anderes in S6ul. Jenes heilit das Korean Theological Sem-
inary und bekam zum Direktor Rev. Kim Dschji-dschjun. Die-
ses heilit das Korean Presbyterian Theological Seminary, und
dessen Direktor ist jetzt Dr. Park Hyong-yong. Und zwar
sind die beiden letzterwihnten Seminarien calvinistisch ausge-
richtet. Dabei zeigt das Seminar in Soul eine etwas freisinni-
gere Grundhaltung als das mehr orthodoxe Seminar in Pyong-
yang, das iibrigens jetzt auch nach Soul verlegt worden ist.
Infolge dieser theologischen Awuseinandersetzung entstanden
zwei neue Parteien in der presbyterianischen Kirche. Ur-
spriinglich hatten diese Parteien nur lokale Bedeutung. Mit

14 Tnt. Rev. of Miss. 36, Nr. 142 (1947), S.131.
15 Der Missionsbote 93, 5 (1951), S. 34.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 51

dem 1950 ausgebrochenen Koreakrieg aber wurden die beiden
Gruppen voneinander vollig getrennt. Sie haben ihre eigene
Generalkonferenz und je ein theologisches Seminar. So ent-
standen also drei presbyterianische Kirchen in Siidkorea.

5. Der Koreakrieg und das Wunder der trotzdem wachsen-
den Kirche.

Am 25. Juni 1950, an einem friedlichen Sonntagmorgen,
iiberschritten die nordkoreanischen Truppen den 38. Breiten-
grad und erdffneten damit ohne Kriegserklirung den Kampf
zwischen den kommunistischen Léndern und den Vereinigten
Nationen.

Infolge dieses neuen Krieges muliten ca. 540 koreanische
Prediger aus dem ganzen Land ihr Leben lassen. Von den
3280 Kirchengebduden in Siidkorea wurden 706 schwer be-
schiadigt und 267 vollig zerstort. Etwa 45 Prozent der Bevol-
kerung sind hilfsbediirftig. Ungefahr 4,5 Millionen Fliichtlinge
werden in Siidkorea gezahlt, darunter 125 000 Vollwaisen. In
dieser Zeit der groBlen Not hat besonders die amerikanische
Christenheit unendlich reiche Hilfsmittel fiir die Fliichtlinge in
Korea gespendet., Daf} in dieser mannigfaltigen Unterstiitzung
durch Kleider, Nahrungsmittel, Medikamente usw. eine grolle
christliche Liebe sichtbar wird, sollte nie vergessen werden.

«Und heute, nach drei Jahren Koreakrieg, inmitten zer-
bombter Stéddte, verheerter Kulturen und eines Fliichtlings-
elendes, das aller Beschreibung spottet? Ist die Kirche nun tot?
O nein, sie lebt und hat in diesen drei Schreckensjahren um
300 000 Glieder zugenommen. Der Auferstandene ist bei ihr,
seine Osterwunder erlebte sie fort und fort! Wunder der Ret-
tung aus Not und Tod.»

Es ist natiirlich schwer, die Gesamtzahl und die Entwick-
lung der koreanischen Christen zu schitzen. Nach dem «World
Christian Handbooky betrug aber die Gesamtzahl der korea-
nischen protestantischen Gldubigen 1949 ungefihr 800 000,
auler ca. 300 000 katholischen Christen. Diese Statistik bezog
sich auf das ganze Korea. Sehr wahrscheinlich gab es dabei

16 Der Wanderer von Land zu Land 27, 1 (1953), S.12.



52 Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955

ca. 300000 Glaubige in Nordkorea, so dall Siidkorea etwa
500000 Protestanten hatte. " Nach der Statistik des National
Christian Council of Korea im Jahre 1955 betrigt die Gesamt-
zahl der protestantischen Christen in Siidkorea nunmehr
857 000. Das Merkwiirdige ist also geschehen, dall wihrend des
Krieges die siidkoreanische Kirche um 300000 Seelen zuge-
nommen hat. Die Gesamtzahl der protestantischen Pastoren
belduft sich auf 4557, die der protestantischen Kirchgemeinden
auf ca. 3570, darunter 1601 presbyterianische und 557 metho-
distische Gemeinden, 313 Gemeinden der Holiness Church usw.

Das theologische Studienwesen in Siidkorea ist infolgedes-
sen ganz bedeutend geworden. R. B. Manikam berichtet dariiber
folgendermaflen: «Since 500 pastors and 5,000 lay leaders of
the Church in Korea have been Kkilled, the church is handicap-
ped for lack of strong indigenous leadership. Seminaries in
South Korea are crowded with students, so much so that a
leading churchman from Canada recently exclaimed that there
were more students in the seminaries of Korea than in the
entire Dominion of Canada.» ** Die Anzahl aller protestanti-
schen Theologiestudierenden betrigt ca. 2670.

Der bekannte Evangelist Billy Graham ist anldflich eines
Besuches in Korea von dem koreanischen Protestantismus
sehr beeindruckt worden. «Ich glaube wirklich nicht», sagt
er*, «dall ich weiterhin der gleiche bleiben kann, nachdem
ich mit Grady Wilson und Bob Pierce in Korea gewesen
bin. Ich sah etwas in Korea, wovon mir durch Bob Pierce
ganz freimiitig berichtet worden war. Ich war skeptisch ge-
wesen. Es handelt sich um den Geist der koreanischen Kirche.

17 Nach dem «¢World Christian Handbooks ziihlte dabei die methodisti-
sche Kirche ganz Koreas insgesamt 129 000 Mitglieder, wovon 43 009 Kom-
munikanten waren; die presbhyterianische 479 483, wovon 130 461; die Society
for the Propagation of the Gospel 30 000, wovon 10 000; die Church of God
2790, wovon 1000; die Church of Nazarine 200, wovon 74; die Oriental
Missionary Society 90 000, wovon 30 000; die Korean Christian Mission 900,
wovon 300; und die Seventh-Day Adventist 11 400, wovon 3806 als Kom-
munikanten galten. Nach dem Bericht des Korean National Christian Council
des Jahres 1954 zihlt die Heilsarmee 30 000 Mitglieder.

18 R.B. Manikam, Christianity and the Asian Revolution (1954), S. 267 ff.

19 'W. Brauer, Billy Graham, ein Evangelist der Neuen Welt (1955),
S. 33 If.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 53

Dann sah ich es mit meinen eigenen Augen; ich horte es mit
meinen eigenen Ohren; ich fiihlte es mit meiner eigenen Seele.
Uber dem, was ich in Korea sah, hérte und fiihlte, wurde
mein eigenes Leben erneut Christus iibergeben. Ich wiinschte,
ich hétte Zeit, iiber das alles zu sprechen. Ich kénnte Thnen von
einer Kirche mit 1% Millionen Menschen erzihlen, die gelitten
hat wie keine Kirche in unseren Zeiten — durch japanische
Besetzung und jetzt den Kommunismus —, und die siegreich
aus diesen Leiden hervorgegangen ist. Thre Geschichte liest
sich wie die Apostelgeschichte. Neunzig Prozent aller Kirchen
in Korea haben eine tigliche Gebetsversammlung zwischen 5
und 7 Uhr frith. An dreihundertfiinfundsechzig Tagen im Jahr!
Wissen wir, wie sie beten? Unsere presbyterianischen Briider
bei uns wiirden einen Anfall bekommen und wiirden sich iiber-
haupt gar nicht Presbyterianer nennen — wenn sie sie zur
gleichen Zeit laut zusammen beten sehen wiirden, widhrend
Trénen tiber ihre Wangen rollen. Die Temperatur ist drauflen
auf Null. Kein Dach ist auf der Kirche. Keine Sitze sind in der
Kirche. Bekleidet mit ihren diinnen Baumwollkleidern stehen
sie da. Wir frieren in unsern dicken schweren Pelzjoppen...
Ich sah Dinge in der koreanischen Kirche, die es mir zweifel-
haft machten, ob wir iiberhaupt ein Recht haben, uns hier in
Amerika eine Kirche zu nennen. Solche Opfer, solche Leiden!
Ich bin so weit gekommen zu sagen, wenn es einer Verfolgung
bediirfte, um jene Art von Kirche zuwege zu bringen, dann —
Gott sei fiir Amerika! Dal} sie uns auf unsere Knie treibe, wie
die koreanische Kirche auf ihre Knie getrieben worden ist!»

In der modernen Missionsgeschichte mufl wirklich das
Wachsen der koreanischen Kirche als ein Wunder betrachtet
werden. Im Verhiltnis zur Gesamtbevilkerung ist die korea-
nische protestantische Kirche etwa 10mal griéfler als der chi-
nesische oder der japanische Protestantismus geworden, wie
aus den folgenden Zahlen ersichtlich wird: *°

1952 Gesamtbevolkerung Protestantische Christen %
Korea 30 000 000 800 000 3,00
Japan 85 000 000 267 000 0,30

China 483 870 000 1402 000 0,27

20 Manikam (Anm. 18), S. vi.



54 Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955

Die enorme Entwicklung der koreanischen Kirche geht auch
aus der folgenden Statistik hervor: 2

Korea Japan

800 000

700 000
600 000
500000
400 000
300000
200 000
100 000

1000

1900 -10 -16 -22 -25 -30 -52 1914 20 -24.- -29 -52

Dieses merkwiirdige Phiénomen hidngt mit einer kriftig
getriebenen Verbreitung des Bibelwortes zusammen. Und zwar
kam dabei das sogenannte «Nevius-System» zur Durchfiihrung.
Der Missionshistoriker H. Diirr berichtet iiber dieses System
folgendes **: «Ks beruhte auf den Erfahrungen und Erkennt-
nissen, welche Dr. Nevius, Missionar der Presbyterianer in
China, wichtig geworden waren. Sein Losungswort war: Die
Gemeinde erbaut sich aus dem Wort, und darum ist es die erste
und wichtigste Aufgabe, die Gemeinde in griindlicher und um-
fassender Weise mit dem Wort Gottes, mit der Bibel, zu kon-
frontieren. Neben der sonntéiglichen Predigt wurden die Ge-
meindeglieder, vom jiingsten bis zum iltesten, in Sonntags-
schulklassen eingeteilt, in denen systematisch Bibelkunde ge-
trieben wurde. Dariiber hinaus ging aber Nevius bewullt dar-
auf aus, daB moglichst viele ausgeriistet werden sollten, ihrer-
seits zu Lehrenden zu werden, etwa bei den Jiingsten eine
Bibelklasse zu fiihren. Darum wurden an verschiedenen Orten
des Landes jedes Jahr Bibelkurse von ca. fiinf Tagen Dauer
abgehalten. Moglichst von allen Gemeindegliedern wurde er-
wartet, dal sie jahrlich an einem solchen Kurs teilnehmen. Die

2t J, Richter, Allgemeine Evangelische Missionsgeschichte 5 (1932),
S.115; Manikam, ebda.
22 Diirr (Anm. 12), S. 146 ff.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 55

Reiseauslagen, aber auch die Verpflegung, muliten selber be-
zahlt werden. Die Christen sollten bewulit zu Opfern erzogen
werden. Aber man ging noch weiter. Von den Christen wurde
erwartet, dalB sie innerhalb von fiinf Jahren je einmal in einem
der Bibelinstitute einen Kurs von zwei bis drei Monaten mit-
machten, in dem sie noch tiefer in die Schrift eingefiihrt wur-
den. Zugleich wurde viel Gewicht gelegt auf das zeugnis- und
lehrhafte Weitergeben des Gelernten. Fiir solche, die sich nicht
frei machen konnten, gab es als Ersatz schriftliche Korrespon-
denzkurse. — Jeder Christ ein Missionar! Jedem Christen wur-
den moglichst konkrete Aufgaben gestellt: Traktate verteilen,
Kranke besuchen usw. Dabei zeigte es sich, daBl gerade solch
praktischer Dienst die Christen mehr férderte als nur ein pas-
sives Aufnehmen. Indem sie zu geben hatten, merkten sie, dall
sie notig hétten, aufzunehmen. Eine Folge dieses bewulit gefor-
derten Laiendienstes bestand darin, dafl man mit relativ weni-
gen hauptamtlich angestellten Pfarrern die wachsenden Chri-
stenzahlen gut betreuen konnte.»

Auf die innere Kraft des Wortes Gottes griindet sich also die
grofe Expansion des christlichen Glaubens in Siidkorea. Indem
aber die Kirche in dieser Welt das Wort Gottes verkiindet, zeigt
sie ihr auch die rechte (GGestalt des sozialen Lebens. Und das
soziale Problem diirfte gerade die .Schicksalsfrage der gegen-
wirtigen koreanischen Kirche sein, nicht zuletzt im Hinblick
auf kapitalistische sowie kommunistische Stromungen von
aullen, welche dem fiir die koreanische Gesellschaft grundle-
genden Familienbegriff fremd sind.

Sdoul. Sung Bum Yun.



	Der Protestantismus in Korea 1930-1955

