
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 1

Artikel: Der Protestantismus in Korea 1930-1955

Autor: Yun, Sung Bum

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Protestantismus in Korea 1930—1955.

1. Die koreanische Kirche vor dem Problem des Schintois-
mus.

In den dreißiger Jahren wurde das Problem der japanischen
Schintoschrein-Anbetung in Korea, besonders in den Missionsschulen,

immer schwieriger. Die innere Verwaltung der
Südprovinz Pyong-an gab darüber eine Erklärung heraus, wo der
Unterschied zwischen Religion und Staatsverehrung betont
wurde.1 Ein bekannter japanischer Christ, Dr. Ebina Dan-
dschjo, äußerte sich dazu in ähnlichem Sinne: «Let us hold
the national position in regard to shrines, hut not the religious.
Let us not fight over the religious side. Do not refuse to go
to the shrines. Confucianism has become Christian. Let us
consider State Shinto as the Old Testament and gather it up
into the New. Let us put the shrines into Christianity.» 2

Ein Schintopriester schrieb dagegen folgendermaßen: «... In
the shrines we find the religion of the nation. They are the
nation in epitome. In other words, the churches of Christianity
and the temples of Buddhism are nothing more than the objects
of simple faith and places where this faith is nourished..
The shrines are the practical culture-centres, where men are
deified and made gods and where the Emperor is ever more
and more strengthened in his position as Emperor. The
shrines are religion. They are real religion. They are perfect

1 Chief of the Home Office, South Heian Province, Korea: Jinja Tu-
sampai Mondai ni Tsuite (On the Refusal to Participate in Worship at the
Shrines). Hier heißt es nach D. C. Holtom, State Shinto and Religion: Int.
Rev. of Miss. 27, Nr. 106 (1938), S. 163 ff. : "As a matter of fact, the shrines
are public instrumentalities where the ancestors of the Imperial Family
and of people who have rendered distinguished service to the State are
enshrined, and where the subjects of the State may offer true reverence
and commemorate their meritorious deeds for ever. Thus the (fundamental)
idea differs from that of Religion. That is to say, from ancient times
down to the present the shrines have been national institutions expressive
of the very centre and essence of our national structure. Thus they have an
existence totally distinct from religion, and worship (sam-pai) at the
shrines is an expression of patriotism and loyalty, the basic moral virtues
of our nation ..."

2 Holtom (Anm. 1), ebda.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 45

religion. If the statement will be permitted, it may be said that
Christianity and Buddhism are side movements in religion.
They are incomplete religions. They are secondary religions.» 3

Es scheint mir selbst das Problem der Schreinanbetung
primär ein nationales und nicht ein christliches Problem zu sein.
Denn für den christlichen Glauben findet sich in einem pau-
linischen Brief folgende Anweisung: «Was nun das Essen des

Götzenopferfleisches betrifft, so wissen wir, daß es keine Götzen

in der Welt gibt und daß es keinen Gott gibt außer einem»
(1. Kor. 8, 4). In solchem Falle muß man sich allein nach
seinem eigenen Glauben entscheiden. So hat Paulus auch
gesagt: «Der eine glaubt, alles essen zu dürfen, der Schwache
aber ißt nur Gemüse» (Rom. 14, 2).

In der koreanischen Kirche war die Meinung geteilt. Im
Jahre 1987 beschloß die südliche presbyterianische Mission,
ihre Schule zu schließen, die nördliche prebyterianische
Mission aber noch nicht. Die methodistische Mission war geneigt,
sich zu fügen, der offiziellen Versicherung vertrauend, daß
die Schreinanbetung ein patriotischer Ritus und nicht ein
religiöser sei; die Missionsschulen, die in der koreanischen
Erziehungsgeschichte eine so wichtige Rolle gespielt haben,
jetzt vollständig zu schließen, wäre nach ihrer Meinung das

größte Unglück gewesen.4 Tolerant war auch die Haltung der
römisch-katholischen Kirche, die auf Grund einer Nachfrage5

3 Holtom, S. 159 ff. 4 Int. Rev. of Miss. 27, S. 12.
5 "To the question asked by the Archbishop of Tokyo (Sept. 22nd, 1932)

of the Ministry of Education, whether 'it can be held with certainty that
the reasons for which the attendance of students of schools is required at
these acts (rites conducted at the State shrines) be reasons of patriotism
and not of religion', the Minister of Education replied: 'The visit to the
National Shrines or Jinja is demanded of the students of higher schools
and of the pupils of middle and primary schools for reason which concern
the program of education. In actual fact, the salutation demanded of the
students of higher schools and of the pupils of middle and primary schools
has no other purpose than to manifest visibly their sentiment of fidelity
to and love of the country.' The laws themselves, which concern public education,

confirm this merely civil purpose, as is evident from the law made
on August third in the thirty second year of Meiji (1899), forbidding the
imparting of religious instruction or the conducting of religious ceremonies
in public schools and also in those schools which are subject to the laws
and orders relating to discipline and the program of studies. It can



46 Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955

beim japanischen Unterrichtsministerium ein Dokument über
die Schreinanbetung erließ.6

2. Die gewaltsamen Japanisierungsversuche.

Im Jahre 1938 wurde das Presbyterian Theological Seminary

in Pyong-yang geschlossen, weil es sich weigerte, den
Schrein anzubeten.7 Auch der Christliche Verein Junger Männer

(Y.M.C.A.), der Christliche Verein Junger Töchter (Y.W.
C.A), die Sunday School Association und die Christian
Endeavour Society, die internationale Beziehungen hatten, waren
gezwungen worden, diese abzubrechen. Zugleich verordnete die
Regierung, daß alle christlichen Organisationen in Korea mit
den japanischen Christlichen in Verbindung gebracht werden
sollten.8 Im Jahre 1939 trafen sich die Sekretäre des koreanischen

Y.M.C.A. und die Sekretärinnen des Y.W.C.A. mit den
japanischen Kollegen zu einer Konferenz zusammen. Im selben
Jahre wurde Helen Kim Rektorin des I-hua-Frauen-Kollegiums
an Stelle der amerikanischen Rektorin Dr. Appenzeller (die
eine Tochter des bekannten Missionars H. G. Appenzeller war).
Schon wurden einige Pastoren ins Gefängnis geworfen. Jetzt
begann die Verfolgung der Regierung gegen die Koreaner,
besonders die Christen. Die Schreinanbetung wurde den
Koreanern, besonders den Christen, polizeilich aufgedrungen.
Doch verminderte sich in den Jahren 1938/39 die Zahl der bibel-

legitimately inferred from this that the ceremonies at the shrines, ordered
for the students by the authorities, are not of a religious nature" (Holtom,
ebda.).

6 Erklärung der Congregatio de propaganda fide vom 26.5.1936: "The
Ordinaries in the territories of the Japanese Empire shall instruct the
faithful that, to the ceremonies which are held at the Jinja (National
shrines) administered civilly by the government, there is attributed by
the civil authorities (as is evident from the various declarations) and by
the common estimation of cultured persons a mere signification of patriotism,
namely, a meaning of filial reverence toward the Imperial Family and to
the heroes of the country; therefore, since ceremonies of this kind are
endowed with a civil value, it is lawful for Catholics to join in them and
act in accord with the other citizens after having made known their intentions,

if this be necessary for the removal of any false interpretation of
their acts."

7 Presbyt. Theol. Semin. Bull. 1954.
8 Int. Rev. of Miss. 28, Nr. 109 (1939) S. 10.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 47

liebenden und bibelstudierenden koreanischen Christen offenbar

nicht, denn in diesem Zeitraum wurden eine Million
koreanische Bibeln von der British and Foreign Bible Society
verkauft. 0

Im Jahre 1939 stand der Chinesisch-Japanische Krieg auf
seinem Höhepunkt. Viele Koreaner, besonders koreanische
Studenten, wurden gezwungen, in der japanischen Armee zu
dienen. Zahlreiche koreanische Christen wie andere Koreaner
wurden auch verhaftet, der Organisierung eines Geheimbundes,
der Verbreitung böser Gerüchte oder der Lästerung der Schin-
toschreine angeklagt.

Im Jahre 1940 verließ die S. S. Mariposa den Hafen In-
tschjon mit etwa zweihundert Missionaren, wovon die meisten
amerikanische Methodisten und südliche Presbyterianer waren.
Die britische Kirchenmission verließ Korea im selben Jahre,
während von der nördlichen presbyterianischen Mission und
der Mission der Church of Canada noch die Hälfte der Missionare

blieben.
Jedoch konnten im selben Jahre zwei preshyterianische

theologische Seminare, eins in Pyong-yang, ein anderes in
Söul, mit Regierungserlaubnis neu errichtet werden.10

Die schwere Situation wird in den Manifesten der
presbyterianischen und der methodistischen Kirche, der Holiness
Church und der Heilsarmee sichtbar. Das methodistische Manifest

fängt mit einem Abschnitt über die «right guidance of
thought» an und wendet sich gegen die sogenannte liberale
und demokratische Ideologie, die Militärübung im theologischen

Seminar, die Vorschrift, den imperialistischen Geist zu
lehren und zu beobachten, usw. Dieses Manifest wurde vom
damaligen Superintendenten Dr. Pyong Hong-gju, der in Amerika
studiert hatte, erlassen. Etwas später war das Methodist
Theological Seminary in ein ganz japanisiertes Institut, Christian
Training School, verwandelt. Auch die Presbyterianer wurden
gezwungen, «alle Doktrinen und Rituale zu prüfen, alle, die
demokratisch' (d. i. amerikafreundlich) sind, zu verwerfen und
sich nun auf das japanische Christentum zu verlassen», usw.
Es war unvermeidlich, daß die ausländischen Missionare von

9 Int. Rev. of Miss. 29, Nr. 113 (1940), S. 9.
19 Int. Rev. of Miss. 30, Nr. 117 (1941), S.U.



48 Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955

Korea wegzogen, weil ihre bloße Anwesenheit im Lande den
koreanischen Christen ein großes Hindernis sein mußte. So

stark war die japanische Abneigung gegen die Ausländer, und
zwar besonders gegen die mit England und Amerika in
Verbindung stehenden Missionare.

Alle mit der japanischen imperialistischen Ideologie nicht
übereinstimmenden Abschnitte des koreanischen Gesangbuches
wurden gestrichen; dafür wurden neue, im japanischen Sinne
revidierte Abschnitte eingefügt. Trotzdem konnte glücklicherweise

die Kirche, nur die Kirche, bei ihren Versammlungen
Koreanisch sprechen. Die koreanische Kirche war noch nicht
so weit, mit der japanischen Kirche vereinigt zu werden.11

3. Die Folgen des Japanisch-Amerikanischen Krieges für
die koreanische Kirche.

Am 8. Dezember 1941 brach durch den japanischen Angriff
auf «Pearl Harbour» der Japanisch-Amerikanische Krieg aus.
Damals mußten auch die Missionare, die in Korea noch geblieben

waren, in ihre Heimatländer zurückweichen. Nur die
römisch-katholischen Missionare konnten bleiben.

In dieser Lage spalteten sich die koreanischen Protestanten
in zwei Gruppen, in eine projapanische Gruppe einerseits und
in eine antijapanische andererseits. Die Japaner wollten
projapanische oder japanisierte Führer in die koreanische Kirche
einsetzen. Die Majorität der koreanischen Christen blieb aber
antijapanisch.

Um ein Erstarken der projapanischen Gruppe zu ermöglichen

und diese nicht dem offenen Mißtrauen und Widerstand
der antijapanischen Gruppe auszusetzen, unterstützte die
japanische Regierung zunächst beide Gruppen. Die bischöfliche
methodistische Kirche mußte unter dieser Politik besonders
leiden. Schließlich aber trat die Leitung der Methodistenkirche
auf die Seite der Projapaner. Bis zum Ende des Weltkrieges
war Rev. Dschjong Tschjun-shu, der einst einer der 33

Vorkämpfer der Unahhängigkeitshewegung im Jahre 1919 gewesen
war, Bischof der methodistischen Kirche.

Während dieser Periode wurden sehr viele koreanische

11 Int. Rev. of Miss. 31, Nr. 121 (1942), S. 10 ff.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 49

Christen (ca. 8000 Prediger und Laien) auf Grund der Beschuldigung

antijapanischer Tätigkeiten ins Gefängnis geworfen.
Uber 50 sind um ihres Glaubens willen hingerichtet worden.12

Gegen die jedoch unvermeidliche Spaltung der Kirche mußte
die japanische Regierung mit stärkeren Mitteln eingreifen.
So entstand im Juli 1945, einen Monat vor dem Ende des
Weltkrieges, eine von den Japanern erzwungene Einheitskirche,
gebildet aus Presbyterianern, Methodisten, Anhängern der
Holiness Church, der Pleilsarmee u. a. m. An die Spitze der
Einheitskirche trat der presbyterianische Superintendent Kim
Kuan-shik. Dennoch war damit die gegensätzliche innere Spaltung

der Kirche nicht aufgehoben. Die meisten Kirchen
übernahmen wohl nach außen die Organisation der Einheitskirche,
strebten aber im Innern danach, ihre frühere Selbständigkeit
wieder zu gewinnen. Nach dem Weltkriege ist auch die
Einheitskirche in Südkorea wieder aufgelöst worden.

4. Kirchliche Probleme nach Abschluß des Japanisch-Amerikanischen

Krieges.

Nach dem Krieg kamen im Frühjahr 1946 zehn amerikanische

Missionare nach Korea zurück, infolge einer Erklärung
des American Military Government, daß «each denomination
formerly represented in Korea may send former missionaries
not to exceed the number formerly maintained in Korea by
each organisation». Im September desselben Jahres bekamen
auch unverheiratete oder verheiratete, kinderlose Missionarinnen

von der A.M.G. die Erlaubnis, nach Korea zurückzukehren.
13 Allmählich kehrten so die meisten Missionare zurück,

die in Korea früher gewirkt hatten.
Innerhalb der Kirchen aber blieben viele große Schwierigkeiten

bestehen. Wie sollte man sich vor allem zu den mehr
oder weniger Abgefallenen stellen? Unter den formellen Christen

hatte es ja sehr verschiedene Kategorien gegeben, etwa:
«i) Those who opposed the Japanese demands to the bitter end,
suffering imprisonment, torture and even death; ii) those who
left their Churches and went into retirement of business in

12 H. Dürr, Einiges aus der Missionsgeschichte Koreas: Ev. Missions-
Magazin 94, 5 (1950), S. 148.

13 Int. Rev. of Miss. 36, Nr. 141 (1947), S. 9.

i



50 Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955

order to avoid compromising their faith; iii) those who followed
a prudential policy, not too readily consenting, nor too strongly
antagonizing, and thus leading their flocks through with the
minimum of suffering and loss; and iv) those who collaborated
with the Japanese to a greater or smaller extent.» 14

Welch große und unvermeidliche Verwirrung hat sich nicht
hei der Erörterung dieses Problems, das an die Situation der
Kirche im alten Römerreich erinnern mußte, ergeben! Zum Teil
besann man sich schließlich auf des Paulus Wort: «Wer ißt,
soll den nicht verachten, der nicht ißt, wer aber nicht ißt, soll
den, der ißt, nicht richten, denn Gott hat ihn angenommen»
(Rom. 14, 3). So vereinigten sich nach langen Diskussionen
im Frühling des Jahres 1949 wenigstens die beiden gespaltenen
methodistischen Kirchen. Der erste Bischof der einheitlichen
methodistischen Kirche nach der Befreiung wurde Rev. Kim
Yu-shun, der aber im Jahre 1950 in nordkoreanische Gefangenschaft

geriet.15
Die Presbyterianer aber konnten nicht dieselbe Einheit

bewahren. In Pusan, einer Hafenstadt Südkoreas, fiel nach der
Befreiung ein presbyterianischer Pastor Han Shang-yong, der
ein fester Gegner der Anbetung von Altarschreinen war, von
der Generalkonferenz der presbyterianischen Kirchen ab und
bildete eine Sonderkirche. Diese hat ihr eigenes theologisches
Seminar in Pu-shan. Etwa 100 000 presbyterianische Gläubige
gehören dieser abgespaltenen Kirche an. Es gab außerdem
presbyterianische theologische Seminare, eines in Pyong-yang,
ein anderes in Söul. Jenes heißt das Korean Theological
Seminary und bekam zum Direktor Rev. Kim Dschjä-dschjun. Dieses

heißt das Korean Presbyterian Theological Seminary, und
dessen Direktor ist jetzt Dr. Park Hyong-yong. Und zwar
sind die beiden letzterwähnten Seminarien calvinistisch
ausgerichtet. Dabei zeigt das Seminar in Söul eine etwas freisinnigere

Grundhaltung als das mehr orthodoxe Seminar in Pyong-
yang, das übrigens jetzt auch nach Söul verlegt worden ist.
Infolge dieser theologischen Auseinandersetzung entstanden
zwei neue Parteien in der presbyterianischen Kirche.
Ursprünglich hatten diese Parteien nur lokale Bedeutung. Mit

14 Int. Rev. of Miss. 36, Nr. 142 (1947), S. 131.
15 Der Missionsbote 93, 5 (1951), S. 34.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 51

dem 1950 ausgebrochenen Koreakrieg aber wurden die beiden
Gruppen voneinander völlig getrennt. Sie haben ihre eigene
Generalkonferenz und je ein theologisches Seminar. So
entstanden also drei presbyterianische Kirchen in Südkorea.

5. Der Koreakrieg und das Wunder der trotzdem wachsenden

Kirche.

Am 25. Juni 1950, an einem friedlichen Sonntagmorgen,
überschritten die nordkoreanischen Truppen den 38. Breitengrad

und eröffneten damit ohne Kriegserklärung den Kampf
zwischen den kommunistischen Ländern und den Vereinigten
Nationen.

Infolge dieses neuen Krieges mußten ca. 540 koreanische
Prediger aus dem ganzen Land ihr Leben lassen. Von den
3280 Kirchengebäuden in Südkorea wurden 706 schwer
beschädigt und 267 völlig zerstört. Etwa 45 Prozent der
Bevölkerung sind hilfsbedürftig. Ungefähr 4,5 Millionen Flüchtlinge
werden in Südkorea gezählt, darunter 125 000 Vollwaisen. In
dieser Zeit der großen Not hat besonders die amerikanische
Christenheit unendlich reiche Hilfsmittel für die Flüchtlinge in
Korea gespendet. Daß in dieser mannigfaltigen Unterstützung
durch Kleider, Nahrungsmittel, Medikamente usw. eine große
christliche Liebe sichtbar wird, sollte nie vergessen werden.

«Und heute, nach drei Jahren Koreakrieg, inmitten
zerbombter Städte, verheerter Kulturen und eines Flüchtlingselendes,

das aller Beschreibung spottet? Ist die Kirche nun tot?
O nein, sie lebt und hat in diesen drei Schreckensjahren um
300 000 Glieder zugenommen. Der Auferstandene ist bei ihr,
seine Osterwunder erlebte sie fort und fort! Wunder der
Rettung aus Not und Tod.» 18

Es ist natürlich schwer, die Gesamtzahl und die Entwicklung

der koreanischen Christen zu schätzen. Nach dem «World
Christian Handbook» betrug aber die Gesamtzahl der
koreanischen protestantischen Gläubigen 1949 ungefähr 800 000,
außer ca. 300 000 katholischen Christen. Diese Statistik bezog
sich auf das ganze Korea. Sehr wahrscheinlich gab es dabei

16 Der Wanderer von Land zu Land 27, 1 (1953), S. 12.



52 Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955

ca. 300 000 Gläubige in Nordkorea, so daß Südkorea etwa
500 000 Protestanten hatte.17 Nach der Statistik des National
Christian Council of Korea im Jahre 1955 beträgt die Gesamtzahl

der protestantischen Christen in Südkorea nunmehr
857 000. Das Merkwürdige ist also geschehen, daß während des

Krieges die südkoreanische Kirche um 300 000 Seelen
zugenommen hat. Die Gesamtzahl der protestantischen Pastoren
beläuft sich auf 4557, die der protestantischen Kirchgemeinden
auf ca. 3570, darunter 1601 presbyterianische und 557
methodistische Gemeinden, 313 Gemeinden der Holiness Church usw.

Das theologische Studienwesen in Südkorea ist infolgedessen

ganz bedeutend geworden. R. B. Manikam berichtet darüber
folgendermaßen: «Since 500 pastors and 5,000 lay leaders of
the Church in Korea have been killed, the church is handicapped

for lack of strong indigenous leadership. Seminaries in
South Korea are crowded with students, so much so that a

leading churchman from Canada recently exclaimed that there
were more students in the seminaries of Korea than in the
entire Dominion of Canada.» 18 Die Anzahl aller protestantischen

Theologiestudierenden beträgt ca. 2670.

Der bekannte Evangelist Billy Graham ist anläßlich eines
Besuches in Korea von dem koreanischen Protestantismus
sehr beeindruckt worden. «Ich glaube wirklich nicht», sagt
er19, «daß ich weiterhin der gleiche bleiben kann, nachdem
ich mit Grady Wilson und Bob Pierce in Korea gewesen
bin. Ich sah etwas in Korea, wovon mir durch Bob Pierce
ganz freimütig berichtet worden war. Ich war skeptisch
gewesen. Es handelt sich run den Geist der koreanischen Kirche.

17 Nach dem «World Christian Handbook» zählte dabei die methodistische

Kirche ganz Koreas insgesamt 129 000 Mitglieder, wovon 13 009
Kommunikanten waren; die presbyterianische 479 483, wovon 130 461; die Society
for the Propagation of the Gospel 30 000, wovon 10 000; die Church of God
2790, wovon 1000; die Church of Nazarine 200, wovon 74; die Oriental
Missionary Society 90 000, wovon 30 000; die Korean Christian Mission 900,

wovon 300; und die Seventh-Day Adventist 11400, wovon 3806 als
Kommunikanten galten. Nach dem Bericht des Korean National Christian Council
des Jahres 1954 zählt die Heilsarmee 30 000 Mitglieder.

18 K. B. Manikam, Christianity and the Asian Revolution (1954), S. 267 ff.
19 W.Brauer, Billy Graham, ein Evangelist der Neuen Welt (1955),

S. 33 ff.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 53

Dann sah ich es mit meinen eigenen Augen; ich hörte es mit
meinen eigenen Ohren; ich fühlte es mit meiner eigenen Seele.
Über dem, was ich in Korea sah, hörte und fühlte, wurde
mein eigenes Leben erneut Christus übergehen. Ich wünschte,
ich hätte Zeit, über das alles zu sprechen. Ich könnte Ihnen von
einer Kirche mit 1% Millionen Menschen erzählen, die gelitten
hat wie keine Kirche in unseren Zeiten — durch japanische
Besetzung und jetzt den Kommunismus —, und die siegreich
aus diesen Leiden hervorgegangen ist. Ihre Geschichte liest
sich wie die Apostelgeschichte. Neunzig Prozent aller Kirchen
in Korea haben eine tägliche Gebetsversammlung zwischen 5

und 7 Uhr früh. An dreihundertfünfundsechzig Tagen im Jahr!
Wissen wir, wie sie beten? Unsere presbyterianischen Brüder
hei uns würden einen Anfall bekommen und würden sich
überhaupt gar nicht Presbyterianer nennen — wenn sie sie zur
gleichen Zeit laut zusammen beten sehen würden, während
Tränen über ihre Wangen rollen. Die Temperatur ist draußen
auf Null. Kein Dach ist auf der Kirche. Keine Sitze sind in der
Kirche. Bekleidet mit ihren dünnen Baumwollkleidern stehen
sie da. Wir frieren in unsern dicken schweren Pelzjoppen
Ich sah Dinge in der koreanischen Kirche, die es mir zweifelhaft

machten, ob wir überhaupt ein Recht haben, uns hier in
Amerika eine Kirche zu nennen. Solche Opfer, solche Leiden!
Ich hin so weit gekommen zu sagen, wenn es einer Verfolgung
bedürfte, um jene Art von Kirche zuwege zu bringen, dann —
Gott sei für Amerika! Daß sie uns auf unsere Knie treibe, wie
die koreanische Kirche auf ihre Knie getrieben worden ist!»

In der modernen Missionsgeschichte muß wirklich das
Wachsen der koreanischen Kirche als ein Wunder betrachtet
werden. Im Verhältnis zur Gesamtbevölkerung ist die
koreanische protestantische Kirche etwa lOmal größer als der
chinesische oder der japanische Protestantismus geworden, wie
aus den folgenden Zahlen ersichtlich wird: 20

1952 Gesamtbevölkerung Protestantische Christen %

Korea 30 000 000 800 000 3,00
Japan 85 000 000 267 000 0,30
China 483 870 000 1402 000 0,27

20 Manikam (Anm. 18), S. vi.



54 Sung Bum Y un, Der Protestantismus in Korea 1930—1955

Die enorme Entwicklung der koreanischen Kirche geht auch
aus der folgenden Statistik hervor:21

Korea Japan

800 000

700 000

600 000

500 000

400 000

300 000

200 000

100000

1000

1900 -10 -16 -22 -25 -30 -52 1914 -20 -24 -29 -52

Dieses merkwürdige Phänomen hängt mit einer kräftig
getriebenen Verbreitung des Bibelwortes zusammen. Und zwar
kam dabei das sogenannte «Nevius-System» zur Durchführung.
Der Missionshistoriker H. Dürr berichtet über dieses System
folgendes 22

: «Es beruhte auf den Erfahrungen und Erkenntnissen,

welche Dr. Nevius, Missionar der Presbyterianer in
China, wichtig geworden waren. Sein Losungswort war: Die
Gemeinde erbaut sich aus dem Wort, und darum ist es die erste
und wichtigste Aufgabe, die Gemeinde in gründlicher und
umfassender Weise mit dem Wort Gottes, mit der Bibel, zu
konfrontieren. Neben der sonntäglichen Predigt wurden die
Gemeindeglieder, vom jüngsten bis zum ältesten, in
Sonntagsschulklassen eingeteilt, in denen systematisch Bibelkunde
getrieben wurde. Darüber hinaus ging aber Nevius bewußt darauf

aus, daß möglichst viele ausgerüstet werden sollten, ihrerseits

zu Lehrenden zu werden, etwa bei den Jüngsten eine
Bibelklasse zu führen. Darum wurden an verschiedenen Orten
des Landes jedes Jahr Bibelkurse von ca. fünf Tagen Dauer
abgehalten. Möglichst von allen Gemeindegliedern wurde
erwartet, daß sie jährlich an einem solchen Kurs teilnehmen. Die

21 J.Richter, Allgemeine Evangelische Missionsgeschichte 5 (1932),
S. 115 ; Manikam, ebda.

22 Dürr (Anm. 12), S. 146 ff.



Sung Bum Yun, Der Protestantismus in Korea 1930—1955 55

Reiseauslagen, aber auch die Verpflegung, mußten selber
bezahlt werden. Die Christen sollten bewußt zu Opfern erzogen
werden. Aber man ging noch weiter. Von den Christen wurde
erwartet, daß sie innerhalb von fünf Jahren je einmal in einem
der Bibelinstitute einen Kurs von zwei bis drei Monaten
mitmachten, in dem sie noch tiefer in die Schrift eingeführt wurden.

Zugleich wurde viel Gewicht gelegt auf das zeugnis- und
lehrhafte Weitergeben des Gelernten. Für solche, die sich nicht
frei machen konnten, gab es als Ersatz schriftliche Korrespondenzkurse.

— Jeder Christ ein Missionar! Jedem Christen wurden

möglichst konkrete Aufgaben gestellt: Traktate verteilen,
Kranke besuchen usw. Dabei zeigte es sich, daß gerade solch
praktischer Dienst die Christen mehr förderte als nur ein
passives Aufnehmen. Indem sie zu geben hatten, merkten sie, daß
sie nötig hätten, aufzunehmen. Eine Folge dieses bewußt
geförderten Laiendienstes bestand darin, daß man mit relativ wenigen

hauptamtlich angestellten Pfarrern die wachsenden
Christenzahlen gut betreuen konnte.»

Auf die innere Kraft des Wortes Gottes gründet sich also die
große Expansion des christlichen Glaubens in Südkorea. Indem
aber die Kirche in dieser Welt das Wort Gottes verkündet, zeigt
sie ihr auch die rechte Gestalt des sozialen Lebens. Und das
soziale Problem dürfte gerade die Schicksalsfrage der
gegenwärtigen koreanischen Kirche sein, nicht zuletzt im Hinblick
auf kapitalistische sowie kommunistische Strömungen von
außen, welche dem für die koreanische Gesellschaft grundlegenden

Familienbegriff fremd sind.

Söul. Sung Bum Yun.


	Der Protestantismus in Korea 1930-1955

