
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 1

Artikel: Zur Deutung des kirchlichen Schweigens bei Ignatius von Antiochia

Autor: Bieder, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878970

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Deutung des kirchlichen Schweigens
bei Ignatius von Antiochia.

G. Mensching legt in seiner religionsgeschichtlichen
Untersuchung «Das heilige Schweigen» (1926) dar, daß durch die
Erscheinungswelt der Religionen zwei Ströme hindurchfluten.
Es sind der Strom des Logos oder der Prophétie und der
Strom der Sigë oder der Mystik. Mit einem reichen
religionsgeschichtlichen Belegmaterial weist er nach, wie prophetische
und mystische Frömmigkeit in einem Spannungsverhältnis
zueinander stehen, ja einander kontrastieren.

Kommt man von dieser grundsätzlichen Unterscheidung
Menschings her zu den Ignatianen, so kann man sich des
Eindrucks nicht erwehren, daß der systematisch schwer erfaßbare
Märtyrerbischof von Antiochia den gewagten Versuch
unternommen hat, Prophétie und Mystik miteinander zu verbinden.
Wenn Ignatius seinen Gemeinden als Pneumatiker Weisungen
erteilt, redet er als Prophet. Wenn er sich als heocpôpoç weiß,
sieht er sich als Mystiker. Ist ihm die Complexio oppositorum
gelungen? Oder ist die Menschingsche Entgegensetzung von
prophetischer und mystischer Frömmigkeit kein letzter Maßstab,

an dem eine kirchengeschichtliche Gestalt zu messen
wäre?

Wir versuchen, an einem Teilproblem aus der ignatiani-
schen Gedankenwelt das Spannungsverhältnis zwischen
Prophétie und Mystik ins Licht zu stellen. Dieses Teilproblem
betrifft das von Ignatius erwähnte Schweigen in der Kirche.
Wer auf die in Frage kommenden Stellen genau hinhört, wird
Verheißung und Gefahr kirchlichen Schweigens klar vor
Augen bekommen.

I.

Von der Gemeinde zu Rom erwartet Ignatius, daß sie dem
römischen Staat gegenüber schweige. Sie soll nach dem Willen
und Wunsch des martyriumshungrigen Bischofs keine Schritte
unternehmen, die zu einer Lebensverlängerung führen könnten
(Rom. 2, 1).

Der Gemeinde zu Smyrna gibt der antihäretische Seel-



W. Bieder, Zur Deutung des kirchlichen Schweigens 29

sorger den Rat, den Ketzern gegenüber Schweigen zu bewahren
und sich mit ihnen in keine Diskussionen einzulassen (Smyrn.
7, 2). Wer ständig der Gabe Gottes, d.h. Christus, dem
Auferstandenen, der im Abendmahl wirklich angeboten wird \
damit widerspricht, daß er an separaten Mahlfeiern teilnimmt,
darf keinen Anspruch auf christlichen Kontakt erheben. Wer
im Diskutieren seine Rechtfertigung sucht und sich im
Zerreden des Christusmysteriums übt, darf in der Gemeinde nicht
angehört werden. Er gehört zu den Dahinsterbenden und hat
darum nichts mehr zu sagen (Smyrn. 7, 1). Dieselbe Liebe, die
befehlen kann, das Schweigen zu durchbrechen (Eph. 3, 2),
kann zum konsequenten Schweigen auffordern.

Die Notwendigkeit, zu schweigen, drängt sich so erst
angesichts einer bestimmten Situation oder erst im Verlauf eines
Gesprächs auf, wenn sich der Gesprächspartner als ein zu
meidender Ketzer erweisen wird. Aufgabe der Gemeinde ist es

unter diesen Umständen, jeweils die Situation zu erfassen und
so oder so zu handeln.

Wie ein solcher Gesprächsabbruch zustande kommen kann,
dafür liefert Ignatius selber uns im 8. Kapitel seines Briefes
an die Philadelphier ein Beispiel. Als er sich in Philadelphia

1 Die buuped toO öeoö ist nicht die Versöhnung des Menschen durch die
Inkarnation und den Tod Jesu (J. B. Lightfoot, The Apostolic Fathers,
Part II, 21889, z. St.), aber auch nicht «das wiederbelebte Fleisch des Christus,

das bei der Eucharistie genossen wurde» (W. Bauer, Die Apostolischen
Väter, II, 1920, z. St.). Chr. Maurer versteht darunter «die Gabe des Abendmahls

und zugleich die Gabe des auferstandenen Christus» (Ignatius von
Antiochien und das Johannesevangelium, 1949, S. 96) und meint dann, es

fehle bei Ignatius die «Feststellung, daß das so gegebene Fleisch Christi
nicht nur die Gabe, sondern zugleich auch der Geber ist» (S. 96) ; hierauf
folgt die Behauptung, daß bei Ignatius «die persönliche Beziehung und
Entscheidung gegenüber Christus» fehle, «der im Abendmahl als der Geber
seiner Gabe bekannt werden will» (S. 97). Maurer übersieht dabei, daß
die Unterscheidung zwischen Geber und Gabe eine moderne Abstraktion
ist, die Ignatius nicht gerecht wird. H.-W. Bartsch (Gnostisches Gut und
Gemeindetradition bei Ignatius von Antiochien, BFchrTh, 44. Bd., 1940,
S. 116 f.) sieht richtiger, wenn er allein an den auferstandenen Christus
denkt; er deutet aber im allgemeinen die ignatianischen Texte sehr magisch-
sakramental aus, was mir nicht richtig scheint. Ich verweise im übrigen
auf meinen Aufsatz, der in der Evangelischen Theologie erscheinen soll:
«Das Abendmahl im christlichen Lebenszusammenhang bei Ignatius von
Antiochia.»



30 W. Bieder, Zur Deutung des kirchlichen Schweigens

aufhielt, ist er mit den dortigen judaistischen Gnostikern ins
Gespräch gekommen. Das Gespräch drehte sich um die Frage,
was heilige Schrift sei. Die Judaisten hielten an besonderen
Offenbarungsbüchern fest, die für sie das Evangelium bedeuteten.

2 Ignatius appelliert von diesen besonderen Offenbarungsbüchern

mit einem schlichten «es steht geschrieben» an das
Alte Testament. Darauf rufen die Gegner zurück: die
Offenbarungsbücher «liegen zur Einsicht vor».3 Damit hört Ignatius
den dringlichen Wunsch, den die Sektierer noch zu allen Zeiten
an die Gläubigen gerichtet haben, er solle Zeit und Kraft
opfern, ihre heiligen Sonderdokumente zu studieren. Ignatius
reagiert auf dieses Ansinnen damit, daß er zur Antwort gibt:
«Mir ist Jesus Christus die heilige Urkunde, die unverletzliche
Urkunde sein Kreuz und sein Tod und seine Auferstehung
und der Glaube, der durch ihn kommt.» Mit diesem Bekenntniswort

zu Jesus Christus, auf den das Alte Testament hinweist,
hat Ignatius das Gespräch abgebrochen und ist in das
antihäretische Schweigen eingetreten, das er den Gemeinden
nahegelegt hat. Das Schweigen gegenüber den Häretikern ist also
keine allgemeine Regel, die gesetzlich anwendbar wäre,
sondern eine aus der jeweiligen Situation herausgeborene
Entscheidung gegenüber bestimmten und in bestimmter
Verhaltungsweise sichtbar und hörbar gewordenen Menschen.

In ein ganz anders geartetes Schweigen führt uns das fünfte
Kapitel des Briefes an die Trallianer. Hier bekennt Ignatius,
daß er der Gemeinde «die himmlischen Dinge» (xà è-rroupàvia)

nicht geschrieben, sondern sie ihnen verschwiegen habe. Nicht
als ob er das nicht hätte tun können! Aber er fürchtet, er
könnte denen, die sich noch im geistlichen Säuglingsstadium
befinden, bleibenden Schaden zufügen. Sie müßten dann an der

2 xà dpxeîa deute ich mit Joh. Klevinghaus (Die theologische Stellung
der Apostolischen Väter zur alttestamentlichen Offenbarung, BFehrTh,
44. Bd., H. 1, 1948, S. 98 ff.) nicht auf das AT, sondern auf besondere gnosti-
sche Offenbarungsbücher, die für ihre Verehrer «das Evangelium»
bedeuteten.

3 Das schwierige rrpÖKEixai läßt sich verschieden übersetzen: es liegt
vor Augen, sie (die Urkunden) sind vorher entstanden, es liegt zur
Untersuchung und Entscheidung vor. Die erste und zweite Übersetzung
ist nur möglich, wenn unter xà àpxeîa das AT verstanden werden kann. Wir
haben uns aber anders entschieden (s. Anm. 2).



bei Ignatius von Antiochia 31

dargereichten Kost ersticken wie ein Säugling, der erst Milch
verträgt. Unter den «himmlischen Dingen» versteht Ignatius,
wie die Fortsetzung des Textes zeigt, eine ausgeführte Angelo-
logie. Er spricht von «Engelrangordnungen»4 und läßt den

angelologisch Interessierten ahnen, daß die in verschiedenen
Himmelsräumen placierten Bewohner überirdischer Welten in
einer ganz bestimmten Ordnung vor dem geistigen Auge des

Ignatius gestanden haben müssen. Er redet von den
«Vereinigungen der Archonten» (t<xç crucrrâcTeiç tàç àpxovmâç) und
läßt den Leser dabei an das angelische Urbild der irdischen
Kirchenversammlung denken. Ignatius hat einen ganz anderen
Weg eingeschlagen als Dionysios Areopagita.5 Dieser christliche

Neuplatoniker des 6. Jahrhunderts schrieb wahrscheinlich

in Syrien eine Schrift «Über die himmlische Hierarchie»,
welche für die Engellehre des kirchlichen Mittelalters entscheidend

geworden ist (und der übrigens K. Barth innerhalb seiner
Dogmatik eine ausführliche Würdigung angedeihen ließ).6
Irgendwelche Hemmungen, die Ordnung in der Engelwelt in
extenso zu entfalten, scheint dieser phantasievolle Geist nicht
gekannt zu haben. Demgegenüber gebot das Fassungsvermögen
der Gemeinde zu Tralles dem Ignatius, angelologisch zu
schweigen. Daß Ignatius für sich privat eine Angelologie
ausgebaut zu haben scheint, die er dann doch der Gemeinde meinte
vorenthalten zu müssen, hängt sehr wahrscheinlich mit seiner
Ekklesiologie zusammen. Sein hierarchischer Kirchenbegriff
bedurfte offenbar eines solchen angelologischen Oberhaus.
Ohne daß wir dem Zusammenhang zwischen Angelologie und
Ekklesiologie hier weiter nachdenken können, muß sich unser
Interesse auf das seelsorgerlich motivierte Schweigen des

Ignatius richten. Er lehrt nicht nur den Abbruch uferlos
werdender theologischer Diskussionen, sondern auch eine Zurüek-

4 Tàç TOTroôeaiaç tùç àyr^iKàç; vgl. dazu Test. Levi 3.
5 In diesem Zusammenhang sei an den reformierten Theologen Dallaeus

erinnert. Er lebte von 1594 bis 1670, war Präsident der letzten hugenottischen

Nationalsynode zu Loudun und hat 1666 in Genf eine Schrift mit
dem vielsagenden Titel herausgegeben: De scriptis quae suh Dionysii
Areopagita et Sancti Ignatii Antiochenii nominibus cireumferuntur. Er behauptete

zusammen mit der Unechtheit der Schriften des Areopagiten die Un-
echtheit der Ignatianen.

6 K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 3 (1950), S. 445—452.



32 W. Bieder, Zur Deutung des kirchlichen Schweigens

haltung im Vortrag der eigenen theologischen Gesichte. Es muß
nach ihm durchaus nicht immer alles, was dem Pneumatiker
vor Augen stehen mag, der Gemeinde bekanntgemacht werden.
Mag auch die ganze Gemeinde zur tätigen und auch denkenden
Mitarbeit bei der Interpretation des Evangeliums gerufen sein,
so ist doch die personale Unterscheidung von Theologen und
Laien, die sachliche Unterscheidung zwischen Gnosis und Pi-
stis bis zu einem gewissen Grade durchaus legitim. Jede
Gemeinde hat ihre Geschichte und kommt daher in kleinere oder
größere Reifegrade hinein. Die Einsicht in das, was einer
Gemeinde jeweils frommt und was für sie nicht grundsätzlich,
aber im betreffenden Moment ihrer Glaubensgeschichte
ungeeignet, weil nicht zumutbar ist, das Sensorium für die seelsorgerlich

verantwortbare Reichweite seiner Mitteilungen hat
Ignatius besessen und hat außerdem die Kraft erhalten, sich
auch in dieser Hinsicht «ins Maß zu nehmen» (Trail. 4, 1) und
gebotenerweise zu schweigen.

II.
Über die erwähnten Schweigeaktionen hinaus ist vor allem

die Existenz des schweigenden Bischofs richtig zu erfassen.
Hier kommen vor allem das 6. und das 15. Kapitel des Epheser-
briefes und das 1. Kapitel des Briefes an die Gemeinde zu
Philadelphia in Betracht.

In Eph. 6 lesen wir folgende Sätze: «Je mehr einer den
Bischof schweigen sieht, um so mehr fürchte er ihn! Denn
jeden, den der Herr zur Verwaltung seines Hauswesens sendet,
müssen wir so empfangen wie den, der ihn gesandt hat. Es ist
darum klar, daß wir den Bischof wie den Herrn selber ansehen
müssen.» Hier läßt sich zunächst fragen, ob an den wortkargen
oder an den rhetorisch unbegabten Bischof zu denken ist.
Sieht die Gemeinde zu Ephesus den Bischof im Gottesdienst
anbeten, oder sieht sie ihn im alltäglichen Leben den Tatbeweis
des Glaubens liefern? Wir werden zu sehen bekommen, ob

hier unrichtige Alternativfragen liegen, die die hier vorwaltende

Problematik verdecken.
In Philad. 1, 1 fragt Ignatius, wie die legitime Berufung

des philadelphischen Bischofs zustande gekommen sei. Die
Antwort lautet: Dieser hat sich nicht zum Bischofsamt ge-



16 C. A. Keller, «Existentielle* und «heilsgeschichtliche*

grammatischen Imperfekt berichtet. Bewußt will also Barth
einfach nacherzählen — wieder in Form einer, allerdings oft
genug in die Gegenwart und Zukunft hineinleuchtenden, Sage
— was die biblische Sage erzählt. Man höre etwa den Anfang
der Auslegung von Gen. 1, 3:

Gegen jene verworfene und vergangene Wirklichkeit eines ihm fremden

und feindseligen Geschöpfes (sc.: «Die Erde war wüst und leer, d.h.
sie war das grundsätzlich gewesen — Gott war am Chaos vorübergegangen
und hatte es abgelehnt) erging ein für allemal das Wort Gottes. Das war
die Schöpfung, das die Entstehung des Himmels und der Erde, das der Inhalt
der beginnenden Zeit: daß Gott sprach und immer wieder sprach, daß er
also eben das tat, was nachher in immer neuer Treue den Bund zwischen
ihm und den Menschen konstituieren sollte.17

Hier werden also sowohl der Exeget als auch der Dogmati-
ker ganz einfach zu Sagenerzählern, die sich vom biblischen
Erzähler nur darin unterscheiden, daß sie die heilsgeschichtlichen

Assoziationen und Zusammenhänge explizieren, von
welchen vorausgesetzt wird, daß sie für den ursprünglichen
Berichterstatter, bewußt oder unbewußt, gewußt oder unge-
wußt, vorhanden waren. Durch diese Explizierung gewinnt die
Nacherzählung natürlich an Länge, mag aber etwa auch an
Prägnanz verlieren. Da sie jedoch prinzipiell als Nacherzählung

gemeint und gestaltet ist, wirkt die Auslegung von Barth
in sich geschlossen und als durchsichtig gegliedertes Ganzes.

b) Inhaltlich läßt die grundsätzliche Bezogenheit des
Schöpfungsgeschehens auf die Heilsgeschichte auch die heilsgeschichtliche

Bezogenheit der einzelnen Schöpfungswerke hervortreten.
Mit bewundernswertem Fleiß hat Barth — vorab in den
kleingedruckten Erläuterungen — die heilsgeschichtlich-symbolischen

Implikationen und Reminiszenzen der einzelnen
Aussagen — Licht, Finsternis, Himmel, Wasser usw. — in der

ganzen Bibel aufgespürt und für die Exegese fruchtbar
gemacht. 18 Aus all diesen Untersuchungen ergibt sich, daß die
Schöpfungswerke immer wieder auf die Heilsgeschichte hin-

77 A. a. 0., S. 122.
18 Hierin trifft sich Barth mit Richardson. Die symbolische Bedeutung

der erwähnten und anderer Naturerscheinungen im Alten Testament ist in
der Tat ein Gegenstand, dessen Erforschung erst in jüngerer Zeit in Angriff
genommen wurde.



bei Ignatius von Antiochia 33

drängt und sich auch nicht von Menschen dazu drängen lassen.
Nicht «Ruhmsucht» war das heimliche Motiv für seine Wahl.
Es ist ihm vielmehr dieses Amt «in der Liebe Gottes des Vaters
und des Herrn Jesus Christus» zugefallen, und diese Liebe hat
ihn «auf den Dienst am ganzen Gemeinwesen» ausgerichtet.
Die Folge dieser göttlichen Liebeswahl ist die entsprechende
Haltung des philadelphischen Bischofs: Er zeichnet sich durch
eine bewundernswerte Mäßigung aus. Er kann «schweigend
mehr verrichten als diejenigen, die Eitles reden». Dieser
deutliche Kontrast zwischen bischöflichem Schweigen und eitlem
Reden könnte an versteckte Polemik gegen glänzende Rhetorik
denken lassen. Ignatius nähme dann den Bischof von Philadelphia,

der der Rednergabe entbehrte oder absichtlich nicht im
Reden das Schwergewicht seiner geistlichen Haltung zu
erblicken vermag, einer ihn vielleicht verachtenden Gemeinde
gegenüber in Schutz. Die Gemeinde würde auf das Entscheidende

verwiesen. Dieses Entscheidende wäre die in vorbildlicher

Lindigkeit an den Tag tretende christliche Existenz des

Bischofs.
Man darf aber nicht zu sehr diesem Interpretationsversuch

nachgeben. Es tritt alles in einen viel größeren Rahmen, wenn
wir das 15. Kapitel des Epheserbriefes in unsere Untersuchung
einbeziehen. Der wichtige Text lautet wie folgt: «Besser ist es

schweigen und sein als im Reden nicht sein. Etwas Schönes
ist das Lehren, wenn der, der spricht, handelt. Einer ist
demnach Lehrer: er sprach, und es ward. Und was er schweigend
geschaffen hat, entspricht dem Werk des Vaters. Wer das
Wort Jesu tatsächlich besitzt, der vermag auch auf seine Stille
zu hören. Er werde so vollkommen, damit er durch das, was
er sagt, handelt und durch das, was er schweigend und
verschweigend ist, sich zu erkennen gibt. Nichts ist dem Herrn
verborgen. Vielmehr ist auch das, was an uns verborgen ist,
ihm nahe. Laßt uns drum alles tun, als ob er in uns wohnte,
damit wir seine Tempel seien und er in uns unser Gott.
Gerade so ist es ja auch, und es wird vor uns erscheinen, was
uns Veranlassung gibt, ihn rechtschaffen zu lieben.»

Wir versuchen, unter Beiziehung weniger anderer Stellen
den Sinngehalt dieses Kapitels in 11 Punkten zur Darstellung
zu bringen:

3



34 W. Bieder, Zur Deutung des kirchlichen Schweigens

1. Wenn das schweigende Sein dem redenden Nichtsein
gegenübergestellt wird, dann sieht Ignatius nicht bloß
glänzende Rhetoren vor sich, die klingende Schellen sind ohne
Liebe, sondern verderbliche Häretiker, die Böses reden. Dies
zeigt einmal der Textzusammenhang, in dem vor häretischem
Treiben gewarnt wird (Kap. 13.16). Dies geht aber auch aus
der Tatsache hervor, daß für Ignatius die Häretiker nur
Schattenexistenzen sind, die des wirklichen Seins entbehren. Ihr
Reden hat, weil es nicht auf den wirklichen Christus bezogen
ist, ein unwirkliches Gepräge. Sie huschen wie Gespenster
durchs Leben und können darum auch in ihrem Reden nicht
wirklich «sein» (Smyrn. 2). Der bloßen Schattenexistenz der
Häresie gegenüber muß das wirkliche Sein erlangt und
festgehalten werden. Dabei ist nicht nur an den Bischof, sondern
an jedes einzelne Gemeindeglied zu denken.

2. Das Lehren wird nicht von einer lehrfeindlichen Mystik
aus abgewertet, sondern als «gut» oder «schön» bezeichnet
Die Schönheit des menschlichen Lehrens hängt daran, daß der
Lehrende handelt. Sein Lehren und sein Leben haben in
innerer Verbundenheit miteinander zu stehen.

3. Den ersten zwei Feststellungen entspringt die Frage: In
welchem Verhältnis stehen Sein und Tun zueinander? Läßt
sich beides wie «innerlich» und «äußerlich» voneinander scheiden?

Oder geht das Sein mit in das Tun und begleitet es

beständig? Ist überhaupt beides voneinander zu trennen? Sein
und Tun weisen beide auf das christliche Leben hin. Es ist
bedeutsam, daß Ignatius, um die Frage des wahren christlichen
Lebens weiter zu klären, den Blick auf Jesus Christus richtet.
Erst an ihm erkennt der Christenmensch sich selber.

4. Jesus Christus wird als der eine Lehrer eingeführt. Sein
meisterliches Wort7 ist machtvolles Schöpferwort. Unter
seiner Lehre geschehen Schöpfungen aus dem Nichts. Warum
kann der eine Lehrer mit derartiger schöpferischer Vollmacht
reden?

7 Siehe Ps. 32, 9 und vgl. Th. Preiss, Imitation et Unité chez Ignace
d'Antioche (La Vie en Christ, 1951, p. 29). — Preiss geht m. E. mit Ignatius
zu scharfsinnig, weil zu scharfsichtig und darum auch zu scharfrichterlich

um.



bei Ignatius von Antiochia 35

5. Er kann nur darum durch sein schöpferisches Wort
«schaffen» 8, weil er alles, was er tut, «schweigend» tut. Hier
ist nicht in erster Linie an das Verstummen Jesu vor dem

Hohenpriester oder an das Beten Jesu in der Einsamkeit ",
sondern an eine in Jesu Reden und Handeln hineingehende, ihn in
seinem Reden und Handeln mitbestimmende Stille zu denken.
Sein «Sein» ist ein kontinuierliches Sein im Schweigen, geht
mit hinein in sein Tun und sein Reden. Sein schweigendes
Sein ist der beständige Ursprungsort seiner wirksamen Rede.

Darum sprach er in der Meinung des Ignatius mit Vollmacht.
6. Um hier noch klarer zu sehen, müssen wir Magn. 8, 2;

7, 2 und Eph. 19, 1 beiziehen. In Magn. 8, 2 wird von dem
einen Gott gesagt: «Er hat sich seihst geoffenbart durch Jesus
Christus, seinen Sohn, welcher ist sein Wort, das aus dem

Schweigen hervorgegangen ist (Xôpoç airö ffrpR irpoeXhaiv).» In
Magn. 7, 2 dagegen wird Jesus Christus bezeichnet als der,
der «von dem einen Vater hervorgegangen ist» (töv dcp' évèç

îraxpôç TTpoeXhôvTa). Vergleicht man diese beiden Stellen miteinander,

dann springt sofort in die Augen, daß für Ignatius das

«Schweigen» und «der Vater» entweder gleichbedeutend sind
oder daß das Schweigen eine Verhaltensweise des Vaters
ausmacht. Indem der Sohn vom Vater herkam, kam das Wort vom
Schweigen her. Der Ursprungsort göttlicher Rede im Sohn ist
das göttliche Schweigen.10 Das väterliche Schweigen bleibt
aber nicht jenseits der Offenbarung, sondern geht in die
Offenbarung hinein. Dies zeigt Eph. 19, 1. Hier wird gesagt, daß die
Jungfrauschaft der Maria, die Geburt Jesu Christi und der
Tod des Herrn, diese drei laut auszurufenden Geheimnisse, «in
der Stille Gottes getan worden sind». Setzen wir voraus, daß

8 ireuoiriKev erinnert an das hebräische bärä; vgl. G. Lindeskog, Studien
zum neutestamentlichen Schöpfungsgedanken, 1 (1952), S. 16, wo weitere
Literatur.

8 Vgl. A. Lelong, Textes et documents publiés par Hemmer et Lejay,
Les Pères apostoliques, 3 (1927), p. 20.

10 Warum der Vater sein Schweigen brach und den Sohn als das Wort
aus dem Schweigen hervorgehen ließ, darauf gibt uns Ignatius keine
Antwort. Er hätte wohl auf diese Frage monotheletisch geantwortet und die
Willenseinheit zwischen Vater und Sohn als letzten Grund hervorgekehrt
(man beachte die ôéXrma-Stellen Ign. Eph. inscr.; 20, 1; Trail. 1, 1; Smyrn.
1,1, besonders die letzte!).



36 TV. Bieder, Zur Deutung des kirchlichen Schweigens

Ignatius zwischen m-fn und pnuxia keine Unterscheidung
vollzogen hat, so läßt sich daraus sehließen, daß die Stille oder
Ruhe Gottes nicht im Raum einer himmlischen Zuständlichkeit
verharrt, sondern die Offenbarung hegleitet hat. Wenn nun
Eph. 15 sagt, daß alles, was Jesus schweigend getan hat, dem
Werk des Vaters entspreche, so sieht Ignatius den himmelhoch

über den Heilsereignissen stehenden und den zugleich
in diese Heilsereignisse hineingehenden Vater das Sein und
Tun Jesu begleiten. Zwischen dem Vater und dem Sohn
herrscht eine lebendige Analogie im Schweigen.

7. Der Blick gleitet von dem einen Lehrer wieder hinüber
zum lehrenden und schweigenden Gemeindeglied. Es steht in
allernächster Beziehung zum göttlichen Lehrer. Es ist der
Mensch, der «das Wort Jesu tatsächlich besitzt». Dieser wird
das Wort Jesu nicht nur von außen, sondern auch von innen
hören. Er wird aber zudem auf die Ursprungsstelle dieses
JesusWortes in der göttlichen Stille achten. Was sich bei der
Offenbarung des göttlichen Wortes ereignet hat (Magn. 8, 2),
daß der Sohn als das Wort aus dem Schweigen hervorkam, das
beobachtet jetzt der Hörer des Jesuswortes, wenn er in sich die
Fähigkeit entdeckt, auf die Stille Jesu zu achten. Er wird dessen

inne, daß Jesus seine eigenen Worte aus seiner Stille
hervorgehen ließ, wie der Sohn selber aus der väterlichen Stille
hervorkam. In dem, was der Sohn tat, entspricht er dem, was
er geworden ist. In seinem tätigen Reden bildet er seine
Herkunft aus der väterlichen Stille ab. Wenn aber der Sohn in seinem
aus der Stille herausgeborenen Reden nur abbildet, was der
Vater im Durchbrechen seines Schweigens mit der Sendung
des Sohnes getan hat, dann bleibt dem anbetenden Gläubigen
nichts anderes übrig, als in seinem Schweigen das abzubilden,
was Vater und Sohn in ihrer Weise getan haben. So gehört zum
einen Lehrer als dem redenden Abbild des schweigenden Vaters
der Hörer des Jesuswortes, der gerade im Schweigen eine
Analogie zu einem göttlichen Tatbestand vollzieht.

8. Das Ziel dieses das göttliche Schweigen abbildenden
kirchlichen Schweigens ist die Vollkommenheit. Unter dieser
Vollkommenheit ist aber kein Verharren im Schweigen zu
verstehen, sondern ein das Schweigen durchbrechendes Leben in
wirksamen Worten und sprechenden Taten.



bei Ignatius von Antiochia 37

9. Die Darstellung des christlichen Lebens in der
wirksamen Rede und im sprechenden Wandel ruht aber nicht in sich
selber. Die Echtheit einer solchen christlichen Lebensdarstellung

wird sich vielmehr darin erweisen müssen, daß die
Christenmenschen um den aufdeckenden Herrn wissen und vor dem

verstummen, der «das Verborgene strafend oder zurechtweisend

ans Licht führt» (Philad. 7, 1). Während darum der
Mensch schon jetzt im Blick auf sein eigenes Wesen von
Offenbarung zu Offenbarung schreitet ", so weiß er doch, daß in der
Nähe Gottes noch viel Verborgenes liegt, das er nicht aufdecken
kann und das ihm nicht aufgedeckt wird.

10. Während dem Christenmenschen viel Verborgenes
entzogen bleibt, darf er aber wissen, daß Gott selber sich ihm
nicht entzieht, sondern in ihm, dem Tempel, wohnt. Denn wo
das Wort Jesu ist, da ist Gott selber.

11. Der Christenmensch darf immer wieder Gründe finden,
die ihn den ihm nahen Gott lieben lassen.

III.
Was ist der Ertrag dieser Exegese? 1. Der schweigende

Bischof darf in seiner exponierten Stellung weder vom schweigenden

Gott (Christus) noch vom schweigenden Gemeindeglied
losgelöst werden. Er ist Repräsentant Gottes und Jesu Christi,
zugleich aber auch Exponent der Gemeinde. Das Problem
vereinfacht sich insofern, als wir jetzt das Schweigen Gottes
(Christi) und das Schweigen des Menschen einander
gegenübertreten sehen. Wir haben nach ihrer gegenseitigen Beziehung

zu fragen. 2. Das Schweigen des Menschen in der Kirche
ist mehr als nur ein von der Situation her gefordertes
Verschweigen oder Verstummen. Das antihäretische Verstummen
und das angelologische Verschweigen sind nach Ignatius
Zeichen eines unablässigen schweigenden Seins, das so wesentlich
zum christlichen Leben hinzugehört wie das Hören und das
Reden. Es ist von einem Kontinuum kirchlichen Schweigens
zu reden, das das göttliche Schweigen abzubilden hat und als
Ursprungsort lebendiger Rede und wirksamen Handelns
angesehen werden muß.

11 1. Joh. 3, 2 wird in Philad. 7, 1 antizipierend fruchtbar gemacht.



38 W. Bieder, Zur Deutung des kirchlichen Schweigens

Wie kommt Ignatius dazu, so zu reden? Er steht hier in der
Nähe der Gnosis. Mit arcn wird die abgründige Tiefe der
fernen Gottheit bezeichnet.12 orrn und ßuho? bilden bei den Valen-
tinianern das erste Äonenpaar. Auch an den Neupythago-
räismus ist zu denken. Hier kommen der Mensch und die Gottheit

im Schweigen zusammen. Sowohl der Neuplatoniker Jam-
blichus als auch der Wanderprediger Apollonios von Tyana
wissen, daß die Gottheit «allein durch Schweigen verehrt
wird».13 Der Emanationsstrom der Gnosis und die ekstatische
Erhebung des religiösen Hellenisten treffen aufeinander. In der
Mitte beider Bewegungen scheinen Gott und Mensch im
erhebenden Schweigen eins zu werden.

Es ist ohne weiteres ersichtlich, daß Ignatius in bedenklicher

Nähe bei dieser hellenistischen Unio mystica des Schweigens

sich aufhält. Ist das kirchliche Schweigen nur ein Abbild
des göttlichen Schweigens, ist die Kirche der Mikrokosmos der
göttlichen Welt, ist sie in ihrer schweigenden Anbetung gen
Himmel offen 14, dann ist zu fragen, ob diese gottesdienstlich
gefüllte hellenistische Mystik der schweigenden Anbetung noch
etwas von der Ruhe des biblischen Gottes erahnen läßt, oder
ob sie nur im Gegensatz zu dieser biblisch göttlichen Ruhe
verstanden werden kann.

Wir können an dieser Stelle nicht das weitschichtige
Problem der Ruhe Gottes im Alten und im Neuen Testament
behandeln. Wir heben nur zwei wichtige Punkte heraus, die uns
einen Maßstab zur Beurteilung des ignatianischen Schweigens
liefern: 1. Wenn Gott im Alten Testament ruht, dann steht er
von seinen Werken ab und hält an sich. So sieht es der
priesterliche Schöpfungsbericht (Gen. 2, 215). Wenn Gott ruht,
dann kontrastiert er aller menschlich ziellosen Geschäftigkeit,

12 Noch Irenaeus empfindet den Gegensatz zwischen «Schweigen» und
«Wort» stark, wenn er in Adv. haer. II, 12, 5 sagt: «Es ist unmöglich, daß

da, wo der Logos ist, auch die Sige ist oder wiederum daß da, wo die Sige
ist, der Logos sich zeigen kann.» Vgl. weiter II. Schlier, Rel.gesch.
Untersuchungen zu den Ignatiusbriefen (1929), S. 32 ff.

13 Vgl. Ph. Seidensticker, Lebendiges Opfer, Nt. Abh., XX. Bd., 1/3. H.
(1954), S. 30 f.

14 H.Chadwick, The Silence of Bishops in Ignatius: Harvard
Theological Review 43 (1950), p. 170.

16 Vgl. K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 1 (1945), S. 250.



bei Ignatius von Antiochia 39

zieht sich aber nicht in eine transzendente Siriusferne zurück,
sondern bleibt voller Intensität auf die Durchsetzung seines
Willens ausgerichtet.16 2. Der alttestamentliche Begriff der
Ruhe Gottes kann nicht ohne die eschatologisch ausgerichtete
Geschichte des Volkes Israel verstanden werden 17, die in der
neutestamentlichen Heilsgeschichte ihre legitime Fortsetzung
und in der eschatologischen Vollendung ihre abschließende
Krönung findet. Gottes Ruhen ist von seinem Planen 1S, aber
auch von der geforderten und geschenkten Ruhe des Menschen
nicht loslösber. Von einer reinen göttlichen Zuständlichkeit
weiß die Bibel nichts. Alles göttliche Sein ist ein Sein seines
den Menschen ergreifenden, umgreifenden und begreifenden
Willens.

Weiß Ignatius noch um diese göttliche Ruhe? Ihm ist die
teleologische Ruhe, die am Ende des Schöpfungs- und
Erlösungswerkes Gottes ihre Vollendung findet und die nur von
diesem Ende her in ihrer gegenwärtigen Realität richtig
verstanden werden kann, ganz fremd. Die ignatianische Ruhe oder
Stille ist nicht am Ende, sondern am Anfang. Und hier liegt
der entscheidende Unterschied. Ignatius scheint das johannei-
sche «am Anfang war das Wort» durch das «am Anfang war
die Stille» ersetzt zu haben. Zwar muß beim «Hervorgehen»
des Wortes aus der Stille eine Eigenbewegung des Wortes
angenommen werden: die Aktion des redenden Subjektes oder die
Sendung des Vaters bringt die Heilsgeschichte in Bewegung.
Aber da diesem Hervorgehen des Sohnes oder dieser Sendung
des Vaters die Stille vorgelagert ist, so ist die Göttlichkeit dieses

heilsgeschichtlichen Prozesses bei Ignatius bedroht. Alles
Heilsgeschichtliche scheint in einer schweigenden göttlichen
Aseität zu gründen. Was Gott eigentlich ist, das ist seine Stille.
Wenn der schweigende Bischof im Gottesdienst die Anbetung
vollzieht, so ist er der Repräsentant gerade dieses seines
schweigenden Gottes. Das Mysterium der Heilsgeschichte, wie
es etwa der kanonische Epheserbrief bezeugt, ist ersetzt durch

16 C. A. Keller, Das quietistische Element in der Botschaft des Jesaja,
ThZ 11 (1955), S. 82. 91. 93.

17 H. Riesenfeld, Jésus transfiguré (1947), p. 206 ss.; C. Spicq, L'Ëpître
aux Hébreux, 2 (1953), p. 95-104.

18 M.Schmidt, Prophet und Tempel (1948), S. 237, A. 64.



40 W. Bieder, Zur Deutung des kirchlichen Schweigens

das Mysterium der Stille, zu deren Offenbarung der ganze
heilsgeschicfitliche Prozeß in Gang gekommen zu sein scheint.
Die uranfängliche Stille findet ihre Vollendungsgestalt, ihre
gottmenschliche Realisierung im kirchlichen Schweigen. Die
uranfängliche Aseität Gottes reflektiert sich im schweigenden
Bei-sich-selber-Sein der Kirche, auch im Sacrosanctum des

schweigenden Märtyrers, der demütig und selbstgewiß zugleich
seinen Weg geht.

So scheint die Mystik deutlich über die Prophétie das
Übergewicht bekommen zu haben. Kann hier das prophetische
Wort noch anderes wirken als die Selbstbestätigung des
kirchlichen Daseins? Die Gemeinde wird unter diesen Umständen
den schweigenden Bischof damit schweigend zu ehren haben,
daß sie schweigend zur Kenntnis nimmt, was für sie und über
ihr beschlossen wird. Das Geschehen einer wirklichen
Gemeindegeschichte ist von da aus nur schwerlich möglich, auch
wenn Ignatius die Gemeinde faktisch doch nicht so entmündigt
hat, wie man ihm das zu Unrecht vorzuwerfen pflegt.

Aber das ist erst und nur die eine Seite der Sache. Bei allem
Verdacht, den man Ignatius gegenüber auf dem Herzen haben
muß, bei aller sehr wahrscheinlichen Abirrung von der
biblisch-heilsgeschichtlichen Linie in eine hellenistisch religiöse
Aseität hinein, bei aller Ersetzung einer lebendigen Eschatologie

durch eine kirchliche, nach oben hin offene Zuständlich-
keit und durch eine den ersten Zeugen durchaus fremde
Martyriumssehnsucht muß man dem Bischof von Antiochia doch
wenigstens dies zubilligen, daß er ein Problem gesehen hat,
das gerade diejenige Kirche vor Augen zu bekommen hätte, die
sich als die Kirche des Wortes weiß und sich im ökumenischen
Gespräch als eine solche Kirche des Wortes verstanden wissen
will. Man muß, gerade wenn man die hellenistisch-gnostische
Befleckung im ignatianischen Denken sieht, sich für dieses
Problem offenhalten und sich durch die Stimme auch eines
solchen fehlbaren kirchengeschichtlichen Zeugen im Blick auf
die Heilsbotschaft des Neuen Testamentes belehren lassen.



bei Ignatius von Antiochia 41

IV.

Es ist ein Kapitel praktischer Theologie, auf das zum Schluß
in Andeutungen hingewiesen sei. Ignatius befiehlt nirgends
ausdrücklich das Schweigen. Er beschreibt es als Tatsache
oder er erwartet es als Wunsch. Das gibt uns einen Fingerzeig.

Das legitime Schweigen in der Kirche kann nicht
kommandiert oder organisiert werden, sondern muß als Geschenk
des Himmels erwartet werden. Wenn ein Lehrer in einer
Schulklasse «Ruhe!» brüllt, um die Unruhe zu vertreiben,
die die Unruhe in seiner eigenen Brust widerspiegelt, so ist
diese pädagogische Fehlhandlung das Gegenteil von dem, was
Ignatius erwartet und was in der Kirche legitim Ruhe zu
heißen verdient. Wenn nach einem Vortrag in einer Versammlung

«betretenes Schweigen» herrscht und niemand zum Wort
greifen will, so ist diese mit Menschenscheu und Zaghaftigkeit
durchströmte Atmosphäre eine ganz andere Luft als die
göttliche Ruhe des siebten Tages, die vom Schöpfungswerk
herkommt und auf die Geburt der zweiten Schöpfung am achten
Tag, dem Ostermorgen, hinblickt. Wenn zwischen zwei
Menschen eine böse Beziehungslosigkeit herrscht und keiner das
Wort für den andern findet, so ist dieses verstockte Schweigen
das Schweigen des Abgrundes, der am Karfreitag geschlossen
worden ist. Wenn die Naturfreunde bei anhebender
Morgendämmerung oder bei eindunkelnder Nacht die «Stille der
Natur» genießen und sie eine eigentümliche Gefühlsmischung von
Wehmut, Freude und Zusammengehörigkeit beschleicht, dann
ist diese Stille jedenfalls kein Anknüpfungspunkt für eine
fruchtbare Wortverkündigung; nur ihr zum Trotz kann ein
in eine solche Situation hineingesagtes Jesuswort aufgenommen

und beherzigt werden. Wenn «Ruheeinschaltungen im
Gottesdienst» 19 kirchenregimentlich befohlen und durchgeführt
werden, so ist es sehr wohl möglich, daß die selige Stille, die
einer während Predigt, Gesang und Gehet empfunden haben

mag, gerade durch die kommandierte Ruhe verflüchtigt wird
und einem verkrampften Warten auf das Ende dieses
befohlenen Intermezzos Platz macht. Das alles sind Beispiele,

19 G. Mensching, op. cit., S. 87.



42 IV. Bieder, Zur Deutung des kirchlichen Schweigens

die uns auf die Problematik des stillen Wesens aufmerksam
machen.

Echte Stille, wie sie Ignatius vor Augen geschwebt haben

mag, muß vom Himmel her, vom Wort her werden und wachsen.

Sie ist das adventliche Schweigen der Erwartung, die das
Kind hegt, das bereits Gutes empfangen hat. Gerade wer vom
Worte lebt, darf sich nicht dessen schuldig machen, daß die
Kirche des Wortes zu einer Redekirche entarte. Sie braucht
nicht die wortfremde Mystik als ihr Sanctissimum zu hätscheln
und die Wortverkündigung zu bagatellisieren. Aber sie hat
dem ständig bedrohlicher werdenden kirchlichen Betrieb eine
fruchtbare Stille entgegenzusetzen. Sie hat sich in der Meditation

zu üben. Jede legitime Verkündigung des göttlichen Wortes

hat aus dem adventlichen Schweigen der Anbetung
herzukommen, wenn sie Durchschlagskraft haben und behalten will.
Wenn 0. Casels meint, daß die Eulogie eine Rede sei, «die aus
dem Schweigen hervorgeht» 20, so möchten wir ihm gegenüber
gerade umgekehrt sagen: das wahre legitime Schweigen in der
Kirche geht aus der intensiven Beschäftigung mit dem gehörten

und erwarteten Wort Gottes hervor, 3a begleitet diese
Beschäftigung beständig. Es wird dann nicht die Stille, sondern
das Wort Gottes sein, welches einen antihäretischen Gesprächsahbruch

oder ein seelsorgerlich motiviertes Verschweigen
befiehlt. Ob unnütze und fruchtlose Gespräche abzubrechen sind,
oh den Gemeinden das weiterzugehen ist, was den Prediger
bewegt, das wird dann nicht die Stille, sondern der redende Gott
zu sagen haben.

Wir sind von der Unterscheidung von Prophétie und Mystik
ausgegangen, wie sie G. Mensching als Einteilungsprinzip für
sein reiches religionsgeschichtliches Material verwendet hat.
Die Frage, ob dem Propheten und Mystiker Ignatius die Com-

plexio oppositorum gelungen sei, müssen wir verneinen: die

Mystik des Schweigens gewinnt über seine Prophétie die
Oberhand. 21 Daß aber gleichwohl die ignatianischen Stellen vom

20 0. Casel, Vom heiligen Schweigen: Benediktinische Monatsschrift 1921,
S, 424.

21 Hier mag auch der Grund liegen, warum die göttliche, die gemeindliche

und die menschliche Freiheit bei Ignatius zum Problem werden, worauf

hier nicht näher eingegangen werden kann.



bei Ignatius von Antiochia 43

kirchlichen Schweigen «prophetisch» in die kirchliche Lage
von heute hineinzureden vermögen, ist ein Zeugnis dafür, daß
der vielgeschmähte Ignatius 22 vom Herrn der Kirche immer
noch henützt werden kann, Probleme der Kirche bewußt zu
machen, die sie vielleicht ohne seinen fehlerhaften Dienst gar
nicht in der Weise zu Gesicht bekommen könnte. «Trautes
Heimatland» 23 sind uns die Ignatianen nicht, wohl aber ein
hilfreicher Durchgangspunkt zur neutestamentlichen Botschaft
selber. Und dieser Botschaft ist das Schweigen als solches darum
nie wichtig gewesen, weil die Lebendigkeit der Verkündigung
des göttlichen Wortes und die Lebendigkeit der menschlichen
Antwort auf diese Verkündigung so selbstverständlich waren,
daß das legitime Schweigen der Anbetung immer mitging. Wenn
Ignatius die Selbstverständlichkeit dieses Schweigens nicht
beachtet, wenn er im Gegenteil die eigenständige Wichtigkeit
eines solchen Schweigens betont hat, so macht er sich hierin
verdächtig und verfängt er sich hier im Gewirr göttlicher und
kirchlicher Zuständlichkeiten. Was er aber hier Böses zu tun
gedachte, das wird in dem Sinn zum Guten gewendet, als wir
durch die ignatianischen Zeugnisse vom kirchlichen Schweigen
auf einen integrierenden Bestandteil des legitimen
Verkündigungsgeschehens aufmerksam gemacht werden. In diesem Sinn
dient Ignatius — trotz allem! — dem lebendigen Ergehen des

göttlichen Wortes. Der Gott, dem die größte Complexio opposi-
torum damit gelungen ist, daß er den Sündermenschen mit sich
zusammengebracht hat in der Fleischwerdung des Wortes,
kann auch die Mystik seinem ergehenden Worte dienstbar
machen.

Basel. Werner Bieder.

22 Ed. Schweizer spricht im Blick auf die Entmündigung der Gemeinde
von einem «Sündenfall» (Das Leben des Herrn in der Gemeinde und ihren
Diensten, 1946, S. 132) ; Chr. Maurer versteigt sich zu der Behauptung, daß
«die letzte Verwurzelung der Wahrheit in der Person Jesu» fehle (op. cit.,
Anm. 1, S. 58) ; Joh. Wilh. von Walter stempelt Ignatius zu einem der
religiösen Entartung entgegengehenden Frühkatholiken (Ign. v. Ant. und die
Entstehung des Frühkatholizismus, Reinhold-Seeberg-Festschrift, 2, 1929,
S. 105—118).

23 M. Rackl, Die Christologie des Heiligen Ignatius von Antiochia (1914),
S. 402.


	Zur Deutung des kirchlichen Schweigens bei Ignatius von Antiochia

