Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 1

Artikel: "Existentielle” und "heilsgeschichtliche" Deutung der
Schopfungsgeschichte (Gen. 1,1-2,4)

Autor: Keller, Carl A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878969

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Existentielle» und <heilsgeschichtliche»
Deutung der Schopfungsgeschichte
(Gen.1,1—2,4).

«Existentielle» und <heilsgeschichtlichey Auslegung der
Heiligen Schrift bilden keine ausschliellichen Gegensdtze. Im
Gegenteil, sie weisen mancherlei Beriihrungspunkte auf. Ein-
mal eignet beiden eine gewisse Frontstellung gegeniiber der
rein <historisch-kritischeny und historisierenden Denkweise.
Beiden geniigt eine solche Auslegung nicht. Der <«existentiell»
beteiligte Ausleger wird fortwdhrend — oder doch nach Mog-
lichkeit — iiber den historisch-philologischen Tatbestand hin-
ausgehen und den heiligen Text auf sich selbst und seine Exi-
stenz beziehen, wiahrend der «Heilsgeschichtlery in &hnlicher
Weise das vordergriindig Historische nur als Hiille fiir die
allein entscheidende iibergreifende Heilsveranstaltung Gottes
betrachtet. — Zum andern ist zu sagen, dal} «Heilsgeschichte»
iiberhaupt nur «existentiells> bedeutsam wird. Die Heilsveran-
staltungen Gottes miissen, um als solche einsichtig und sinnvoll
zu werden, vom Awusleger «existentielly, d. h. im Zusammen-
hang mit seinem eigenen Leben, seiner Siinde, Verlorenheit und
Sehnsucht nach Erlésung, im Glauben erfalit sein: Der Aus-
leger mul} die Heilsgeschichte als fiir sich relevant und aktuell
erkennen und anerkennen. Richtig heiit es darum in einem
Referat iiber eine Tagung der «Societas Theologorum Helveti-
corumy:*

Es zeigte sich iibereinstimmend ..., dall die Heilsgeschichte in einem
neuen, christozentrischen Sinn zu verstehen ist: Heilsgeschichte ist die
Fiille der «groBen Taten Gottes» in Christus. Heilsgeschichte ist also ein
Aspekt des Christuszeugnisses, nicht umgekehrt! Deshalb ist nicht nur von
einer horizontalen Sicht der Heilsgeschichte zu reden (d.h. vom erfiillten
und vom kommenden Christusgeschehen), sondern auch von einer vertikalen,
als von der Herrschaft und Gegenwart Christi.

Diese «vertikale Sicht der Heilsgeschichtey stellt jedenfalls
die Verbindung her zwischen dem Christusgeschehen in seiner
Fiille, «<senkrechty herunter zur Existenz des Einzelnen. Heils-

1 Kirchenblatt fiir die Ref. Schweiz, 1955, S.215. Auszeichnungen
von mir.



C. A. Keller, Deutung der Schépfungsgeschichte 11

geschichtliches Lesen der Schrift wird also jedenfalls irgendwie
auch existentiell sein.

Trotz diesen Beziehungen hin und her kann man von einer
«spezifisch existentiellen» und einer «spezifisch heilsgeschicht-
lichen» Exegese sprechen. Man halte nur einmal eine betont
«existentielley Auslegung gegen eine betont <heilsgeschicht-
lichey> Exegese! Es wird sich zeigen, dafl das Interesse je und
je vollig verschieden ist. _

Im folgenden sei der Versuch gewagt anhand einiger neue-
rer Arbeiten iiber die «priesterliche» Schopfungsgeschichte.
Unser Anliegen ist dabei weder ein bibliographisches (weshalb
keine Vollstindigkeit angestrebt wird), noch ein im engeren
Sinne auslegungsgeschichtliches (weshalb die Linien zur élte-
ren Auslegung nicht gezogen werden). Es geht lediglich dar-
um, die beiden Methoden zu charakterisieren.

Es soll demnach zuerst eine ausdriicklich existentielle, dann
eine ebenso ausdriicklich heilsgeschichtliche Deutung zum
Worte kommen. Hierauf werden mehrere neuere Auslegungen
auf ihre Zugehorigkeit untersucht. Einige wenige Bemerkun-
gen allgemeiner Art mogen die kleine Studie beschlieBen.

|

Was mit existentiellem Verstindnis der Schopfungsge-
schichte gemeint ist, hat Alan Richardson in seinem
Kommentar zu Gen. 1—11 eindriicklich und umsichtig gezeigt. *
Richardson stellt die Frage — fiir jeden Bibelleser und darum
auch fiir den Ausleger die wichtigste —: Inwiefern sind die
Erzihlungen der Urgeschichte wahr? Er antwortet: Die Ge-
schichten von der Schépfung, vom Fall, von Kain und Abel,
der Sintflut und vom Turm zu Babel sind «Gleichnissey (pa-
rables). Einen Augenblick lang spielt er mit dem Gedanken,
sie «Mythen» zu nennen, lehnt dann aber den Begriff ab, da ihm
im Alltagsgebrauch das Moment des Unwahren, Unwirklichen
anhafte. Demgegeniiber erwarte man vom Gleichnis weder, dafl
es gar nicht «wahry sei, noch, dall es «wortlich wahry sei
(«niemand fragt, ob die Geschichte vom Barmherzigen Sama-

2 Alan Richardson, Genesis I—XI, in: The Torch Bible Commentaries
(1953). Ubersetzung der Zitate von mir.



12 C. A. Keller, «Existentielle> und <heilsgeschichtliche»

riter je wortlich passiert sei»). Auflerdem sei ein Gleichnis
wohl zu unterscheiden von einer Allegorie, indem es als Ganzes
verstanden werden wolle, ohne jede kleine Einzelheit zu deu-
ten. ?

Mit anderen Erzahlungen ist also die Schopfungsgeschichte
ein Gleichnis. Wie mull man Gleichnisse lesen, um ihren Wahr-
heitsgehalt zu erfassen? Richardson antwortet: Das Gleichnis
stellt eine poetische Mitteilung dar und mufl darum poetisch
verstanden werden.* Ein Gleichnis enthidlt mancherlei poeti-
sche Symbole, die fortwidhrend in der biblischen Poesie wieder-
kehren, wie Licht und Finsternis, das schopferische Wort, das
Chaos der Tiefe usw. Diese mit religiosen Symbolen arbeitende
Poesie beschiftigt sich nicht mit mefbaren Dingen und Ereig-
nissen, die man beobachten kénnte; vielmehr vertreten und
vermitteln sie eine tiefere, giiltigere Wahrheit, die iiberhaupt
nur in Bildern und Symbolen ausgedriickt werden kann:

Die Art der Wahrheit, welche in den Gleichnissen der Genesis enthalten
ist, ist die Wahrheit des religiosen Bewulitseins (religious awareness).
Diese Wahrheit kann nicht in philosophischer, theologischer oder psycho-
logischer Form ausgedriickt werden, da das ihre Verpflanzung in andere
Ringe der Wahrheit und ihre Ent-Personlichung bedeuten wiirde... Die
Gleichnisse der Genesis bieten mir personliche Erkenntnis meiner Existenz,
meiner Abhiéngigkeit von Gott und der fiir mich notwendigen Versshnung
mit ihm... Ich mull verstehen, dal ich Adam bin, geschaffen in Gottes
Bilde, rebellierend gegen seinen Willen, selber danach verlangend, <wie
Gott> zu sein. Die Gleichnisse der Genesis enthalten sicher viele tiefe Fol-
gerungen hinsichtlich der Menschheit im allgemeinen; aber ich werde das
erst verstehen, wenn ich erkannt habe, dall sie den besonderen Adam be-
treffen, der ich selber bin.® — Zu erkennen, da Gott mich schuf (und
darum die ganze Welt), heilit, die Schopfungsgleichnisse recht verstehen;
diese Art «existentieller» Erkenntnis kénnen die Schépfungsgleichnisse der
Genesis in uns vermitteln oder wecken. ¢

Solches Ereignis existentieller Erkenntnis iiber meinen Zu-
stand vor Gott nennt Richardson «Offenbarung»: «Offenbarung
als eine gegenwirtige Wirklichkeit findet hier und jetzt staitt,
in meiner Begegnung mit Gott durch die Worte der Bibel».?

3 A.a. O, S.28

1 Aa.0,8S.29.

5 A.a.0., S.30f, Auszeichnungen von mir.

¢ A a.0, S.43. Auszeichnungen im Original. 7 A.a. 0O, S.31.



Deutung der Schépfungsgeschichte 13

Wenn ich sagen kann, daf} die Schopfungsgeschichten der Genesis wahr
sind fiir mich, dann weil ich, dal Gott sein Wort zu mir durch sie ge-
sprochen hat, und dann sind sie fiir mich in der Tat heilige Schrift. 8

Aus dieser Begegnung mit Gott und der darin stattfindenden
Offenbarung war iiberhaupt die Schopfungsbotschaft — die
jetzt also im Gleichnis ihren Niederschlag gefunden hat — ent-
standen:

Der Herr, der ihm in der Geschichte begegnet war, war Israel offenbar
als der allméchtige Lenker der Volkerschicksale; und so war es unvermeid-
lich (sic), daB die Propheten daraus folgerten, die Welt der Natur — die
Biihne der Geschichte — sei auch sein Werk und Reich... Auflerdem war

hier das tiefe religiése Bewulltsein wirksam, in der Gegenwart Gottes zu
stehen, der als Quelle und Grund der eigenen Existenz erkannt war.?

Die Tatsache, dal mittels der Schopfungsgleichnisse die
personliche Gottesbegegnung, und damit existentielle Erkennt-
nis, erfolgen muB, hat nun fiir die Auslegung eine wichtige
Konsequenz. Der Ausleger hat namlich darauf zu verzichten,
den Wortlaut der Bibel zu «paraphrasieren», d.h. zu iiber-
setzen und deren «Botschafty in leicht faflichen Aussagen
weiterzugeben. Vielmehr «miissen die Genesis-Geschichten
ihren eigenen EinfluBl auf uns ausiiben; sie miissen persénlich
zu uns sprechen, so dall wir selber sehen, dall die Wahrheit,
die sie vermitteln, wahr ist fiir uns». ** Folgerichtig beschréankt
sich der Kommentar darauf, die in den «Gleichnissen» verwen-
deten Symbole, und gelegentliche sprachliche Schwierigkeiten,
zu erhellen.

Aus diesem Uberblick iiber den exegetischen Standort von
Alan Richardson erhellt einerseits, wie demiitig hier die Aus-
legung nur dem Wort der Bibel und der in ihm je und je
geschehenden Offenbarung dienen will, und insofern kommt
hier ein wichtiges Element aller Bemiihung um biblische Texte
zur Geltung. Andererseits aber méchte man doch fragen, ob
nicht auch «existentielley Auslegung etwa in der Predigt doch
noch konkreter werden konnte, oder gar werden miilite; denn
in unserer, ach, so oberflichlichen und der Meditation heiliger
Schriften gar nicht geneigten Zeit kann man nur sehr selten die
Bereitschaft voraussetzen zu eigenem «existentiellem» Lesen

8 A.a. O, S.43. Auszeichnungen im Original.
9 A.a. O, S .42 10 A.a. 0., S.32. Auszeichnungen von mir.



14 C. A. Keller, «Existentielle» und «heilsgeschichtliche>»

des Schopfungsberichtes. Man bewundert den Mut Richard-
sons, mit dieser Bereitschaft doch zu rechnen.

IL

- Ganz anders die ausdriicklich heilsgeschichtliche Ausle-
gung von Karl Barth.* Sie ist schon dullerlich ungleich
umfangreicher als die bescheidenen Hinweise von Richardson;
sie will bewullt lehren und dabei jede kleine Einzelheit beach-
ten, ans Licht ziehen, im Zusammenhang des Ganzen erhellen
und als relevant erweisen.

Barth geht davon aus, dafl die Schopfung ein Werk Gottes
ist, und das heil}t: ein Geschehen, Als solches, als ein Gesche-
hen, kann das Werk der Schopfung nur in Form einer Ge-
schichte recht berichtet und recht verstanden werden. Nun ist
aber die Schopfung unter einer Reihe von Werken Gottes das
erste, verschieden von allen nachfolgenden Werken, und doch
in einem bestimmten Zusammenhang mit ihnen:

Die Schépfung zielt auf die Geschichte ... Gemeint ist: die Geschichte
des von Gott gegriindeten Bundes, des Gnadenbundes zwischen ihm und dem
Menschen... — die Folge der Ereignisse, um derentwillen Gott mit dem
Geschopf Geduld hat und fiir die er ihm mit seiner Schépfung Zeit gibt:
die Zeit, die durch diese Ereignisse Inhalt bekommen und schlieBlich durch
deren Abschluf} <erfiillts und damit fiir ihr Ende reif gemacht werden soll.
Diese Geschichte ist, theologisch verstanden, die Geschichte. Die konserva-
tive Theologie des 19. Jahrhunderts nannte sie im Unterschiede zur Welt-
geschichte, zur Volkergeschichte, auch zur Kirchengeschichte: die Heils-
geschichte. 13

Als erstes Werk Gottes, in dem beschriebenen Zusammen-
hang mit der gesamten Bundesgeschichte, geschah die Schop-
fung in der Zeit, jedoch nicht zu einem vom Menschen empi-

11 Beachtlich sind hier die Ausfithrungen der Herausgeber, unter denen
sich Richardson selber befindet, im «I'oreword to the Series»: «Wir hoffen,
dafl intelligente Leute ... finden werden, dall diese Kommentare ... die
Gedanken auf die wesentliche Botschaft zu konzentrieren vermégen, welche
in den verschiedenen biblischen Biichern enthalten ist. Kurz, die Torch Bible
Commentaries sind bestimmt fiir den nachdenklichen Leser, der seine Bibel
verstehen mochte.» Der Kommentar Richardsons entspricht demnach ganz
dem Ziel der Reihe.

12 Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 1: Die Lehre von der
Schépfung (1945).

13 A.a. 0., S.63. Auszeichnungen im Original.



Deutung der Schiépfungsgeschichte ‘ 15

risch zu beobachtenden Zeitpunkt. Darum ist auch die Schop-
fungsgeschichte «unhistorische, genauer gesagt: prdhistorische
Geschichte».* Wer von dem Geschehen der Schopfung be-
richten will, kann das also — so wenig als in Form der Lehre
— niemals tun in Gestalt einer historischen Darstellung. Viel-
mehr mufl die Schépfungsgeschichte ihrem Wesen nach Sage
sein, und zwar reine Sage — wie iibrigens die meisten Berichte
ilber das Geschehen des Gnadenbundes.

Fiir die Auslegung der Schiépfungsgeschichte hat dies die
Folge, daB sie nur im Zusammenhang mit dem gesamten bibli-
schen Zeugnis vom Gnadenbund recht verstanden werden
kann:

Es ist klar, daB man dieser ihrer Auszeichnung (sc. daB die Schépfungs-
geschichte heilige Sage ist) nur dann gewahr werden kann, wenn man den
Zusammenhang der Schépfungssagen mit der darauf folgenden Sage und
Historie, den Zusammenhang der Schépfungsgeschichte mit der auf sie
folgenden Bundesgeschichte vor Augen hat und nicht aus den Augen ver-
liert. 15

Diesen Grundsitzen gemil legt nun auch Barth iiberaus
folgerichtig die Schopfungssage(n) aus. Von seiner Exegese
seien nur zwei Aspekte als Illustrationen zu den grundsiitz-
lichen Ausfithrungen herausgegriffen.

a) Zundchst formal: Die Auslegung erhilt in erster Linie
— jedenfalls in den grofigedruckten Hauptabschnitten — die
Gestalt einer sorgfiltigen Paraphrase, durch welche der Text
in die Dimension des Gnadenbundes einfach hineingestellt
wird. Der Exeget berichtet einfach, was Gott getan hat und
was er sich dabei dachte; er erzihlt, wie Gott schuf, schied,
am Chaos voriiberging und am Ende sein Werk mit der Ruhe
kronte. Bezeichnenderweise wird dabei — wenigstens in den
ersten 8 Versen ** — vom Exegeten in der Vergangenheit, im

12 A a. 0., S 87

15 A.a. 0., S.101. Der Schlull des Satzes: «<und — wenn man an dieser
Bundesgeschichte selbst als Genosse dieses Bundes mit Bewultsein beteiligt
ist> erinnert an die eingangs erwihnten Beziehungen der heilsgeschicht-
lichen zur existentiellen Auslegung: Rechte heilsgeschichtliche Exegese
muf} auch existentiell sein!

16 Ohne ersichtlichen Grund wird bei Erkldrung des 3.Tagewerkes
(S.158) die vergangenheitliche Darstellungsform zugunsten des Prisens
aufgegeben.



16 C. A. Keller, <Existentielle» und <heilsgeschichtliche»

grammatischen Imperfekt berichtet. Bewullt will also Barth
einfach nacherzdhlen — wieder in Form einer, allerdings oft
genug in die Gegenwart und Zukunft hineinleuchtenden, Sage
— was die biblische Sage erzéhlt. Man hore etwa den Anfang
der Auslegung von Gen. 1, 3:

Gegen jene verworfene und vergangene Wirklichkeit eines ihm frem-
den und feindseligen Geschopfes (sc.: «Die Erde war wiist und leer, d. h.
sie war das grundsétzlich gewesen — Gott war am Chaos voriibergegangen
und hatte es abgelehnt) erging ein fiir allemal das Wort Gottes. Das war
die Schépfung, das die Entstehung des Himmels und der Erde, das der Inhalt
der beginnenden Zeit: dal Gott sprach und immer wieder sprach, dall er
also eben das tat, was nachher in immer neuer Treue den Bund zwischen
ihm und den Menschen konstituieren sollte. 17

Hier werden also sowohl der Exeget als auch der Dogmati-
ker ganz einfach zu Sagenerzéhlern, die sich vom biblischen
Erzéhler nur darin unterscheiden, dafl sie die heilsgeschicht-
lichen Assoziationen und Zusammenhinge explizieren, von
welchen vorausgesetzt wird, dafl sie fiir den urspriinglichen
Berichterstatter, bewufit oder unbewullt, gewullt oder unge-
wubt, vorhanden waren. Durch diese Explizierung gewinnt die
Nacherzdahlung natiirlich an Lé#nge, mag aber etwa auch an
Priagnanz verlieren. Da sie jedoch prinzipiell als Nacherzih-
lung gemeint und gestaltet ist, wirkt die Auslegung von Barth
in sich geschlossen und als durchsichtig gegliedertes Ganzes.

b) Inhaltlich 146t die grundsiitzliche Bezogenheit des Schop-
fungsgeschehens auf die Heilsgeschichte auch die heilsgeschichi-
liche Bezogenheit der einzelnen Schépfungswerke hervortreten.
Mit bewundernswertem Fleil hat Barth — vorab in den klein-
gedruckten Erlduterungen — die heilsgeschichtlich-symboli-
schen Implikationen und Reminiszenzen der einzelnen Aus-
sagen — Licht, Finsternis, Himmel, Wasser usw. — in der
ganzen Bibel aufgespiirt und fiir die Exegese fruchtbar ge-
macht. ** Aus all diesen Untersuchungen ergibt sich, daff die
Schopfungswerke immer wieder auf die Heilsgeschichte hin-

17 A.a. 0, S.122.

18 Hierin trifft sich Barth mit Richardson. Die symbolische Bedeutung
der erwihnten und anderer Naturerscheinungen im Alten Testament ist in
der Tat ein Gegenstand, dessen Erforschung erst in jiingerer Zeit in Angriff
genommen wurde.



Deutung der Schépfungsgeschichte 17

weisen, bzw. nur von daher iiberhaupt zu verstehen sind.*
Als Beispiel fiir viele diene die Auslegung des dritten Tage-
werkes: 2 Am dritten Tage wurde der menschliche Lebensraum
verwirklicht. Das Meer wurde zuriickgedridngt, die Erde er-
schaffen — d. h. ein «<Haus gebauty —, und in diesem Hause
wachsen Pflanzen, der «Tisch wird gedeckty. «Dieser gedeckte
Tisch gehort notwendig in die Mitte des von Gott gebauten
Hauses.» ** Freilich ist die Pflanze zunéchst einfach um ihrer
selbst willen geschaffen; in ihrem Uberflull jedoch wird sie
auch dem Menschen dienen. Dieser wird sich also insofern,
als er sich ihrer bedient, iiber die Pflanze erheben; gleichzeitig
aber wird er von ihr voéllig abhéngig sein:

Es ist der Tisch des Herrn, zu dem der Mensch eingeladen und zugelas-
sen wird, der da zubereitet ist, der Bund der Gnade, der auch da in der
Natur vorgebildet ist — die Ordnung, in der nur die Letzten die Ersten sein
konnen, die Ersten aber auch schlechterdings die Letzten sein, bleiben und
immer wieder werden miissen. 22

Der Pflanze gegeniiber, die ihm im wohlgegriindeten Hause
auf reichgedeckter Tafel offeriert wird, ist der sie verschlin-
gende Mensch wohl der Erste, Uberlegene — und genau so ist
er im Bunde der Gnade, am Tisch des Herrn, als der Essende
der Uberlegene. Zugleich aber bleibt der Mensch auf die
Pflanze als seine Nahrung angewiesen — und ebenso am
Tisch des Herrn auf den Herrn, der sich ihm bietet. Der Tisch
des Herrn in der Schopfung bildet also in der Tat den Tisch
des Herrn im Gnadenbunde vor.?* Anders als in dieser Be-
zogenheit auf den Bund der Gnade kann man nach Barth den
Schopfungsbericht nicht verstehen.

19 Diese Zusammenhiinge hat R. Prenter in seiner Rezension, ThZ 1946,
S. 170 £f., sehr schon herausgearbeitet.

20 Barth, Anm. 12 a. A., S. 158 ff.

21 A.a. 0., S.160.

22 A.a. 0O, S.161.

23 Die fortwihrende Bezogenheit der einzelnen Schopfungswerke auf
die Heilsgeschichte wird noch deutlicher in der zweiten Sage, wo der «Bund
als innerer Grund der Schoépfung» dargestellt wird, weshalb die Schipfung
dem Bunde gewissermaflen als #ullere Manifestation entspricht. In der Er-
zéhlung von Gen.1 erscheint die Schépfung nur als dupferer Grund des
Bundes, d. h. der Bund ist zwar in der Schopfung vorgebildet, aber nur, wie
man sagen konnte, «a posteriori», auf Grund der in Ewigkeit geplanten
Heilsgeschichte.

2



18 C. A. Keller, <Existentielle> und «<heilsgeschichtliche»

Der Gegensatz zwischen der «existentielleny Exegese von
Alan Richardson und der konsequent <heilsgeschichtlichen»
von Karl Barth diirfte sichtbar geworden sein: Dort (bei Ri-
chardson) wird auf eine letzte Deutung — die ja nur vom
Leser des «Gleichnissesy existentiell erlebt werden kann —
verzichtet; hier (bei Barth) tritt eine eingehende Bemiihung
um den Sinn der Sage hervor. Dort Hinlenken des lesenden und
meditierenden Individuums, seines «Ichsy, auf seine Geschopt-
lichkeit in seiner Begegnung mit Gott; hier Forschen nach dem
Sinn der Schopfung als Ganzem. Dort Verfliichtigung nicht nur
des «geschichtlichen», sondern auch des heilsgeschichtlichen
Gehaltes zugunsten der augenblicklichen Aktualitit; hier Ver-
fliichtigung der unmittelbaren Aktualitit des Evangeliums «in
nobisy zugunsten der heilsgeschichtlichen Objektivitit «extra
nosy. Dort demiitiges Verstummen vor dem heiligen Schopfer;
hier freudiges und hochgemutes Bezeugen seiner Herrlichkeit
in seinen Werken.

Es diirfte klar sein: «Existentielley und <heilsgeschicht-
lichey» Exegese stellen zwei villig verschiedene Versuche dar,
den biblischen Text zu verstehen.

111,

Wie verhalten sich nun zu diesen Typen einige der in den
letzten Jahrzehnten erschienenen Auslegungen?

Zunéchst seien zwei Beispiele angefiihrt, die sich leicht
einordnen lassen.

1. Dr. G.H.Mees, ein hollindischer, in Indien lebender
Religionsphilosoph, hat in groBler Selbstindigkeit gegeniiber
der wissenschaftlich-exegetischen Tradition eine Deutung des
ersten Kapitels der Genesis geliefert, die zwar zu mancherlei
Fragen Anlafl} gibt, aber doch auch die Forschung anregen
kann. ** Fiir Mees gab es in grauer Vorzeit eine religios-prak-
tisch-philosophische Tradition, welche den Menschen véllig
einbettete in den Makrokosmos und ihm in Ubereinstimmung
mit den Gestirnen und Elementen den Weg wies zur Erleuch-

22 . H. Mees, The Key to the First Chapter of Genesis (Deventer, o. J.;
vermutlich 1949).



Deutung der Schopfungsgeschichte 19

tung und zum Seelenfrieden. Diese uralte «Traditiony hatte
sich in den klassischen Religionen mit ihren «Traditionen»
niedergeschlagen und teilweise erhalten; doch ist sie immer
mehr iiberwuchert worden durch falsche literalistische Deu-
tungen der heiligen Texte und dadurch bedingtes Abirren von
der Wahrheit. Der wahre Sinn dieser Traditionen wurde so
vergessen, und die Religionen verloren immer mehr Anhénger,
da sie ihr Suchen nicht mehr befriedigen konnten. Dr. Mees
habe den urspriinglichen Sinn der Traditionen wieder entdeckt.
Sein Hauptwerk, «The Revelation in the Wildernessy, beschéf-
tigt sich damit, die alten Lehren wieder vom Firnis der fal-
schen Interpretationen zu befreien und so den Weg zu zeigen
zur «Geburt des Neuen Menscheny. *®

In diesen Zusammenhang gehort nun die Erklirung von
Genesis 1, «der grofiten aller Lehren in der Bibely. ** Der dor-
tige Bericht enthilt den Weg zuriick zum Zustand der Har-
monie und Gnade der Seele (widhrend umgekehrt die Ge-
schichte vom Siindenfall das Drama der Desintegration ent-
hélt). Zum Beispiel schildert Gen. 1, 2 («Die Erde war wiist
und leery) «in symbolischer Form den Seelenzustand des Men-
schen, der bis zum dullersten Grade von Gott abgefallen und
im Unwissen befangen ist, das Siinde gebiert». * Gen. 1, 3 («es
werde Lichty) meint das «Lichty: «das ,innere Licht’, das zum
Menschen im Zustand der Holle kommt und ihm den Anfang
des geistlichen Pfades bezeichnety. *® Folgerichtig bedeutet die
Scheidung von Licht und Finsternis in V. 18 «die Unterschei-
dung zwischen dem Leben an Hand der Tradition und der Exi-

25 G. H. Mees, The Revelation in the Wilderness. An Exposition of
Traditional Psychology (1951 ff.). In drei Bénden: The Book of Signs;
The Book of Battles; The Book of Stars. — Uber den Verfasser sagt ein
Prospekt des (mir nicht zuginglichen) Werkes: «Als Antwort auf eine
diesbeziigliche F'rage bestritt Dr. Mees jede personliche Initiative bei der
Konzeption seines Werkes und sagte, er ,miisse sich dem unterwerfen, was
stiarker sei als alle personlichen Absichten und Wiinsche'.» Seine Einsicht
will Dr.Mees erhalten haben zu Fiilen des verstorbenen siidindischen
Heiligen Ramana Maharshi (iiber ihn s. H. Zimmer, Der Weg zum Selbst).
Er wohnt seit Jahren in einem «Ashrama» in lieblicher, sagenumwobener
Lage bei Varkala, Travancore.

26 Mees, The Key to the First Chapter of Genesis, S. 23.

27 A.a. 0, S.26.
28 A.a. 0O, S 28.



20 C. A. Keller, «<Existentielle» und <heilsgeschichtliche»

stenz derer, die ein hoheres Leben nicht kennen und sich nicht
darum kiimmern, und so in Siinde und Leid lebens. ** Und so
geht es weiter.

Dazu aber kommt noch etwas Wesentliches, was oft das
genaue Verstindnis fiir diejenigen, denen die alten Traditionen
noch nicht aufgegangen sind, erschwert: Dr. Mees bezieht den
Schopfungsbericht fortwihrend auf die 5 Elemente, die Pla-
neten und die 12 Zeichen des Tierkreises. Der siebente Tag
entspricht dem ersten, da dann eben die Erschaffung des Him-
mels und der Erde von 1, 1 vollendet ist, und es bleiben so 6
eigentliche Schopfungstage. Diese werden nun auf die Tier-
kreiszeichen verteilt, beginnend mit Steinbock zur Zeit der
Wintersonnwende (die ja mit der Geburt des «Neuen Men-
scheny — Dionysos, Mithras, Jesus, Osiris — zusammenfillt).
Die Schopfungswoche ist also identisch mit dem Kreislauf des
Jahres und dem Weltprozel} als solchem. Es ist die Erkenntnis
all dieser Zusammenhénge, welche zur Erlosung fiihrt.

Dall diese Deutung als <existentiell> zu beurteilen ist,
braucht nicht diskutiert zu werden. Alles Geschichtliche — wie
alles Heilsgeschichtliche — verschwindet véllig hinter dem
groflen monistisch-naturalistischen Mythus. Eine andere Frage
ist die nach dem Wert dieser Arbeit fiir die kirchliche Exegese.
Zunéchst ist man versucht, alles abzulehnen; indessen sollten
a) die nicht zu bestreitende «mythologische Vergangenheit»
des Textes, b) die ebenso unbestreitbare symbolische Bedeu-
tung etwa des Wassers, der Erde, der Gestirne und c) die Pla-
netennamen (einschliefllich Sonne und Mond), die den Wochen-
tagen gegeben wurden, doch sehr zur Vorsicht mahnen. Viel-
leicht hat uns der Versuch von Dr. Mees doch etwas zu sagen.
Und wer beweist, dall die Geschichte von Gen. 1 fiir die alten
Erzéhler, Horer und Leser keine lauternde Wirkung zeitigte?

2. Ebenso leicht fillt wohl die Entscheidung «existentiell
oder heilsgeschichtlich?y bei Walter Zimmerli — dessen
Beitrag neben demjenigen von K. Barth sicherlich zu den be-
deutendsten der letzten Jahrzehnte gehort. ** Zimmerli geht aus
von dem Begriff des «biblischen Zeugen»: Der priesterliche
— und jeder andere biblische — Erzihler ist ein Zeuge. Dieser

29 A.a. 0, S.59.
30 W, Zimmerli, 1. Mose 1—11, in: Prophezei, 2 Bde. (1943).



Deutung der Schépfungsgeschichite 21

hat nicht die Aufgabe, {iber die Vergangenheit oder iiber son-
stige Dinge dieser Welt «aufzuklareny; vielmehr:

Zur Entscheidung hat er zu rufen. Fiir Gott hat er zu verhaften, ein
ganz neues Konigreich hat er hineinzurufen... Gott verlangt von seinen
Zeugen eigentlich nur diesen einen Dienst: sein Konigreich sollen sie aus-
rufen. Dieses sein Kénigreich, das in ein paar wenigen, grundlegenden Herr-
schaftsakten auf Erden begriindet ist und in der irdischen Erscheinung des
einen Gesalbten vollends sichtbar wird, sollen sie hineinrufen in alle Le-
bensgebiete. 31

Man sieht, wie im letzten Satz die Heilsgeschichte aufklingt
(«wenige, grundlegende Herrschaftsaktey, bis hin zur «ir-
dischen Erscheinung des einen Gesalbteny); doch wird sie
eingeklammert und subsumiert unter den einen Oberbegriff
des Reiches Gottes. Das Reich Gottes, das der Zeuge verkiindet,
besteht nicht in zeitlosen Vorstellungen; sondern es ist er-
schienen in geschichtlicher Artikulation. Trotzdem aber bleibt
es das eine Reich, das die Menschen zur Entscheidung ruft.
Somit falt Zimmerli die heilsgeschichtliche Botschaft zusam-
men zu einem Appell. Und dieser Appell mull existentiell ge-
hort werden.

Wenn der biblische Zeuge des Reiches Gottes nédmlich zur
Entscheidung ruft, werden die falschen «Herren» weichen,
<alte Kénige werden abgesetzty, und «die G6tzen beginnen zu
wankeny. 32 Das geschah schon seinerzeit in der Rede des
biblischen Zeugen; aber auch bei uns hat das Zeugnis die-
selbe Wirkung:

Es wird also bei der Auslegung alles darauf ankommen, fiir diesen An-
spruch der biblischen Zeugen hellhérig zu sein, ihn weiterzugeben, diese
Absetzung der Gotzen und den Hinweis auf das neue Konigtum sichtbar zu
machen. So dall auch der Horer des Wortes in der heutigen Zeit den An-
spruch an sein Leben ergehen fiihlt, die Gétzen seines Lebens abzusetzen
und dem einen Herrn alles Recht einzurdumen... Erst wo dieser Angriff,
der aus dem Schriftwort heraus an den Horer von heute so gut wie an den
Hérer von einst ergeht, zu Gehor gebracht wird, ist zu Gehor gebracht,
was der biblische Zeuge sagen wollte. 3%

Zimmerlis Auslegung entspricht — jedenfalls bis 2,4 % —
auch vollig diesen Grundsidtzen. Systematisch wird zunichst

31 A a.0., Bd.I, S.13. Auszeichnungen im Original.

32 A a0, S.13. 33 A.a. 0., S.15.

84 Auffallenderweise wird von der zweiten Schépfungsgeschichte an
der prophetische Impuls etwas weniger explizit.



22 C. A. Keller, «Existentielle» und <heilsgeschichtliche»

gezeigt, wie der biblische Zeuge Mythen, Vorstellungen und Be-
griffe seiner Zeit aufnimmt, sie aber fortwéhrend umdeutet, ein-
baut in seine Verkiindigung und damit proklamatorisch vollig
entwertet:

Und wir vernehmen, wie diese fremden Vorstellungen (von Gen.1,2),
die gerade noch gut genug sind, das wesenlose Nichts zu beschreiben, aus
dem Gott seine Schopfung bildet, laut die Ehre des alleingroflen Herrn
verkiindigen. Der biblische Zeuge hat sich nicht gescheut, Elemente der
Weltanschauungen seiner Zeit zur Zeichnung seines Schiopfungsberichtes
zu verwenden. Er hat aber allenthalben kiihn Gott als den einzigen Herrn
bezeugt. 3

Zimmerlis eigentliches Anliegen ist nun dies, die Botschaft
des biblischen Zeugen fiir die Gemeinde heute aktuell zu ma-
chen. Und das ist ihm sicherlich gelungen. Zimmerlis Aus-
legung ist echt prophetische Verkiindigung. Die Gétzen wan-
ken fortwéhrend, und Dagon liegt auf jeder Seite mit abge-
schlagenem Kopf und Hénden vor der Lade des eifernden
Gottes. Selbst eine frohe Botschaft wie diejenige (zu Gen. 1,
6—8), «dall die grofle Ordnung des Himmels gehalten ist im
Worte Gottesy, wird zum mahnend erhobenen Zeigefinger:

Nicht um die Frage nach einem einst Geschehenen geht es hier zualler-
erst, sondern um die unmittelbare Frage: Weillt du, der du so sicher unter
deinem Himmel lebst, dall deine ganze Welt von Gott gehalten ist und
dafl du ganz in seiner Hand und seinem Belieben liegst? %8

«Nicht um die Frage nach einem einst Geschehenen geht
es hier zuallererst . ..» — nein, der biblische Zeuge ruft unsere
heutige Existenz vor die Schranken des Konigs, des Richters
und Herrn. Was Richardson vom nachdenklichen Leser for-
dert, vermittelt Zimmerli leicht fafllich., Darum legt Zimmerli
auch kein Gewicht auf Gen. 1 als eine einheitliche Geschichte
— die Geschichte ist aufgelost in eine Art prophetischen Di-
wan. Diese existentielle Verkiindigung des alten Berichtes ist
eine iiberaus personliche, von leidenschaftlicher Liebe zur
gottlichen Wahrheit und von ernster Verantwortung getragene
Leistung.

3. Schwerer fillt die Entscheidung bei Dietrich Bon-
hoeffer.* Zundchst scheint er energisch eine Art heilsge-

35 A.a. O, S.39. 36 A a. O, S 51
37 Dietrich Bonhoeffer, Schopfung und Fall. Theologische Auslegung
von Genesis 1—3 (1933; Zitate nach der dritten Auflage, 1955).



Deutung der Schopfungsgeschichte 23

schichtlicher Deutung zu avisieren: Die Kirche kann die Bibel
nur vom Ende her, von Christus her, lesen.

Darum ist die Schépfungsgeschichte in der Kirche allein von Christus
her zu lesen, und erst dann auf ihn hin; auf Christus hin kann man ja nur
lesen, wenn man weil}, dafl Christus der Anfang, das Neue, das Ende unserer
Welt ist. 38

Gerade weil aber die Exegese — jedenfalls nach ihrem Vor-
haben — so ausschlieflich von Christus herzukommen vorgibt,
wird in Bonhoeffers Auslegung die heilsgeschichtliche Weite
merkwiirdig verkiirzt, so sehr, dall sie eigentlich vollig ver-
schwindet. Bonhoeffer scheint das geordnete Nacheinander der
Heilsgeschichte nicht zu kennen, und so verbindet er Christus
und die Schopfung nicht miteinander. Einerseits bleibt der
Blick fast krampfhaft auf Christus geheftet — auf welchen er
immer wieder sehr abrupt zu sprechen kommt —, und anderer-
seits bleibt die Schopfung als solche unerlést, bedroht. «Es ist
kein Kontinuum da, das Gott mit seinem Werk verbénde, ver-
einigte — es sei denn sein Worty *; «Ist das Wort nicht da,
so stiirzt die Welt ins Bodenlosey *°; «Zieht Gott sein Wort
von seinem Werk, so sinkt es zuriick ins Nichts» *'; oder auch:
«Der Blick Gottes bewahrt die Welt vor dem Zuriickstiirzen ins
Nichts, vor der géanzlichen Vernichtungy ** — hétte Bonhoeffer
dieses Versinken ins Nichts tiberhaupt erwéhnen kénnen, wenn
er heilsgeschichtlich gedacht hétte, wenn er das «Worty mit
Christus identifiziert hétte? Schopfung und Christus bleiben
génzlich unverbunden.

Die Auslegung beginnt mit einer gequélten Betrachtung
iiber den «Anfangy, den wir zu suchen gezwungen sind, ohne
ihn je zu finden. Wie kommen wir zum Verstindnis des An-
fangs? Nur so, dall uns «in der édngstenden Mitte» zwischen
Anfang und Ende Gott sein Wort vom Anfang sagt. Nur in der
dngstenden Mitte konnen wir vom Anfang héren, «nicht indem
wir aus der Mitte heraustreten ... Allein in der Mitte verneh-
men wir den Anfangy».* Den «Anfang» von Gen. 1, 1 kénnen
wir also nur héren von dem Anfang her, den Gott in der éng-
stenden Mitte uns héren lift: «Dieser Anfang ist der Anfang
in der éngstenden Mitte und zugleich jenseits der dngstenden

8 A.a 0., 8.7 % A.a 0, S.2L © A.a 0,822
st A a0, S.37. 2 A.a 0, 8. 2. 3 A.a.0, 8. 14.



24 C. A. Keller, <Existentielle» und <heilsgeschichtliche»

Mitte, in der wir sind.» ** Mit anderen Worten: Der «Anfang»
der Schopfung wird weder als geschichtliches noch als heils-
geschichtliches Ereignis sichtbar; es handelt sich vielmehr bei
dem «Anfang» um eine ins Prinzipielle, ins Universale verlén-
gerte Projektion des «Anfangs in der éngstenden Mitte». Kon-
sequenterweise betont Bonhoeffer das vo6llig Ungeschichtliche
der Schopfung:

Daraus (weil man hinter den Anfang des Schaffens Gottes nicht zuriick-
gehen kann) ergibt sich, daB der Anfang keine zeitliche Bestimmung ist. Hin-
ter den zeitlichen Anfang kann man immer zuriick. Aber es ist das schlecht-
hin Einmalige, das den Anfang qualifiziert, einmalig nun auch nicht im
Sinne der Zahl, sondern in qualitativem Sinne, d. h. als das schlechthin Un-
wiederholbare, als das ganz Freie. .. Dies schlechthin unwiederholbare, ein-
malige, freie Geschehen am Anfang, das nun keinesfalls mit der Zahl 4800
oder einer derartigen Datierung verwechselt werden darf, ist die Schép-
fung. 4

Eine heilsgeschichtliche Betrachtung kann bei dieser «ab-
soluty qualitativen Fassung des «Einmaligeny nicht aufkom-
men. Mit diesem «qualitativ Einmaligeny héngt es auch zusam-
men, daB es dann wieder vollig abrupt mit dem «Anfang in der
angstenden Mitte», d. h. mit Christus, zusammengebracht wird:

Am Anfang, d.h. aus Freiheit, d. h. aus dem Nichts schuf Gott Himmel
und Erde. Das ist der Trost, mit dem die Bibel uns in der Mitte, uns sich
vor dem falschen Nichts, dem anfanglosen Anfang und dem endlosen Ende
Angstende, anredet. Es ist das Evangelium, es ist Christus, der Auferstan-
dene selbst, von dem hier (Gen. 1, 1) gesagt wird... Der tote Christus des
Karfreitags — und der auferstandene des Ostersonntags, dag ist Schopfung
aus dem Nichts, Schopfung vom Anfang her. 48

Der Akt der Schépfung wird also als Geschehen nicht sicht-
bar; er erscheint wie eine blinde Konstruktion des von Christus

44 A.a.0,8.13 1.

25 Tn diese Abwertung der Zeit gehort auch die Deutung des «Tages»,
S. 27 ff.: «Der Tag ist nicht der physikalisch verstindliche Umlauf der
Erde um die Sonne, der berechenbare Wechsel von Dunkel und Licht, er
ist iiber all das hinaus etwas, das das Wesen der Welt und unserer Existenz
bestimmt ... nicht dieser rechenhafte Tag des Weltumlaufes, sondern der
grofle Rhythmus, die natiirliche Dialektik der Schépfung. Dafll das Unge-
stalte am Morgen zur Gestalt wird und des Abends ins Gestaltlose zuriick-
sinkt..., daB es Zeiten des Wachens und des Schlummerns in der Natur,
in der Geschichte, in den Vélkern gibt — das alles ist es, was die Bibel
meint, wenn sie von der Schépfung des Tages redet.» Der Tag ist also, kurz,
keine Zeiteinheit, und darum nichts «Geschichtliches», sondern ein abstrak-
tes, vieldeutiges Prinzip. 6 A a0, S 171



Deutung der Schopfungsgeschichte 25

her kommenden Bonhoeffer. Darum ist seine Exegese jeden-
falls nicht heilsgeschichtlich. Man konnte sie als existentiell
beurteilen in dem Sinne, daf uns die Problematik der geschopi-
lichen Existenz bei Bonhoeffer nun allerdings sehr erschiit-
ternd entgegentritt. Es ist eine Exegese in der Existenz der
unerldsten, jeden Augenblick der Erlésung bediirftigen Welt.
Es recken sich sehnsiichtige Arme in die Hohe, wie die ver-
krampften Finger des Gekreuzigten vom Isenheimer Altar.
Und trotz aller gegenteiligen Beteuerungen strahlt nirgends
ein Auferstehungsglanz. Man ist beinahe versucht, nicht nur
von <existentiellery Exegese, sondern fast von «existentialisti-
schery Schau zu sprechen.

4. Existentiell sind noch andere Auslegungen.

W.Vischer* hat seine «christologische» Exegese keines-
wegs zu Ende gefithrt in dem Sinne, daf die heilsgeschicht-
lichen Linien von Gen. 1 zum Christusereignis ausgezogen
wiirden. Es heilit lediglich: «Nur in Christus ist alles, was in
Kap. 1 steht, wahr.y «Alles, was in diesem Kapitel steht, ist
Christus-Verkiindigung.» «Christus ist doch die Wurzel, Sinn
und Wahrheit der Schopfung.»*® Im {iibrigen aber sieht die
Auslegung durchaus von der christologischen Beziehung ab,
und wir lesen Erérterungen wie: « Wir sollen wissen, dall der
Geber nicht die Gabe ist; wir sollen aber auch wissen, daf
er von uns nicht will in seiner nackten Majestit erkannt sein,
sondern bekleidet mit seiner Gabe, nicht wie er fiir sich ist,
sondern wie er in seiner Giite fiir uns ist.» * «Wir sollen
wisseny — und zwar sollen wir unser Verhiltnis zu Gott er-
kennen, mit Gott konfrontiert werden — eben dies ist das An-
liegen der existentiellen Auslegung. Dafl diese Begegnung nur
in Christus geschieht, dafl somit Gen. 1 nur in Christus wahr
ist, ist eine theologische Aussage, die durch ihr blofies Vor-
handensein die Auslegung noch nicht zu einer heilsgeschicht-
lichen macht.

H. Frey?® kommt in seiner Erklidrung iiber existentiell
gerichtete Sdtze nicht hinaus. Nach ihm bezeugt Gen.1 die

27 W, Vischer, Das Christuszeugnis des Alten Testaments, 7. Aufl.
(1946). 8 A a.0, S.641. 9 A, a.0, S. 52

50 H, Frey, Die Botschaft des Alten Testaments: Das Buch der Anfinge,
5. Aufl. (1950).



26 C. A. Keller, <Existentielle» und <heilsgeschichtliche»

«rettungslose Unentrinnbarkeit Gottesy bzw. das «Bewulitsein
der Gottbezogenheit» *, oder auch die «dreifache Bestimmung
unseres Lebens: Vitalitat, Kultur, Religiony. ®* Die Schopfung
ist nach Gen.1 «Ausdruck der Gedanken Gottesy %, und die
Auslegung schlielit mit der Gewillheit, dafl «wir im Zuge der
neuen Schépfung sind», und dafl «Gottes vorwirtsstiirmendes
Schopfungswerk in uns im Gange» ist. All das sind offensicht-
lich und unverhiillt «existentielle» Aussagen.

Eine heilsgeschichtliche Auslegung hiitte man erwarten
konnen von G. von Rad, dem Entdecker des «kleinen ge-
schichtlichen Credo» als der Keimzelle der gesamten Penta-
teuch-Uberlieferung und dem Verfechter der «typologischen
Exegese». Man wird enttduscht. Hinsichtlich der Quelle P be-
tont er namlich, dafl man sie «iiberhaupt nicht als Erziahlungs-
werk versteheny diirfe. «Sie ist wirklich Priesterschrift, d. h.
sie enthélt durchaus Lehre, ist der Niederschlag eines inten-
siven theologisch ordnenden Denkens.» ® Darum gilt: «Diese
Sitze sind theologisch nicht leicht zu iiberinterpretieren! Gro-
Ber jedenfalls scheint uns die Gefahr, dafl der Ausleger hinter
dem konzentrierten Lehrgehalt zuriickbleibt.y % Es geht also
hier um einen Lehrgehalt als Frucht des Nachdenkens, nicht
um die Bezeugung eines Geschehens. Aullerdem handelt es sich

um Glaubensaussagen, die die Existenz des Menschen hier und jetzt betreffen:
Redete der alte Orientale von Erschaffung und Ordnung des Kosmos durch
die Gottheit, und feierte er beides in groBlen alljihrlichen Kultfesten, so
waren ihm das sehr aktuelle Dinge. Diesen aktuellen Glaubensgehalt mufl
der Ausleger allenthalben ... aufsuchen, wenn er dem Kapitel gerecht wer-
den will. 58

Also erscheint hier eine bewulit existentielle Auslegung.

Im weiteren Verlauf der Darstellung hat von Rad allerdings
mit theologischen Aussagen zuriickgehalten, so daf} der «ak-
tuelle Glaubensgehalty selten greifbar wird.

51 A.a. O, S.11. 52 A.a. O, S.22ff. 53 A.a.0., S.28f.

52 G.von Rad, Das erste Buch Mose, in: ATDeutsch, 3. Aufl. (1953),
S.18 f. — Wenn es demgegeniiber auf S. 51 heilit: «Mit 1. Mose 1, 1 hebt das
Geschichtswerk an, das nun durchlduft bis zur Sinaioffenbarung und der
Landnahme der Stimmey, so ist das nur ein scheinbarer Widerspruch; denn
hier betont von Rad lediglich den antimythischen Charakter des P. — Aller-
dings schlagen die Formulierungen «iiberhaupt kein Erziihlungswerk» (so
S.18), und <«Geschichtswerks (so S.51) hart aufeinander.

55 A.a. 0., S. 36. 56 A. a. 0., S.36. Auszeichnungen von mir.



Deutung der Schépfungsgeschichte 27

IV.

Heilsgeschichtlich oder existentiell? — ferne sei es von uns,
die eine oder andere Richtung als die einzig sachgemilfle zu
verfechten. Von welchen Gesichtspunkten aus immer ein Kom-
mentator an seinen Text herantreten mége, so ist doch in jedem
Fall zu sagen: Interessant und lesenswert wird seine Aus-
legung erst durch das, was er — auf Grund seiner Pramissen
und Fragestellungen — in den Text hineinlegt, und wie er
ihn damit, durch sein eigenes, personliches Zeugnis hindurch,
zum Leben und zum Reden bringt. In diesem Sinne ist rechte
Auslegung immer, ihrem Wesen nach, «existentielly.

Nun aber scheint es in der Schopfungsgeschichte von P eine
Stelle zu geben, die uns erlaubt, in der verhandelten Frage
einen festeren Standort einzunehmen. Es ist dies der Bericht
vom siebenten Tage: vom Ruhen Gottes am Sabbat. Auch wenn
hier der Sabbat noch nicht als kultische Institution eingesetzt
wird — was die neuere Auslegung wohl beachtet —, so han-
delt es sich doch um keinen andern Sabbat als den, welchen
das Volk Gottes hilt, bzw. zu halten eingeladen, aufgefordert
wird. Damit aber ist unmifiverstindlich auf das Heil gezielt
— und das heifllt im biblischen, und auch im priesterlichen,
Bereich: auf die Verwirklichung des Heils in der Heilsge-
schichte. Der siebente Tag weist auf die Heilsgeschichte, er
weist auf Jesus Christus. Es ist bezeichnend, daBl auch bei W.
Zimmerli bei der Auslegung des 7.Tages Dagon endgiiltig
besiegt ist und der Blick des Auslegers auf Jesus Christus
zur Ruhe kommt. **

Wenn dem so ist, wenn der Skopus der priesterlichen
Schopfungsgeschichte im Sabbat und damit in der Heilsge-
schichte — d. h. christlich-theologisch: in Jesus Christus —
liegt, dann darf mit gutem Gewissen der Wunsch ausgespro-
chen werden, es mochte in Zukunft jedenfalls bei der eigentlich
theologischen Auslegung von Gen. 1, 1ff. der heilsgeschicht-
liche Gesichtspunkt wenigstens mitberiicksichtigt werden.

Ossingen, Kt. Ziirich. Carl A. Keller.

57 W. Zimmerli, Anm. 30 a. A., S.115.



	"Existentielle" und "heilsgeschichtliche" Deutung der Schöpfungsgeschichte (Gen. 1,1-2,4)

