
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 12 (1956)

Heft: 1

Artikel: "Existentielle" und "heilsgeschichtliche" Deutung der
Schöpfungsgeschichte (Gen. 1,1-2,4)

Autor: Keller, Carl A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878969

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878969
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Existentielle» und «heilsgeschichtliche»
Deutung der Schöpfungsgeschichte

(Gen. 1,1—2,4).

«Existentiell und «heilsgeschichtliche» Auslegung der
Heiligen Schrift bilden keine ausschließlichen Gegensätze. Im
Gegenteil, sie weisen mancherlei Berührungspunkte auf. Einmal

eignet beiden eine gewisse Frontstellung gegenüber der
rein «historisch-kritischen» und historisierenden Denkweise.
Beiden genügt eine solche Auslegung nicht. Der «existentiell»
beteiligte Ausleger wird fortwährend — oder doch nach
Möglichkeit — über den historisch-philologischen Tatbestand
hinausgehen und den heiligen Text auf sich selbst und seine
Existenz beziehen, während der «Heilsgeschichtler» in ähnlicher
Weise das vordergründig Historische nur als Hülle für die
allein entscheidende übergreifende Heilsveranstaltung Gottes
betrachtet. — Zum andern ist zu sagen, daß «Heilsgeschichte»
überhaupt nur «existentiell» bedeutsam wird. Die Heilsveranstaltungen

Gottes müssen, um als solche einsichtig und sinnvoll
zu werden, vom Ausleger «existentiell», d. h. im Zusammenhang

mit seinem eigenen Leben, seiner Sünde, Verlorenheit und
Sehnsucht nach Erlösung, im Glauben erfaßt sein: Der
Ausleger muß die Heilsgeschichte als für sich relevant und aktuell
erkennen und anerkennen. Richtig heißt es darum in einem
Referat über eine Tagung der «Societas Theologorum Helveti-
corum»: 1

Es zeigte sich übereinstimmend daß die Heilsgeschichte in einem

neuen, christozentrischen Sinn zu verstehen ist: Heilsgeschichte ist die
Fülle der «großen Taten Gottes» in Christus. Heilsgeschichte ist also ein
Aspekt des Christuszeugnisses, nicht umgekehrt! Deshalb ist nicht nur von
einer horizontalen Sicht der Heilsgeschichte zu reden (d. h. vom erfüllten
und vom kommenden Christusgeschehen), sondern auch von einer vertikalen,
als von der Herrschaft und Gegenwart Christi.

Diese «vertikale Sicht der Heilsgeschichte» stellt jedenfalls
die Verbindung her zwischen dem Christusgeschehen in seiner
Fülle, «senkrecht» herunter zur Existenz des Einzelnen. Heils-

1 Kirchenblatt für die Ref. Schweiz, 1955, S. 215. Auszeichnungen
von mir.



C. A. Keller, Deutung der Schöpfungsgeschichte 11

geschichtliches Lesen der Schrift wird also jedenfalls irgendwie
auch existentiell sein.

Trotz diesen Beziehungen hin und her kann man von einer
«spezifisch existentiellen» und einer «spezifisch heilsgeschichtlichen»

Exegese sprechen. Man halte nur einmal eine betont
«existentielle» Auslegung gegen eine betont «heilsgeschichtliche»

Exegese! Es wird sich zeigen, daß das Interesse je und
je völlig verschieden ist.

Im folgenden sei der Versuch gewagt anhand einiger neuerer

Arbeiten über die «priesterliche» Schöpfungsgeschichte.
Unser Anliegen ist dabei weder ein bibliographisches (weshalb
keine Vollständigkeit angestrebt wird), noch ein im engeren
Sinne auslegungsgeschichtliches (weshalb die Linien zur älteren

Auslegung nicht gezogen werden). Es geht lediglich darum,

die beiden Methoden zu charakterisieren.
Es soll demnach zuerst eine ausdrücklich existentielle, dann

eine ebenso ausdrücklich heilsgeschichtliche Deutung zum
Worte kommen. Hierauf werden mehrere neuere Auslegungen
auf ihre Zugehörigkeit untersucht. Einige wenige Bemerkungen

allgemeiner Art mögen die kleine Studie beschließen.

I.

Was mit existentiellem Verständnis der Schöpfungsgeschichte

gemeint ist, hat Alan Richardson in seinem
Kommentar zu Gen. 1—11 eindrücklich und umsichtig gezeigt.2
Richardson stellt die Frage — für jeden Bibelleser und darum
auch für den Ausleger die wichtigste —: Inwiefern sind die
Erzählungen der Urgeschichte wahr? Er antwortet: Die
Geschichten von der Schöpfung, vom Fall, von Kain und Abel,
der Sintflut und vom Turm zu Babel sind «Gleichnisse»
(parables). Einen Augenblick lang spielt er mit dem Gedanken,
sie «Mythen» zu nennen, lehnt dann aber den Begriff ab, da ihm
im Alltagsgebrauch das Moment des Unwahren, Unwirklichen
anhafte. Demgegenüber erwarte man vom Gleichnis weder, daß
es gar nicht «wahr» sei, noch, daß es «wörtlich wahr» sei
(«niemand fragt, ob die Geschichte vom Barmherzigen Sama-

2 Alan Richardson, Genesis I—XI, in: The Torch Bible Commentaries
(1953). Übersetzung der Zitate von mir.



12 C. A. Keller, «Existentielle* und «heilsgeschichtliche*

riter je wörtlich passiert sei»). Außerdem sei ein Gleichnis
wohl zu unterscheiden von einer Allegorie, indem es als Ganzes
verstanden werden wolle, ohne jede kleine Einzelheit zu deuten.

8

Mit anderen Erzählungen ist also die Schöpfungsgeschichte
ein Gleichnis. Wie muß man Gleichnisse lesen, um ihren
Wahrheitsgehalt zu erfassen? Richardson antwortet: Das Gleichnis
stellt eine poetische Mitteilung dar und muß darum poetisch
verstanden werden.4 Ein Gleichnis enthält mancherlei poetische

Symbole, die fortwährend in der biblischen Poesie
wiederkehren, wie Licht und Finsternis, das schöpferische Wort, das
Chaos der Tiefe usw. Diese mit religiösen Symbolen arbeitende
Poesie beschäftigt sich nicht mit meßbaren Dingen und
Ereignissen, die man beobachten könnte; vielmehr vertreten und
vermitteln sie eine tiefere, gültigere Wahrheit, die überhaupt
nur in Bildern und Symbolen ausgedrückt werden kann:

Die Art der Wahrheit, welche in den Gleichnissen der Genesis enthalten
ist, ist die Wahrheit des religiösen Bewußtseins (religious awareness).
Diese Wahrheit kann nicht in philosophischer, theologischer oder
psychologischer Form ausgedrückt werden, da das ihre Verpflanzung in andere
Ränge der Wahrheit und ihre Ent-Persönlichung bedeuten würde... Die
Gleichnisse der Genesis bieten mir persönliche Erkenntnis meiner Existenz,
meiner Abhängigkeit von Gott und der für mich notwendigen Versöhnung
mit ihm... Ich muß verstehen, daß ich Adam bin, geschaffen in Gottes
Bilde, reheliierend gegen seinen Willen, selber danach verlangend, «wie
Gott» zu sein. Die Gleichnisse der Genesis enthalten sicher viele tiefe
Folgerungen hinsichtlich der Menschheit im allgemeinen; aber ich werde das

erst verstehen, wenn ich erkannt habe, daß sie den besonderen Adam
betreffen, der ich selber bin.6 — Zu erkennen, daß Gott mich schuf (und
darum die ganze Welt), heißt, die Schöpfungsgleichnisse recht verstehen;
diese Art «existentieller» Erkenntnis können die Schöpfungsgleichnisse der
Genesis in uns vermitteln oder wecken. •

Solches Ereignis existentieller Erkenntnis über meinen
Zustand vor Gott nennt Richardson «Offenbarung»: «Offenbarung
als eine gegenwärtige Wirklichkeit findet hier und jetzt statt,
in meiner Begegnung mit Gott durch die Worte der Bibel». '

s A. a. 0., S. 28.
« A. a. O., S. 29.
5 A. a. O., S. 30 f. Auszeichnungen von mir.
• A. a. 0., S. 43. Auszeichnungen im Original. 7 A. a. 0., S. 31.



Deutung der Schöpfungsgeschichte 13

Wenn ich sagen kann, daß die Schöpfungsgeschichten der Genesis wahr
sind für mich, dann weiß ich, daß Gott sein Wort zu mir durch sie
gesprochen hat, und dann sind sie für mich in der Tat heilige Schrift. 8

Aus dieser Begegnung mit Gott und der darin stattfindenden
Offenbarung war überhaupt die Schöpfungsbotschaft — die
jetzt also im Gleichnis ihren Niederschlag gefunden hat —
entstanden:

Der Herr, der ihm in der Geschichte begegnet war, war Israel offenbar
als der allmächtige Lenker der Völkerschicksale; und so war es unvermeidlich

(sie), daß die Propheten daraus folgerten, die Welt der Natur — die
Bühne der Geschichte — sei auch sein Werk und Reich... Außerdem war
hier das tiefe religiöse Bewußtsein wirksam, in der Gegenwart Gottes zu
stehen, der als Quelle und Grund der eigenen Existenz erkannt war. •

Die Tatsache, daß mittels der Schöpfungsgleichnisse die
persönliche Gottesbegegnung, und damit existentielle Erkenntnis,

erfolgen muß, hat nun für die Auslegung eine wichtige
Konsequenz. Der Ausleger hat nämlich darauf zu verzichten,
den Wortlaut der Bibel zu «paraphrasieren», d. h. zu
übersetzen und deren «Botschaft» in leicht faßlichen Aussagen
weiterzugeben. Vielmehr «müssen die Genesis-Geschichten
ihren eigenen Einfluß auf uns ausüben; sie müssen persönlich
zu uns sprechen, so daß wir selber sehen, daß die Wahrheit,
die sie vermitteln, wahr ist für uns».10 Folgerichtig beschränkt
sich der Kommentar darauf, die in den «Gleichnissen» verwendeten

Symbole, und gelegentliche sprachliche Schwierigkeiten,
zu erhellen.

Aus diesem Überblick über den exegetischen Standort von
Alan Richardson erhellt einerseits, wie demütig hier die
Auslegung nur dem Wort der Bibel und der in ihm je und je
geschehenden Offenbarung dienen will, und insofern kommt
hier ein wichtiges Element aller Bemühung um biblische Texte
zur Geltung. Andererseits aber möchte man doch fragen, ob
nicht auch «existentielle» Auslegung etwa in der Predigt doch
noch konkreter werden könnte, oder gar werden müßte; denn
in unserer, ach, so oberflächlichen und der Meditation heiliger
Schriften gar nicht geneigten Zeit kann man nur sehr selten die
Bereitschaft voraussetzen zu eigenem «existentiellem» Lesen

8 A. a. O., S. 43. Auszeichnungen im Original.
9 A. a. 0., S. 42. 10 A. a. 0., S. 32. Auszeichnungen von mir.



14 C. A. Keller, «Existentielle» und «heilsgeschichtliche»

des Schöpfungsberichtes. Man bewundert den Mut Riehard-
sons, mit dieser Bereitschaft doch zu rechnen.11

II.
Ganz anders die ausdrücklich heilsgeschichtliche Auslegung

von Karl Barth.12 Sie ist schon äußerlich ungleich
umfangreicher als die bescheidenen Hinweise von Richardson:
sie will bewußt lehren und dabei jede kleine Einzelheit beachten,

ans Licht ziehen, im Zusammenhang des Ganzen erhellen
und als relevant erweisen.

Barth geht davon aus, daß die Schöpfung ein Werk Gottes
ist, und das heißt: ein Geschehen. Als solches, als ein Geschehen,

kann das Werk der Schöpfung nur in Form einer
Geschichte recht berichtet und recht verstanden werden. Nun ist
aber die Schöpfung unter einer Reihe von Werken Gottes das
erste, verschieden von allen nachfolgenden Werken, und doch
in einem bestimmten Zusammenhang mit ihnen:

Die Schöpfung zielt auf die Geschichte... Gemeint ist: die Geschichte
des von Gott gegründeten Bundes, des Gnadenbundes zwischen ihm und dem
Menschen... — die Folge der Ereignisse, um derentwillen Gott mit dem

Geschöpf Geduld hat und für die er ihm mit seiner Schöpfung Zeit gibt:
die Zeit, die durch diese Ereignisse Inhalt bekommen und schließlich durch
deren Abschluß «erfüllt» und damit für ihr Ende reif gemacht werden soll.
Diese Geschichte ist, theologisch verstanden, die Geschichte. Die konservative

Theologie des 19. Jahrhunderts nannte sie im Unterschiede zur
Weltgeschichte, zur Völkergeschiehte, auch zur Kirchengeschichte: die
Heilsgeschichte. 13

Als erstes Werk Gottes, in dem beschriebenen Zusammenhang

mit der gesamten Bundesgeschichte, geschah die Schöpfung

in der Zeit, jedoch nicht zu einem vom Menschen empi-

11 Beachtlich sind hier die Ausführungen der Herausgeber, unter denen
sich Richardson selber befindet, im «Foreword to the Series»: «Wir hoffen,
daß intelligente Leute finden werden, daß diese Kommentare die
Gedanken auf die wesentliche Botschaft zu konzentrieren vermögen, welche
in den verschiedenen biblischen Büchern enthalten ist. Kurz, die Torch Bible
Commentaries sind bestimmt für den nachdenklichen Leser, der seine Bibel
verstehen möchte.» Der Kommentar Richardsons entspricht demnach ganz
dem Ziel der Reihe.

12 Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 1 : Die Lehre von der
Schöpfung (1945).

13 A. a. 0., S. 63. Auszeichnungen im Original.



Deutung der Schöpfungsgeschichte 15

risch zu beobachtenden Zeitpunkt. Darum ist auch die
Schöpfungsgeschichte «unhistorische, genauer gesagt: prähistorische
Geschichte».14 Wer von dem Geschehen der Schöpfung
berichten will, kann das also — so wenig als in Form der Lehre
— niemals tun in Gestalt einer historischen Darstellung.
Vielmehr muß die Schöpfungsgeschichte ihrem Wesen nach Sage
sein, und zwar reine Sage — wie übrigens die meisten Berichte
über das Geschehen des Gnadenbundes.

Für die Auslegung der Schöpfungsgeschichte hat dies die
Folge, daß sie nur im Zusammenhang mit dem gesamten
biblischen Zeugnis vom Gnadenhund recht verstanden werden
kann:

Es ist klar, daß man dieser ihrer Auszeichnung (sc. daß die Schöpfungsgeschichte

heilige Sage ist) nur dann gewahr werden kann, wenn man den
Zusammenhang der Schöpfungssagen mit der darauf folgenden Sage und
Historie, den Zusammenhang der Schöpfungsgeschichte mit der auf sie
folgenden Bundesgeschichte vor Augen hat und nicht aus den Augen
verliert. 15

Diesen Grundsätzen gemäß legt nun auch Barth überaus
folgerichtig die Schöpfungssage(n) aus. Von seiner Exegese
seien nur zwei Aspekte als Illustrationen zu den grundsätzlichen

Ausführungen herausgegriffen.

a) Zunächst formal: Die Auslegung erhält in erster Linie
— jedenfalls in den großgedruckten Hauptabschnitten — die
Gestalt einer sorgfältigen Paraphrase, durch welche der Text
in die Dimension des Gnadenbundes einfach hineingestellt
wird. Der Exeget berichtet einfach, was Gott getan hat und
was er sich dabei dachte; er erzählt, wie Gott schuf, schied,
am Chaos vorüberging und am Ende sein Werk mit der Ruhe
krönte. Bezeichnenderweise wird dabei — wenigstens in den
ersten 8 Versen 16 — vom Exegeten in der Vergangenheit, im

» A. a. 0., S. 87.
15 A. a. 0., S. 101. Der Schluß des Satzes: «und — wenn man an dieser

Bundesgeschichte selbst als Genosse dieses Bundes mit Bewußtsein beteiligt
ist» erinnert an die eingangs erwähnten Beziehungen der heilsgesehicht-
liehen zur existentiellen Auslegung: Rechte heilsgeschichtliche Exegese
muß auch existentiell sein!

18 Ohne ersichtlichen Grund wird bei Erklärung des 3. Tagewerkes
(S. 158) die vergangenheitliche Darstellungsform zugunsten des Präsens
aufgegeben.



16 C. A. Keller, «Existentielle» und <heilsgeschichtliche»

grammatischen Imperfekt berichtet. Bewußt will also Barth
einfach nacherzählen — wieder in Form einer, allerdings oft
genug in die Gegenwart und Zukunft hineinleuchtenden, Sage
— was die biblische Sage erzählt. Man höre etwa den Anfang
der Auslegung von Gen. 1, 3:

Gegen jene verworfene und vergangene Wirklichkeit eines ihm fremden

und feindseligen Geschöpfes (sc.: «Die Erde war wüst und leer, d.h.
sie war das grundsätzlich gewesen — Gott war am Chaos vorübergegangen
und hatte es abgelehnt) erging ein für allemal das Wort Gottes. Das war
die Schöpfung, das die Entstehung des Himmels und der Erde, das der Inhalt
der beginnenden Zeit: daß Gott sprach und immer wieder sprach, daß er
also eben das tat, was nachher in immer neuer Treue den Bund zwischen
ihm und den Menschen konstituieren sollte.17

Hier werden also sowohl der Exeget als auch der Dogmati-
ker ganz einfach zu Sagenerzählern, die sich vom biblischen
Erzähler nur darin unterscheiden, daß sie die heilsgeschichtlichen

Assoziationen und Zusammenhänge explizieren, von
welchen vorausgesetzt wird, daß sie für den ursprünglichen
Berichterstatter, bewußt oder unbewußt, gewußt oder unge-
wußt, vorhanden waren. Durch diese Explizierung gewinnt die
Nacherzählung natürlich an Länge, mag aber etwa auch an
Prägnanz verlieren. Da sie jedoch prinzipiell als Nacherzählung

gemeint und gestaltet ist, wirkt die Auslegung von Barth
in sich geschlossen und als durchsichtig gegliedertes Ganzes.

b) Inhaltlich läßt die grundsätzliche Bezogenheit des
Schöpfungsgeschehens auf die Heilsgeschichte auch die heilsgeschichtliche

Bezogenheit der einzelnen Schöpfungswerke hervortreten.
Mit bewundernswertem Fleiß hat Barth — vorab in den
kleingedruckten Erläuterungen — die heilsgeschichtlich-symbolischen

Implikationen und Reminiszenzen der einzelnen
Aussagen — Licht, Finsternis, Himmel, Wasser usw. — in der

ganzen Bibel aufgespürt und für die Exegese fruchtbar
gemacht. 18 Aus all diesen Untersuchungen ergibt sich, daß die
Schöpfungswerke immer wieder auf die Heilsgeschichte hin-

« A. a. 0., S. 122.
18 Hierin trifft sich Barth mit Richardson. Die symbolische Bedeutung

der erwähnten und anderer Naturerscheinungen im Alten Testament ist in
der Tat ein Gegenstand, dessen Erforschung erst in jüngerer Zeit in Angriff
genommen wurde.



Deutung der Schöpfungsgeschichte 17

weisen, bzw. nur von daher überhaupt zu verstehen sind.10
Als Beispiel für viele diene die Auslegung des dritten
Tagewerkes: 20 Am dritten Tage wurde der menschliche Lebensraum
verwirklicht. Das Meer wurde zurückgedrängt, die Erde
erschaffen — d. h. ein «Haus gebaut» —, und in diesem Hause
wachsen Pflanzen, der «Tisch wird gedeckt». «Dieser gedeckte
Tisch gehört notwendig in die Mitte des von Gott gebauten
Hauses.» 21 Freilich ist die Pflanze zunächst einfach um ihrer
selbst willen geschaffen; in ihrem Überfluß jedoch wird sie
auch dem Menschen dienen. Dieser wird sich also insofern,
als er sich ihrer bedient, über die Pflanze erheben; gleichzeitig
aber wird er von ihr völlig abhängig sein:

Es ist der Tisch des Herrn, zu dem der Mensch eingeladen und zugelassen

wird, der da zubereitet ist, der Bund der Gnade, der auch da in der
Natur vorgebildet ist — die Ordnung, in der nur die Letzten die Ersten sein
können, die Ersten aber auch schlechterdings die Letzten sein, bleiben und
immer wieder werden müssen. 22

Der Pflanze gegenüber, die ihm im wohlgegründeten Hause
auf reichgedeckter Tafel offeriert wird, ist der sie verschlingende

Mensch wohl der Erste, Überlegene — und genau so ist
er im Bunde der Gnade, am Tisch des Herrn, als der Essende
der Überlegene. Zugleich aber bleibt der Mensch auf die
Pflanze als seine Nahrung angewiesen — und ebenso am
Tisch des Herrn auf den Herrn, der sich ihm bietet. Der Tisch
des Herrn in der Schöpfung bildet also in der Tat den Tisch
des Herrn im Gnadenbunde vor.23 Anders als in dieser Be-

zogenheit auf den Bund der Gnade kann man nach Barth den
Schöpfungsbericht nicht verstehen.

19 Diese Zusammenhänge hat R. Prenter in seiner Rezension, ThZ 1946,
S. 170 ff., sehr schön herausgearbeitet.

20 Barth, Anm. 12 a. A., S. 158 ff.
21 A. a. 0., S. 160.
22 A. a. 0., S. 161.
23 Die fortwährende Bezogenheit der einzelnen Schöpfungswerke auf

die Heilsgesehichte wird noch deutlicher in der zweiten Sage, wo der «Bund
als innerer Grund der Schöpfung» dargestellt wird, weshalb die Schöpfung
dem Bunde gewissermaßen als äußere Manifestation entspricht. In der
Erzählung von Gen. 1 erscheint die Schöpfung nur als äußerer Grund des

Bundes, d. h. der Bund ist zwar in der Schöpfung vorgebildet, aber nur, wie
man sagen könnte, «a posteriori», auf Grund der in Ewigkeit geplanten
Heilsgeschichte.

2



18 C. A. Keller, «Existentielle» und 'heilsgeschichtliche»

Der Gegensatz zwischen der «existentiellen» Exegese von
Alan Richardson und der konsequent «heilsgeschichtlichen»
von Karl Barth dürfte sichtbar geworden sein: Dort (bei
Richardson) wird auf eine letzte Deutung — die ja nur vom
Leser des «Gleichnisses» existentiell erlebt werden kann —
verzichtet; hier (bei Barth) tritt eine eingehende Bemühung
um den Sinn der Sage hervor. Dort Hinlenken des lesenden und
meditierenden Individuums, seines «Ichs», auf seine Geschöpf-
lichkeit in seiner Begegnung mit Gott; hier Forschen nach dem
Sinn der Schöpfung als Ganzem. Dort Verflüchtigung nicht nur
des «geschichtlichen», sondern auch des heilsgeschichtlichen
Gehaltes zugunsten der augenblicklichen Aktualität; hier
Verflüchtigung der unmittelbaren Aktualität des Evangeliums «in
nobis» zugunsten der heilsgeschichtlichen Objektivität «extra
nos». Dort demütiges Verstummen vor dem heiligen Schöpfer;
hier freudiges und hochgemutes Bezeugen seiner Herrlichkeit
in seinen Werken.

Es dürfte klar sein: «Existentielle» und «heilsgeschichtliche»

Exegese stellen zwei völlig verschiedene Versuche dar,
den biblischen Text zu verstehen.

III.
Wie verhalten sich nun zu diesen Typen einige der in den

letzten Jahrzehnten erschienenen Auslegungen?
Zunächst seien zwei Beispiele angeführt, die sich leicht

einordnen lassen.
1. Dr. G. H. M e e s ein holländischer, in Indien lebender

Religionsphilosoph, hat in großer Selbständigkeit gegenüber
der wissenschaftlich-exegetischen Tradition eine Deutung des
ersten Kapitels der Genesis geliefert, die zwar zu mancherlei
Fragen Anlaß gibt, aber doch auch die Forschung anregen
kann.24 Für Mees gab es in grauer Vorzeit eine
religiös-praktisch-philosophische Tradition, welche den Menschen völlig
einbettete in den Makrokosmos und ihm in Übereinstimmung
mit den Gestirnen und Elementen den Weg wies zur Erleuch-

24 G. H. Mees, The Key to the First Chapter of Genesis (Deventer, o. J.;
vermutlich 1949).



Deutung der Schöpfungsgeschichte 19

tung und zum Seelenfrieden. Diese uralte «Tradition» hatte
sich in den klassischen Religionen mit ihren «Traditionen»
niedergeschlagen und teilweise erhalten; doch ist sie immer
mehr überwuchert worden durch falsche literalistische
Deutungen der heiligen Texte und dadurch bedingtes Abirren von
der Wahrheit. Der wahre Sinn dieser Traditionen wurde so

vergessen, und die Religionen verloren immer mehr Anhänger,
da sie ihr Suchen nicht mehr befriedigen konnten. Dr. Mees
habe den ursprünglichen Sinn der Traditionen wieder entdeckt.
Sein Hauptwerk, «The Revelation in the Wilderness», beschäftigt

sich damit, die alten Lehren wieder vom Firnis der
falschen Interpretationen zu befreien und so den Weg zu zeigen
zur «Geburt des Neuen Menschen».25

In diesen Zusammenhang gehört nun die Erklärung von
Genesis 1, «der größten aller Lehren in der Bibel».26 Der dortige

Bericht enthält den Weg zurück zum Zustand der
Harmonie und Gnade der Seele (während umgekehrt die
Geschichte vom Sündenfall das Drama der Desintegration
enthält). Zum Beispiel schildert Gen. 1, 2 («Die Erde war wüst
und leer») «in symbolischer Form den Seelenzustand des
Menschen, der bis zum äußersten Grade von Gott abgefallen und
im Unwissen befangen ist, das Sünde gebiert».27 Gen. 1, 3 («es
werde Licht») meint das «Licht»: «das ,innere Licht', das zum
Menschen im Zustand der Hölle kommt und ihm den Anfang
des geistlichen Pfades bezeichnet».28 Folgerichtig bedeutet die
Scheidung von Licht und Finsternis in V. 18 «die Unterscheidung

zwischen dem Lehen an Hand der Tradition und der Exi-
25 G. H. Mees, The Revelation in the Wilderness. An Exposition of

Traditional Psychology (1951 ff.). In drei Bänden: The Book of Signs;
The Book of Battles; The Book of Stars. — Über den Verfasser sagt ein
Prospekt des (mir nicht zugänglichen) Werkes: «Als Antwort auf eine
diesbezügliche Frage bestritt Dr. Mees jede persönliche Initiative bei der
Konzeption seines Werkes und sagte, er ,müsse sich dem unterwerfen, was
stärker sei als alle persönlichen Absichten und Wünsche'.» Seine Einsicht
will Dr. Mees erhalten haben zu Füßen des verstorbenen südindischen
Heiligen Ramana Maharshi (über ihn s. H. Zimmer, Der Weg zum Selbst).
Er wohnt seit Jahren in einem «Ashrama» in lieblicher, sagenumwobener
Lage bei Varkala, Travancore.

26 Mees, The Key to the First Chapter of Genesis, S. 23.
22 A. a. 0., S. 26.
2® A. a. 0, S, 28.



20 C. A. Keller, «Existentielle» und < heilsgeschichtliche*

stenz derer, die ein höheres Leben nicht kennen und sich nicht
darum kümmern, und so in Sünde und Leid leben».29 Und so
geht es weiter.

Dazu aber kommt noch etwas Wesentliches, was oft das

genaue Verständnis für diejenigen, denen die alten Traditionen
noch nicht aufgegangen sind, erschwert: Dr. Mees bezieht den
Schöpfungsbericht fortwährend auf die 5 Elemente, die
Planeten und die 12 Zeichen des Tierkreises. Der siebente Tag
entspricht dem ersten, da dann eben die Erschaffung des Himmels

und der Erde von 1, 1 vollendet ist, und es bleiben so 6

eigentliche Schöpfungstage. Diese werden nun auf die
Tierkreiszeichen verteilt, beginnend mit Steinbock zur Zeit der
Wintersonnwende (die ja mit der Geburt des «Neuen
Menschen» — Dionysos, Mithras, Jesus, Osiris — zusammenfällt).
Die Schöpfungswoche ist also identisch mit dem Kreislauf des

Jahres und dem Weltprozeß als solchem. Es ist die Erkenntnis
all dieser Zusammenhänge, welche zur Erlösung führt.

Daß diese Deutung als «existentiell» zu beurteilen ist,
braucht nicht diskutiert zu werden. Alles Geschichtliche — wie
alles Heilsgeschichtliche — verschwindet völlig hinter dem

großen monistisch-naturalistischen Mythus. Eine andere Frage
ist die nach dem Wert dieser Arbeit für die kirchliche Exegese.
Zunächst ist man versucht, alles abzulehnen; indessen sollten
a) die nicht zu bestreitende «mythologische Vergangenheit»
des Textes, b) die ebenso unbestreitbare symbolische Bedeutung

etwa des Wassers, der Erde, der Gestirne und c) die
Planetennamen (einschließlich Sonne und Mond), die den Wochentagen

gegeben wurden, doch sehr zur Vorsicht mahnen.
Vielleicht hat uns der Versuch von Dr. Mees doch etwas zu sagen.
Und wer beweist, daß die Geschichte von Gen. 1 für die alten
Erzähler, Hörer und Leser keine läuternde Wirkung zeitigte?

2. Ebenso leicht fällt wohl die Entscheidung «existentiell
oder heilsgeschichtlich?» bei Walter Zimmerli — dessen
Beitrag neben demjenigen von K. Barth sicherlich zu den
bedeutendsten der letzten Jahrzehnte gehört.30 Zimmerli geht aus
von dem Begriff des «biblischen Zeugen»: Der priesterliche
— und jeder andere biblische — Erzähler ist ein Zeuge. Dieser

2» A. a. 0., S. 59.
30 W. Zimmerli, 1. Mose 1—11, in: Prophezei, 2 Bde. (1943).



Deutung der Schöpfungsgeschichte 21

hat nicht die Aufgabe, über die Vergangenheit oder über
sonstige Dinge dieser Welt «aufzuklären»; vielmehr:

Zur Entscheidung hat er zu rufen. Für Gott hat er zu verhaften, ein

ganz neues Königreich hat er hineinzurufen... Gott verlangt von seinen
Zeugen eigentlich nur diesen einen Dienst: sein Königreich sollen sie
ausrufen. Dieses sein Königreich, das in ein paar wenigen, grundlegenden
Herrschaftsakten auf Erden begründet ist und in der irdischen Erscheinung des

einen Gesalbten vollends sichtbar wird, sollen sie hineinrufen in alle
Lebensgebiete. 31

Man sieht, wie im letzten Satz die Heilsgeschichte aufklingt
(«wenige, grundlegende Herrschaftsakte», bis hin zur
«irdischen Erscheinung des einen Gesalbten»); doch wird sie
eingeklammert und subsumiert unter den einen Oberbegriff
des Reiches Gottes. Das Reich Gottes, das der Zeuge verkündet,
besteht nicht in zeitlosen Vorstellungen; sondern es ist
erschienen in geschichtlicher Artikulation. Trotzdem aber bleibt
es das eine Reich, das die Menschen zur Entscheidung ruft.
Somit faßt Zimmerli die heilsgeschichtliche Botschaft zusammen

zu einem Appell. Und dieser Appell muß existentiell
gehört werden.

Wenn der biblische Zeuge des Reiches Gottes nämlich zur
Entscheidung ruft, werden die falschen «Herren» weichen,
«alte Könige werden abgesetzt», und «die Götzen beginnen zu
wanken».32 Das geschah schon seinerzeit in der Rede des

biblischen Zeugen; aber auch bei uns hat das Zeugnis
dieselbe Wirkung:

Es wird also bei der Auslegung alles darauf ankommen, für diesen
Anspruch der biblischen Zeugen hellhörig zu sein, ihn weiterzugeben, diese
Absetzung der Götzen und den Hinweis auf das neue Königtum sichtbar zu
machen. So daß auch der Hörer des Wortes in der heutigen Zeit den
Anspruch an sein Leben ergehen fühlt, die Götzen seines Lebens abzusetzen
und dem einen Herrn alles Recht einzuräumen... Erst wo dieser Angriff,
der aus dem Schriftwort heraus an den Hörer von heute so gut wie an den
Hörer von einst ergeht, zu Gehör gebracht wird, ist zu Gehör gebracht,
was der biblische Zeuge sagen wollte.33

Zimmerlis Auslegung entspricht — jedenfalls bis 2, 484 —
auch völlig diesen Grundsätzen. Systematisch wird zunächst

31 A. a. 0., Bd. I, S. 13. Auszeichnungen im Original.
32 A. a. 0., S. 13. 33 A. a. 0., S. 15.
34 Auffallenderweise wird von der zweiten Schöpfungsgeschichte an

der prophetische Impuls etwas weniger explizit.



22 C. A. Keller, «Existentielle» und *heilsgeschichtliche»

gezeigt, wie der biblische Zeuge Mythen, Vorstellungen und
Begriffe seiner Zeit aufnimmt, sie aber fortwährend umdeutet,
einbaut in seine Verkündigung und damit proklamatorisch völlig
entwertet:

Und wir vernehmen, wie diese fremden Vorstellungen (von Gen. 1,2),
die gerade noch gut genug sind, das wesenlose Nichts zu beschreiben, aus
dem Gott seine Schöpfung bildet, laut die Ehre des alleingroßen Herrn
verkündigen. Der biblische Zeuge hat sich nicht gescheut, Elemente der
Weltanschauungen seiner Zeit zur Zeichnung seines Schöpfungsberichtes
zu verwenden. Er hat aber allenthalben kühn Gott als den einzigen Herrn
bezeugt.35

Zimmerlis eigentliches Anliegen ist nun dies, die Botschaft
des biblischen Zeugen für die Gemeinde heute aktuell zu
machen. Und das ist ihm sicherlich gelungen. Zimmerlis
Auslegung ist echt prophetische Verkündigung. Die Götzen wanken

fortwährend, und Dagon liegt auf jeder Seite mit
abgeschlagenem Kopf und Händen vor der Lade des eifernden
Gottes. Selbst eine frohe Botschaft wie diejenige (zu Gen. 1,

6—8), «daß die große Ordnung des Himmels gehalten ist im
Worte Gottes», wird zum mahnend erhobenen Zeigefinger:

Nicht um die Frage nach einem einst Geschehenen geht es hier zuallererst,

sondern um die unmittelbare Frage: Weißt du, der du so sicher unter
deinem Himmel lebst, daß deine ganze Welt von Gott gehalten ist und
daß du ganz in seiner Hand und seinem Belieben liegst? 38

«Nicht um die Frage nach einem einst Geschehenen geht
es hier zuallererst...» — nein, der biblische Zeuge ruft unsere
heutige Existenz vor die Schranken des Königs, des Richters
und Herrn. Was Richardson vom nachdenklichen Leser
fordert, vermittelt Zimmerli leicht faßlich. Darum legt Zimmerli
auch kein Gewicht auf Gen. 1 als eine einheitliche Geschichte
— die Geschichte ist aufgelöst in eine Art prophetischen
Diwan. Diese existentielle Verkündigung des alten Berichtes ist
eine überaus persönliche, von leidenschaftlicher Liebe zur
göttlichen Wahrheit und von ernster Verantwortung getragene
Leistung.

3. Schwerer fällt die Entscheidung bei Dietrich Bon-
h o e f f e r.37 Zunächst scheint er energisch eine Art heilsge-

33 A. a. 0., S. 39. 30 A. a. 0., S. 51.
37 Dietrich Bonhoeffer, Schöpfung und Fall. Theologische Auslegung

von Genesis 1—3 (1933; Zitate nach der dritten Auflage, 1955).



Deutung der Schöpfungsgeschichte 23

schichtlicher Deutung zu avisieren: Die Kirche kann die Bibel
nur vom Ende her, von Christus her, lesen.

Darum ist die Schöpfungsgeschichte in der Kirche allein von Christus
her zu lesen, und erst dann auf ihn hin; auf Christus hin kann man ja nur
lesen, wenn man weiß, daß Christus der Anfang, das Neue, das Ende unserer
Welt ist.38

Gerade weil aber die Exegese — jedenfalls nach ihrem
Vorhaben — so ausschließlich von Christus herzukommen vorgibt,
wird in Bonhoeffers Auslegung die heilsgeschichtliche Weite
merkwürdig verkürzt, so sehr, daß sie eigentlich völlig
verschwindet. Bonhoeffer scheint das geordnete Nacheinander der
Heilsgeschichte nicht zu kennen, und so verbindet er Christus
und die Schöpfung nicht miteinander. Einerseits bleibt der
Blick fast krampfhaft auf Christus geheftet — auf welchen er
immer wieder sehr abrupt zu sprechen kommt —, und andererseits

bleibt die Schöpfung als solche unerlöst, bedroht. «Es ist
kein Kontinuum da, das Gott mit seinem Werk verbände,
vereinigte — es sei denn sein Wort» 39

; «Ist das Wort nicht da,
so stürzt die Welt ins Bodenlose»40; «Zieht Gott sein Wort
von seinem Werk, so sinkt es zurück ins Nichts» 41

; oder auch:
«Der Blick Gottes bewahrt die Welt vor dem Zurückstürzen ins
Nichts, vor der gänzlichen Vernichtung»42 — hätte Bonhoeffer
dieses Versinken ins Nichts überhaupt erwähnen können, wenn
er heilsgeschichtlich gedacht hätte, wenn er das «Wort» mit
Christus identifiziert hätte? Schöpfung und Christus bleiben
gänzlich unverbunden.

Die Auslegung beginnt mit einer gequälten Betrachtung
über den «Anfang», den wir zu suchen gezwungen sind, ohne
ihn je zu finden. Wie kommen wir zum Verständnis des

Anfangs? Nur so, daß uns «in der ängstenden Mitte» zwischen
Anfang und Ende Gott sein Wort vom Anfang sagt. Nur in der
ängstenden Mitte können wir vom Anfang hören, «nicht indem
wir aus der Mitte heraustreten... Allein in der Mitte vernehmen

wir den Anfang».43 Den «Anfang» von Gen. 1, 1 können
wir also nur hören von dem Anfang her, den Gott in der
ängstenden Mitte uns hören läßt: «Dieser Anfang ist der Anfang
in der ängstenden Mitte und zugleich jenseits der ängstenden

38 A. a. 0., S. 7. 80 A. a. 0., S. 21. 88 A. a. 0., S. 22.
81 A. a. 0., S. 37. 88 A. a. 0., S. 25. 88 A. a. 0., S. 14.



24 C. A. Keller, 'Existentielle" und «heilsgeschichtliche»

Mitte, in der wir sind.» 44 Mit anderen Worten: Der «Anfang»
der Schöpfung wird weder als geschichtliches noch als
heilsgeschichtliches Ereignis sichtbar; es handelt sich vielmehr bei
dem «Anfang» um eine ins Prinzipielle, ins Universale verlängerte

Projektion des «Anfangs in der ängstenden Mitte».
Konsequenterweise betont Bonhoeffer das völlig Ungeschichtliche
der Schöpfung:

Daraus (weil man hinter den Anfang des Schaffens Gottes nicht zurückgehen

kann) ergibt sich, daß der Anfang keine zeitliche Bestimmung ist. Hinter

den zeitlichen Anfang kann man immer zurück. Aber es ist das schlechthin

Einmalige, das den Anfang qualifiziert, einmalig nun auch nicht im
Sinne der Zahl, sondern in qualitativem Sinne, d. h. als das schlechthin Un-
wiederholbare, als das ganz Freie Dies schlechthin unwiederholbare,
einmalige, freie Geschehen am Anfang, das nun keinesfalls mit der Zahl 4800
oder einer derartigen Datierung verwechselt werden darf, ist die Schöpfung.

45

Eine heilsgeschichtliche Betrachtung kann bei dieser
«absolut» qualitativen Fassung des «Einmaligen» nicht aufkommen.

Mit diesem «qualitativ Einmaligen» hängt es auch zusammen,

daß es dann wieder völlig abrupt mit dem «Anfang in der
ängstenden Mitte», d. h. mit Christus, zusammengebracht wird:

Am Anfang, d. h. aus Freiheit, d. h. aus dem Nichts schuf Gott Himmel
und Erde. Das ist der Trost, mit dem die Bibel uns in der Mitte, uns sich

vor dem falschen Nichts, dem anfanglosen Anfang und dem endlosen Ende
Ängstende, anredet. Es ist das Evangelium, es ist Christus, der Auferstandene

selbst, von dem hier (Gen. 1,1) gesagt wird Der tote Christus des

Karfreitags — und der auferstandene des Ostersonntags, das ist Schöpfung
aus dem Nichts, Schöpfung vom Anfang her. 44

Der Akt der Schöpfung wird also als Geschehen nicht sichtbar;

er erscheint wie eine blinde Konstruktion des von Christus
44 A. a. 0., S. 13 f.
44 In diese Abwertung der Zeit gehört auch die Deutung des «Tages»,

S. 27 ff. : «Der Tag ist nicht der physikalisch verständliche Umlauf der
Erde um die Sonne, der berechenbare Wechsel von Dunkel und Licht, er
ist über all das hinaus etwas, das das Wesen der Welt und unserer Existenz
bestimmt... nicht dieser rechenhafte Tag des Weltumlaufes, sondern der
große Rhythmus, die natürliche Dialektik der Schöpfung. Daß das Unge-
stalte am Morgen zur Gestalt wird und des Abends ins Gestaltlose zurücksinkt

daß es Zeiten des Wachens und des Schiummerns in der Natur,
in der Geschichte, in den Völkern gibt — das alles ist es, was die Bibel
meint, wenn sie von der Schöpfung des Tages redet.» Der Tag ist also, kurz,
keine Zeiteinheit, und darum nichts «Geschichtliches», sondern ein abstraktes,

vieldeutiges Prinzip. 46 A. a. 0., S. 17 f.



Deutung der Schöpfungsgeschichte 25

her kommenden Bonhoeffer. Darum ist seine Exegese jedenfalls

nicht heilsgeschichtlich. Man könnte sie als existentiell
beurteilen in dem Sinne, daß uns die Problematik der geschöpflichen

Existenz bei Bonhoeffer nun allerdings sehr erschütternd

entgegentritt. Es ist eine Exegese in der Existenz der
unerlösten, jeden Augenblick der Erlösung bedürftigen Welt.
Es recken sich sehnsüchtige Arme in die Höhe, wie die
verkrampften Finger des Gekreuzigten vom Isenheimer Altar.
Und trotz aller gegenteiligen Beteuerungen strahlt nirgends
ein Auferstehungsglanz. Man ist beinahe versucht, nicht nur
von «existentieller» Exegese, sondern fast von «existentialisti-
scher» Schau zu sprechen.

4. Existentiell sind noch andere Auslegungen.
W. V i s c h e r 47 hat seine «christologische» Exegese keineswegs

zu Ende geführt in dem Sinne, daß die heilsgeschichtlichen

Linien von Gen. 1 zum Christusereignis ausgezogen
würden. Es heißt lediglich: «Nur in Christus ist alles, was in
Kap. 1 steht, wahr.» «Alles, was in diesem Kapitel steht, ist
Christus-Verkündigung.» «Christus ist doch die Wurzel, Sinn
und Wahrheit der Schöpfung.» 48 Im übrigen aber sieht die
Auslegung durchaus von der christologischen Beziehung ab,
und wir lesen Erörterungen wie: «Wir sollen wissen, daß der
Geher nicht die Gabe ist; wir sollen aber auch wissen, daß

er von uns nicht will in seiner nackten Majestät erkannt sein,
sondern bekleidet mit seiner Gabe, nicht wie er für sich ist,
sondern wie er in seiner Güte für uns ist.»49 «Wir sollen
wissen» — und zwar sollen wir unser Verhältnis zu Gott
erkennen, mit Gott konfrontiert werden — eben dies ist das
Anliegen der existentiellen Auslegung. Daß diese Begegnung nur
in Christus geschieht, daß somit Gen. 1 nur in Christus wahr
ist, ist eine theologische Aussage, die durch ihr bloßes
Vorhandensein die Auslegung noch nicht zu einer heilsgeschichtlichen

macht.
H. Frey60 kommt in seiner Erklärung über existentiell

gerichtete Sätze nicht hinaus. Nach ihm bezeugt Gen. 1 die

17 W. Vischer, Das Christuszeugnis des Alten Testaments, 7. Aull.
(1946). 48 A. a. 0., S. 64 f. 4» A. a. 0., S. 52.

60 H. Frey, Die Botschaft des Alten Testaments: Das Buch der Anfänge,
5. Aufl. (1950).



26 C. A. Keller, «Existentielle» und «heilsgeschichtliche*

«rettungslose Unentrinnbarkeit Gottes» bzw. das «Bewußtsein
der Gottbezogenheit» 51, oder auch die «dreifache Bestimmung
unseres Lebens: Vitalität, Kultur, Religion».62 Die Schöpfung
ist nach Gen. 1 «Ausdruck der Gedanken Gottes» 63, und die
Auslegung schließt mit der Gewißheit, daß «wir im Zuge der
neuen Schöpfung sind», und daß «Gottes vorwärtsstürmendes
Schöpfungswerk in uns im Gange» ist. All das sind offensichtlich

und unverhüllt «existentielle» Aussagen.
Eine heilsgeschichtliche Auslegung hätte man erwarten

können von G. von Rad, dem Entdecker des «kleinen
geschichtlichen Credo» als der Keimzelle der gesamten Penta-
teuch-Überlieferung und dem Verfechter der «typologischen
Exegese». Man wird enttäuscht. Hinsichtlich der Quelle P
betont er nämlich, daß man sie «überhaupt nicht als Erzählungswerk

verstehen» dürfe. «Sie ist wirklich Priesterschrift, d. h.
sie enthält durchaus Lehre, ist der Niederschlag eines intensiven

theologisch ordnenden Denkens.» 64 Darum gilt: «Diese
Sätze sind theologisch nicht leicht zu überinterpretieren! Größer

jedenfalls scheint uns die Gefahr, daß der Ausleger hinter
dem konzentrierten Lehrgehalt zurückbleibt.» 55 Es geht also
hier um einen Lehrgehalt als Frucht des Nachdenkens, nicht
um die Bezeugung eines Geschehens. Außerdem handelt es sich
um Glaubensaussagen, die die Existenz des Menschen hier und jetzt betreffen:
Redete der alte Orientale von Erschaffung und Ordnung des Kosmos durch
die Gottheit, und feierte er beides in großen alljährlichen Kultfesten, so

waren ihm das sehr aktuelle Dinge. Diesen aktuellen Glaubensgehalt muß
der Ausleger allenthalben... aufsuchen, wenn er dem Kapitel gerecht werden

will.68

Also erscheint hier eine bewußt existentielle Auslegung.
Im weiteren Verlauf der Darstellung hat von Rad allerdings

mit theologischen Aussagen zurückgehalten, so daß der
«aktuelle Glaubensgehalt» selten greifbar wird.

« A. a. 0., S. 11. 82 A. a. 0., S. 22 ff. 88 A. a. 0., S. 28 f.
84 G. von Rad, Das erste Buch Mose, in: ATDeutsch, 3. Aufl. (1953),

S. 18 f. — Wenn es demgegenüber auf S. 51 heißt: «Mit 1. Mose 1, 1 hebt das
Geschichtswerk an, das nun durchläuft bis zur Sinaioffenbarung und der
Landnahme der Stämme», so ist das nur ein scheinbarer Widerspruch; denn
hier betont von Rad lediglich den antimythischen Charakter des P. — Allerdings

schlagen die Formulierungen «überhaupt kein Erzählungswerk» (so
S. 18), und «Geschiehtswerk» (so S. 51) hart aufeinander.

88 A. a. 0., S. 36. 80 A. a. 0., S. 36. Auszeichnungen von mir.



Deutung der Schöpfungsgeschichte 27

IV.

Heilsgeschichtlich oder existentiell? — ferne sei es von uns,
die eine oder andere Richtung als die einzig sachgemäße zu
verfechten. Von welchen Gesichtspunkten aus immer ein
Kommentator an seinen Text herantreten möge, so ist doch in jedem
Fall zu sagen: Interessant und lesenswert wird seine
Auslegung erst durch das, was er — auf Grund seiner Prämissen
und Fragestellungen — in den Text hineinlegt, und wie er
ihn damit, durch sein eigenes, persönliches Zeugnis hindurch,
zum Leben und zum Reden bringt. In diesem Sinne ist rechte
Auslegung immer, ihrem "Wesen nach, «existentiell».

Nun aber scheint es in der Schöpfungsgeschichte von P eine
Stelle zu geben, die uns erlaubt, in der verhandelten Frage
einen festeren Standort einzunehmen. Es ist dies der Bericht
vom siebenten Tage: vom Ruhen Gottes am Sabbat. Auch wenn
hier der Sabbat noch nicht als kultische Institution eingesetzt
wird — was die neuere Auslegung wohl beachtet —, so handelt

es sich doch um keinen andern Sabbat als den, welchen
das Volk Gottes hält, bzw. zu halten eingeladen, aufgefordert
wird. Damit aber ist unmißverständlich auf das Heil gezielt
— und das heißt im biblischen, und auch im priesterlichen,
Bereich: auf die Verwirklichung des Heils in der
Heilsgeschichte. Der siebente Tag weist auf die Heilsgeschichte, er
weist auf Jesus Christus. Es ist bezeichnend, daß auch bei W.
Zimmerli bei der Auslegung des 7. Tages Dagon endgültig
besiegt ist und der Blick des Auslegers auf Jesus Christus
zur Ruhe kommt.67

Wenn dem so ist, wenn der Skopus der priesterlichen
Schöpfungsgeschichte im Sabbat und damit in der
Heilsgeschichte — d. h. christlich-theologisch: in Jesus Christus —
liegt, dann darf mit gutem Gewissen der Wunsch ausgesprochen

werden, es möchte in Zukunft jedenfalls hei der eigentlich
theologischen Auslegung von Gen. 1, 1 ff. der heilsgeschichtliche

Gesichtspunkt wenigstens mitberücksichtigt werden.

Ossingen, Kt. Zürich. Carl A. Keller.

57 W. Zimmerli, Anm. 30 a. A., S. 115.


	"Existentielle" und "heilsgeschichtliche" Deutung der Schöpfungsgeschichte (Gen. 1,1-2,4)

