
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 467

nasius' De incarnatione.8 Für eine Neuherausgabe der Epiphaniusschrift
werden aber die beiden somit neugewonnenen Testimonien des codex Coislin.
37 heranzuziehen sein.

Göttingen. Martin Tetz.

Rezensionen.

A.-G. Barrois, Manuel d'archéologie biblique, Tome II. Faits sociaux et faits
religieux. Paris, Editions A. & J. Picard, 1953. XI + 507 pp., 201 illustrations.

Frs. 2250.

Der erste Teil dieses Werkes des namentlich durch seine Teilnahme
an den französischen Ausgrabungen in Arslan Tash bekannten katholischen
Forschers erschien 1939. Der vorliegende zweite behandelt Familie,
politische Institutionen, Recht und Gerichtsbarkeit, Krieg, Kunst und Wissenschaft,

Wirtschaft, Bestattungswesen, außerisraelitische und israelitische
Kulte und Heiligtümer. Das Buch beruht auf intimer Kenntnis des Landes
und verrät im allgemeinen gute Vertrautheit mit der Forschung. Auch das

altorientalische Material einschließlich des ugaritischen ist weithin heigezogen

und nutzbar gemacht; nur beim sakralen Königtum (S. 51 f.) vermißt
man ein Eingehen auf die Arbeiten der Upsala-Schule sowie auf Frankfort
und Gadd. Die Abbildungen, teils etwas unscharfe Wiedergahe von Photos,
teils Strichzeichnungen, sind gut ausgewählt und instruktiv. In den
literarischen Fragen ist die Haltung gemäßigt kritisch; in den religionsgeschichtlichen

noch ausgesprochener konservativ. Unter entschiedener Ablehnung
des «Vätergottes» im Sinne Alts findet B. in El-Roi usw. überall
Beinamen des höchsten kanaanäischen Gottes El. Die Religion der Patriarchen
ist ihm im wesentlichen ein Familienkult, aber scharf geschieden von der
der aramäischen Verwandten; die mosaische Religion schließt sich dann
organisch an: dabei bleiben doch wichtige religionsgeschichtliche Probleme
offen! Und die scharfe Trennung von israelitischen und nichtisraelitischen
Kulten und Heiligtümern in den Kapp. XX und XXI, wobei die «Höhen»
der Richter- und Königszeit deutlich in die zweite Kategorie fallen,
entspricht weder der Feststellung, daß die Formen des Kultes bei den Patriarchen

von denen das kanaanäischen kaum verschieden waren (S. 348. 403),
noch der Tatsache einer weitgehenden Kanaanisierung der Jahwereligion
auf kanaanäischem Boden. — Aber noch nach einer anderen Seite empfindet
man eine Lücke. Wenn in der keineswegs auf französische Literatur
beschränkten Bibliographie die Namen A. Bertholet, L. Köhler, M. Noth und
Joh. Pedersen fehlen, so fehlen damit auch die dort vertretenen neueren
Gesichtspunkte, die verheißungsvollen Ansätze zu einer wirklichen «he-

8 Für De incarnatione wären die Fragmente ebenfalls in Frage gekommen,

weil der Titel dieser Schrift im codex Ambrosianus 235 (D 51) und im
dritten Teil des laurentianischen Athanasiusflorilegs desgleichen itepl
ulOTeuuç lautet.



468 Rezensionen

bräischen Kulturgeschichte» gegenüber dem alten und etwas dürren Schema
der «hebräischen Archäologie».

Unbeschadet dieser Ausstellungen kann das Buch, das sich leicht und
angenehm liest und auf archäologischem Gebiet zuverlässig orientiert,
lebhaft empfohlen werden. (Wenn man S. 404 liest, der Jahwename enthalte
ein kausatives Pi'el von hawah «sein», so wird das Hif'il gemeint sein;
S. 4151 ist J. L, Pap zu lesen statt Rap.)

Basel. Walter Baumgartner.

Fritz Schmidt-Clausing, Zwingli als Liturgiker. Eine liturgiegeschichtliche
Untersuchung. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1952. 182 S. DM 9.80.

Julius Schweizer, Reformierte Abendmahlsgestaltung in der Schau Zwingiis.
Basel, Friedrich Reinhardt, 1953. 136 S. Fr. 7.80, DM 7.50.

Das vermehrte Interesse, das seit einigen Jahrzehnten in Deutschland
den praktischen und historischen Fragen des Gottesdienstes auf evangelischer

Seite entgegengebracht wird und nun in unsern Tagen in dem groß
angelegten Unternehmen des Handbuches Leiturgia 1 eine nicht zu
übersehende Frucht reifen läßt, hat auch die schweizerischen Gaue nicht ganz
unberührt gelassen. Nicht nur sind in den letzten Jahren mehrere kantonal-
kirchliche Liturgien in bedeutsamer Weise erneuert worden 2 und wird auch
bereits der Ruf nach einer einheitlichen deutschschweizerischen Liturgie
laut3, sondern auch dem historischen Erfassen des Wesens reformierter
Liturgie und namentlich ihrer Ausgangspunkte im Werke Zwingiis und
Calvins wird nun ein vermehrtes Interesse zuteil. 4 In diesen Zusammenhang

gehören die beiden zur Diskussion stehenden Veröffentlichungen von
Schmidt-Clausing und Schweizer.

Schmidt-Clausing will die liturgiegeschichtlichen Tatsachen
und Zusammenhänge im Leben Zwingiis darstellen. Er gibt zunächst ganz
einfach eine «liturgische Biographie» Zwingiis, deren Hauptanliegen ist,
das Ubergewicht der liturgischen Fragestellung im Leben Zwingiis deut-

1 Herausgegeben von Karl Ferdinand Müller und Walter Blankenburg
im Johannes Stauda-Verlag zu Kassel; soeben ist die 14. Lieferung, welche
den 2. Band abschließt, erschienen. Das Werk wird drei Bände umfassen.

2 Baselland und Aargau; an der Arbeit ist man in St. Gallen und im
Berner Jura; vor der Frage «eigene Revision oder Zusammenschluß?» steht
man namentlich in Bern, Zürich und Graubünden.

3 Vgl. die Verhandlungen des Schw. ref. Pfarrvereins, 89. Versammlung
in Chur vom 27. bis 29. Sept. 1954 (Zürich 1955), S. 107, und H. Dürr in
Reformatio, Jg. 4 (1955), S. 153 f.

4 Vgl. allgemein J. Schweizer, Zur Ordnung des Gottesdienstes in den
nach Gottes Wort reformierten Gemeinden der deutschsprachigen Schweiz
(Zürich 1944). Betr. Calvin ist vor allem hinzuweisen auf den endlich
erschienenen Band II der Münchener Calvin-Ausgabe von P. Barth und
W. Niesei, bearbeitet von Dora Scheuner, welcher «La forme des Prières ...»
enthält; die Einleitung nennt die spärliche bisher vorhandene Literatur.



Rezensionen 469

lieh zu machen; dabei hofft er, auch «ein neues Licht auf die Gesamtpersönlichkeit

Zwingiis werfen» zu können (S. 13) ; diese Hoffnung erfüllt sich
aber in nicht sehr hohem Maße. Dagegen ist es sehr verdienstvoll, daß diese
Linie in Zwinglis Arbeit und im Gange der Zürcher Reformation einmal
herausgestellt wurde. Daß «Zwinglis liturgisches Fragen und Forschen
die eigentliche Ursache zu seinem Aufbruch bildet» (S. 13), scheint uns
allerdings eine petitio prineipii (vgl. S. 57 unten: «Die neue Gottesdienstordnung

war geschaffen und damit der Höhepunkt der Züricher Reformation,

der also auf liturgischem Gebiet lag, erreicht»). Wir möchten dieses

Prinzip nicht unbedingt als falsch hinstellen. 5 Nur scheint uns der
Beweis dieser These nicht völlig gelungen. Einerseits sind doch wohl
einzelne Sachverhalte der Frühzeit überinterpretiert, so Zwinglis Äußerung
über den Molliser liturgischen Fund (S. 36) und der Ausspruch über das

Ave Maria (S. 44), anderseits wird mit dem Jahre 1525 abgebrochen,
während eine wirkliche Grundlinie sich doch auch nach diesem Jahre noch
verfolgen lassen müßte. Richtig gesehen ist die Bedeutung Surgants für
Zwingli, die auch in den instruktiven Nebeneinanderstellungen im 3. Teil
deutlich zum Ausdruck kommt. Leider ist dem Verfasser der 1. Band von
O. Farners Zwingli-Biographie (Zürich 1943) unbekannt gehliehen. Schon
dort (und danach in der hier in Anm. 4 angeführten Arbeit Schweizers von
1944 und, in sehr überzeugender Weise, natürlich aucli in seiner vorliegenden

neuen Darstellung) ist auf die Bedeutung Surgants für Zwingli bereits
deutlich hingewiesen. 6 Über Zwinglis Lieder wird hingegen Unrichtiges
behauptet. Das Pestlied erscheint (S. 39 und 41) noch immer als Quelle
für Zwinglis Biographie am Ausgang seines ersten Zürcher Amtsjahres. 7

Eine Liedbearbeitung des 129. Psalms von Zwingli (S. 83) gibt es nicht. Und
diejenige des 69. Psalms steht nicht in «Zwicks Gesangbuch». Letztere
Zwingli abzusprechen, wie das hei Schweizer (S. 55) geschieht, ist nicht
geraten; daß Bullinger das Lied nicht erwähnt, beweist nichts gegen

5 Es ist im Gegenteil zu sagen, daß das Liturgische im Leben aller
Reformatoren und in der Reformation aller Gebiete eine hervorragende
Rolle gespielt hat, ist doch die spätmittelalterliche Messe der Ort, wo der
zu reformatorischen Gedanken neigende Priester täglich mit einer
ausgeprägten Formwerdung katholischer Lehre sich konfrontiert sah; und da
der Gottesdienst zu den wesentlichen Lebensäußerungen christlicher
Gemeinde gehört, konnte gerade über diesen Punkt am wenigsten einfach
hinweggegangen werden, mußte vielmehr die Neugestaltung des
Gottesdienstes zu den dringlichsten Aufgaben kirchlicher Erneuerung zählen.

6 S. 239—241 (im Register fehlt der Name Surgants). Es ist entschieden
ein Mangel an Schmidt-Clausings Arbeit, daß er sich mit Farners 1. Band
nicht auseinandersetzt (vgl. z. B. auch S. 178, Anm. 12). In der Auseinandersetzung

mit Farner S. 178, Anm. 15 scheint uns Schmidt-Clausing im Recht.
7 Arthur Richs bedeutsame Dissertation: Die Anfänge der Theologie

Huldrych Zwinglis (1949) scheint dem Verfasser entgangen zu sein (vgl.
dort S. 104—119). Auch die Wandlung Zwinglis zum Reformator ist danach
bei Schmidt-Clausing (S. 41) um ein Jahr zu früh angesetzt.



470 Rezensionen

das positive Zeugnis der gedruckten Quellen. Und daß Zwingiis Kappeler
Lied «auf den Straßen und Plätzen der Stadt Zürich» in vierstimmigem
Tonsatze laut geworden ist (so Schweizer, S. 27), meldet uns keine Quelle,
ist auch nicht sehr wahrscheinlich. Dieser vierstimmige Satz ist übrigens
nicht verloren (S. 54) ; dies muß leider von demjenigen zum Pestlied
gelten, den man aber nicht als Motette wird bezeichnen dürfen; es war
wohl ein einfacher Liedsatz. 8

In diesem Zusammenhang fällt bei Schmidt-Clausing auch die Bemerkung,

1598 sei im Großmünster eine Orgel eingerichtet worden (S. 84). In
diesem Jahre wurde jedoch nur der Gemeindegesang eingeführt; die erste
Orgel wurde in Zwingiis Gotteshaus erst 1876 aufgestellt. 9 Und eine weitere

Kleinigkeit: Nicht Zwingli hat als erster das Apostolicum an Stelle
des Nicänums in den Abendmahlsgottesdienst eingeführt (S. 113 und 134,

Anm. b), sondern kurz zuvor hatten die Straßburger das schon getan.10
Auch in den Auffassungen Zwingiis über die «liturgische Zeit» (S. 74 f.)
fällt der Gleichklang mit straßburgischen Gedanken auf. Die Frage der
Abhängigkeit wäre in beiden Punkten noch abzuklären.11

Besondern Wert erhält die Arbeit durch den Abdruck aller Zwingli-
schen Formulare für Predigtgottesdienst, Abendmahlsfeier, Prophezei,
Taufe und Trauung, denen jeweils die Vorlagen und die Veränderungen
der Zürcher Kirchenordnung von 1535 synoptisch gegenübergestellt werden.

Wenig vermag einem in dieser Form die Nebeneinanderstellung von
Zwingiis Abendmahlsgottesdienst und der ganz andersartigen Deutschen
Messe Luthers von 1525/26 zu sagen.

Die Kenntnis der von Schmidt-Clausing dargestellten Tatsachen
voraussetzend, gibt nun Julius Schweizer den Versuch einer Deutung
von Zwingiis Liturgie des erneuerten Predigt- und Abendmahlsgottesdienstes.

Seine in vielen Stücken überraschenden Aufstellungen und Ergebnisse

dürften das Gespräch um die Fragen des Gottesdienstes auf längere
Zeit hinaus in wesentlichen Punkten beschäftigen und befruchten. Drei
Problemkreise scheinen uns besonders deutlich hervorzutreten:

8 Daß Schweizer in seinen Literaturangaben für Zwingiis Lieder auf
den wissenschaftlich-hymnologisch weitgehend unzulänglichen Kommentar
zum neuen deutschschweizerischen Kirchengesangbuch von Theophil
Bruppacher, Gelobet sei der Herr (Basel 1953), verweisen muß, zeigt, wie
notwendig eine Arbeit auf diesem Gebiete wäre.

9 Festschrift zur Erinnerung an die Glockenweihe im Großmünster zu
Zürich (Zürich 1889), S. 46.

10 F. Hubert, Die Straßburger liturgischen Ordnungen im Zeitalter der
Reformation (Göttingen 1900), S. LXVII (in der Ausgabe Nr. 6, die
wahrscheinlich noch ins Jahr 1524 gehört).

11 Dies wäre besonders deswegen auch wichtig, weil Schweizer (S. 37)
feststellt, daß Zwingli die straßburgischen Umstellungen im Formular
Surgants nicht mitgemacht hat.



Rezensionen 471

1. Ein sehr vielfältiges Licht fallt auf die Frage, in welchem Verhältnis
die Liturgie Zwingiis zu derjenigen der vorangehenden Epoche steht. Die
lebendige Verbindung zum Gottesdienst im Zeitalter der Gotik wird nach
Schweizer hauptsächlich im Predigtteil von Zwingiis Gottesdienst, der
sich weniger an die Katechumenenmesse als vielmehr an den sakramentslosen

Büß- und Predigtgottesdienst des späten Mittelalters anschließt,
deutlich (S. 34. 50 f.). Nicht ganz eindeutig scheint uns die Antwort, die im
Zusammenhang dieser Erörterungen auf die Frage nach dem Verhältnis
von Liturgie und Drama gegeben wird. Auch wird durch das Herausstellen
der Verbindungslinien zum geistlichen Spiel im ausgehenden Mittelalter
(S. 17. 21 f.) die Feststellung, daß in der Aktion des Nachtmahls kein
Schauspiel gegeben werden soll (S. 14. 76), wohl etwas verdunkelt.

Aber auch die Geschiedenheit von jener Epoche wird deutlich: «In der
Aktion des Nachtmahls kommt eine neue Welt zum Durchbruch» (S. 113).
Die These Schmidt-Clausings : «Luther hat bereinigt, Zwingli hat geschaffen»

(S. 63), wird einem erst hier so richtig einleuchtend. Der Verfasser
wird denn auch nicht müde, die liturgische Arbeit Zwingiis immer von
neuem als künstlerisches Schaffen zu verstehen (S. 14 f. 28. 34. 50. 73. 90.

113 f.).
Zwinglis Liturgie wird aber nicht nur durch die Gegenüberstellung

zum Mittelalter, sondern auch durch vergleichende Seitenblicke auf die
Liturgie der Apostel, der Ostkirche (besonders schön etwa S. 109), der
Straßburger, Calvins (wichtig S. 110), der nach Zwinglis Tod folgenden Epoche
und unserer Tage (besonders scharf S. 81) plastisch gemacht.

2. Mit Schmidt-Clausing befindet Schweizer sich in Auseinandersetzung
hinsichtlich der Frage, ob bei Zwingli von einem Auseinanderfallen des

Abendmahlsgottesdienstes in einen Wort- und einen Sakramentsteil gesprochen

werden könne bzw. müsse, oder nicht. Schmidt-Clausing bejaht diese
Frage eindeutig (S. 58). Schweizer sieht zwar wohl, daß der Gottesdienst
Zwinglis «die Tendenz aufweist, in einen Wort- und in einen Sakramentsteil

zu verfallen» (S. 34 f.), und weiß das in der verschiedenen Herkunft
dieser beiden Elemente aus dem Pronaus einerseits und aus dem Meßgottesdienst

anderseits einleuchtend zu begründen. Zwinglis Tat besteht nun
aber gerade darin, daß die Anlage seines Formulares den Predigtgottesdienst

ohne nachfolgende Abendmahlsfeier eindeutig zum Torso werden
läßt (vgl. Schmidt-Clausing, S. 66). Dadurch, daß der Wort-Teil mit der
Bitte des verlorenen Sohnes schließt (S. 49) und die Absolution in den
Sakrament-Teil hineingenommen ist (S. 39), sind die beiden Teile untrennbar

verknüpft und entsteht eine eindrückliche liturgische Architektonik
(S. 92 f.), in welcher — wenngleich in neuen Formen — die Rückkehr zum
Gottesdienst, wie das Neue Testament ihn sieht (S. 9 f.), unzweideutig
klarliegt.12 Diese Einheit des Gottesdienstes zerfällt erst nach Zwinglis
Tod (S. 117 f.).

12 Vgl. das Urteil R. Stählins in seiner Geschichte des christlichen
Gottesdienstes in Leiturgia I, S. 60 (vgl. Anm. 1), wonach die Reformation
«liturgisch den Anschluß an die Alte Kirche, den sie suchte, nicht gefunden»



472 Rezensionen

3. Was man zunächst in diesem Buche wohl nicht suchen würde, sind
positive Ausführungen zum Thema Musik und Gottesdienst. Sie haben ihren
Anlaß in Zwinglis betont musiklosem Gottesdienst. Bemerkenswert ist,
daß der Verfasser nicht ausgeht von der nachgerade zum Gemeinplatz
gewordenen Ansicht, Zwingli wäre hei längerem Leben schon noch zur
Bejahung des Gemeindegesanges gekommen. Es wird im Gegenteil hier
nachgewiesen, warum Zwingli wahrscheinlich an seiner ablehnenden
Haltung hätte festhalten müssen (S. 53. 57). Ein anderer Gesichtspunkt wird
erst später sichtbar, wo der Weg von dem bei Zwingli ursprünglich
vorgesehenen antiphonalen Sprechen zu einem «neuen Singen ausschließlich
vom Sprechen des AVortes her» gezeigt wird (S. 64. 66. 113), so daß schließlich

auf neue Weise doch die Behauptung gewagt werden darf, Zwingli
hätte, wäre es ihm vergönnt gewesen, sein Werk zu vollenden, noch «den

Weg gefunden zu einem nur aus dem Wort entspringenden Singen» (S. 113).
Der Verfasser läßt durchblicken, daß unser ja doch auf den Gemeindegesang

der deutschen Reformatoren und Calvins zurückgehendes kirchliches

Singen das nicht ist, wenn er von der «Notlösung unseres
Kirchengesangs» spricht (S. 126; vgl. 81). Daß die von Zwingli her sich ergebende
befriedigende Lösung kaum skizzenhaft angedeutet, geschweige denn deutlich

gezeichnet wird, ist zwar bedauerlich, aber begreiflich.
Was in diesem Zusammenhang die von Zwingli selber geschaffenen

Lieder betrifft, möchten wir bezweifeln, ob man sagen darf, daß das
Kappeler Lied am deutlichsten meistersingerische Form trage (S. 54) ; mit
Recht wird ja darauf hingewiesen, daß es aus dem Volkslied entsprungen
ist (S. 27. 54), und dies ganz im Gegensatz zu den beiden andern. Darf man
nicht im Gegenteil sagen, daß sich von den beiden andern Liedern hin zum
Kappeler Lied, das um einige Jahre jünger sein muß, eine Entwicklung
anbahnt, die doch in den «der Gemeinde zugänglichen Raum eines schlichten
Singens ,una voce'» (S. 63) führt?

Das Buch Schweizers wendet sich — mit Recht — an einen über die
Fachwelt hinausgehenden Leserkreis. Dennoch hätte man u. E. nicht auf
einen ausführlichen Anmerkungsapparat verzichten dürfen. Allzu viele
wichtige Behauptungen stehen nun ungeschützt da, und man ist oft im
ungewissen, ob man es mit aktenmäßig belegbaren Tatsachen oder mit
bestimmten Interpretationen nicht eindeutiger Quellen oder gar mit der
persönlichen Schau des Verfassers zu tun hat. Daß letztere sehr ausgeprägt,
neu und eigenwillig und damit für die Diskussion fruchtbar ist, gibt der
Arbeit ihren hohen Wert, ließe aber gerade eine genauere Dokumentation
wünschbar erscheinen.

Saas i. Pr., Kt. Graubünden. Markus Jenny.

hätte. Es fragt sich, ob dieses Urteil nicht gerade durch Schweizers
Untersuchung ins Unrecht gesetzt wird. Es fällt ja überhaupt auf, wie
oberflächlich bei Stählin der Gottesdienst der reformierten Kirche behandelt ist
(S. 64—66).


	Rezensionen

