
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 6

Artikel: Kierkegaards Kritik an Hegels Logik : zu Sören Kierkegaards 100.
Todestag am 11. November 1955

Autor: Ritschl, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kierkegaards Kritik an Hegels Logik.
Zu Sören Kierkegaards 100. Todestag am 11. November 1955.

In der heutigen theologischen Literatur wird Kierkegaard
seltener angeführt als vor etwa 20 Jahren. Niemand wird aber
deshalb annehmen müssen, seine Wirkung sei heute geringer.
Der damals weitgehend durch den Einfluß seiner Schriften
angeregte Neuanfang in der Theologie hat heute längst Gestalt
gewonnen. Kierkegaards Thesen und Fragen zum «System»,
zum Subjekt-Objekt-Problem, zum Ethischen, zum Einzelnen
und der Allgemeinheit und zur etablierten «Staatskirche»
haben jetzt ein genuin theologisches Gesicht erhalten, sofern sie
nicht von der Existenzphilosophie auf ganz andere Weise
verwertet worden sind.

Hier soll nun gezeigt werden, inwieweit Kierkegaards Kritik

an Hegels logischem System ihm den Anstoß zu seinen
eigenen Gedanken gegeben hat. Gerade diese Gedanken haben
nachher die entscheidende Rolle im Einfluß auf die heutige
Theologie gespielt.

K.s Entwicklung in der Stellungnahme H. gegenüber ist erheblichen
Schwankungen unterworfen gewesen. So gibt H. Reuter, K.s rel.phil.
Gedanken z. H.s rel.phil. System (Diss. Berl. 1913) bis etwa zum Jahre 1841

drei Stufen an: 1. bis 1835 Ansätze; 2. 1835—37 Bruch mit der Vergangenheit;
3. 1838—41 Konsolidierung des Standpunktes und Abschluß der

Entwicklung. Weitere Stufen läßt E. Hirsch sichtbar werden, K.-Studien, 1—2

(1935), S. 519. 680 f., auch 513. 517 ff. 678 f. 696 (allerdings unter einfacher
Gleichsetzung J. H. Fichtes mit dem Pseudonym «Climacus»), Wieder
anders E.Geismar, S. K. (1929), S. 76—86. 286—338, und J. Hohlenberg, S.K.
(1949), Kap. 5.

Bei aller Untersuchung der Kritik K.s an H. muß das eigentliche Ziel,
angelegt in der Konzeption, von der Methode, die zu diesem Ziel führen soll,
getrennt betrachtet werden. Dies ist übrigens K.s Art, andere zu
interpretieren und zu kritisieren.

I.

Material der Kritik Kierkegaards.

Kierkegaard hätte niemals der Kritik und Opposition gegen
Hegel ein solches Gewicht beigemessen, wenn er nicht bei ihm
seine eigenen Fragestellungen gefunden und ähnliche
Zielsetzungen erkannt hätte. Wohl war die dänische Kirche fast ganz



438 D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

hegelisch gestimmt \ und dies Moment ist nicht zu gering zu
achten, aber es war doch H. selber, den K. im Auge hatte, den
er schon früh gelesen 2 und sehr gut gekannt hatte.3

K. besaß in seiner Bibliothek die sämtlichen Hauptwerke H.s, Kants,
Trendelenhurgs, Spinozas. Er konnte deutsch lesen, aber weniger gut sprechen.

Es scheint aber festzustehen, daß K. vornehmlich aus der «Kleinen
Logik» der Enzyklopädie Kenntnis von H.s Logik gewonnen hat. An der
Fassung ihres Inhalts setzt nämlich die Kritik des «Anfangs» an, die
zunächst allerdings' so stark auf Trendelenburg fußt, daß zu fragen wäre,
welche Ausgabe K. benutzt hat.

1. Der «Anfang» der Logik und ihr Weg. — Bei H.s
Beschreibung des großen, aufsteigenden Kreises der Selbstentäußerung

des absoluten Geistes bildet die Logik die erste Stufe.
In der Logik hat das göttliche Leben noch im Bereich des
Fürsich-Seins die erste Form. Die Logik ist göttliche Logik. Was
für das ganze System gilt, gilt auch für die Logik: die Realität
Gottes nimmt im Verlauf der spekulativen Lehensweise
fortlaufend zu. Die spekulative Entwicklung ist eine Realisierung
der Gottheit — nicht in dem Sinne, daß Gott vom Nichtsein zum
Sein überginge, sondern in der Weise, daß Gott immer aktueller,

wesentlicher, gegenwärtiger wird. Der kosmogenetisch-
theogenetische Prozeß ist ein Weg der dauernden Anwesenheit

1 Es ist eindeutig, daß die dänische Kirche zur Zeit K.s so stark von
H. beeinflußt war, daß es letztlich unwesentlich bleibt, ob K. gegen die
Kirche oder H. polemisiert. Martensen als Normal-Dogmatiker trennte
wenig von Hegel (vielleicht etwa «die Gabe von Oben»: aller intellectus
activus ist durch intellectus passivus, durch Empfänglichkeit, bedingt).
H. spekuliert auf dem Boden der Vernunft mit der Vernunft über die
Vernunft, Martensen spekuliert auf dem Boden des vernünftigen Glaubens mit
dem Glauben über den vernünftigen Glauben. Z.B.: «die sind zu Schanden

geworden welche meinten, ein für alle Mal die Grenzen für alles menschliche

Begreifen abstecken, ein non plus ultra feststellen zu können, wobei
es sein Verbleiben haben sollte. Denn hinterher zeigt es sich beständig,
daß es doch ein plus ultra gäbe jeder Abschluß im Begriff wird daher
stets nur relativ sein können» (Dogm. § 33, v. 1849, deutsch, Kiel 1850).
Gerade das ist es, das Weiterstecken der Grenzen (die Totaleinsicht), das

K. zuinnerst zuwider ist, das — alles in einem — das ganze Objekt seiner
Kritik ist. «Alles dozieren kann Martensen» (S. Kierkegaard, Papirer, X, 1,

A, 616).
3 Dies zeigt an Beispielen E. Hirsch, K.-Studien, 2 (1935), S. 145.
3 H.Reuter, K.s rel.-phil. Ged. z. H.s rel.-phil. System (1913), S. 8,

Anm. 4.



D. Ritschi, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 439

Gottes. Die Gottheit in der Substanz ist in der Substanz
immanent anwesend. So ist die Logik «also die erste, die wahre
Selbstoffenbarung Gottes im Elemente des reinen Gedankens». *

Die Logik als Grundwissenschaft, als System (vgl. dazu H.s Enzykl.,
§ 7) des reinen Gedankens, der Wahrheit an sich, der Einheit von Subjektivität

und Objektivität bestimmt H. als die «Darstellung Gottes, wie er in
seinem ewigen Wesen vor Erschaffung der Natur und eines endlichen
Geistes ist» (Logik, ed. Glockner, I, 36). Die Logik als die Wissenschaft
des Begriffs ist so die Lehre des Begriffes Gott.

«Die Idee als die subjektive und die objektive Idee ist der Begriff, dem
der Begriff als solcher der Gegenstand, oder dem das Objekt der Begriff ist»
(Enzykl., § 183). Sofern aber die Natur als «ein System von Stufen zu
betrachten ist» (§ 194), «deren eine aus der anderen notwendig hervorgeht,
und die nächste Wahrheit derjenigen ist, aus welcher sie resultiert» — muß
für H. der Übergang von der Logik, der Grundwissenschaft, zu den
konkreten Wissenschaften nicht in der Form eines Sprunges, wohl aber in der
Art eines Schöpfungsvorganges gefaßt werden, zumal H. die Logik als die
Wissenschaft begreift, welche es «nicht mit Anschauungen, nicht einmal —

wie die Geometrie mit abstrakten, — oder sonst mit sinnlichen Vorstellungen,

sondern mit reinen Abstraktionen zu tun hat» (§ 12). Dagegen ist
die Natur als die «Idee in der Form des Andersseins» (§ 192) gegeben, in
der Form des Negativen, dessen Bestimmung die Äußerlichkeit ist. Die
Natur an sich wäre (ist) in der Idee göttlich, wie sie aber ist, ist diese

Bestimmung aufgehoben. Ihr Sein entspricht ihrem Begriffe nicht, «ihre
existierende Wirklichkeit hat daher keine Wahrheit». Dieser Übergang in
die eigentliche Negativität ist der Schöpfungsakt Gottes, der als
Schöpfungsakt im Übergang K.s Kritik gefunden hat.

Die Logik als die «Wissenschaft der absoluten Form» ist
nicht als Dialektik Metaphysik, sondern die Logik «in der
wesentlichen Bedeutung spekulativer Philosophie tritt an die
Stelle dessen, was sonst Metaphysik genannt wird und als eine
von ihr abgesonderte Wissenschaft abgehandelt wurde» (§ 18).
H.s Logik ersetzt. Sie bezieht nicht nur Neues in ihren Rahmen
mit ein. So wird die aristotelische und scholastische Logik
einer völligen Umgestaltung unterzogen. Sie ist nun Grundwissenschaft

des Systems als Wissenschaft vom Logos, von der
Gültigkeitsbegründung schlechthin, in welcher sich werdender,
produktiver Geist erschließt. Sie ist nicht Wissenschaft der
Relationen. Der Logik gehört die Ontologie an, sie ersetzt die alte
Ontologie aber. Sie fällt — dem Prinzip der Identität zufolge

4 J. Iljin, Die Philosophie H.s als kontemplative Gotteslehre (1946),
S. 209.



440 D. Ritschi, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

— mit der alten Ontologie zusammen. — Was aber in H.s
Augen ein Zusammenfallen, An-die-Stelle-Treten ist, ist vom
«gewöhnlichen» Standpunkt aus ein Gleichsetzen. Für H. ist
die Logik die Darstellung Gottes; vom nicht-spekulativen
Gesichtspunkt aus aber die Darstellung der Gottesvorstellung H.s.

Das Denken der Spekulation ist für H. höchste, absolute
Realität. Für K. aber 5 erscheint die spekulative Methode innerhalb

der Logik als unerlaubte Anleihe der Logik bei der
Existenz. Im Zusammenhang mit der Kritik des «Anfangs» trifft
K.s Polemik vor allem den Inhalt des Teiles «Die Wirklichkeit»
in der Enzyklopädie, der mit den Worten beginnt: «Die
Wirklichkeit ist die unmittelbar gewordene Einheit des Wesens und
der Existenz, oder des Inneren und des Äußeren» (§ 91). «Existenz

ist unmittelbare Einheit des Seins und der Reflexion, sie
ist daher Erscheinung, kommt aus dem Grunde und geht zu
Grunde» (ib.). Noch klarer ist folgender Satz, den K. schon
früh bestritten hatte: «Das Äußere hat daher vors erste den
selben Inhalt als das Innere, was innerlich ist, ist auch äußerlich
vorhanden und umgekehrt, die Erscheinung zeigt nichts, was
nicht im Wesen ist, und im Wesen ist nichts, was sich nicht
manifestiert» (§ 86/7).

Noch aufregender fand K. das Darauffolgende, H.s Begriff
von Quantität—Qualität und Maß. Die Quantität bestimmt H.
zunächst als «das reine Sein, an dem die Bestimmtheit nicht
mehr als eins mit ihm selbst, sondern als aufgehoben oder
gleiehgiltig gesetzt ist» (§ 52). (Der Acker bleibt nach wie vor
Acker, wenn er seine quantitative Begrenzung ändert.)
Zunächst können wir die Quantität auch noch nicht als Quantum
verstehen, sondern als reine, unbestimmte Quantität,
aufgehobenes Für-sich-Sein, während das Quantum seine «vollkommene

Bestimmtheit in der Zahl hat» (§ 55), «weil deren Element
das Eins ausmacht». Das Quantum ist so die aufgehobene Qualität.

Nach dem Momente der Diskretion ist die Zahl Anzahl,
nach dem der Kontinuität aber Einheit, «dieser ihr qualitativer
Unterschied ist im Eins aufgehoben, welches die ganze Zahl,
die Anzahl und die Einheit ist, das mit seiner Grenze identische
Wesen des Quantums». Zunächst wird nun das Maß als die spe-

5 So formuliert Hirsch, a. a. 0., S. 681.



D. Ritschi, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 441

zifische Quantität bestimmt. Es hat «als qualitativ» das äußere
Quantum an sich. Das Maß ist so das «qualitative Quantum»
(§ 60), «zunächst als unmittelbares, ein Quantum, an welches
ein Dasein oder eine Qualität gebunden ist». Der Übergang des

Quantitativen ins Qualitative hebt sich auf (§ 63). Veränderungen

des Seins sind Übergehen vom Qualitativen ins Quantitative

und umgekehrt.
Hier liegen die Bausteine für K.s Schriften gegen H., die

ihre Auswirkungen bis in unsere heutigen Gemeindepredigten
reichen lassen. Es waren nicht K.s philosophische Uberzeugungen,

noch weniger seine Lust zur Opposition, die ihn hier
zur Kritik an «der Vermittlung» veranlaßten. Vielmehr war es
seine subjektiv-ethische Leidenschaft, sein — wie er es nennt
— «religiöser Ernst», der ihm die Annahme einer Qualitäts-
nivellierung verbot.

K. kommt auf rückwärtsgerichtetem Wege von hier aus
zur Betrachtung über den «Anfang» der Logik. Er sieht den
Inhalt des Daseins «hinterlistig in die Logik hineingeschmuggelt»

(S. Kierkegaard, Ges. Werke, ed. Gottsched & Schrempf,
VI, S. 187).

K. geht bewußt an H.s Anliegen vorbei: der Ontologie im System der
Logik nicht nur einen Platz anweisen zu wollen, sondern die Ontologie gar
Logik werden zu lassen. Für K. kann die Logik — wenn auch dialektisch —
nur kontrollierenden, konstruierenden Charakter haben. Sie kann keinen
Inhalt konstruieren, kontrollieren kann sie mit nicht mehr Befugnissen,
als es eben einer Logik der Relationen entspricht.

H. formuliert so: «Das Absolute ist das Sein» (es ist die
[im Gedanken] schlechthin anfängliche, abstrakteste und

dürftigste Kealität) «... zugleich auch das Bekannte, daß Gott der
Inbegriff aller Realität ist» (Kl. Logik, ed. Bolland, § 86). Da
nun das reine Sein die reine Abstraktion ist, ist es das absolut
Negative — als das völlig Bestimmungslose —, das nun, gleich
wie bei der Charakterisierung des reinen Seins, unmittelbar
genommen bei H. auch das reine Nichts ist. Die zweite Definition

des reinen Seins ist die Folgerung: daß es also das Nichts
ist (§ 40, Bolland § 88). Die Negativität kann so als die Unmöglichkeit

einer Bestimmung eines Positiven gefaßt werden. Die
Unbestimmtheit des Seins macht es aus, daß es das Nichts ist.
Die höchste Form des Nichts für sich ist «die Freiheit, aber sie



442 D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

ist die Negativität, insofern sie sich zur höchsten Intensität in
sich vertieft und selbst auch Affirmation ist» (§40). Da nun
ebenso das Nichts wie das Sein als das Unmittelbare gefaßt ist,
kann H. sagen, daß es, als «das sich selbst gleiche, ebenso
umgekehrt das selbe ist, was das Sein ist» (§ 41).

H. sagt weiter, man könne diese Einheit von Sein und Nichts
nicht begreifen, nur «auffassen». Das Nicht-Begreifen erklärt
H. als ein bloßes Nicht-vorstellen-Können. Das Vorstellungsvermögen

soll aber bald sein Recht bekommen: als Einheit des
Seins und des Nichts ist das Werden gesetzt. «Jedermann hat
eine Vorstellung vom Werden.» So soll nun rückwärts —
analytisch-deduktiv — von der Synthese, vom Werden aus, die Einheit

des Seins und des Nichts begriffen werden. Beide sind im
Werden «enthalten».

Der «Anfang», K.s Anstoß zur Kritik, der nicht vorgestellt
werden kann, wohl aber begriffen werden soll, «drückt schon
die Rücksicht auf das weitere Fortgehen aus». Das Ergebnis
ist das Geworden-Sein, das Dasein. Das Dasein ist als ein Sein
mit einer Bestimmung definiert, Bestimmung aber «ist als
unmittelbare oder seiende Bestimmtheit die Qualität». Das Nicht-
Sein enthaltende Dasein — denn das Nichts war bei seinem
Werden wesentlich — würd zum Anderssein gesetzt, denn die
Qualität ist nur in Beziehung auf Anderes. In einem Satz ist
die Notwendigkeit dieses Fortgangs der Philosophie gezeigt:
etwas wird ein Anderes, aber das Andere ist selbst ein etwas,
so wird es gleichfalls ein Anderes, und so fort ins Unendliche
(§46).

Hiermit mußte sich K. auseinandersetzen, um seine
«existentielle Einsprache» und die «Annäherungen des Gedankens
an den Glauben» heginnen zu können.

2. Die Identität und die Methode der Dialektik. Entgegen
der hergebrachten abendländischen Tradition sieht das Prinzip

der Dialektik H.s in einem Widerspruch keine fatale
Schranke für das Weiterdenken, sondern im Gegenteil eine
Entwicklungsmöglichkeit und Notwendigkeit für eine neue, um
so positivere Entstehung. Die Position ist einmal gesetzt (sie
ist hei H. bekanntlich nicht mit dem «Empirisch Konkreten»
gleichzusetzen, sondern Empirisch-Konkretes wird so
«gesetzt», daß es Position sein kann, es wird nicht «genommen»,



D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 443

es wird gefügt, vgl. Marxismus) und schlägt mit (metaphysischer)

Notwendigkeit in sein Gegenteil um. Es wird so die
Negation. Die Synthese, die nun werden kann, trägt nur den
Charakter der vorläufigen Vollendung bis zur letzten Synthese
im Absoluten.

Der Akt des menschliehen Denkens ist identisch mit dem Ereignis der
menschlichen Vernunft. Der Gott H.s ist Ereignis, nur Ereignis. Es wäre
unmöglich, ihn mit diesem oder jenem Ding gleichzusetzen, das ihm auf
dem Wege seiner Selbstentäußerung begegnet, das durch ihn wird. Es
begegnet ihm zwar nicht als «Anderes», aber es begegnet ihm als sein eigenes
Selbst in der Form des noch-nicht oder nur teilweise Entwickelten, und
deshalb kann es nicht mit ihm identifiziert werden (z.B. der Mensch).
Wenn sich auch das Ding aus dem Absoluten, aus der «Wahrheit, wie sie
ohne Hülle an und für sich selbst ist», entwickelt und wiederum zu dem
Absoluten hinstrebt auf dem Wege durch die Endlichkeit, so ist es wohl
Gleiches wie das Absolute, aber nicht das Gleiche. Es ist Gleiches («Ur»-
Gleiches) im Anderssein.

Die Andersheit ist aber (nur) quantitativ, nicht qualitativ! Falls man
sagen wolle, es sei doch eine qualitative Andersheit, so kann nur gesagt
werden, es sei dies dann im Sinne einer «angehäuften» Quantitätsdifferenz.
Dies gilt nun sozusagen als «Lehrsatz»: Qualität kann gesetzt werden durch
eine Quantitätssumme. Es gibt bei H. nur quantitative Differenzen, keine
qualitativen. Die Folgerung ist: Denken und Sein ist identisch, wohl aber
nicht gleich, Gott und Mensch sind identisch, quantitativ aber nicht gleich.

Was diesem System zugrunde liegt, ist in K.s Augen ein
auf die Spitze getriebener Anthropomorphismus — trotz der
proklamierten absoluten Theonomie — und ganz und gar
Immanenzphilosophie — trotz der ersten und letzten Synthese:
dem Absoluten und der These des «Inhaltes, der die Darstellung

Gottes ist, wie er in seinem ewigen Wesen vor Erschaffung

der Natur und eines endlichen Geistes ist» (Logik,
Vorrede). 6

Man muß an H. glauben, so wie man an jedes System glauben

muß. Es schien zu H.s Zeiten, als sei man plötzlich auf die
sich selbst entwickelnde Welt gestoßen, die man nur zu
betrachten habe und in deren Entwicklungsgang man sich selber
befände, was aber von jedem einzelnen — unter dem Gesichtspunkt

des «Nicht-Einzelnen», der Allgemeinheit — noch zu
verstehen die Aufgabe sei. K.s Verdienst ist es, die Zustimmung

» Vgl. Iljin (Anm. 4), S. 305 ff.



444 D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

zu einem System als «Glauben» zu entlarven. Es wird in einem
System auch immer der Platz für eine Ethik der Entscheidung
fehlen.

Im Anschluß an das oben Bemerkte über das Anderssein kann so

zusammengefaßt werden: Religion ist Verhältnis im Werden zu einem Andern in
sich selbst. Das Gewicht, das auf dem «Werden» liegt, gestattet nicht die
Anwendung der Bezeichnung Pantheismus für H.s logisch-theologisches
System. Das hat K. — im Unterschied zu anderen christlichen Kritikern
H.s — deutlich gesehen.

Weil dem «Werden» als Entwicklungsprinzip eine solche
entscheidende Bedeutung in H.s System zukommt, sah K.
gerade hier den Ansatz für eine falsche Darstellung der — für
uns theologisch interessanten — Begriffe der Geschichte, des
Einzelnen und der Allgemeinheit und der Stellung des
Menschen zu Gott oder zu dem Sohn Gottes in der Geschichte. Darum

kommt die Frage nach der Beziehung von H.s dialektischem
Prinzip zum Dasein (zur Realität des Lebens) in den Mittelpunkt

der Diskussion in den philosophischen Schriften K.s.7
Wenn eines an K.s Kritik unangreifbar ist, so ist es dieses:

ein logisches System kann es gehen, aber ein System des
Daseins kann es nicht geben (Ges.Werke VI, 185). Ein logisches
System ist nur Systematik, ein System selbst aber ist immer
ein System des Daseins. Zum System des Daseins sagt K. (VI,
192): «Ein System des Daseins kann nicht gegeben werden.
Also gibt es ein solches nicht? Keineswegs! Das liegt auch
nicht in dieser These. Das Dasein ist ein System — für Gott.
Aber für einen existierenden Geist kann es ein System nicht
sein. System und Abgeschlossenheit entsprechen einander.
Dasein ist aber gerade das Entgegengesetzte.» Wer möchte das
bestreiten?

7 Reuter (A. 3), S. 27, sagt, K. habe mit H. die Annahme einer
Lebensdialektik gemeinsam. Dies kann mit Recht aber nur dann gesagt werden,
wenn zwischen subjektiver und objektiver Dialektik unterschieden wird.
Der Unterschied wird klar, wo Iljin z. B. H. Leisegang zitiert (a. a. 0. S. 399,

lit. Anhang) : «Der Philosoph (Hegel) läßt den Denkprozeß laufen, nicht
wie er, sondern wie die Sache will.» Das ist ein Bekenntnis zur objektiven
Dialektik, der die H.sche kongruent sein sollte. Es ist genau das Gegenteil
der K.sehen, Trendelenburgschen und Schellingschen Kritik (Schelling: Die
dialektische Methode «ist nur ein leeres, selbstgemachtes Schema ihres
Urhebers»),



D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 445

II.

Ausformung der Kritik Kierkegaards.

Kierkegaards Kritik am «Anfang», am Begriff der Identität,

am Begriff des Werdens und der Notwendigkeit gibt
weitgehend die Grundlage zur Ausarbeitung seiner eigenen
Gedanken. Es kann eine Linie gesehen werden von den
philosophischen Schriften über den Kirchenkampf Kierkegaards bis
hin zur Beeinflussung unserer heutigen Dogmatik, die von dieser

Kritik an Hegel nicht losgelöst betrachtet werden kann.
1. Der Unterschied der Dialektik hei Kierkegaard und Hegel.

K. setzt sich im Laufe seiner Schriften gegen die platonische
Dialektik ab, dann erst gegen H. Das Deckungsverhältnis von
Logik und Ontologie bei H. wird ihm immer deutlicher. K.
selbst trennt scharf zwischen Logik und Ontologie. Logik ist
für ihn in Form gefaßtes menschlich immanentes Denken —
kurz, weitgehend die alte Logik. Ontologie aber ist K.s Wissenschaft

schlechthin, aber mit dem Stempel der Existenz versehen.
Verkürzt kann man sagen, K. sei Existenzontologe. Dies ist
schon deutlich bei K.s Skepsis gegenüber Piatos Verständnis
des Verhältnisses von Denken und Sein, das ihm H.s Identität
zu ähneln schien.8

K. selbst möchte die Unterscheidung zu H.s dialektischem Prinzip an
der Auffassung des Kontradiktionsprinzips klarmachen. Die Stellung zu

8 Bense, H. und K. (1948), S. 80, bezeichnet die Art der H.schen Dialektik
als dialektischen Schluß auf die Synthese hin, die K.sche Dialektik aber

als einen Schluß aus der Thesis des Denkens und der Antithesis des Seins
auf den Sprung, die Nichtidentität, genauer die Kinesis der Existenz. Er
faßt so zusammen: «H.s Dialektik setzt Thesis und Antithesis, und der
dialektische Schluß ist der Schluß auf die Synthese, die zu einer neuen
Bestimmung führt, zu der es wieder eine Antithesis gibt usw., derart, daß bei
dem ganzen Verfahren die Identität von Denken und Sein festgehalten
wird K.s existentielle Dialektik ist das Verfahren eines Schlusses aus
der Thesis des Denkens und der Antithesis des Seins auf den Sprung
derart, daß bei dem Verfahren die Verschiedenheit von Denken und Sein
festgehalten wird, also eine H.sche Synthese nicht erreicht wird.» Dieser
Vergleich ist zwar nur dann eine treffende Charakteristik, wenn als
bekannt vorausgesetzt wird, daß K. unter «Denken» und «Sein» etwas anderes
versteht als H. Sicher richtig ist die Folgerung, daß «also eine H.sche
Synthese nicht erreicht wird», sondern stattdessen der Sprung zum
«Anderen» führt.



446 D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

diesem Prinzip ist bei K. genau umgekehrt wie bei H. K. erinnert an die
Bemerkung des Aristoteles, der die Haltbarkeit des Kontradiktionsprinzipes
dadurch zeigen wollte, daß er teststellte, die Aufhebung dieses Prinzips
beruhe selbst auf diesem Prinzip, «da sonst der entgegengesetzte Satz, es

sei nicht aufgehoben, ebenso wahr ist» (VI 99). Nach K.s Meinung war es

also der logische Fehler H.s, das Kontradiktionsprinzip aufzuheben. Hier
erscheint K.s Kritik an der spekulativen Logik als rein logische Kritik,
während doch seine eigene dialektische Synthese logisch gar nicht genügend
beschrieben werden kann: die Synthese ist der existierende subjektive
Geist (VI 163).

K. gibt seiner eigenen Sicht auf die Formen der Dialektik und die
Forderungen, die sich daraus ergeben, folgendermaßen Ausdruck: «Alles dreht
sich darum, den Unterschied absolut zu machen zwischen der quantitativen
und der qualitativen Dialektik. Die ganze Logik ist quantitative Logik
oder modale Dialektik, denn alles ist, und das Ganze ist beständig ein und
dasselbe. Im Dasein ist dagegen die qualitative Dialektik zu Hause» (Pap.
VII, A, 84). Diese qualitative Dialektik ist K. wesentlich. Als sich
bestreitende Widerparte bringt sie Sein und Nichtsein in sich. Das Analogon
zu H.s Synthese ist kein Übergang, sondern der «unendliche qualitative
Sprung». Dieser Sprung ist «das Existieren eben selbst», ein Gedanke, der
in der Existenzphilosophie bedeutend ist. — K. kennt aber auch die quantitative

Dialektik. In ihr bewegt sich Sein verschiedener Quantität
gegeneinander. Diese Dialektik gehört in den Bereich «ein logisches System kann
es geben». Das ist aber für K. uninteressant, denn er sieht es da und dort
schon verwirklicht.8

2. Kierkegaards Kritik am «Anfang». — K.s Kritik ist Kritik

im Sinne der allerhöchsten Leidenschaft. Der Einsatz seiner
ganzen Person zu dieser Kritik ist Ersatz für die angebliche
Sicht und das angebliche Totalwissen über das Ganze, das H.
zu haben und zu lehren glaubt. Die leidenschaftliche Kritik
K.s geht aber auf Kosten der Nüchternheit, die ihm bei der
Arbeit des Widerlegens wohl größeren Erfolg gebracht hätte.

H.s Logik, als die sich durch den Widerspruch selbst
erhaltende und selbst fortpflanzende Logik, scheint K., dem
«Lebensdialektiker», in keiner Weise mit der lebendigen Tatsäch-

8 Diem, Philosophie und Christentum bei S.K. (1929), S. 107 ff., faßt
diese doppelte Schau K.s auf die Dialektik zusammen: «Wir können die hier
geübte Dialektik zweigleisig oder zweilinig nennen, im Gegensatz zu der
einlinigen spekulativen Dialektik H.s und des späteren Plato. Das
Doppelverhältnis des Fragenden zum Gegenstand einerseits und zum Gesprächspartner

andrerseits führt zu einer doppelten dialektischen Bewegung.» Die
Doppelschau der Dialektik könnte dann wohl im Zusammenhang mit K.s
Doppelreflexion gesehen werden (ob Diem im Recht ist mit «... und des

späteren Plato», bleibt zu fragen).



D. Ritschi, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 447

lichkeit und wirklichen Existenz in Beziehung zu stehen. Die
Vernachlässigung der Existenz findet sich am Anfang der
Logik und muß dort kritisiert werden. Zu solcher Kritik hatte
H. bereits Vorbilder: I. II. Fichte, Schelling, Trendelenburg.

K.s Pseudonym Climacus ähnelt I. H. Fichtes Wirklichkeitsauffassung
und Kampf gegen H.s Gotteslehre. Die Ansichten des Climacus und Fichte
können auf die abstrakt logische Sphäre zurückprojiziert werden und
ergeben nichts weiter als die klare Meinung, daß Logik und Ontologie als
grundverschieden angesehen werden müssen. Biographisch ist der Einfluß
I. H. Fichtes auf K. nicht schwer zu verfolgen. Fichte ist aber nicht der
eigentliche Anstoß für K.s Kritik am Anfang. Climacus ist als Pseudonym
nur der «Vorposten» K.s. K. henützt mit Climacus Fichte zum Beginn der
Kritik auf der Stufe der «Religiosität A».

Schwerwiegender ist der Einfluß Schellings. Nach dem Bruch mit
Regine war K. im Winter 1841/42 in Berlin und hörte Schelling. Es war die
Zeit seiner eigentümlichen verstockten Offenheit. Vorzeitig kehrte er nach
einem halben Jahr nach Kopenhagen zurück. Schellings in gewisser Weise
irrationaler Gotteshegriff scheint K. eine starke Stütze seiner philosophischen

Weise der konzentrierten Äußerung seiner persönlichen Glaubensinhalte

geboten zu haben. Schellings Kritik betrifft «die Verwechslung von
Gedanke und Begriff». Er expliziert dies folgendermaßen: die Anfänge des
Denkens im Denker können nur von der Anschauung stammen, können nur
Beobachtung und Erfahrung sein. Das Denken der Abstraktion ist Denken
nach bereits gedachtem Konkretem und nach Denken der Wirklichkeit. Die
Abstraktion ist ein Zurückschrauben alles möglichen Denkens auf das
Abstrakte. Es ist darum nicht der Anfang. Die H.sche Entfaltung ist also
nicht mehr als nachträgliche Rückentfaltung von vorher «Zusammengefaltetem».

Das Ich ist also nicht unbeteiligt an der Bildung des Abstrakten,
sondern es ist wesentlich — von der Naturanschauung aus — der Baumeister

des Abstrakten. H.s Ausgang, das Sein oder Nichts, ist nicht einfach
da, sondern es ist erst gedacht da, also nicht anfänglich. So kritisiert
Schelling den Anfang.

K. war glücklich, als er bei Schelling anfänglich die Lösung gefunden
zu haben glaubte. Schon das Wort Wirklichkeit, Existenz, ließ die
«Gedankenfrucht in mir vor Freude wie in Elisabeth hüpfen». Er sollte aber bald
enttäuscht werden, ebenso auch von Trendelenburg, bei dem er den «Sprung»
vermißte.

Trendelenburg bestreitet die Voraussetzungslosigkeit des H.schen Denkens

genau so, wie es alle Kritiker H.s im ganzen gesehen tun. Zunächst
bestreitet er immanent die Voraussetzungslosigkeit, dann stellt er dem

ganzen Anfang die Wirklichkeit gegenüber. Er sucht H.s Logizismus durch
gegenübergestellten Realismus zu ersetzen. Wieder ist die «wirkliche
Konkretheit» die Fallgrube H.s. Trendelenburgs Waffe ist die aristotelische
Kategorie der Bewegung. Er versteht das Sein und das Nichts als zwei
«ruhende Vorstellungen», die Frage ist einfach: wie soll daraus das Werden



448 D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

kommen? Es kann nicht anders sein, als daß H.s leeres Sein schon die
Bewegung, die Voraussetzung für alle Naturgeschehnisse und
Naturerkenntnis (Aristoteles) als Voraussetzung vor sich hat. «Hiernach ist die
Bewegung von der Dialektik, die nichts voraussetzen will, unerörtert
vorausgesetzt Wohin wir uns wenden, es bleibt die Bewegung das
vorausgesetzte Vehikel des dialektisch erzeugenden Gedankens» (Trendelenburg,
Log. Untersuch., 1840, S. 26; dies kann fast wörtlich in K.s Schriften
wiederkehren). Ohne Bewegung kommt man nicht aus, aber der Bewegung kann
keine statische Voraussetzung gegeben werden. H.s Versuch, die Negativität
als Motor des Systems zu benutzen, kann nicht möglich sein.

Logisch gesagt geht H. vom abstraktesten aller Gedanken

aus, K. vom konkretesten. So liegt der Unterschied bereits im
ersten Ausgang. Während der Beginn mit dem Abstrakten für
Trendelenburg ein Beginn ist, der bereits eine Abstraktion
voraussetzt, für Schelling ein Beginn, der ein Subjekt voraussetzt,
so ist er für Kierkegaard eine Anfangsreflexion, die eine
Reflexion voraussetzt.

In «De omnibus dubitandum est» (Pap. IY, B 1—17, Winter
1842/43, nach dem Studium von H.s Vorlesungen über die
Geschichte der Philosophie) hat K. schon deutliche Meinungen
über das Verhältnis von Denken und Sein entwickelt. Seither ist
immer dies wesentlich: auch wenn die subjektive Existenz von
H.s Sein völlig abstrahiert werden könnte, so wäre der Rest doch
kein reines Sein, sondern gedachtes Sein. K. setzt — von den
oben Genannten ausgehend — mit der Kritik ebenfalls am
Anfang des Systems ein. Seine Forderung ist fürs erste, daß in der
Logik keine Bewegung sein dürfe (V, S. 6). «Die Logik ist,
und alles Logische ist nur.» Das Pseudonym Haufniensis
beschreibt die Steigerung der Prädikate, die von H. dem Nichts
beigelegt werden. Das Nichts muß schließlich das notwendige
«Andere» werden, sonst kann es die Bewegung nicht in Gang
bringen. Die Synthese hat die Eigenschaft und die Wirkung
der Mediation (V, 4/5). «Was im Werden die Alternation
zwischen Sein und Nichtsein ist (eine jedoch etwas undeutliche
Bestimmung, insofern als das Sein selbst zugleich das Kontinuierliche

in der Alternation ist), das ist später das Negative und das
Positive» (VI, 187). Es wird deutlich, daß K. — auf H. bezogen
— die Ausdrücke positiv-negativ im umgekehrten Sinne wie
Schelling anwendet. K. fragt nun gleich wie Trendelenburg
nach der Voraussetzungslosigkeit — er nennt es wie H. Un-



D. Ritschi, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 449

mittelbarkeit. An gleicher Stelle, die auch die Kritik des
Anfangs bietet (VI, 160 ff.), bezieht er sich auf Trendelenburg,
dessen Verdienst er darin sieht, «daß er die Bewegung als die
unerklärliche Voraussetzung, als das Gemeinsame erfaßt, worin
das Sein und Denken sich vereinigt».

Die Frage ist, wie der Anfang beschaffen sei. H. sagt (En-
zykl. §39), das System begänne mit dem Unmittelbaren. K.
fragt gründlicher: wie beginnt es mit dem Unmittelbaren?
Beginnt es damit unmittelbar? Die Antwort ist eindeutig Nein.
«Das Beginnen des Systems, das mit dem Unmittelbaren
beginnt, ist also selbst durch eine Reflexion erreicht» (VI, 188).
Die von H. selbst gegebene Definition, das Unmittelbare sei das
nach einer erschöpfenden Abstraktion zurückgebliebene
Abstrakteste, liefert K. — in ganz ähnlicher Weise wie Schelling
— den Beweis für das nichtunmittelbare Beginnen. Gleich wie
die Reflexion, die wahre Voraussetzung des Beginnens, unendlich

ist, ist auch die Abstraktion in K.s Augen unendlich. Die
Frage ist also, wie man sie zum Stehen bringen kann (trotz
allem Spott über die «schlechte Unendlichkeit»). K. zeigt, daß
diese letzte Abstraktion gar nicht möglich ist, und legt auf diese

Behauptung das größere Gewicht, im Unterschied zu Schelling.
Der Erfolg dieser Gedanken kann so zusammengefaßt werden:

Das Denken kann keine Existenz ergeben, denn es hat
mit dem Dasein nichts zu tun, es ist durch eine Kluft von ihm
getrennt. Der Anfang muß mit einem Sprung gemacht werden.
K. verharrt so im Dualismus, er läßt eine Antinomie bestehen
(vielleicht als ein Erbe Kants), die kaum von vornherein
theologische Gründe gehabt haben dürfte. — Es geht K. nicht nur
um die Existenzvergewisserung, sondern um die «Existenz-
werdung», d. h. aber um die Existenz «vor Gott».

3. Kierkegaards Kritik an der Identität. — K. sieht das
Denken gegen das Sein in gleicher Weise abgegrenzt wie gegen
Gott (ein gewisser Anschluß an Kant). Daß aber H.s System
gegen die Existenz abgegrenzt ist, ist für ihn ein unmöglicher
Gedanke, «hinten, statt vorne angefangen».

«Jede Bestimmung, für welche Sein eine wesentliche Bestimmung

ist, liegt außerhalb des immanenten Denkens, also außerhalb

der Logik» (Pap. IV, C, 88). Daran knüpft sich der
wesentliche «Grundsatz» K.s, daß Dasein weder definiert noch

29



450 D. Ritschi, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

bewiesen werden kann. Logik und Ontologie sind grundverschieden.

Mit Trendelenburg, den K. als den reinen und
ehrlichen Interpreten griechisch-aristotelischen Geistes bezeichnet,
wendet er sich auch von Kant ab. Kants Logik erscheint ihm
nicht als «formale» Logik, wie er sie wünscht, sondern es

spukt in ihr Ontologisches. Denn Trendelenburg zeigt (Log.
Untersuch., S. 18 f.), daß die formale Logik sich zu Unrecht
aristotelisch nenne. K. übernimmt diese Behauptung.

Wie sieht nun K. die Beziehung zwischen Denken und
Sein? Er bietet einen existentiellen Ersatz für H.s gesetzte
Identität, in gewissem Sinne eine Korrektur in der Form des

Sprungs. Diese Bewegung über einen die Quantitäten und
Qualitäten trennenden Graben ist die Herstellung der Beziehung
zwischen Denken und Sein. Der Sprung ist als Analogon zu
H.s Identität zu verstehen, aber im Sinne einer Antithese. Er
trennt und verbindet. Mit den Worten Quantität und Qualität im
H.schen Sinn kann K. das Sein als solches nicht bestimmen.
Das Sein hat für K. nur eine Eigenschaft, die Charakteristik
und Bezeichnung zugleich ist: seiend. Das ist zwar eine
qualitative Aussage. Es ist damit aber nicht gesagt, daß es selber
Qualität sei. Es ist es nicht selbst, aber es ist Bestimmtheit
dieser Begriffe. Sein ist also qualitative Bestimmtheit. Das Sein
läßt sich aber auch quantitativ bestimmen: nämlich das mögliche

Sein, nicht das Sein. Das ist eine niedere Bestimmung.
Die höhere, die qualitative Bestimmtheit wird erst durch die
Kinesis. Man muß deutlich sehen, daß diese schwierigen und
nur umständlich zu hantierenden Begriffe von der H.schen
Philosophie oder ihren frühen Kritikern kommen. So wird etwa
die Kinesis im aristotelischen oder Trendelenburgschen Sinne
zunächst einfach aufgenommen, dann aber krasser angewendet:
Trendelenburgs Kinesis wird zu K.s Sprung. Entsprechend
setzt dann K.s Kritik an Trendelenburg ein (vgl. etwa Pap. V,
C, 12).

Als Ergebnis kann nun soviel formuliert werden: Der
Sprung ist keine logische Operation, keine Denkarbeit. (Die
Anwendung in «Religiosität B» ist diese; Glaube kann nicht
durch Logik, christliches Zeugnis nicht durch Denkarbeit
erarbeitet werden!) Der Sprung ist das Existieren selbst. Er ist
Sache des existierenden Individuums in der Entscheidung.



D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 451

Es gibt keine Approximation, nur ein «Entweder-Oder». Jedes
«Quantitieren» zu etwas ist unmöglich. Für dieses Axiom (denn
als ein Beweis kann es nicht angesehen werden) gibt es keinen
anderen Grund als K.s Frage: wie werde ich ein Christ? So

sagt er, «daß auf diesem Wege (Approximation) sich in den
Glauben hineinquantitieren zu wollen ein Mißverständnis ist,
eine Sinnestäuschung, daß es eine Anfechtung für den
Glaubenden ist, sich um solche Erwägungen zu bekümmern» (VI,
109). Und an anderer Stelle: «Was hier angedeutet worden ist,
haben die ,Brocken' oft genug eingeschärft, nämlich, daß es

keinen direkten und unmittelbaren Übergang zum Christentum

gibt, und daß deshalb alle, die einen auf diese Weise ins
Christentum rhetorisch hineinschieben oder gar hineinprügeln
wollen, Betrüger sind. Doch nein, sie wissen nur nicht, was sie
tun» (VI, 139).

Das «Hineinquantitieren» drückt sich vor der «inneren
Not», umgeht die Krisis (das «Scheitern» in der Existenzphilosophie).

Ganz abgesehen von den möglichen philosophischen
Begründungen ist diese Erkenntnis ein wahrheitsgetreues
Abbild der biblischen Botschaft.

4. Kierkegaards Begriff des Werdens und der Notwendigkeit
als Ergebnis seiner Kritik. Mit der Frage nach K.s Begriff

des Werdens und der Notwendigkeit (beides kann in keinem
Denken getrennt betrachtet werden) ist das Problem der
«Philosophischen Brocken» berührt.

K. hatte für seine «Brocken» einen anderen Titel vorgesehen, den er
aber wieder fallenließ : «Die apologetischen Voraussetzungen der Dogmatik
oder Annäherungen des Gedankens an den Glauben». Dieser Satz ist sehr
aufschlußreich und faßt das Thema der «Brocken» und weitgehend aller
philosophischen Schriften zusammen.10

K. sieht alles Werden als in Freiheit Werdendes. Werden
geschieht nicht aus Notwendigkeit. «Nichts, das wird, wird aus
einem Grunde, alles aus einer Ursache. Jede Ursache endet
in einer freiwirkenden Ursache» (VI, S. 69). Diese schwerwiegenden

Sätze grenzen K. scharf gegen H. ab. Bei H. ist das
Zustandekommen des Begreifens, die Erkenntnis, eine Sache

10 Die «Brocken» liegen bereits in der von E. Hirsch besorgten
Übersetzung und Ausgabe vor. Der Einheitlichkeit halber wird Schrempfs
Übersetzung weiter zitiert (VI). Schärfste Kritik mit Beispielen äußert L.
Richter an Hirschs Übersetzung, ThLZ 1952, 3, Sp. 143 ff.



452 D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

des Werdens, das in der Logik beschrieben, resp. begriffen
wird. Für K. gehört die Bewegung nicht in die Logik. Wenn
also K. fragt: «wie verändert sich das, was wird? oder worin
besteht die Veränderung (alloiosis) des Werdens?» (S. 67), so
gibt gleichsam Trendelenburg K. die Antwort und spricht mit
Aristoteles' Worten: «Wer die Bewegung nicht kennt, kennt
die Natur nicht» (Log. Untersuch., S. 121). «Wir nehmen die
Bewegung als eine Tatsache der Natur, und wenn wir sie
zugleich als eine Tatsache des Denkens anerkennen, fragen wir,
wie weit sie im Geiste greife und wie viel sie trage.» Aristoteles
wird zitiert von Trendelenburg: «Nach seiner Ansicht (Phys.
III, 2) soll die Bewegung die Verwirklichung (Entelechie) dessen

sein, was der Möglichkeit nach ist, inwiefern es ein solches
ist, sie ist ihm nach einem anderen Ausdruck eine unvollendete
Energie.» K. übernimmt dies trotz aller Unterschiede. Aristoteles

begreift die Veränderung als eine Art qualitativer Bewegung.

Das gleiche tut K.: «Denn wenn der Werdende nicht in
der Veränderung des Werdens in sich selbst unverändert
verbleibt, so ist das Werdende nicht dieses Werdende, sondern ein
anderes, und die Frage verschuldet eine ,metabasis eis alio
genos'... dagegen erhält der Werdende unverändert Dasein,
welches ist dann die Veränderung im Werden?» Die Frage
wird dadurch gelöst, daß K. die Veränderung als nicht im
Wesen, sondern im Sein erkennt. Die Veränderung «ist die
Bewegung vom Nicht-Dasein zum Dasein». Das Nicht-Dasein
kann, das geht aus seiner Funktion hervor, nicht ein Nichts-
Sein sein, es muß auch da-sein, in der Form des Nicht-Daseins,
sonst könnte das Werdende von ihm nicht ausgehen. Nicht ein
Nichts-Sein, sondern ein Nicht-Sein ist der Grund der
Veränderung, «denn jede Veränderung hat allezeit ein Etwas
zur Voraussetzung». So kommt K. zu der wichtigen Definition,

daß dies Sein, das als Nicht-Sein den Ausgang für das
Werden bildet, die Möglichkeit sei. Ein Sein dagegen, das nicht
Nicht-Sein ist, sondern seiendes Sein, ist das wirkliche Sein
oder die Wirklichkeit: die Veränderung des Werdens ist der
Übergang von der Möglichkeit zur Wirklichkeit. Die anfängliche

Frage: wie verändert sich das, was wird?, ist damit also
beantwortet, daß die Veränderung eine Veränderung im Sein,
nicht im Wesen ist.



D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 453

Die Kinesis kann nicht unter dem Zeichen der Notwendigkeit stehen,
aus folgenden Gründen:

a) Veränderung ist eine Möglichkeit zur Definition, daß Sein und
Wesen verschieden sind, d.h.: Möglichkeit und Wirklichkeit sind im Sein
verschieden, im Wesen gleich. In der Notwendigkeit fällt aber Wesen und
Sein in eins zusammen. Ergebnis: «Es wird schlechthin nichts aus
Notwendigkeit (VI, 68).

b) Alles Werden versteht K. als ein Leiden, «und das Notwendige kann
nicht leiden, nicht das Leiden der Wirklichkeit leiden». Oder anders: Das
Mögliche wird durch die Wirklichkeit zunichte gemacht, weil es in dem

Augenblick, wo es wird, nicht mehr Möglichkeit, sondern Wirklichkeit ist,
da das Werden als der Übergang von der Möglichkeit zur Wirklichkeit
verstanden ist. Deutlicher : damit etwas werden kann, muß der Ausgang des
Werdens durch das Werden zum Nichts werden (Reue!). Das ist beim
Notwendigen nicht möglich, denn es ist, weil es notwendig ist. Als Ausgang
zum Werden dürfte es aber nicht sein. Notwendigkeit ist Seinsbestimmung,
ist selbst Sein.

Dies alles ist darum so scharf bestimmt, weil H. die Notwendigkeit ganz
anders definiert hatte: sie ist die «Identität der Möglichkeit und der
Wirklichkeit» (Enzykl. §96). Die Identität wird inhaltsvoll verstanden,
Zufälligkeit, Möglichkeit und Wirklichkeit sind Fragen des Inhalts. Die aus
einer Ursache gefolgte Wirkung setzt die Wirklichkeit (vgl. Enzykl. § 101,
auch 108, 3: «der Übergang von der Notwendigkeit zur Freiheit, oder vom
Wirklichen in den Begriff, ist der härteste» — darum macht der Begriff der
Freiheit H. überhaupt Schwierigkeiten). Die Substantialität und Akziden-
tialität bieten die Verhältnisbestimmung der Notwendigkeit, wobei
Substantialität wesentlich als Kausalität verstanden ist. Dazu fragt K., wie
das zu verstehen sei, daß die Notwendigkeit eine solche Einheit sei. Er
argumentiert so: der Fehler liegt darin, daß Möglichkeit und Wirklichkeit
semsverschieden sind, sie können also keine Einheit bilden, zumal ja die
H.sche Einheit, die Notwendigkeit, wesensbestimmt ist. «Das ist ebenso

unmöglich wie widerspruchsvoll», denn Möglichkeit und Wirklichkeit würden,

wenn sie in der Notwendigkeit ihre Einheit fänden, zu einem absolut
anderen Wesen, und «das ist keine Veränderung». Ergebnis: Das Werden
geschieht durch Freiheit.

Was K. so über das freie Werden sagt, findet seine Konkretheit

in der Betrachtung des Geschichtlichen. Die Unveränderlichimg

des Notwendigen sieht K. darin, daß «es sich beständig
zu sich selbst und zu sich selbst auf die selbe Weise verhält,
daß es jede Veränderung ausläßt» (VI, 70). Das ist die Un-
veränderlichkeit des Notwendigen. Dieser Satz ist aber
irreversibel. Man kann nicht umgekehrt sagen, daß das Unveränderliche

notwendig sei. Das verhindert die Zeit, in der Werdendes

nachträglich Gewordenes ist. So ist das historisch Vergan-



454 D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

gangene unveränderlich, weil es Gewesenes ist, aber es ist als
solches nicht notwendig (Sündenfall!). Unter Geschichtlichem
versteht K. zunächst nicht mehr als etwas einfach Vergangenes,

Gewesenes. «Die Unveränderlichkeit des Vergangenen
besteht darin, daß dessen wirkliches So nicht anders werden
kann.» Daraus folgt aber nicht, daß das mögliche Wie nicht
anders hätte werden können (Schuld).

Das Werden kann aber in «sich eine Verdoppelung enthalten:

eine Möglichkeit des Werdens innerhalb seines eigenen
Werdens» — das ist das eigentlich Historische, wie es K.
versteht, das «in Beziehung auf die Zeit dialektisch ist». Da nun
das Gewordene nicht als notwendig Gewordenes begriffen
wird, kann das Zukünftige zu dieser Bestimmung nicht im
Widerspruch stehen. Damit es werden kann, darf es nicht
notwendig sein. Da die Notwendigkeit das Werden unterbindet,
könnte vom Zukünftigen und auch vom Vergangenen gar nicht
die Rede sein, wenn es unter dem Zeichen der Notwendigkeit
stünde. Die Freiheit darf nicht zur Illusion werden. Eben die
Freiheit möchte K. in ihrer reinen Form retten, sonst wäre
keine Entscheidung möglich. Die Entscheidung ist aber das,
worauf es ankommt.

Umgekehrt: die Unveränderlichkeit des Vergangenen, als
nicht notwendig Gewordenes, ist die einzige Basis für die
Erkenntnis einer Rechtfertigung des Begriffes der Sünde und der
Schuld. Die Wahl, die Erkenntnis der Sünde, die Reue, die
Existenz vor Gott, die Verantwortung, ist für K. mit einem
notwendigen Werden nicht zu vereinbaren. Daher sieht er
diese Begriffe oder Existenzformen des Menschen bei H. ver-
unmöglicht.

III.
Aktuelle Begriffe, die aus der Hegel-Kritik Kierkegaards

herausgewachsen sind.

1. Der Begriff der Existenz. Existenz, wie sie K. versteht,
hat keine Beständigkeit. Sie ist nie in sich geschlossen und
abgeschlossen oder sich selbst genug. Sie ist beständig im Werden.

Das Werden ist als Streben zu verstehen. Das Streben
aber kennt kein endliches Ziel in dem Sinne, daß man denken



D. Ritschi, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 455

könnte, sie strebe auf ein sichtbares Ziel zu. Das Streben ist
nicht «Hin-Streben-zu-Etwas», denn es liegt im Wesen des Stre-
bens-im-Werden, daß es nie fertig sein kann. Solange also etwas
existiert, ist es im Werden. «Das Werden ist die Existenz des
Denkers selbst» (VI, S. 171). Das Werden aber ist Sache des

Subjekts. Das denkende Subjekt ist, indem es existiert, beständig

im Streben. Existenz ist ausschließlich Sache des Einzelnen.
Das nach dem Unendlichen strebende einzelne Subjekt ist
beständig im Werden. K. liebte diesen Gedanken so sehr, daß für
ihn der Begriff einer Gemeinde ganz bedeutungslos war.

K. handelt nicht vom seienden Subjekt, er redet vom denkenden Subjekt.
Er gesteht zwar H. die Realität des objektiven Denkens ohne weiteres zu,
sie ist «selbstverständlich». Aber was ist damit erreicht? Nichts, meint K.,
denn es handelt sich um den Einzelnen, der denkt. Das objektive Denken
mitsamt der Gewißheit seiner Realität kann als Beschäftigung dienen, aber
es bleibt außerhalb des Einzelnen. Auf wen denn, als auf das Ich kommt es
an? — Die Erklärung des Daseins ist die Aufgabe, auch wenn eingeräumt
wird, daß das Dasein als solches nicht «erklärt» werden kann. Wie sollte
aber ein Denker, «der bei seinem Denken das mitzudenken vergessen kann,
daß er ein Existierender ist», das Dasein erklären? Beim Vergessen des
Existierend-seins kann weder erkannt noch gehandelt werden. Denn die
Existenz ist das', daß man existiert.

Die Allgemeinheit, und also das objektive Denken, wird von K. als
Flucht vor sich selber verstanden. Diese Flucht ist ein Weg aus dem
Bereich weniger Möglichkeiten — aber möglicher Möglichkeiten — in den
Raum unendlicher, unmöglicher Möglichkeiten. Der Existierende geht auf
der Flucht sich selbst verloren, oder besser: er geht Gott verloren, oder

genauer: Gott geht ihm verloren.
Die wenigen möglichen Möglichkeiten sind sinngebende und mit Sinn

ausfüllbare Möglichkeiten. Das Sein des Existierenden, also der Existierende

selber, ist der permanenten Möglichkeit gegenwärtig, durch seine
Beziehung zur Transzendenz eine sinnvolle Weisung zu sehen, oder mit
anderen Worten: von Gott einen Auftrag zu hören, der ihm dann die
Gewißheit der gesuchten Beziehung gibt. Das ist die eine Seite, diese
sinngebende und beglückende Möglichkeit steht ihm offen. Andererseits ist dem

Existierenden, und nur ihm, nicht nur als Möglichkeit, sondern als sein
eigentliches Wesen, das Werden eigen. Das Werden erst führt ihn zur
Entscheidung, zum Entweder-Oder.

Diese beiden Möglichkeiten sind «nötig». Der Mensch muß sich als
Existierender wissen, sonst kann er sie nicht eingehen. Diese «Bestimmung
des Menschen» statuiert K. nicht einfach, er wertet sie als Interpretation
des Evangeliums, erlebt sie selbst und konfrontiert sie gegen II. «Der
wirkliche existierende subjektive Denker bildet beständig im Denken diese
seine eigene Existenz nach und versetzt sein ganzes Denken ins Werden»
(VII, S. 67).



456 D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

Das Nach-Bilden der Existenz im Denken führt die Existenz
auf mich selbst zurück und läßt sie als im Ich seiend und als
Ich seiend erscheinen. Dies Ich, nur bezogen auf die Welt der
Allgemeinheit, den Kosmos, den Mitmenschen, sieht nur Dunkles

um sich. Solche Setzung ist sinnlos. Weil es sich aber als
Gesetztes versteht (passiv), da es sich als Ich begreift, also als
mit dem Wert des Einzelnen versehen, muß die Setzung durch
eine «Instanz» vorgenommen worden sein. Sofern man diese
Setzung glaubt und sich die setzende Instanz zu vergegenwärtigen

sucht, kann über diese Instanz eine Aussage gemacht werden:

sie kann nämlich, da sie ein höchst individuelles Ich
gesetzt hat, nicht ein bloßes Etwas sein, nicht ein Unpersönliches.
Sie muß auch das Wesen eines Ichs haben, sonst wäre ihr die
Setzung nicht möglich. Diese Instanz ist für K. der persönliche
Gott.11

Diese Existenz «vor Gott» ist bei K. aber keine beständige Existenz.
Der eben genannte Gedankengang soll auch kein Beweis Gottes sein. K.s
Glaubensgewißheit ist immer an bangende Ungewißheit gebunden. Das
liegt im Wesen jeglicher Existenz, die «vor der Transzendenz» begriffen
wird (wie die Existenzphilosophie sagt).12

Es wird hier noch deutlicher, warum K. sagt, es könne kein System
des Daseins geben. Nur der existentielle Denker hat die Wahrheit. Die
Wahrheit ist aber nur für den Einzelnen. Die Aufgabe des Einzelnen ist es,
«sich selbst in Existenz zu verstehen» (VII, 48), oder «sich selbst in ein
Instrument zu verwandeln, welches das Menschliche deutlich und bestimmt
in Existenz ausdrückt». Weil die objektive Wahrheit nur für Gott, nicht
aber für den Einzelnen zu erkennen ist, bleibt nichts anderes übrig, als die
Beschäftigung in der Subjektivität mit der Subjektivität.

Allerdings liegt damit, abstrakt gesehen, in der Existenz ein
Widerspruch. Dem gibt K. auch Ausdruck, wenn er sagt: «So lange ich lebe, lebe
ich im Widerspruch. Auf der einen Seite habe ich die ewige Wahrheit, auf
der anderen Seite das mannigfaltige Dasein, welches der Mensch als solcher
nicht durchdringen kann, denn sonst müßte er allwissend sein» (Pap. V,

11 Diese theologisch problematische Argumentation findet sich fast
wörtlich bei K.Heim wieder, Chr.Gottesgl. u. d. Naturwiss., 1 (1949), S.222f.

12 So sagt K. Jaspers das gleiche, wenn er schreibt: «Existenz gewinnt
eine nie objektive, daher ständig auch in Frage bleibende Gewißheit vor der
Transzendenz, erwirkt ein Leben im Darauf-hin-wagen, daß Transzendenz
ist», V. d. Wahrheit (1947), S. 81, und an anderer Stelle: «Denn der
Existenz, und nur ihr, nicht für das Bewußtsein überhaupt, erscheint als ein
höheres die Transzendenz, ohne die sich Existenz ihrer selbst nicht gewiß
wird», Philosophie2 (1948), S. 420.



D. Ritschi, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 457

A, 68). Denn es ist «die Identität von Denken und Sein nur eine Sehnsucht
der Kreatur» (VI, 253).

Das ist aber das Wesentlichste, was zur Rettung des
Individuums H.s mediierendem System gegenübergestellt wird: die
dem Einzelnen im Streben eigene, auf Gott bezogene Existenz.

2. Der Begriff des Einzelnen und der Subjektivität. — Nach
«oben» bleibt der Existierende nicht isoliert, er findet dort
seine Gegenständlichkeit, welche ihn objektiviert. Und
umgekehrt: der Gegenstand des Oben verleiht dem Individuum
Gegenständlichkeit, weil Es, das Unendliche (in der Religiosität

A), das Transzendente, Gott (in der Religiosität B) in die
erste Dimension eingeht und Beziehung und Bindung zum
Einzelnen schafft. Das Paradoxe geschieht, die Unendlichkeit tritt
in die Endlichkeit ein. Das subjektive Individuum wird erst
durch sein eigenes Unendlichwerden subjektives Individuum.
Der Begriff des Einzelnen ist also unlöslich verbunden mit
dem Begriff «vor Gott», der uns in K.s Schriften so häufig
begegnet. «Du hast wesentlich nur mit dir selbst vor Gott zu
tun» (Erbauliche Reden 3, 394). Es ist mit diesem «vor Gott»
nicht das Gegenüber einer anderen Gegenständlichkeit gemeint,
sondern immer ein «unter Gott» — immer die «qualitative
Disjunktion der Qualitäten» (VIII, 73). Es ist nach K.s Auffassung

so, daß der Einzelne die Kategorie ist, ohne die das
Christwerden und das Christentum gar nicht möglich ist (K.
grenzt sich hier bewußt von einem ästhetisch-reservierten
Begriff des Einzelnen ab, wie er z. B. bei J. L. Heiberg in seiner
Zeit zu finden ist). Vom Begriff des Einzelnen «vor Gott»
gehen K.s weitere Begriffe in Abhängigkeit aus: die Entscheidung,

der Sündenbegriff, die Innerlichkeit, die Leidenschaft
und die Aneignung. Dieser Begriff des Einzelnen aber ist als
Antithese gegen H.s Begriff des Einzelnen als «in-der-Gattung-
seiend» zu verstehen.

Die Eigenschaft des subjektiv Existierenden ist die
Innerlichkeit als Selbstreflexion, die Selbstbeobachtung als Vertiefung

in das wahrhaft Subjektive, so daß gesagt werden kann:
die Subjektivität ist die Wahrheit. Die Wahrheit Gottes kann
nicht einer Menge mitgeteilt werden. «Die Menge ist die
Unwahrheit» (X, Beilage «Der Einzelne», S. 77 f.). Die Wahrheit
kann nur vom Einzelnen empfangen und mitgeteilt werden:



458 D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

«der persönliche Gott kann nicht Mittelbestimmung in einem
unpersönlichen Verhältnis sein», «Gott ist die Wahrheit und
deren Mittelbestimmung» (X, 85).

Die Innerlichkeit ist K.s eigenstes Leben, sein Ernst. Das
Ich in der Isolierung, das aber durch die Offenheit gegen Gott
«existentiell» wird, erfährt seine Fähigkeit zum Glauben und
zum Handeln nur durch «die unendliche Leidenschaft». Diese
wichtigsten Begriffe K.s fügen sich am «Einzelnen» zu einer
unzerreißbaren Kette zusammen und sind auch nur von dorther

zu verstehen. Dies, vielleicht eine lutherische Fragestellung
in der Grundform, ist zusammengefaßt in der Frage: wie werde
ich ein Christ? Etwa: «Ich, Johannes Climacus (also nur die
«Vorstufe», zunächst nicht K. selber), hier aus der Stadt gebürtig,

jetzt dreißig Jahre alt, ein Mensch, eben wie die Leute
meist sind, nehme an, daß für mich, ebensowohl wie für ein
Dienstmädchen und einen Professor, ein höchstes Gut zu
erwarten ist, das eine ewige Seligkeit genannt wird. Ich habe
gehört, daß das Christentum einem dieses Gut bedingt; nun
frage ich: wie komme ich in ein Verhältnis zu dieser Lehre?»
(VI, 113). Dies, als die «echte» Frage, stemmt sich gegen H.s
zweckerfülltes Individuum, das danach strebt, Träger der
Idee der Allgemeinheit zu sein.

Von hier aus ist die Frage der Subjektivität als solcher
gestellt. Der «subjektiv existentielle Denker» wird fortlaufend
allem Hegelischen gegenübergestellt. Das Problem ist nicht die
Sache selber, sondern die Subjektivität. Nur «objektiv» redet
man von der Sache, subjektiv redet man vom Subjekt und von
der Subjektivität, und «siehe, eben die Subjektivität ist die
Sache» (VI, 198). Was ist nun diese Subjektivität? Sie ist vor
allem nicht Objektivität, nicht Distanz, nicht das Allgemeine,
nicht eine Lehre. Sie ist Innerlichkeit. Die Entscheidung
«geschieht» in der Innerlichkeit, und eben die Entscheidung ist
das Problem, nicht die «Sache». Sie kann nicht nur nicht
bewiesen werden, sondern schon die Frage nach einem Beweis ist
falsch. Die Subjektivität redet nicht über die Sache, sondern
über die Beziehung des Subjekts zur Sache.

Die Entscheidung ist vor allem die Entscheidung um die
Annahme des «Christentums» durch das Subjekt. Nicht nach
der Wahrheit des Christentums wird gefragt, diese Frage ist



I). Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 459

genau so unmöglich wie die theologische Apologetik. Das
Problem ist der Übergang von einem objektiven Wissen (Ich habe

gehört, daß diese Lehre...) über die christliche Wahrheit zu
einem subjektiven Leben in dieser christlichen Wahrheit. «So

protestiert das Christentum gegen alle Objektivität, und will,
daß das Subjekt sich unendlich um sich seihst bekümmere»
(VI, 199). K. wendet sich gegen die «Wissenschaft», die lehren
möchte, was der Weg des Christseins sei, «während das
Christentum lehrt, die Wahrheit sei die Subjektivität» (VI, 200).
«Objektiv ist die Wahrheit des Christentums gar nicht
vorhanden. Wenn sie nur in einem einzigen Subjekt ist, ist sie nur
in ihm vorhanden!» Diese zu gefährlichen Konsequenzen
führende Aussage hat wesentlich zur Schärfe des Kampfes mit der
dänischen Kirche beigetragen. Glaube ist Subjektivität, diese
aber ist Leidenschaft, so ist der Glaube Leidenschaft.

Für den «Beobachter» in der Objektivität gibt es keine
Leidenschaft. K. sah im System der «allgemeinen weltgeschichtlichen

Denkweise» den Ursprung der Mißstände in der
dänischen Kirche. Beide Schwerpunkte von K.s Kritik: die
Philosophie und die Kirche der Zeit, sind kaum voneinander zu
trennen. Allerdings setzt mit seiner Dissertation nur Kritik
an der Philosophie ein, erst später Kritik an der Kirche.13 «Es
ist ein Nonsens, daß ein Apostel Lehrer in einer bestehenden
Staatskirche sein will» (Pap. VII, B, 235).

Als das Paradox erscheint nun folgendes: Der subjektiv
Existierende ist beständig vor der objektiven Ungewißheit.
Das einzige Gewisse ist die Unendlichkeit. Existieren ist
zeitlich, das existierende Subjekt aber ewig. So tritt das Ewige ins
Dasein. Das Ewige wird, es entsteht, das ist der Widerspruch.
Dies bezeichnet K. als den «Trug» (VI, 163). Wenn dieser
Trug in direkter, objektivierender Aussage berichtet wird,
erscheint er naturgemäß als etwas Unwahres. Dies ist der
Beweis für die Unerläßlichkeit der Doppelreflexion, der indirekten

Mitteilung. Der Widerspruch ist in einem Worte der: das

Ewige wird. Das ist aber zugleich der Mittelpunkt der christo-
zentrischen Theologie, und diese allgemeine Beschreibung des
Paradoxes meint letztlich nichts anderes als eben dies Wunder:
Weihnacht.

13 P. A. Heiberg, S. K.s religiose Udvikling (1925).



460 D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

3. Der Begriff des Augenblicks, Christus in der Zeit. —
«Hegel erinnert trotz seiner ausgezeichneten Eigenschaften und
seiner kolossalen Gelehrsamkeit doch immer wieder daran,
daß er im deutschen Sinne ein Philosophieprofessor großen
Stils war, denn er erklärt à tout prix alles» (V, 13/14). Dies
trifft für das verborgene Geheimnis zu, das die Zeit in
unerklärbarer Weise dem Menschen bieten kann. Der Augenblick
ist nicht ein Moment, er ist ein Konzentrat, Plattform der
Entscheidung. Der Augenblick ist Meisterstück, Meisterschaft (vgl.
III, 73: die direkte Mitteilung des Augenblicks ist das Kennzeichen

des unechten Glauhensritters). Der «Augenblick ist
erfüllt vom Ewigen», er ist «die Fülle der Zeit» (VI, 16). Gott,
der im brennenden Busch erscheint, das ist der Augenblick.
Augenblick und Offenbarung gehören zusammen. Bei H. aber
gibt es keine «geschehene» Offenbarung, nur «getätigte»
Offenbarung, die sich selbst ausschließt. Der Augenblick ist die
letzte Fallgrube für den Spekulanten. Von ihm aus «ergibt
sich alles von selbst» (VI, 47). Augenblick und Paradox
gehören zusammen, weil die Offenbarung das Paradox ist. «Das
Paradox in unendlicher Abbreviatur kann man den Augenblick

nennen.» H. kennt keine unendliche Transzendenz, die ins
Endliche eingeht, sagt K., weil er nichts vom Augenblick weiß.

Es ergibt sich nun eine ganze Reihe von «Identitäten». Das
Paradox ist der Augenblick. Der Sprung ist das Paradox, und
also als im Augenblick der Augenblick. Das Paradox aber ist
das Ärgernis. Die Offenbarung Gottes ist das Paradox im
Augenblick, «alles Ärgernis ist seinem Wesen nach ein
Mißverständnis des Augenblicks, da es ja ein Ärgernis am Paradox
und das Paradox wiederum der Augenblick ist» (VI, 47). «Der
Ausdruck des Ärgernisses ist, daß der Augenblick die Torheit,
das Paradox die Torheit ist.»

K. läßt für den Begriff «Augenblick» mancherlei Modifikationen zu.
An der «begrifflichen Bestimmung des Vergangenen, des Zukünftigen, des

Ewigen» kann man sehen, wie man den Augenblick zu bestimmen hat
(V, 87). Der Augenblick kann als das Ewige verstanden werden, aber das

Ewige zugleich als das Zukünftige (Eschatologie) und das Vergangene
(Protologie) : «Begriff der Angst». Letzten Endes ist der Augenblick

identisch mit der Auferstehung. — Anders ist es in den «Brocken». Da ist der
Augenblick vornehmlich als das Zeitkonzentrat gefaßt, in welchem das
Werden geschieht. Weiterhin aber auch — das nähert sich wieder «Begriff



D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 461

der Angst» — als das Wunder der Gottmenschheit Christi. K. läßt jedenfalls
im Augenblick Gott und Mensch zur Einheit werden (vgl. IX, 70, 110), im
Gegensatz zu H.s «Einheit» von Gott und Mensch. Was II. in der
Weltgeschichte geschehen läßt, läßt K. im Augenblick vor sich gehen. Diese Einheit

von Gott und Mensch im unendlichen Augenblick (der Entscheidung)
ist die bewußte Gegenüberstellung zu H.s Synthese in der Geschichte.

Dieser Begriff des Augenblicks, in dem Gott und Mensch
sich zusammensehen, kann nur in Verbindung mit der
biblischen Offenbarung verstanden werden. Entsprechend der
indirekten Mitteilung, dem Schtiler-Lehrer-Problem und der
Isolierung des Glaubensritters, muß Gott in der Zeit, Christus,
als Incognito verstanden werden. K. sah im System H.s genug
Ansporn und im N.T. genug Material, diesen Gedanken
ausbauen zu können. Christus lebte und lebt wirklich, für K. ist
das geschichtliche Dasein Christi von großer Bedeutung —
ähnlich wie für H. Aber das unerläßliche Charakteristikum
seiner Person ist das Incognito. Incognito und Knechtsgestalt
ist letztlich das gleiche. Beides ist notwendig für das Heilswerk:

dem Geringsten gleich zu sein. Das ist der Anfang des
HeilsWerkes (wohl wieder eine lutherische Grundkonzeption).
«Aber diese Knechtsgestalt ist nicht nur umgehängt wie des

Königs Bettlermantel, der darum auch lose flatterte und den
König verriet; sie ist nicht nur umgeworfen wie der leichte so-
kratische Sommermantel» — also mehr als Ironie —, «der, ob-
schon aus nichts gewoben, doch zugleich verbarg und verriet,
sie ist seine wahre Gestalt» (IX, 112 f.). «Denn dies ist die
Unergründlichkeit der Liebe ...» Die Versuchung für Christus
ist die, die Incognito-Knechtsgestalt aufzugeben.

H. sagt von dem Christus als Gott in Knechtsgestalt der Verborgenheit,
ihn gäbe es nicht. Die Person Christi unterliegt in H.s Philosophie der
gleichen nivellierenden Darstellung wie der Begriff der Wirklichkeit
Gottes. Die historische Betrachtung von Christus ist die «geistlose»
Betrachtung. Sie ist eine äußere Betrachtung, und als solche «für den Inhalt
an und für sich gleichgiltig, indem die Person nicht der Inhalt der Lehre
ist» (XIII, S. 87 f.). Und dann die bekannte Stelle (Phil. d. Gesch., 392/96) :

«Für die Apostel war Christus als lebend nicht das, was er ihnen später
als Geist der Gemeinde war Ebensowenig ist es das rechte Verständnis,
wenn wir uns Christi als einer gewesenen historischen Person erinnern ...»
— K. aber interpretiert die Konsequenzen des sich in Christus offenbarenden

Gottes so : «... man dichtet Christus im Grunde um. Man macht ihn zu
einem Menschen, der sich das Außerordentliche zu sein bewußt war, worauf
aber seine Zeit nicht aufmerksam wurde. Das kann wohl wahr sein. Aber



462 I). Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

man dichtet weiter, man dichtet, daß Christus im Grunde gern direkt als
das Außerordentliche kenntlich gewesen wäre, daß ihn aber die Verblendung

seiner Zeit ungerechterweise nicht verstehen wollte» (Martensen?).
«Das heißt, man verrät, daß man gar nicht versteht, was ein Incognito
sagen will. Es war Christi freier Beschluß von Ewigkeit her, incognito
sein zu wollen» (IX, 115). Es ist der Wille Gottes, unkenntlich gewesen
zu sein. Es ist das gleiche, wie wenn «ein Polizeibeamter in Zivil geht»
(IX, 114). Das Incognito ist indirekte Mitteilung. Christus könnte das

Incognito aufheben, aber er tut es nicht. «Er ist Gott, aber er wählt, dieser
einzelne Mensch zu werden. Das ist wie gesagt das tiefste Incognito oder
die undurchdringlichste Unkenntlichkeit, die möglich ist, denn der Widerspruch

zwischen Gott sein und ein einzelner Mensch sein, ist der
größtmöglichste, der unendlich qualitative» (IX, 118).

Wenn K. sagt, einen Standpunkt zu haben, das sei ihm
beides, viel zu wenig und zu viel, so hat er doch eine
Grundintention, die all sein Suchen und Sagen hegleitet: das Sokra-
tische. Wenn auch die Ironie das «Konfinium» (VII, 187: «Es
gibt drei Existenzsphären diesen entsprechen zwei
Konfinien») zwischen ästhetischem und ethischem Stadium ist, so
kommt K. letzten Endes doch nicht über die Ironie hinaus.
Diese erste Form der Kritik an H. bleibt Grundeigenschaft und
Eigentümlichkeit K.s und letztlich sein Geheimnis.11

Von Einfluß auf die Theologie späterer Zeit sind vor allem noch
folgende, gegen H. gerichtete Äußerungen K.s gewesen: «Beweisen zu wollen,
daß dies Unbekannte — Gott — sei, fällt dem Verstände kaum ein. Wenn
Gott nämlich nicht Dasein hat, so ist es ja eine Unmöglichkeit, dies zu
beweisen, hat er aber Dasein, so ist es eine Torheit, das beweisen zu wollen.
Denn in dem Augenblicke, da ich den Beweis beginne, habe ich es

vorausgesetzt, und zwar nicht als zweifelhaft (was ja eine Voraussetzung nicht
sein kann, da sie eine Voraussetzung ist), sondern als abgemacht» (VI, 36).
Und weiter: «Zwischen Gott und seinen Taten ist ein absolutes Verhältnis,
Gott ist nicht eine Name, sondern ein Begriff (Hegel?), vielleicht gilt
deshalb von ihm doch: essentia involvit existentiam» (vgl. Sartre: l'existence
précède l'essence) ; aber: «Taten, aus welchen ich sein Dasein beweisen will,
existieren durchaus nicht» (VI, 37/38). Der erste Satz richtet sich unaus-

14 H. Diem sagt, K. «habe keine Theologie», Zw. d. Zeiten, 6 (1928),
S. 140. 144. 151. 165; an anderer Stelle sagt Diem ganz sicher das Richtige,
Phil. u. Chr.tum bei S. K., S. 346: «K. denkt nicht einmal als Theologe und
einmal als Philosoph, sondern er denkt immer als Christ.» Es geht wohl
weniger um die Frage, ob K. «Theologie habe», denn tatsächlich hat er sich
entscheidend zur Theologie geäußert, sonst wäre auch keine Kritik an
seinen oben zusammengefaßten Meinungen möglich. Vielmehr wäre zu
fragen, was — trotz Kritik an K.s Meinungen — später Theologie geworden

ist.



D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik art Hegels Logik 463

gesprochen gegen Anselm (ausgesprochen in Efterladte Papirer, 1851, 70),
der zweite gegen Spinoza, beide gegen H., vor allem der zweite.15

Gott zu beweisen ist ein Gedanke, der K. geradezu lächerlich erscheint
(VII, 228). Weil Dasein überhaupt nicht zum Gegenstand der
Beweisführung gemacht werden kann (Pap. V, A, 7), sagt K. über die Frage des
Daseins Gottes: «Es ist eigentlich das Vertrauen auf ihn, das mir ermöglicht,

zu beginnen», nicht eine Beweisführung. Es gilt: «daß nämlich der
Mensch von Gott nichts in Wahrheit wissen kann, ehe er von ihm zu wissen
bekommen hat, er sei von ihm verschieden, absolut verschieden» (VI, 42).

4. Der Begriff der Sünde. Die Garantie der Sündhaftigkeit
ist das «vor Gott» (VIII, 70 f.). Zwischen dem Ärgernis und
dem Glauben ist der Ort der Sünde. Die Sünde «ruft den Einzelnen

als den Einzelnen» (V, 95). Dem Sündenbegriff Martensens
(Dogmatik 2, S. 170.183. 209 f.) stellt K. die Sünde als Position
entgegen. K.s Sündenbegriff ist aber nicht nur These, sondern
seine Sünde selber. Das ist der grundsätzliche Unterschied zu
H. Wenn irgendwo, so kann hier am wenigsten das Werk K.s
von seinem Leben getrennt betrachtet werden. H. wußte sich
selbst nicht schuldig oder sündig, er begriff nur das
«Geschlecht», wie K. es ausdrückt, als sündig. K.s Sündenbegriff
hingegen ist ein «Existentialbegriff», die Sünde wird erst
durch Gott erhellt, Gott erst durch die Sünde. H.s Sündenbegriff

ist ein Kollektivbegriff (vgl. H., Phänomenologie, ed. Las-
son, S. 560, und K. VIII, 94), der die einzelne Person nur als
Teilglied der sündigen Summe ansieht.

Es ergibt sich aus dem Prinzip der Identität, daß der Einzelne auf die
Allgemeinheit bezogen ist, dies gibt aber nach K.s Kritik dem Einzelnen
keine Antwort auf seine Frage, weil das System nur Antworten auf die
allgemeine Wirklichkeit gibt (vgl. VII, S. 28). Wenn der Mensch in H.s
System von der Sünde weiß, so berührt diese Sünde nur sein Wissen. Seine
Existenz wird nicht angegriffen. Der Mensch als in der Sünde gedacht
fordert logisch die Versöhnung. Die Versöhnung geht aus dem Zustand der
Sündhaftigkeit hervor. Aber existentiell ergibt sich daraus nichts. Existentiell

führt das Wissen der Sünde nicht zu Versöhnung. Der Mensch bliebe
auf eine Gnade, die ihm selbst immanent ist, angewiesen. Der Glaube ist
bei H. im Wissen aufgehoben.

K.s Sündenbegriff wird zwar auch logisch betrachtet. Die
Frage ist aber die: Konnte Adam, bevor er von dem Baum der
Erkenntnis genommen hatte, überhaupt beurteilen, ob das

15 Über H.s Gottesbeweise vgl. K. Domke, Das Problem der metaphysischen

Gottesbeweise in der Philosophie H.s (1940), und Erik Schmidt,
H.s Lehre von Gott (1952).



464 D. Ritschi, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

Uberschreiten des Verbotes gut oder böse sei? K.s Antwort ist
eindeutig Nein. Auf diesem Wege kommt K. zu der sokratischen
Unwissenheit zurück. — Zweifellos ist aber durch den Fall
Adams die Sünde in die Welt gekommen, weil Adam sie aber
unwissend tat, ist sie durch Unwissenheit entstanden. Daraus
könnte folgende Konsequenz gezogen werden: «Wie also Adam
die Unschuld durch die Schuld verlor, ebenso verliert sie
jeder Mensch. Geschah es nicht durch Schuld, daß er sie verlor,
so war es auch nicht die Unschuld, die er verlor, und war er
nicht schuldig, bevor er schuldig wurde, so wurde er nie schuldig»

(V, 80). Die richtige Lösung ist aber diese: Da Unmittelbarkeit

nicht durch Mittelbarkeit aufgehoben werden kann, ist
Unschuld etwas, das durch «ein Transzendentes» aufgehoben
wird, weil eben die Unschuld etwas ist, und nicht erst durch
ihr Aufgehobensein Dasein gewinnt. K. fügt dann bei: Der richtige

Ausdruck für die Unmittelbarkeit sei der, den H. für das
reine Sein gegeben habe, wenn er es als Nichts bezeichne. So ist
also auch der Inhalt des Verbotes für Adam ein Nichts. Dennoch
hat er ein Schaudern davor: Angst (so kann der bekannte
Unterschied K.s zwischen Angst und Furcht bestimmt werden). Angst
ist «Schwindel der Freiheit» (V, 57), und Freiheit ist Bedingung
für die Sünde. Wie das Ärgernis zum Glauben, so steht Angst
zur Sünde, sie ist Voraussetzung, Durchgangsstadium.

Eigentlich kann K. nicht von «Erbsünde» sprechen. Sie ist
für ihn wohl das Problem des Verhältnisses von Sünde und
Geschichte. Durch Adam ist die Sünde zur Position geworden,
zum Positiven, weil sie das «vor Gott» erhellte. Aber jeder zeitlich

spätere Mensch muß seine Beziehung zur Sünde im
gleichen Verhältnis sehen wie Adam. Wesentlich ist darum vor
allem dies — als Konfrontation gegen H. —: der Sündenfall ist
in Gottes Augen täglich neu (Efterladte Papirer, 1854, 184;
auch 324). Jeder Mensch bringt durch seine Sünde täglich neue
Sünde in die Welt. Das Individuum beginnt «beständig von
vorn». Denn «des Individuums Vollendung in sich selbst ist
somit die vollkommene Participation am Ganzen» (V, 23). So

kommt K. zu dem allerorts so oft zitierten Satz: «Jeden Augenblick

hat es seine Gültigkeit, daß das Individuum es selbst ist
und das Geschlecht. Dies ist die Vollkommenheit des Menschen
als Zustand gesehen» (ebd.). Das ist des Menschen Würde, daß



D. Ritsehl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 465

sein Abfall vom Geschlecht das Geschlecht selber anders
bestimmen würde, während es bei einem Tier, das von der Art
abfiele, für die Art «ganz gleichgültig sein» würde. Da das
Individuum es selber ist und das Geschlecht zugleich, so
beginnt es auch als es selbst die Geschichte des Geschlechts von
vorne. — Damit ist — weniger auf theologischem als auf ge-
schichtsphilosophischem Wege — die Trennung von H.
endgültig vollzogen.

Was K. über seine eigenen philosophischen Prolegomena
zu einer Dogmatik, die aus Antithesen gegen H.s Logik
herausgewachsen sind, selbst dachte, formuliert er gegen Ende
der «Nachschrift» (VII, 241): «Vorliegende Schrift hat es
schwer gemacht, ein Christ zu werden: so schwer, daß die
Anzahl der Christen unter den Gebildeten in der Christenheit
vielleicht doch nicht so groß wird. (Vielleicht! Denn wissen kann
man es nicht.) Ob dieses Unternehmen christlich ist, entscheide
ich nicht.»

Abschließend wird man sagen können, die Behauptung sei
nicht zu einseitig oder zu hoch gegriffen, daß gerade solche
Anregungen K.s, die in den Anfangsjahren der heutigen Theologie

freudig aufgegriffen worden sind, ihren Ursprung in der
Kritik an H. haben und somit also von der Auseinandersetzung
mit einem System her kommen. Es liegt auch heute nahe, in der
Diskussion um Systeme — etwa Thomismus oder Marxismus
— ähnliche Wege zu gehen, wie sie K. damals als notwendig
und richtig erschienen. Zu K.s Zeiten gab es auch noch andere
Kritiker H.s und Skeptiker gegenüber der dänischen
Staatskirche. Aber keiner von ihnen ist uns heute so wertvoll wie
der Kritiker des «Anfangs» am System. Und einem System, das
Totalerkenntnis vorgibt und allgemeines Heil verspricht, kann
nur durch Prüfung des Anfangs entgegengetreten werden.

Die enge Beziehung zwischen K.s Schriften im Ganzen und
dieser komplizierten Kritik am Anfang verbietet andrerseits
ein vorschnelles Hantieren mit vermeintlich theologischen
Gedanken und Ausdrücken K.s. Es verdient diese Beziehung und
daher wohl auch die Abhängigkeit K.s von H. die erste
Untersuchung, bevor geurteilt oder zitiert wird.

Edinburgh. Dietrich Ritschi.

30


	Kierkegaards Kritik an Hegels Logik : zu Sören Kierkegaards 100. Todestag am 11. November 1955

