Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 6

Artikel: Kierkegaards Kritik an Hegels Logik : zu Séren Kierkegaards 100.
Todestag am 11. November 1955

Autor: Ritschl, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kierkegaards Kritik an Hegels Logik.

Zu Soren Kierkegaards 100. Todestag am 11. November 1955.

In der heutigen theologischen Literatur wird Kierkegaard
seltener angefiihrt als vor etwa 20 Jahren. Niemand wird aber
deshalb annehmen miissen, seine Wirkung sei heute geringer.
Der damals weitgehend durch den Einfluf} seiner Schriften an-
geregte Neuanfang in der Theologie hat heute lingst Gestalt
gewonnen. Kierkegaards Thesen und Fragen zum «Systemy,
zum Subjekt-Objekt-Problem, zum Ethischen, zum Einzelnen
und der Allgemeinheit und zur etablierten «Staatskirche» ha-
ben jetzt ein genuin theologisches Gesicht erhalten, sofern sie
nicht von der Existenzphilosophie auf ganz andere Weise ver-
wertet worden sind.

Hier soll nun gezeigt werden, inwieweit Kierkegaards Kri-
tik an Hegels logischem System ihm den Ansto zu seinen
eigenen Gedanken gegeben hat. Gerade diese Gedanken haben
nachher die entscheidende Rolle im Einflufl auf die heutige
Theologie gespielt.

K.s Entwicklung in der Stellungnahme H. gegeniiber ist erheblichen
Schwankungen unterworfen gewesen. So gibt H. Reuter, K.s rel.phil. Ge-
danken z. H.s rel.phil. System (Diss. Berl. 1913) bis etwa zum Jahre 1841
drei Stufen an: 1. bis 1835 Ansitze; 2. 1835—37 Bruch mit der Vergangen-
heit; 3. 1838—41 Konsolidierung des Standpunktes und Abschlufl der Ent-
wicklung. Weitere Stufen 14t E. Hirsch sichtbar werden, K.-Studien, 1—2
(1935), 8.519. 680 f., auch 513, 517 ff. 678 f. 696 (allerdings unter einfacher
Gleichsetzung J. H. Fichtes mit dem Pseudonym «Climacus»). Wieder an-
ders E. Geismar, S. K. (1929), S.76—86. 286—338, und J. Hohlenberg, S. K.
(1949), Kap. 5. .

Bei aller Untersuchung der Kritik K.s an H. mul} das eigentliche Ziel,
angelegt in der Konzeption, von der Methode, die zu diesem Ziel fiihren soll,

getrennt betrachtet werden. Dies ist iibrigens K.s Art, andere zu inter-
pretieren und zu kritisieren.

1.
Material der Kritik Kierkegaards.

Kierkegaard héatte niemals der Kritik und Opposition gegen
Hegel ein solches Gewicht beigemessen, wenn er nicht bei ihm
seine eigenen Fragestellungen gefunden und &hnliche Zielset-
zungen erkannt hitte. Wohl war die dédnische Kirche fast ganz



438 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

hegelisch gestimmt?*, und dies Moment ist nicht zu gering zu
achten, aber es war doch H. selber, den K. im Auge hatte, den
er schon friih gelesen ? und sehr gut gekannt hatte. 3

K. besali in seiner Bibliothek die simtlichen Hauptwerke H.s, Kants,
Trendelenburgs, Spinozas. Er konnte deutsch lesen, aber weniger gut spre-
chen. Es scheint aber festzustehen, dal K. vornehmlich aus der ¢«Kleinen
Logiks der Enzyklopddie Kenntnis von H.s Logik gewonnen hat. An der
Fassung ihres Inhalts setzt namlich die Kritik des «Anfangs» an, die zu-
néchst allerdings so stark auf Trendelenburg fuflt, dafl zu fragen wiire,
welche Ausgabe K. benutzt hat.

1. Der «Anfang» der Logik und ihr Weg. — Bei H.s Be-
schreibung des grollen, aufsteigenden Kreises der Selbstentiu-
Berung des absoluten Geistes bildet die Logik die erste Stufe.
In der Logik hat das géttliche Lieben noch im Bereich des Fiir-
sich-Seins die erste Form. Die Logik ist géttliche Logik. Was
fiir das ganze System gilt, gilt auch fiir die Logik: die Realitiit
Gottes nimmt im Verlauf der spekulativen Lebensweise fort-
laufend zu. Die spekulative Entwicklung ist eine Realisierung
der Gottheit — nicht in dem Sinne, daB Gott vom Nichtsein zum
Sein iiberginge, sondern in der Weise, dal Gott immer aktuel-
ler, wesentlicher, gegenwiirtiger wird. Der kosmogenetisch-
theogenetische Prozef ist ein Weg der dauernden Anwesenheit

1 T¥s ist eindeutig, daB die dinische Kirche zur Zeit K.5 so stark von
H. beeinflullt war, dall es letztlich unwesentlich bleibt, ob K. gegen die
Kirche oder H. polemisiert. Martensen als Normal-Dogmatiker trennte
wenig von Hegel (vielleicht etwa <die Gabe von Obeny: aller intellectus
activus ist durch intellectus passivus, durch Empfinglichkeit, bedingt).
H. spekuliert auf dem Boden der Vernunft mit der Vernunft iiber die Ver-
nunft, Martensen spekuliert auf dem Boden des verniinftigen Glaubens mit
dem Glauben iiber den verniinftigen Glauben. Z. B.: «die sind zu Schanden
geworden ... welche meinten, ein {iir alle Mal die Grenzen fiir alles mensch-
liche Begreifen abstecken, ein non plus ultra feststellen zu kénnen, wobei
es sein Verbleiben haben sollte. Denn hinterher zeigt es sich bestindig,
dall es doch ein plus ultra gibe... jeder Abschlull im Begriff wird daher
stets nur relativ sein konnen» (Dogm. § 33, v.1849, deutsch, Kiel 1850).
Gerade das ist es, das Weiterstecken der Grenzen (die Totaleinsicht), das
K. zuinnerst zuwider ist, das — alles in einem — das ganze Objekt seiner
Kritik ist. «Alles dozieren kann Martenseny (S. Kierkegaard, Papirer, X, 1,
A, 616).

2 Dies zeigt an Beispielen LI Hirsch, K.-Studien, 2 (1935), S. 145,

3 H. Reuter, K.s rel.-phil. Ged. z. H.s rel.-phil. System (1913), S.8,
Anm. 4.



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 439

Gottes. Die Gottheit in der Substanz ist in der Substanz im-
manent anwesend. So ist die Logik «also die erste, die wahre
Selbstoffenbarung Gottes im Elemente des reinen Gedankens». *

Die Logik als Grundwissenschaft, als System (vgl. dazu H.s Enzykl,,
§7) des reinen Gedankens, der Wahrheit an sich, der Einheit von Subjekti-
vitit und Objektivitdt bestimmt H. als die «Darstellung Gottes, wie er in
seinem ewigen Wesen vor Erschaffung der Natur und eines endlichen
Geistes isty (Logik, ed. Glockner, I, 36). Die Logik als die Wissenschaft
des Begriffs ist so die I.ehre des Begriffes Gott.

«Die Idee als die subjektive und die objektive Idee ist der Begriff, dem
der Begriff als solcher der Gegenstand, oder dem das Objekt der Begriff ist»
(Enzykl., § 183). Sofern aber die Natur als «ein System von Stufen zu be-
trachten ist> (§ 194), «deren eine aus der anderen notwendig hervorgeht,
und die nichste Wahrheit derjenigen ist, aus welcher sie resultiert>y — mul}
fiir H. der Ubergang von der Logik, der Grundwissenschaft, zu den kon-
kreten Wissenschaften nicht in der Form eines Sprunges, wohl aber in der
Art eines Schopfungsvorganges gefalit werden, zumal H. die Logik als die
Wissenschaft begreift, welche es «nicht mit Anschauungen, nicht einmal —
... wie die Geometrie mit abstrakten, — oder sonst mit sinnlichen Vorstel-
lungen, sondern mit reinen Abstraktionen zu tun hat» (§ 12). Dagegen ist
die Natur als die «Idee in der Form des Andersseins» (§ 192) gegeben, in
der Form des Negativen, dessen Bestimmung die Auflerlichkeit ist. Die
Natur an sich wire (ist) in der Idee gobttlich, wie sie aber ist, ist diese
Bestimmung aufgehoben. Thr Sein entspricht ihrem Begriffe nicht, «ihre
existierende Wirklichkeit hat daher keine Wahrheits. Dieser Ubergang in
die eigentliche Negativitit ist der Schopfungsakt Gottes, der als Schop-
fungsakt im Ubergang K.s Kritik gefunden hat.

Die Logik als die «Wissenschaft der absoluten Formy ist
nicht als Dialektik Metaphysik, sondern die Logik «in der we-
sentlichen Bedeutung spekulativer Philosophie tritt an die
Stelle dessen, was sonst Metaphysik genannt wird und als eine
von ihr abgesonderte Wissenschaft abgehandelt wurdey (§ 18).
H.s Logik ersetzt. Sie bezieht nicht nur Neues in ihren Rahmen
mit ein. So wird die aristotelische und scholastische Logik
einer volligen Umgestaltung unterzogen. Sie ist nun Grundwis-
senschaft des Systems als Wissenschaft vom Logos, von der
Giiltigkeitsbegriindung schlechthin, in welcher sich werdender,
produktiver Geist erschliefit. Sie ist nicht Wissenschaft der Re-
lationen. Der Logik gehort die Ontologie an, sie ersetzt die alte
Ontologie aber. Sie fillt — dem Prinzip der Identitit zufolge

¢ J. 1ljin, Die Philosophie H.s als kontemplative Gotteslehre (1946),
S. 209.



440 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

— mit der alten Ontologie zusammen. — Was aber in H.s
Augen ein Zusammenfallen, An.die-Stelle-Treten ist, ist vom
«gewidhnlicheny Standpunkt aus ein Gleichsetzen. Fiir H. ist
die Logik die Darstellung Gottes; vom nicht-spekulativen Ge-
sichtspunkt aus aber die Darstellung der Gottesvorstellung H.s.

Das Denken der Spekulation ist fiir H. hochste, absolute
Realitit. Fiir K. aber ® erscheint die spekulative Methode inner-
halb der Logik als unerlaubte Anleihe der Logik bei der Exi-
stenz. Im Zusammenhang mit der Kritik des «Anfangsy trifft
K.s Polemik vor allem den Inhalt des Teiles «Die Wirklichkeit»
in der Enzyklopéddie, der mit den Worten beginnt: «Die Wirk-
lichkeit ist die unmittelbar gewordene Einheit des Wesens und
der Existenz, oder des Inneren und des Aullereny (§ 91). «Exi-
stenz ist unmittelbare Einheit des Seins und der Reflexion, sie
ist daher Erscheinung, kommt aus dem Grunde und geht zu
Grunde» (ib.). Noch klarer ist folgender Satz, den K. schon
friih bestritten hatte: «Das Aullere hat daher vors erste den sel-
ben Inhalt als das Innere, was innerlich ist, ist auch dullerlich
vorhanden und umgekehrt, die Erscheinung zeigt nichts, was
nicht im Wesen ist, und im Wesen ist nichts, was sich nicht
manifestierty (§ 86/7).

Noch aufregender fand K. das Darauffolgende, H.s Begriff
von Quantitit—Qualitét und MaB. Die Quantitit bestimmt H.
zunichst als «das reine Sein, an dem die Bestimmtheit nicht
mehr als eins mit ihm selbst, sondern als aufgehoben oder
gleichgiltig gesetzt isty (§ 52). (Der Acker bleibt nach wie vor
Acker, wenn er seine quantitative Begrenzung &ndert.) Zu-
niachst konnen wir die Quantitdt auch noch nicht als Quantum
verstehen, sondern als reine, unbestimmte Quantitit, aufge-
hobenes Fiir-sich-Sein, wihrend das Quantum seine «vollkom-
mene Bestimmtheit in der Zahl haty (§ 55), «weil deren Element
das Eins ausmachty. Das Quantum ist so die aufgehobene Qua-
litat. Nach dem Momente der Diskretion ist die Zahl Anzahl,
nach dem der Kontinuitidt aber Einheit, «dieser ihr qualitativer
Unterschied ist im Eins aufgehoben, welches die ganze Zahl,
die Anzahl und die Einheit ist, das mit seiner Grenze identische
Wesen des Quantums». Zunéchst wird nun das Maf} als die spe-

5 So formuliert Hirsch, a. a. O., S. 681,



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 441

zifische Quantitit bestimmt. Es hat «als qualitativy das dulere
Quantum an sich. Das Mal ist so das «qualitative Quantum>»
(§ 60), «zunéchst als unmittelbares, ein Quantum, an welches
ein Dasein oder eine Qualitit gebunden isty. Der Ubergang des
(Quantitativen ins Qualitative hebt sich auf (§ 63). Verdnderun-
gen des Seins sind Ubergehen vom Qualitativen ins Quanti-
tative und umgekehrt.

Hier liegen die Bausteine fiir K.s Schriften gegen H., die
ihre Auswirkungen bis in unsere heutigen Gemeindepredigten
reichen lassen. Es waren nicht K.s philosophische Uberzeu-
gungen, noch weniger seine Lust zur Opposition, die ihn hier
zur Kritik an «der Vermittlungy veranlafiten. Vielmehr war es
seine subjektiv-ethische Leidenschaft, sein — wie er es nennt
— «religioser Ernsty, der ihm die Annahme einer Qualitéts-
nivellierung verbot.

K. kommt auf riickwartsgerichtetem Wege von hier aus
zur Betrachtung iiber den «Anfangy der Logik. Er sieht den
Inhalt des Daseins «hinterlistig in die Logik hineingeschmug-
gelty (S. Kierkegaard, Ges. Werke, ed. Gottsched & Schrempf,
VI, S.187).

K. geht bewullit an H.s Anliegen vorbei: der Ontologie im System der
Logik nicht nur einen Platz anweisen zu wollen, sondern die Ontologie gar
Logik werden zu lassen. Fiir K. kann die Logik — wenn auch dialektisch —
nur kontrollierenden, konstruierenden Charakter haben. Sie kann keinen
Inhalt konstruieren, kontrollieren kann sie mit nicht mehr Befugnissen,
als es eben einer Logik der Relationen entspricht.

H. formuliert so: «Das Absolute ist das Seiny (es ist die
[im Gedanken] schlechthin anfingliche, abstrakteste und diirf-
tigste Realitat) «... zugleich auch das Bekannte, dal Gott der
Inbegriff aller Realitdt ists (Kl. Logik, ed. Bolland, § 86). Da
nun das reine Sein die reine Abstraktion ist, ist es das absolut
Negative — als das vollig Bestimmungslose —, das nun, gleich
wie bei der Charakterisierung des reinen Seins, unmittelbar
genommen bei H. auch das reine Nichts ist. Die zweite Defini-
tion des reinen Seins ist die Folgerung: daf es also das Nichts
ist (§ 40, Bolland § 88). Die Negativitit kann so als die Unmog-
lichkeit einer Bestimmung eines Positiven gefalit werden. Die
Unbestimmtheit des Seins macht es aus, dall es das Nichts ist.
Die hochste Form des Nichts fiir sich ist «die Freiheit, aber sie



442 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

ist die Negativitit, insofern sie sich zur hochsten Intensitit in
sich vertieft und selbst auch Affirmation isty (§40). Da nun
ebenso das Nichts wie das Sein als das Unmittelbare gefallt ist,
kann H. sagen, dal} es, als «das sich selbst gleiche, ebenso um-
gekehrt das selbe ist, was das Sein isty (§ 41).

H. sagt weiter, man konne diese Einheit von Sein und Nichts
nicht begreifen, nur «auffasseny. Das Nicht-Begreifen erklirt
H. als ein blofles Nicht-vorstellen-Kénnen. Das Vorstellungs-
vermogen soll aber bald sein Recht bekommen: als Einheit des
Seins und des Nichts ist das Werden gesetzt. «Jedermann hat
eine Vorstellung vom Werden.» So soll nun riickwérts — ana-
lytisch-deduktiv — von der Synthese, vom Werden aus, die Ein-
heit des Seins und des Nichts begriffen werden. Beide sind im
Werden «enthalteny.

Der «Anfangy, K.s Anstofl zur Kritik, der nicht vorgestellt
werden kann, wohl aber begriffen werden soli, «driickt schon
die Riicksicht auf das weitere Fortgehen aus». Das Ergebnis
ist das Geworden-Sein, das Dasein. Das Dasein ist als ein Sein
mit einer Bestimmung definiert, Bestimmung aber «ist als un-
mittelbare oder seiende Bestimmtheit die Qualitidty. Das Nicht-
Sein enthaltende Dasein — denn das Nichts war bei seinem
Werden wesentlich — wird zum Anderssein gesetzt, denn die
Qualitit ist nur in Beziehung auf Anderes. In einem Satz ist
die Notwendigkeit dieses Fortgangs der Philosophie gezeigt:
etwas wird ein Anderes, aber das Andere ist selbst ein etwas,
so wird es gleichfalls ein Anderes, und so fort ins Unendliche
(§46).

Hiermit mufite sich K. auseinandersetzen, um seine «exi-
stentielle Kinsprache» und die « Annédherungen des Gedankens
an den Glauben» beginnen zu kénnen.

2. Die Identitit und die Methode der Dialektik. Entgegen
der hergebrachten abendlindischen Tradition sieht das Prin-
zip der Dialektik H.s in einem Widerspruch keine fatale
Schranke fiir das Weiterdenken, sondern im Gegenteil eine
Entwicklungsmoglichkeit und Notwendigkeit fiir eine neue, um
so positivere Entstehung. Die Position ist einmal gesetzt (sie
ist bei H. bekanntlich nicht mit dem «Empirisch Konkreten»
gleichzusetzen, sondern Empirisch-Konkretes wird so «ge-
setzty, dall es Position sein kann, es wird nicht «genommeny,



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 443

es wird gefiigt, vgl. Marxismus) und schléigt mit (metaphysi-
scher) Notwendigkeit in sein Gegenteil um. Es wird so die
Negation. Die Synthese, die nun werden kann, trigt nur den
Charakter der vorlaufigen Vollendung bis zur letzten Synthese
im Absoluten.

Der Akt des menschlichen Denkens ist identisch mit dem Ereignis der
menschlichen Vernunft. Der Gott H.s ist Ereignis, nur Ereignis. Iis wire
unmoglich, ihn mit diesem oder jenem Ding gleichzusetzen, das ihm auf
dem Wege seiner Selbstentdaullerung begegnet, das durch ihn wird. Es be-
gegnet ihm zwar nicht als «Anderes», aber es begegnet ihm als sein eigenes
Selbst in der Form des noch-nicht oder nur teilweise Entwickelten, und
deshalb kann es nicht mit ihm identifiziert werden (z.B. der Mensch).
Wenn sich auch das Ding aus dem Absoluten, aus der «Wahrheit, wie sie
ohne Hiille an und fiir sich selbst ists, entwickelt und wiederum zu dem
Absoluten hinstrebt auf dem Wege durch die Endlichkeit, so ist es wohl
Gleiches wie das Absolute, aber nicht das Gleiche. Es ist Gleiches (<Ur»-
Gleiches) im Anderssein.

Die Andersheit ist aber (nur) quantitativ, nicht qualitativ! Falls man
sagen wolle, es sei doch eine qualitative Andersheit, so kann nur gesagt
werden, es sei dies dann im Sinne einer ¢angehéduften» Quantititsdifferenz.
Dies gilt nun sozusagen als ¢<Lehrsatz»: Qualitit kann gesetzt werden durch
eine Quantititssumme. s gibt bei H. nur quantitative Differenzen, keine
qualitativen. Die Folgerung ist: Denken und Sein ist identisch, wohl aber
nicht gleich, Gott und Mensch sind identisch, quantitativ aber nicht gleich.

Was diesem System zugrunde liegt, ist in K.s Augen ein
auf die Spitze getriebener Anthropomorphismus — trotz der
proklamierten absoluten Theonomie — und ganz und gar Im-
manenzphilosophie — trotz der ersten und letzten Synthese:
dem Absoluten und der These des «Inhaltes, der die Darstel-
lung Gottes ist, wie er in seinem ewigen Wesen vor Erschaf-
fung der Natur und eines endlichen Geistes isty (Logik, Vor-
rede). ®

Man muf} an H. glauben, so wie man an jedes System glau-
ben muB. Es schien zu H.s Zeiten, als sei man plétzlich auf die
sich selbst entwickelnde Welt gestollen, die man nur zu be-
trachten habe und in deren Entwicklungsgang man sich selber
befinde, was aber von jedem einzelnen — unter dem Gesichts-
punkt des «Nicht-Einzelneny», der Allgemeinheit — noch zu ver-
stehen die Aufgabe sei. K.s Verdienst ist es, die Zustimmung

¢ Vgl. 1ljin (Anm. 4), S. 305 ff.



444 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

zu einem System als «Glaubeny zu entlarven. Es wird in einem
System auch immer der Platz fiir eine Ethik der Entscheidung
fehlen.

Im Anschlull an das oben Bemerkte iiber das Anderssein kann so zu-
sammengefallt werden: Religion ist Verhdltnis im Werden zu einem Andern in
sich selbst. Das Gewicht, das auf dem «Werden» liegt, gestattet nicht die
Anwendung der Bezeichnung Pantheismus fiir H.s logisch-theologisches
System. Das hat K. — im Unterschied zu anderen christlichen Kritikern
H.s — deutlich gesehen.

Weil dem «Werdeny als Entwicklungsprinzip eine solche
entscheidende Bedeutung in H.s System zukommt, sah K. ge-
rade hier den Ansatz fiir eine falsche Darstellung der — fiir
uns theologisch interessanten — Begriffe der Geschichte, des
Einzelnen und der Allgemeinheit und der Stellung des Men-
schen zu Gott oder zu dem Sohn Gottes in der Geschichte. Dar-
um kommt die Frage nach der Beziehung von H.s dialektischem
Prinzip zum Dasein (zur Realitit des Lebens) in den Mittel-
punkt der Diskussion in den philosophischen Schriften K.s.”

Wenn eines an K.s Kritik unangreifbar ist, so ist es dieses:
ein logisches System kann es geben, aber ein System des Da-
seins kann es nicht geben (Ges.Werke VI, 185). Ein logisches
System ist nur Systematik, ein System selbst aber ist immer
ein System des Daseins. Zum System des Daseins sagt K. (VI,
192): «Kin System des Daseins kann nicht gegeben werden.
Also gibt es ein solches nicht? Keineswegs! Das liegt auch
nicht in dieser These. Das Dasein ist ein System — fiir Gott.
Aber fiir einen existierenden Geist kann es ein System nicht
sein. System und Abgeschlossenheit entsprechen einander. Da.-
sein ist aber gerade das Entgegengesetzte.s Wer mochte das
bestreiten?

7 Reuter (A.3), S.27, sagt, K. habe mit H. die Annahme einer Lebens-
dialektik gemeinsam. Dies kann mit Recht aber nur dann gesagt werden,
wenn zwischen subjektiver und objektiver Dialektik unterschieden wird.
Der Unterschied wird klar, wo Iljin z. B. H. Leisegang zitiert (a. a. O. S. 399,
lit. Anhang) : «Der Philosoph (Hegel) ... ld8t den Denkprozell laufen, nicht
wie er, sondern wie die Sache will.» Das ist ein Bekenntnis zur objektiven
Dialektik, der die H.sche kongruent sein sollte. Es ist genau das Gegenteil
der K.schen, Trendelenburgschen und Schellingschen Kritik (Schelling: Die
dialektische Methode <«ist nur ein leeres, selbstgemachtes Schema ihres
Urheberss).



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 445

I1.

Ausformung der Kritik Kierkegaards.

Kierkegaards Kritik am «Anfangy, am Begriff der Identi-
tat, am Begriff des Werdens und der Notwendigkeit gibt weit-
gehend die Grundlage zur Ausarbeitung seiner eigenen Ge-
danken. Es kann eine Linie gesehen werden von den philoso-
phischen Schriften iiber den Kirchenkampf Kierkegaards bis
hin zur Beeinflussung unserer heutigen Dogmatik, die von die-
ser Kritik an Hegel nicht losgeldst betrachtet werden kann.

1. Der Unterschied der Dialektik bei Kierkegaard und Hegel.
K. setzt sich im Laufe seiner Schriften gegen die platonische
Dialektik ab, dann erst gegen H. Das Deckungsverhiltnis von
Logik und Ontologie bei H. wird ihm immer deutlicher. K.
selbst trennt scharf zwischen Logik und Ontologie. Logik ist
fiir ihn in Form gefalites menschlich immanentes Denken —
kurz, weitgehend die alte Liogik. Ontologie aber ist K.s Wissen-
schaft schlechthin, aber mit dem Stempel der Existenz versehen.
Verkiirzt kann man sagen, K. sei Existenzontologe. Dies ist
schon deutlich bei K.s Skepsis gegeniiber Platos Verstindnis
des Verhéltnisses von Denken und Sein, das ihm H.s Identitét
zu dhneln schien. ®

K. selbst mochte die Unterscheidung zu H.s dialektischem Prinzip an
der Auffassung des Kontradiktionsprinzips klarmachen. Die Stellung zu

8 Bense, H. und K. (1948), S. 80, bezeichnet die Art der H.schen Dialek-
tik als dialektischen Schlul} auf die Synthese hin, die K.sche Dialektik aber
als einen SchlufBl aus der Thesis des Denkens und der Antithesis des Seins
auf den Sprung, die Nichtidentitit, genauer die Kinesis der Existenz. Er
fallt so zusammen: ¢H.s Dialektik setzt Thesis und Antithesis, und der dia-
lektische SchluB ist der SchluBl auf die Synthese, die zu einer neuen Be-
stimmung fiihrt, zu der es wieder eine Antithesis gibt usw., derart, dal bei
dem ganzen Verfahren die Identitit von Denken und Sein festgehalten
wird ... K.s existentielle Dialektik ist das Verfahren eines Schlusses aus
der Thesis des Denkens und der Antithesis des Seins auf den Sprung...
derart, dafl bei dem Verfahren die Verschiedenheit von Denken und Sein
festgehalten wird, also eine H.sche Synthese nicht erreicht wird.» Dieser
Vergleich ist zwar nur dann eine treffende Charakteristik, wenn als be-
kannt vorausgesetzt wird, dafl K. unter «Denken» und «Sein» etwas anderes
versteht als H. Sicher richtig ist die Folgerung, dafl «also eine H.sche
Synthese nicht erreicht wird», sondern stattdessen der Sprung zum <An-
deren» fiihrt.



446 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

diesem Prinzip ist bei K. genau umgekehrt wie bei H. K. erinnert an die
Bemerkung des Aristoteles, der die Haltbarkeit des Kontradiktionsprinzipes
dadurch zeigen wollte, dall er feststellte, die Aufhebung dieses Prinzips
beruhe selbst auf diesem Prinzip, «da sonst der entgegengesetzte Satz, es
sei nicht aufgehoben, ebenso wahr ist> (VI 99). Nach K.s Meinung war es
also der logische Fehler H.s, das Kontradiktionsprinzip aufzuheben. Hier
erscheint K.s Kritik an der spekulativen Logik als rein logische Kritik,
wihrend doch seine eigene dialektische Synthese logisch gar nicht geniigend
beschrieben werden kann: die Synthese ist der existierende subjektive
Geist (VI 163).

K. gibt seiner eigenen Sicht auf die Formen der Dialektik und die For-
derungen, die sich daraus ergeben, folgendermafien Ausdruck: <Alles dreht
sich darum, den Unterschied absolut zu machen zwischen der quantitativen
und der qualitativen Dialektik. Die ganze Logik ist quantitative Logik
oder modale Dialektik, denn alles ist, und das Ganze ist bestindig ein und
dasselbe. Im Dasein ist dagegen die qualitative Dialektik zu Hause» (Pap.
VII, A, 84). Diese qualitative Dialektik ist K. wesentlich. Als sich be-
streitende Widerparte bringt sie Sein und Nichtsein in sich. Das Analogon
zu H.s Synthese ist kein Ubergang, sondern der <«unendliche qualitative
Sprung>». Dieser Sprung ist «das Existieren eben selbst», ein Gedanke, der
in der Existenzphilosophie bedeutend ist. — K. kennt aber auch die quanti-
tative Dialektik. In ihr bewegt sich Sein verschiedener Quantitit gegen-
einander. Diese Dialektik gehért in den Bereich «ein logisches System kann
es gebeny. Das ist aber fiir K. uninteressant, denn er sieht es da und dort
schon verwirklicht. o

2. Kierkegaards Kritik am «Anfang>. — K.s Kritik ist Kri-
tik im Sinne der allerhéchsten Leidenschaft. Der Einsatz seiner
ganzen Person zu dieser Kritik ist Ersatz fiir die angebliche
Sicht und das angebliche Totalwissen iiber das Ganze, das H.
zu haben und zu lehren glaubt. Die leidenschaftliche Kritik
K.s geht aber auf Kosten der Niichternheit, die ihm bei der Ar-
beit des Widerlegens wohl griélleren Erfolg gebracht hiitte.

H.s Logik, als die sich durch den Widerspruch selbst er-
haltende und selbst fortpflanzende Logik, scheint K., dem «Le-
bensdialektiker», in keiner Weise mit der lebendigen Tatséch-

® Diem, Philosophie und Christentum bei S.K. (1929), S.107 ff., faBt
diese doppelte Schau K.s auf die Dialektik zusammen: «Wir koénnen die hier
geiibte Dialektik zweigleisig oder zweilinig nennen, im Gegensatz zu der
einlinigen spekulativen Dialektik H.s und des spiiteren Plato. Das Doppel-
verhiltnis des Fragenden zum Gegenstand einerseits und zum Gesprichs-
partner andrerseits fithrt zu einer doppelten dialektischen Bewegung.» Die
Doppelschau der Dialektik konnte dann wohl im Zusammenhang mit K.s
Doppelreflexion gesehen werden (ob Diem im Recht ist mit «...und des
spiteren Plato», bleibt zu fragen).



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 447

lichkeit und wirklichen Existenz in Beziehung zu stehen. Die
Vernachlissigung der Existenz findet sich am Anfang der
Logik und mul} dort kritisiert werden. Zu solcher Kritik hatte
H. bereits Vorbilder: 1. II. Fichte, Schelling, Trendelenburg.

K.s Pseudonym Climacus &dhnelt I. H. Fichtes Wirklichkeitsauffassung
und Kampf gegen H.s Gotteslehre. Die Ansichten des Climacus und Fichte
konnen auf die abstrakt logische Sphiire zuriickprojiziert werden und er-
geben nichts weiter als die klare Meinung, dal Logik und Ontologie als
grundverschieden angesehen werden miissen. Biographisch ist der Einflul}
I. H. Fichtes auf K. nicht schwer zu verfolgen. Fichte ist aber nicht der
eigentliche Anstof} fiir K.s Kritik am Anfang. Climacus ist als Pseudonym
nur der «Vorposten» K.s. K. beniitzt mit Climacus Fichte zum Beginn der
Kritik auf der Stufe der «Religiositit A».

Schwerwiegender ist der Einflull Schellings. Nach dem Bruch mit
Regine war K. im Winter 1841/42 in Berlin und horte Schelling. Es war die
Zeit seiner eigentiimlichen verstockten Offenheit. Vorzeitig kehrte er nach
einem halben Jahr nach Kopenhagen zuriick. Schellings in gewisser Weise
irrationaler Gottesbegriff scheint K. eine starke Stiitze seiner philosophi-
schen Weise der konzentrierten Aullerung seiner personlichen Glaubens-
inhalte geboten zu haben. Schellings Kritik betrifft «die Verwechslung von
Gedanke und Begriffs. Er expliziert dies folgendermallen: die Anfinge des
Denkens im Denker kénnen nur von der Anschauung stammen, kénnen nur
Beobachtung und Erfahrung sein. Das Denken der Abstraktion ist Denken
nach bereits gedachtem Konkretem und nach Denken der Wirklichkeit. Die
Abstraktion ist ein Zuriickschrauben alles méglichen Denkens auf das
Abstrakte. Es ist darum nicht der Anfang. Die H.sche Entfaltung ist also
nicht mehr als nachtrigliche Riickentfaltung von vorher «Zusammengefal-
tetem». Das Ich ist also nicht unbeteiligt an der Bildung des Abstrakten,
sondern es ist wesentlich — von der Naturanschauung aus — der Baumei-
ster des Abstrakten. H.s Ausgang, das Sein oder Nichts, ist nicht einfach
da, sondern es ist erst gedacht da, also nicht anfidnglich. So kritisiert
Schelling den Anfang.

K. war gliicklich, als er bei Schelling anfinglich die Losung gefunden
zu haben glaubte. Schon das Wort Wirklichkeit, Existenz, lief die «Gedan-
kenfrucht in mir vor Freude wie in LElisabeth hiipfens. Er sollte aber bald
enttiuscht werden, ebenso auch von Trendelenburg, bei dem er den «Sprung»
vermilite.

Trendelenburg bestreitet die Voraussetzungslosigkeit des H.schen Den-
kens genau so, wie es alle Kritiker H.s im ganzen gesehen tun. Zuniichst
bestreitet er immanent die Voraussetzungslosigkeit, dann stellt er dem
ganzen Anfang die Wirklichkeit gegeniiber. Er sucht H.s Logizismus durch
gegeniibergestellten Realismus zu ersetzen. Wieder ist die «<wirkliche Kon-
kretheity> die Fallgrube H.s. Trendelenburgs Waffe ist die aristotelische
Kategorie der Bewegung. Er versteht das Sein und das Nichts als zwei
<ruhende Vorstellungens, die Frage ist einfach: wie soll daraus das Werden



448 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

kommen? Es kann nicht anders sein, als dal H.s leeres Sein schon die
Bewegung, die Voraussetzung fiir alle Naturgeschehnisse und Natur-
erkenntnis (Aristoteles) als Voraussetzung vor sich hat. «<Hiernach ist die
Bewegung von der Dialektik, die nichts voraussetzen will, unerértert vor-
ausgesetzt... Wohin wir uns wenden, es bleibt die Bewegung das voraus-
gesetzte Vehikel des dialektisch erzeugenden Gedankensy (Trendelenburg,
Log. Untersuch., 1840, S. 26; dies kann fast wortlich in K.s Schriften wieder-
kehren). Ohne Bewegung kommt man nicht aus, aber der Bewegung kann
keine statische Voraussetzung gegeben werden. H.s Versuch, die Negativitit
als Motor des Systems zu benutzen, kann nicht moglich sein.

Logisch gesagt geht H. vom abstraktesten aller Gedanken
aus, K. vom konkretesten. So liegt der Unterschied bereits im
ersten Ausgang. Wihrend der Beginn mit dem Abstrakten fiir
Trendelenburg ein Beginn ist, der bereits eine Abstraktion vor-
aussetzt, fiir Schelling ein Beginn, der ein Subjekt voraussetzt,
so ist er fiir Kierkegaard eine Anfangsreflexion, die eine Re-
flexion voraussetzt.

In «De omnibus dubitandum esty (Pap. IV, B 1—17, Winter
1842/43, nach dem Studium von H.s Vorlesungen iiber die Ge-
schichte der Philosophie) hat K. schon deutliche Meinungen
iiber das Verhiltnis von Denken und Sein entwickelt. Seither ist
immer dies wesentlich: auch wenn die subjektive Existenz von
H.s Sein vollig abstrahiert werden kénnte, so wére der Rest doch
kein reines Sein, sondern gedachtes Sein. K. setzt — von den
oben Genannten ausgehend — mit der Kritik ebenfalls am An-
fang des Systems ein. Seine Forderung ist fiirs erste, daf in der
Logik keine Bewegung sein diirfe (V, S.6). «Die Logik ist,
und alles Logische ist nur.» Das Pseudonym Haufniensis be-
schreibt die Steigerung der Priidikate, die von H. dem Nichts
beigelegt werden. Das Nichts mul} schliefilich das notwendige
«Andere» werden, sonst kann es die Bewegung nicht in Gang
bringen. Die Synthese hat die Eigenschaft und die Wirkung
der Mediation (V, 4/5). «Was im Werden die Alternation zwi-
schen Sein und Nichtsein ist (eine jedoch etwas undeutliche Be-
stimmung, insofern als das Sein selbst zugleich das Kontinuier-
liche in der Alternation ist), das ist spéter das Negative und das
Positivey (VI, 187). Es wird deutlich, dal K. — auf H. bezogen
— die Awusdriicke positiv-negativ im umgekehrten Sinne wie
Schelling anwendet. K. fragt nun gleich wie Trendelenburg
nach der Voraussetzungslosigkeit — er nennt es wie H. Un-



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 449

mittelbarkeit. An gleicher Stelle, die auch die Kritik des An-
fangs bietet (VI, 160 ff.), bezieht er sich auf Trendelenburg,
dessen Verdienst er darin sieht, «dall er die Bewegung als die
unerklarliche Voraussetzung, als das Gemeinsame erfalit, worin
das Sein und Denken sich vereinigty.

Die Frage ist, wie der Anfang beschaffen sei. H. sagt (En-
zykl. § 39), das System beginne mit dem Unmittelbaren. K.
fragt griindlicher: wie beginnt es mit dem Unmittelbaren? Be-
ginnt es damit unmittelbar? Die Antwort ist eindeutig Nein.
«Das Beginnen des Systems, das mit dem Unmittelbaren be-
ginnt, ist also selbst durch eine Reflexion erreichty (VI, 188).
Die von H. selbst gegebene Definition, das Unmittelbare sei das
nach einer erschopfenden Abstraktion zuriickgebliebene Ab-
strakteste, liefert K. — in ganz &hnlicher Weise wie Schelling
— den Beweis fiir das nichtunmittelbare Beginnen. Gleich wie
die Reflexion, die wahre Voraussetzung des Beginnens, unend-
lich ist, ist auch die Abstraktion in K.s Augen unendlich. Die
Frage ist also, wie man sie zum Stehen bringen kann (trotz
allem Spott iiber die «schlechte Unendlichkeity). K. zeigt, dafl
diese letzte Abstraktion gar nicht moéglich ist, und legt auf diese
Behauptung das griBere Gewicht, im Unterschied zu Schelling.

Der Erfolg dieser Gedanken kann so zusammengefallit wer-
den: Das Denken kann keine Existenz ergeben, denn es hat
mit dem Dasein nichts zu tun, es ist durch eine Kluft von ihm
getrennt. Der Anfang mull mit einem Sprung gemacht werden.
K. verharrt so im Dualismus, er 148t eine Antinomie bestehen
(vielleicht als ein Erbe Kants), die kaum von vornherein theo-
logische Griinde gehabt haben diirfte. — Es geht K. nicht nur
um die Existenzvergewisserung, sondern um die «Existenz-
werdungy, d. h. aber um die Existenz «vor Gott».

3. Kierkegaards Kritik an der Identitit. — K. sieht das
Denken gegen das Sein in gleicher Weise abgegrenzt wie gegen
Gott (ein gewisser Anschlufl an Kant). Dall aber H.s System
gegen die Existenz abgegrenzt ist, ist fiir ihn ein unméglicher
Gedanke, <hinten, statt vorne angefangeny.

«Jede Bestimmung, fiir welche Sein eine wesentliche Bestim-
mung ist, liegt aullerhalb des immanenten Denkens, also auller-
halb der Logik» (Pap.IV, C, 88). Daran kniipft sich der we-
sentliche «Grundsatzy K.s, dafl Dasein weder definiert noch

29



450 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

bewiesen werden kann. Logik und Ontologie sind grundver-
schieden. Mit Trendelenburg, den K. als den reinen und ehr-
lichen Interpreten griechisch-aristotelischen Geistes bezeichnet,
wendet er sich auch von Kant ab. Kants Logik erscheint ihm
nicht als «formaley Logik, wie er sie wiinscht, sondern es
spukt in ihr Ontologisches. Denn Trendelenburg zeigt (Log.
Untersuch., S.18{.), dafll die formale Logik sich zu Unrecht
aristotelisch nenne. K. iibernimmt diese Behauptung.

Wie sieht nun K. die Beziehung zwischen Denken und
Sein? Er bietet einen existentiellen Ersatz fiir H.s gesetzte
Identitéit, in gewissem Sinne eine Korrektur in der Form des
Sprungs. Diese Bewegung iiber einen die Quantititen und
Qualitéiten trennenden Graben ist die Herstellung der Beziehung
zwischen Denken und Sein. Der Sprung ist als Analogon zu
H.s Identitat zu verstehen, aber im Sinne einer Antithese, Kr
trennt und verbindet. Mit den Worten Quantitat und Qualitit im
H.schen Sinn kann K. das Sein als solches nicht bestimmen.
Das Sein hat fiir K. nur eine Eigenschaft, die Charakteristik
und Bezeichnung zugleich ist: seiend. Das ist zwar eine qua-
litative Aussage. Es ist damit aber nicht gesagt, dall es selber
Qualitit sei. Es ist es nicht selbst, aber es ist Bestimmtheit
dieser Begriffe. Sein ist also qualitative Bestimmtheit. Das Sein
laft sich aber auch quantitativ bestimmen: nédmlich das mog-
liche Sein, nicht das Sein. Das ist eine niedere Bestimmung.
Die hohere, die qualitative Bestimmtheit wird erst durch die
Kinesis. Man mufi deutlich sehen, daff diese schwierigen und
nur umstindlich zu hantierenden Begriffe von der H.schen
Philosophie oder ihren friihen Kritikern kommen. So wird etwa
die Kinesis im aristotelischen oder Trendelenburgschen Sinne
zunichst einfach aufgenommen, dann aber krasser angewendet:
Trendelenburgs Kinesis wird zu K.s Sprung. Entsprechend
setzt dann K.s Kritik an Trendelenburg ein (vgl. etwa Pap. V,
C, 12).

Als Ergebnis kann nun soviel formuliert werden: Der
Sprung ist keine logische Operation, keine Denkarbeit. (Die
Anwendung in «Religiositit By ist diese: Glaube kann nicht
durch Logik, christliches Zeugnis nicht durch Denkarbeit er-
arbeitet werden!) Der Sprung ist das Existieren selbst. Er ist
Sache des existierenden Individuums in der Entscheidung.



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 451

Es gibt keine Approximation, nur ein «Entweder-Oders. Jedes
«Quantitiereny zu etwas ist unmoglich. Fiir dieses Axiom (denn
als ein Beweis kann es nicht angesehen werden) gibt es keinen
anderen Grund als K.s Frage: wie werde ich ein Christ? So
sagt er, «dall auf diesem Wege (Approximation) sich in den
Glauben hineinquantitieren zu wollen ein Millverstindnis ist,
eine Sinnestduschung, dall es eine Anfechtung fiir den Glau-
benden ist, sich um solche Erwigungen zu bekiimmerny (VI,
109). Und an anderer Stelle: «Was hier angedeutet worden ist,
haben die ,Brocken’ oft genug eingeschirft, nidmlich, dafl es
keinen direkten und unmittelbaren Ubergang zum Christen-
tum gibt, und dall deshalb alle, die einen auf diese Weise ins
Christentum rhetorisch hineinschieben oder gar hineinpriigeln
wollen, Betriiger sind. Doch nein, sie wissen nur nicht, was sie
tuny (VI, 139).

Das «Hineinquantitieren» driickt sich vor der <inneren
Not», umgeht die Krisis (das «Scheitern» in der Existenzphilo-
sophie). Ganz abgesehen von den mdéglichen philosophischen
Begriindungen ist diese Erkenntnis ein wahrheitsgetreues Ab-
bild der biblischen Botschaft.

4. Kierkegaards Begriff des Werdens und der Notwendig-
keit als Ergebnis seiner Kritik. Mit der I'rage nach K.s Begriff
des Werdens und der Notwendigkeit (beides kann in keinem
Denken getrennt betrachtet werden) ist das Problem der «Phi-

losophischen Brockeny beriihrt.

K. hatte fiir seine «Brocken» einen anderen Titel vorgesehen, den er
aber wieder fallenliefl: «Die apologetischen Voraussetzungen der Dogmatik
oder Anniherungen des Gedankens an den Glaubeny. Dieser Satz ist sehr
aufschlufireich und fafit das Thema der «Brocken» und weitgehend aller
philosophischen Schriften zusammen. 10

K. sieht alles Werden als in Freiheit Werdendes. Werden
geschieht nicht aus Notwendigkeit. «Nichts, das wird, wird aus
einem Grunde, alles aus einer Ursache. Jede Ursache endet
in einer freiwirkenden Ursachey (VI, S.69). Diese schwerwie-
genden Sitze grenzen K. scharf gegen H. ab. Bei H. ist das
Zustandekommen des Begreifens, die Erkenntnis, eine Sache

10 Die «Brocken» liegen bereits in der von E. Hirsch besorgten Uber-
setzung und Ausgabe vor. Der Kinheitlichkeit halber wird Schrempfs Uber-
setzung weiter zitiert (VI). Schirfste Kritik mit Beispielen duBlert L.
Richter an Hirschs Ubersetzung, ThL.Z 1952, 3, Sp. 143 ff.



452 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

des Werdens, das in der Logik beschrieben, resp. begriffen
wird. Fir K. gehort die Bewegung nicht in die Logik. Wenn
also K. fragt: «wie verindert sich das, was wird? oder worin
besteht die Verdnderung (alloiosis) des Werdens?» (S. 67), so
gibt gleichsam Trendelenburg K. die Antwort und spricht mit
Aristoteles’ Worten: «Wer die Bewegung nicht kennt, kennt
die Natur nichty> (Log. Untersuch., S.121). «Wir nehmen die
Bewegung als eine Tatsache der Natur, und wenn wir sie zu-
gleich als eine Tatsache des Denkens anerkennen, fragen wir,
wie weit sie im Geiste greife und wie viel sie trage.» Aristoteles
wird zitiert von Trendelenburg: «Nach seiner Ansicht (Phys.
I11, 2) soll die Bewegung die Verwirklichung (Entelechie) des-
sen sein, was der Moglichkeit nach ist, inwiefern es ein solches
ist, sie ist ihm nach einem anderen Ausdruck eine unvollendete
Energie.» K. iibernimmt dies trotz aller Unterschiede. Aristote-
les begreift die Verédnderung als eine Art qualitativer Bewe-
gung. Das gleiche tut K.: «Denn wenn der Werdende nicht in
der Verdnderung des Werdens in sich selbst unverédndert ver-
bleibt, so ist das Werdende nicht dieses Werdende, sondern ein
anderes, und die Frage verschuldet eine ,metabasis eis allo
genos’ ... dagegen erhilt der Werdende unveréndert Dasein,
welches ist dann die Verdnderung im Werden?s Die Frage
wird dadurch gelist, dafy K. die Verdnderung als nicht im We-
sen, sondern im Sein erkennt. Die Verdnderung «ist die Be-
wegung vom Nicht-Dasein zum Daseiny. Das Nicht-Dasein
kann, das geht aus seiner Funktion hervor, nicht ein Nichts-
Sein sein, es mufl auch da-sein, in der Form des Nicht-Daseins,
sonst konnte das Werdende von ihm nicht ausgehen. Nicht ein
Nichts-Sein, sondern ein Nicht-Sein ist der Grund der Ver-
anderung, «denn jede Veridnderung hat allezeit ein Etwas
zur Voraussetzung». So kommt K. zu der wichtigen Defini-
tion, daf3 dies Sein, das als Nicht-Sein den Ausgang fiir das
Werden bildet, die Mdglichkeit sei. Ein Sein dagegen, das nicht
Nicht-Sein ist, sondern seiendes Sein, ist das wirkliche Sein
oder die Wirklichkeit: die Verdnderung des Werdens ist der
Ubergang von der Moglichkeit zur Wirklichkeit. Die anfing-
liche Frage: wie verédndert sich das, was wird?, ist damit also
beantwortet, dafl die Verdnderung eine Verinderung im Sein,
nicht im Wesen ist.



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 453

Die Kinesis kann nicht unter dem Zeichen der Notwendigkeit stehen,
aus folgenden Griinden:

a) Verdnderung ist eine Mbglichkeit zur Definition, dafl Sein und
Wesen verschieden sind, d.h.: Méglichkeit und Wirklichkeit sind im Sein
verschieden, im Wesen gleich. In der Notwendigkeit fillt aber Wesen und
Sein in eins zusammen. KErgebnis: «Is wird schlechthin nichts aus Not-
wendigkeity (VI, 68).

b) Alles Werden versteht K. als ein Leiden, <und das Notwendige kann
nicht leiden, nicht das Leiden der Wirklichkeit leiden». Oder anders: Das
Mogliche wird durch die Wirklichkeit zunichte gemacht, weil es in dem
Augenblick, wo es wird, nicht mehr Méglichkeit, sondern Wirklichkeit ist,
da das Werden als der Ubergang von der Méglichkeit zur Wirklichkeit
verstanden ist. Deutlicher: damit etwas werden kann, mull der Ausgang des
Werdens durch das Werden zum Nichts werden (Reue!). Das ist beim Not-
wendigen nicht moglich, denn es ist, weil es notwendig ist. Als Ausgang
zum Werden diirfte es aber nicht sein. Notwendigkeit ist Seinsbestimmung,
ist selbst Sein.

Dies alles ist darum so scharf bestimmt, weil Il. die Notwendigkeit ganz
anders definiert hatte: sie ist die «Identitdt der Miglichkeit und der Wirk-
lichkeity (Enzykl. § 96). Die Identitit wird inhaltsvoll verstanden, Zu-
falligkeit, Moglichkeit und Wirklichkeit sind Fragen des Inhalts. Die aus
einer Ursache gefolgte Wirkung setzt die Wirklichkeit (vgl. Enzykl. § 101,
auch 108, 3: «der Ubergang von der Notwendigkeit zur Freiheit, oder vom
‘Wirklichen in den Begriff, ist der hirtestey — darum macht der Begriff der
Freiheit H. iiberhaupt Schwierigkeiten). Die Substantialitit und Akziden-
tialitit bieten die Verhiltnisbestimmung der Notwendigkeit, wobei Sub-
stantialitit wescntlich als Kausalitit verstanden ist. Dazu fragt K., wie
das zu verstehen sei, dal die Notwendigkeit eine solche Einheit sei. Er
argumentiert so: der Fehler liegt darin, dafl Moglichkeit und Wirklichkeit
seinsverschieden sind, sie konnen also keine Einheit bilden, zumal ja die
H.sche Einheit, die Notwendigkeit, wesensbestimmt ist. «Das ist ebenso
unmoglich wie widerspruchsvolly, denn Méglichkeit und Wirklichkeit wiir-
den, wenn sie in der Notwendigkeit ihre Einheit finden, zu einem absolut
anderen Wesen, und «das ist keine Verédnderung». Ergebnis: Das Werden
geschieht durch Freiheit.

Was K. so iiber das freie Werden sagt, findet seine Konkret-
heit in der Betrachtung des Geschichtlichen. Die Unverédnder-
lichung des Notwendigen sieht K. darin, daf} <es sich bestéindig
zu sich selbst und zu sich selbst auf die selbe Weise verhiilt,
daB es jede Verdnderung auslifits (VI, 70). Das ist die Un-
veridnderlichkeit des Notwendigen. Dieser Satz ist aber irre-
versibel. Man kann nicht umgekehrt sagen, dafl das Unverin-
derliche notwendig sei. Das verhindert die Zeit, in der Werden-
des nachtréiglich Gewordenes ist. So ist das historisch Vergan-



454 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

gangene unverinderlich, weil es Gewesenes ist, aber es ist als
solches nicht notwendig (Siindenfall!). Unter GGeschichtlichem
versteht K. zunéchst nicht mehr als etwas einfach Vergange-
nes, Gewesenes. «Die Unverdnderlichkeit des Vergangenen
besteht darin, dall dessen wirkliches So nicht anders werden
kann.» Daraus folgt aber nicht, dal das mogliche Wie nicht
anders héitte werden konnen (Schuld).

Das Werden kann aber in «sich eine Verdoppelung enthal-
ten: eine Moéglichkeit des Werdens innerhalb seines eigenen
Werdensy — das ist das eigentlich Historische, wie es K. ver-
steht, das «in Beziehung auf die Zeit dialektisch ist». Da nun
das Gewordene nicht als notwendig Gewordenes begriffen
wird, kann das Zukiinftige zu dieser Bestimmung nicht im
Widerspruch stehen. Damit es werden kann, darf es nicht not-
wendig sein. Da die Notwendigkeit das Werden unterbindet,
konnte vom Zukiinftigen und auch vom Vergangenen gar nicht
die Rede sein, wenn es unter dem Zeichen der Notwendigkeit
stiinde. Die Freiheit darf nicht zur Illusion werden. Eben die
Freiheit mochte K. in ihrer reinen Form retten, sonst wire
keine Entscheidung moglich. Die Entscheidung ist aber das,
worauf es ankommt.

Umgekehrt: die Unverdnderlichkeit des Vergangenen, als
nicht notwendig Gewordenes, ist die einzige Basis fiir die Er-
kenntnis einer Rechtfertigung des Begriffes der Siinde und der
Schuld. Die Wahl, die Erkenntnis der Siinde, die Reue, die
Existenz vor Gott, die Verantwortung, ist fiir K. mit einem
notwendigen Werden nicht zu vereinbaren. Daher sieht er
diese Begriffe oder Existenzformen des Menschen bei H. ver-
unmdéglicht.

I11.

Aktuelle Begriffe, die aus der Hegel-Kritik Kierkegaards
herausgewachsen sind.

1. Der Begriff der Ezistenz. Existenz, wie sie K. versteht,
hat keine Bestéindigkeit. Sie ist nie in sich geschlossen und ab-
geschlossen oder sich selbst genug. Sie ist bestéindig im Wer-
den. Das Werden ist als Streben zu verstehen. Das Streben
aber kennt kein endliches Ziel in dem Sinne, dafl man denken



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 455

konnte, sie strebe auf ein sichtbares Ziel zu. Das Streben ist
nicht «Hin-Streben-zu-Etwasy, denn es liegt im Wesen des Stre-
bens-im-Werden, daB es nie fertig sein kann. Solange also etwas
existiert, ist es im Werden. «Das Werden ist die Existenz des
Denkers selbsty (VI, S.171). Das Werden aber ist Sache des
Subjekts. Das denkende Subjekt ist, indem es existiert, bestéin-
dig im Streben. Existenz ist ausschlieBlich Sache des Einzelnen.
Das nach dem Unendlichen strebende einzelne Subjekt ist be-
stindig im Werden. K. liebte diesen Gedanken so sehr, daf fiir

ihn der Begriff einer Gemeinde ganz bedeutungslos war.

K. handelt nicht vom seienden Subjekt, er redet vom denkenden Subjekt.
Er gesteht zwar H. die Realitiit des objektiven Denkens ohne weiteres zu,
sie ist «selbstverstindlich». Aber was ist damit erreicht? Nichts, meint K.,
denn es handelt sich um den Einzelnen, der denkt. Das objektive Denken
mitsamt der Gewillheit seiner Realitiit kann als Beschiftigung dienen, aber
es bleibt aullerhalb des Einzelnen. Auf wen denn, als auf das Ich kommt es
an? — Die Erklidrung des Daseins ist die Aufgabe, auch wenn eingerdumt
wird, dali das Dasein als solches nicht ¢erklirty werden kann. Wie sollte
aber ein Denker, «der bei seinem Denken das mitzudenken vergessen kann,
dal er ein Existierender ist», das Dasein erkliren? Beim Vergessen des
Existierend-seins kann weder erkannt noch gehandelt werden. Denn die
Existenz ist das, dall man existiert.

Die Allgemeinheit, und also das objektive Denken, wird von K. als
Flucht vor sich selber verstanden. Diese Flucht ist ein Weg aus dem Be-
reich weniger Moglichkeiten — aber moglicher Moglichkeiten — in den
Raum unendlicher, unmiglicher Moglichkeiten. Der Existierende geht auf
der Flucht sich selbst verloren, oder besser: er geht Gott verloren, oder
genauer: Gott geht ihm verloren.

Die wenigen moglichen Méglichkeiten sind sinngebende und mit Sinn
ausfiillbare Moglichkeiten. Das Sein des Existierenden, also der Existie-
rende selber, ist der permanenten Moglichkeit gegenwirtig, durch secine
Beziehung zur Transzendenz eine sinnvolle Weisung zu sehen, oder mit
anderen Worten: von Gott einen Auftrag zu héren, der ihm dann die Ge-
willheit der gesuchten Beziehung gibt. Das ist die eine Seite, diese sinn-
gebende und begliickende Méglichkeit steht ihm offen. Andererseits ist dem
Existierenden, und nur ihm, nicht nur als Mgglichkeit, sondern als sein
eigentliches Wesen, das Werden eigen. Das Werden erst fithrt ihn zur
Entscheidung, zum Entweder-Oder.

Diese beiden Mdglichkeiten sind «ndtig». Der Mensch mufl sich als
Existierender wissen, sonst kann er sie nicht eingehen. Diese «Bestimmung
des Menscheny statuiert K. nicht einfach, er wertet sie als Interpretation
des Evangeliums, erlebt sie selbst und konfrontiert sie gegen II. «Der
wirkliche existierende subjektive Denker bildet bestindig im Denken diese
seine eigene Existenz nach und versetzt sein ganzes Denken ins Werden»
(VII, 8S.67).



456 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

Das Nach-Bilden der Existenz im Denken fiihrt die Existenz
auf mich selbst zuriick und l4Bt sie als im Ich seiend und als
Ich seiend erscheinen. Dies Ich, nur bezogen auf die Welt der
Allgemeinheit, den Kosmos, den Mitmenschen, sieht nur Dunk-
les um sich. Solche Setzung ist sinnlos. Weil es sich aber als
Gesetztes versteht (passiv), da es sich als Ich begreift, also als
mit dem Wert des Einzelnen versehen, muf} die Setzung durch
eine «Instanzy vorgenommen worden sein. Sofern man diese
Setzung glaubt und sich die setzende Instanz zu vergegenwér-
tigen sucht, kann iiber diese Instanz eine Aussage gemacht wer-
den: sie kann nédmlich, da sie ein hochst individuelles Ich ge-
setzt hat, nicht ein blofles Iitwas sein, nicht ein Unpersonliches.
Sie mull auch das Wesen eines Ichs haben, sonst wire ihr die
Setzung nicht moéglich. Diese Instanz ist fiir K. der personliche
Gott. 1

Diese Existenz «vor Gott» ist bei K. aber keine bestéindige Existenz.
Der eben genannte Gedankengang soll auch kein Beweis Gottes sein. K.s
Glaubensgewillheit ist immer an bangende Ungewillheit gebunden. Das
liegt im Wesen jeglicher Existenz, die «vor der Transzendenz» begriffen
wird (wie die Existenzphilosophie sagt). 12

Es wird hier noch deutlicher, warum K. sagt, es konne kein System
des Daseins geben. Nur der existentielle Denker hat die Wahrheit. Die
Wahrheit ist aber nur fiir den Einzelnen. Die Aufgabe des Einzelnen ist es,
¢sich selbst in Existenz zu verstehen» (VII, 48), oder «sich selbst in ein
Instrument zu verwandeln, welches das Menschliche deutlich und bestimmt
in Existenz ausdriickts. Weil die objektive Wahrheit nur fiir Gott, nicht
aber fiir den Einzelnen zu erkennen ist, bleibt nichts anderes tibrig, als die
Beschiftigung in der Subjektivitit mit der Subjektivitit.

Allerdings liegt damit, abstrakt gesehen, in der Existenz ein Wider-
spruch. Dem gibt K. auch Ausdruck, wenn er sagt: «So lange ich lebe, lebe
ich im Widerspruch. Auf der einen Seite habe ich die ewige Wahrheit, auf
der anderen Seite das mannigfaltige Dasein, welches der Mensch als solcher
nicht durchdringen kann, denn sonst miillite er allwissend sein» (Pap.V,

11 Diese theologisch problematische Argumentation findet sich fast
wortlich bei K.Heim wieder, Chr.Gottesgl. u. d. Naturwiss., 1 (1949), S.2221,

12 So sagt K. Jaspers das gleiche, wenn er schreibt: <Existenz gewinnt
eine nie objektive, daher stindig auch in Frage bleibende Gewiflheit vor der
Transzendenz, erwirkt ein Leben im Darauf-hin-wagen, dal Transzendenz
isty, V. d. Wahrheit (1947), S.81, und an anderer Stelle: «Denn der Exi-
stenz, und nur ihr, nicht fiir das BewulBitsein iiberhaupt, erscheint als ein
hoheres die Transzendenz, ohne die sich Existenz ihrer selbst nicht gewil}
wirdy, Philosophie? (1948), S. 420.



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 457

A, 68). Denn es ist «die Identitit von Denken und Sein nur eine Sehnsucht
der Kreatur» (VI, 253).

Das ist aber das Wesentlichste, was zur Rettung des Indi-
viduums H.s mediierendem System gegeniibergestellt wird: die
dem Einzelnen im Streben eigene, auf Gott bezogene Existenz.

2. Der Begriff des Einzelnen und der Subjektivitit. — Nach
«obeny bleibt der Existierende nicht isoliert, er findet dort
seine Gegenstindlichkeit, welche ihn objektiviert. Und umge-
kehrt: der Gegenstand des Oben verleiht dem Individuum
Gegenstiindlichkeit, weil Es, das Unendliche (in der Religio-
sitdt A), das Transzendente, Gott (in der Religiositiat B) in die
erste Dimension eingeht und Beziehung und Bindung zum Ein-
zelnen schafft. Das Paradoxe geschieht, die Unendlichkeit tritt
in die Endlichkeit ein. Das subjektive Individuum wird erst
durch sein eigenes Unendlichwerden subjektives Individuum.
Der Begriff des Einzelnen ist also unldslich verbunden mit
dem Begriff «vor Gotty, der uns in K.s Schriften so héufig
begegnet. «<Du hast wesentlich nur mit dir selbst vor Gott zu
tuny (Erbauliche Reden 3, 394). Es ist mit diesem «vor Gott>
nicht das Gegeniiber einer anderen Gegenstiindlichkeit gemeint,
sondern immer ein «unter Gotty — immer die «qualitative Dis-
junktion der Qualititeny (VIII, 73). Es ist nach K.s Auffas-
sung so, dall der Linzelne die Kategorie ist, ohne die das
Christwerden und das Christentum gar nicht méglich ist (K.
grenzt sich hier bewulit von einem &sthetisch-reservierten Be-
griff des Einzelnen ab, wie er z. B. bei J. L. Heiberg in seiner
Zeit zu finden ist). Vom Begriff des EKinzelnen «vor Gott»
gehen K.s weitere Begriffe in Abhiingigkeit aus: die Entschei-
dung, der Siindenbegriff, die Innerlichkeit, die Leidenschaft
und die Aneignung. Dieser Begriff des Einzelnen aber ist als
Antithese gegen H.s Begriff des Einzelnen als «in-der-Gattung-
seiendy zu verstehen.

Die Eigenschaft des subjektiv Existierenden ist die Inner-
lichkeit als Selbstreflexion, die Selbstbeobachtung als Vertie-
fung in das wahrhaft Subjektive, so dal} gesagt werden kann:
die Subjektivitit ist die Wahrheit. Die Wahrheit Gottes kann
nicht einer Menge mitgeteilt werden. «Die Menge ist die Un-
wahrheity (X, Beilage «Der Einzelney, S. 77 £.). Die Wahrheit
kann nur vom Einzelnen empfangen und mitgeteilt werden:



458 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

«der personliche Gott kann nicht Mittelbestimmung in einem
unpersoénlichen Verhiltnis sein», «Gott ist die Wahrheit und
deren Mittelbestimmungy (X, 85).

Die Innerlichkeit ist K.s eigenstes Leben, sein Ernst. Das
Ich in der Isolierung, das aber durch die Offenheit gegen Gott
«existentielly wird, erfahrt seine Féahigkeit zum Glauben und
zum Handeln nur durch «die unendliche Leidenschafty. Diese
wichtigsten Begriffe K.s fligen sich am «Einzelnen» zu einer
unzerreillbaren Kette zusammen und sind auch nur von dort-
her zu verstehen. Dies, vielleicht eine lutherische Fragestellung
in der Grundform, ist zusammengefalit in der Frage: wie werde
ich ein Christ? Etwa: «Ich, Johannes Climacus (also nur die
«Vorstufe», zundchst nicht K. selber), hier aus der Stadt gebiir-
tig, jetzt dreillig Jahre alt, ein Mensch, eben wie die Leute
meist sind, nehme an, daB fiir mich, ebensowohl wie fiir ein
Dienstmiidchen und einen Professor, ein hochstes Gut zu er-
warten ist, das eine ewige Seligkeit genannt wird. Ich habe
gehort, dafl das Christentum einem dieses Gut bedingt; nun
frage ich: wie komme ich in ein Verhiltnis zu dieser Lehre?»
(VI, 113). Dies, als die «echtey Frage, stemmt sich gegen H.s
zweckerfiilltes Individuum, das danach strebt, Trager der
Idee der Allgemeinheit zu sein.

Von hier aus ist die Frage der Subjektivitit als solcher ge-
stellt, Der «subjektiv existentielle Denker» wird fortlaufend
allem Hegelischen gegeniibergestellt. Das Problem ist nicht die
Sache selber, sondern die Subjektivitit. Nur «objektivy redet
man von der Sache, subjektiv redet man vom Subjekt und von
der Subjektivitit, und «siehe, eben die Subjektivitit ist die
Sachey (VI, 198). Was ist nun diese Subjektivitit? Sie ist vor
allem nicht Objektivitiit, nicht Distanz, nicht das Allgemeine,
nicht eine Lehre. Sie ist Innerlichkeit. Die Entscheidung «ge-
schiehty in der Innerlichkeit, und eben die Entscheidung ist
das Problem, nicht die «Sachey. Sie kann nicht nur nicht be-
wiesen werden, sondern schon die Frage nach einem Beweis ist
falsch. Die Subjektivitit redet nicht iiber die Sache, sondern
iiber die Beziehung des Subjekts zur Sache.

Die Entscheidung ist vor allem die Entscheidung um die
Annahme des «Christentumsy durch das Subjekt. Nicht nach
der Wahrheit des Christentums wird gefragt, diese Frage ist



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 459

genau so unmoglich wie die theologische Apologetik. Das Pro-
blem ist der Ubergang von einem objektiven Wissen (Ich habe
gehort, dafl diese Lehre...) iiber die christliche Wahrheit zu
einem subjektiven Leben in dieser christlichen Wahrheit. «So
protestiert das Christentum gegen alle Objektivitit, und will,
dal das Subjekt sich unendlich um sich selbst bekiimmere»
(VI, 199). K. wendet sich gegen die « Wissenschafty, die lehren
mochte, was der Weg des Christseins sei, «wihrend das Chri-
stentum lehrt, die Wahrheit sei die Subjektivitiaty (VI, 200).
«Objektiv ist die Wahrheit des Christentums gar nicht vor-
handen. Wenn sie nur in einem einzigen Subjekt ist, ist sie nur
in ihm vorhanden!s Diese zu gefihrlichen Konsequenzen fiih-
rende Aussage hat wesentlich zur Schéirfe des Kampfes mit der
dénischen Kirche beigetragen. Glaube ist Subjektivitit, diese
aber ist Leidenschaft, so ist der Glaube Leidenschaft.

Fiir den «Beobachtery in der Objektivitit gibt es keine
Leidenschaft. K. sah im System der «allgemeinen weltgeschicht-
lichen Denkweise» den Ursprung der Millstinde in der dé-
nischen Kirche. Beide Schwerpunkte von K.s Kritik: die Phi-
losophie und die Kirche der Zeit, sind kaum voneinander zu
trennen. Allerdings setzt mit seiner Dissertation nur Kritik
an der Philosophie ein, erst spiiter Kritik an der Kirche. ** «Es
ist ein Nonsens, dall ein Apostel Lehrer in einer bestehenden
Staatskirche sein willy (Pap. V1I, B, 235).

Als das Paradox erscheint nun folgendes: Der subjektiv
Existierende ist bestindig vor der objektiven Ungewillheit.
Das einzige Gewisse ist die Unendlichkeit. Existieren ist zeit-
lich, das existierende Subjekt aber ewig. So tritt das Ewige ins
Dasein., Das Ewige wird, es entsteht, das ist der Widerspruch.
Dies bezeichnet K. als den «Trugy» (VI, 163). Wenn dieser
Trug in direkter, objektivierender Aussage berichtet wird,
erscheint er naturgemil als etwas Unwahres. Dies ist der Be-
weis fiir die UnerlidBlichkeit der Doppelreflexion, der indirek-
ten Mitteilung. Der Widerspruch ist in einem Worte der: das
Ewige wird. Das ist aber zugleich der Mittelpunkt der christo-
zentrischen Theologie, und diese allgemeine Beschreibung des
Paradoxes meint letztlich nichts anderes als eben dies Wunder:
Weihnacht.

13 P, A. Heiberg, S. K.s religisse Udvikling (1925).



460 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

3. Der Begriff des Augenblicks, Christus in der Zeit. —
«Hegel erinnert trotz seiner ausgezeichneten Eigenschaften und
seiner kolossalen Gelehrsamkeit doch immer wieder daran,
dafl er im deutschen Sinne ein Philosophieprofessor groflen
Stils war, denn er erklirt & tout prix allesy (V, 13/14). Dies
trifft fiir das verborgene Geheimnis zu, das die Zeit in uner-
klarbarer Weise dem Menschen bieten kann. Der Augenblick
ist nicht ein Moment, er ist ein Konzentrat, Plattform der Ent-
scheidung, Der Augenblick ist Meisterstiick, Meisterschaft (vgl.
111, 73: die direkte Mitteilung des Augenblicks ist das Kennzei-
chen des unechten Glaubensritters). Der «Augenblick ist er-
fillt vom Ewigeny, er ist «die Fiille der Zeity (VI, 16). Gott,
der im brennenden Busch erscheint, das ist der Augenblick.
Augenblick und Offenbarung gehtren zusammen. Bei H. aber
gibt es keine «geschehene» Offenbarung, nur «getitigtey Of-
fenbarung, die sich selbst ausschliefit. Der Augenblick ist die
letzte Fallgrube fiir den Spekulanten. Von ihm aus «ergibt
sich alles von selbsty (VI, 47). Augenblick und Paradox ge-
horen zusammen, weil die Offenbarung das Paradox ist. «Das
Paradox in unendlicher Abbreviatur kann man den Augen-
blick nennen.y H. kennt keine unendliche Transzendenz, die ins
Endliche eingeht, sagt K., weil er nichts vom Augenblick weil.

Es ergibt sich nun eine ganze Reihe von «Identitéiteny. Das
Paradox ist der Augenblick. Der Sprung ist das Paradox, und
also als im Augenblick der Augenblick. Das Paradox aber ist
das Argernis. Die Offenbarung Gottes ist das Paradox im Au-
genblick, «alles Argernis ist seinem Wesen nach ein Mifiver-
stindnis des Augenblicks, da es ja ein Argernis am Paradox
und das Paradox wiederum der Augenblick isty (VI, 47). «Der
Ausdruck des Argernisses ist, dall der Augenblick die Torheit,
das Paradox die Torheit ist.»

K. lafit fiir den Begriff <«Augenblick> mancherlei Modifikationen zu.
An der «begrifflichen Bestimmung des Vergangenen, des Zukiinftigen, des
Ewigen» kann man sehen, wie man den Augenblick zu bestimmen hat
(V, 87). Der Augenblick kann als das Ewige verstanden werden, aber das
Ewige zugleich als das Zukiinftige (Eschatologie) und das Vergangene
(Protologie) : «Begriff der Angst». Letzten Endes ist der Augenblick iden-
tisch mit der Auferstehung. — Anders ist es in den «Brocken». Da ist der
Augenblick vornehmlich als das Zeitkonzentrat gefallit, in welchem das
‘Werden geschieht. Weiterhin aber auch — das néhert sich wieder «Begriff



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 461

der Angst> — als das Wunder der Gottmenschheit Christi. K. lallt jedenfalls
im Augenblick Gott und Mensch zur Einheit werden (vgl. IX, 70, 110), im
Gegensatz zu H.s «Einheity von Gott und Mensch. Was H. in der Welt-
geschichte geschehen lalit, lifit K. im Augenblick vor sich gehen. Diese Ein-
heit von Gott und Mensch im unendlichen Augenblick (der Entscheidung)
ist die bewulite Gegeniiberstellung zu H.s Synthese in der Geschichte.

Dieser Begriff des Augenblicks, in dem Gott und Mensch
sich zusammensehen, kann nur in Verbindung mit der bibli-
schen Offenbarung verstanden werden. Entsprechend der in-
direkten Mitteilung, dem Schiiler-Lehrer-Problem und der Iso-
lierung des Glaubensritters, mull Gott in der Zeit, Christus,
als Incognito verstanden werden. K. sah im System H.s genug
Ansporn und im N.T. genug Material, diesen Gedanken aus-
bauen zu kénnen. Christus lebte und lebt wirklich, fiir K. ist
das geschichtliche Dasein Christi von groller Bedeutung —
dhnlich wie fiir H. Aber das unerldfiliche Charakteristikum
seiner Person ist das Incognito. Incognito und Knechtsgestalt
ist letztlich das gleiche, Beides ist notwendig fiir das Heils-
werk: dem Geringsten gleich zu sein. Das ist der Anfang des
Heilswerkes (wohl wieder eine lutherische Grundkonzeption).
«Aber diese Knechtsgestalt ist nicht nur umgehiingt wie des
Kénigs Bettlermantel, der darum auch lose flatterte und den
Konig verriet; sie ist nicht nur umgeworfen wie der leichte so-
kratische Sommermantely — also mehr als Ironie —, «der, ob-
schon aus nichts gewoben, doch zugleich verbarg und verriet,
sie ist seine wahre Gestalty (IX, 1121{.). «Denn dies ist die Un-
ergriindlichkeit der Liebe...» Die Versuchung fiir Christus
ist die, die Incognito-Knechtsgestalt aufzugeben.

H. sagt von dem Christus als Gott in Knechtsgestalt der Verborgenheit,
ihn gibe es nicht. Die Person Christi unterliegt in H.s Philosophie der
gleichen mnivellierenden Darstellung wie der Begriff der Wirklichkeit
Gottes. Die historische Betrachtung von Christus ist die «geistlose» Be-
trachtung. Sie ist eine dullere Betrachtung, und als solche «fiir den Inhalt
an und fiir sich gleichgiltig, indem die Person nicht der Inhalt der Lehre
isty (XIII, S.87{.). Und dann die bekannte Stelle (Phil. d. Gesch., 392/96) :
«Fir die Apostel war Christus als lebend nicht das, was er ihnen spiter
als Geist der Gemeinde war ... Ebensowenig ist es das rechte Verstiindnis,
wenn wir uns Christi als einer gewesenen historischen Person erinnern...»
— K. aber interpretiert die Konsequenzen des sich in Christus offenbaren-
den Gottes so: «...man dichtet Christus im Grunde um. Man macht ihn zu

einem Menschen, der sich das AuBlerordentliche zu sein bewullt war, worauf
aber seine Zeit nicht aufmerksam wurde. Das kann wohl wahr sein. Aber



462 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

man dichtet weiter, man dichtet, daB Christus im Grunde gern direkt als
das Aullerordentliche kenntlich gewesen wéire, dall ihn aber die Verblen-
dung seiner Zeit ungerechterweise nicht verstehen wollte» (Martensen?).
«Das heiflt, man verrit, dal man gar nicht versteht, was ein Incognito
sagen will. Es war Christi freier Beschlufl von Ewigkeit her, incognito
sein zu wolleny (IX, 115). Es ist der Wille Gottes, unkenntlich gewesen
zu sein. Iis ist dag gleiche, wie wenn «cin Polizeibeamter in Zivil geht»
(IX, 114). Das Incognito ist indirekte Mitteilung. Christus konnte das In-
cognito aufheben, aber er tut es nicht. <Er ist Gott, aber er wihlt, dieser
einzelne Mensch zu werden. Das ist wie gesagt das tiefste Incognito oder
die undurchdringlichste Unkenntlichkeit, die méglich ist, denn der Wider-
spruch zwischen Gott sein und ein einzelner Mensch sein, ist der groft-
moglichste, der unendlich qualitatives (IX, 118).

Wenn K. sagt, einen Standpunkt zu haben, das sei ihm
beides, viel zu wenig und zu viel, so hat er doch eine Grund-
intention, die all sein Suchen und Sagen begleitet: das Sokra-
tische. Wenn auch die Ironie das «Konfiniumy (VII, 187: «Its
gibt drei Existenzsphéren... diesen entsprechen zwei Kon-
finieny) zwischen é&sthetischem und ethischem Stadium ist, so
kommt K. letzten Endes doch nicht iiber die Ironie hinaus.
Diese erste Form der Kritik an H. bleibt Grundeigenschaft und
Eigentiimlichkeit K.s und letztlich sein Geheimnis. **

Von Einflufl auf die Theologie spiterer Zeit sind vor allem noch fol-
gende, gegen H. gerichtete Aullerungen K.s gewesen: «<Beweisen zu wollen,
daB dies Unbekannte — Gott — sei, fillt dem Verstande kaum ein. Wenn
Gott ndmlich nicht Dasein hat, so ist es ja eine Unmdglichkeit, dies zu
beweisen, hat er aber Dasein, so ist es eine Torheit, das beweisen zu wollen.
Denn in dem Augenblicke, da ich den Beweis beginne, habe ich es voraus-
gesetzt, und zwar nicht als zweifelhaft (was ja eine Voraussetzung nicht
sein kann, da sie eine Voraussetzung ist), sondern als abgemacht» (VI, 36).
Und weiter: «Zwischen Gott und seinen Taten ist ein absolutes Verhiltnis,
Gott ist nicht eine Name, sondern ein Begriff (Hegel?), vielleicht gilt des-
halb von ihm doch: essentia involvit existentiam» (vgl. Sartre: ’existence
précéde 1'essence) ; aber: «<Taten, aus welchen ich sein Dasein beweisen will,
existieren durchaus nichty (VI1, 37/38). Der erste Satz richtet sich unaus-

112 H. Diem sagt, K. <habe keine Theologie», Zw. d. Zeiten, 6 (1928),
S. 140. 144. 151. 165; an anderer Stelle sagt Diem ganz sicher das Richtige,
Phil. u. Chr.tum bei S. K., S.346: <K. denkt nicht einmal als Theologe und
einmal als Philosoph, sondern er denkt immer als Christ.» Es geht wohl
weniger um die Frage, ob K. «<Theologie habe», denn tatsdchlich hat er sich
entscheidend zur Theologie gedullert, sonst wiare auch keine Kritik an
seinen oben zusammengefallten Meinungen moglich. Vielmehr wire zu
fragen, was — trotz Kritik an K.s Meinungen — spiter Theologie gewor-
den ist.



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 463

gesprochen gegen Anselm (ausgesprochen in Efterladte Papirer, 1851, 70),
der zweite gegen Spinoza, beide gegen ., vor allem der zweite. 15

Gott zu beweisen ist ein Gedanke, der K. geradezu ldcherlich erscheint
(VII, 228). Weil Dasein iiberhaupt nicht zum Gegenstand der Beweis-
fiihrung gemacht werden kann (Pap. V, A, 7), sagt K. iiber die Frage des
Daseins Gottes: <Es ist eigentlich das Vertrauen auf ihn, das mir ermog-
licht, zu beginnen», nicht eine Beweisfiihrung. Es gilt: «dal n#émlich der
Mensch von Gott nichts in Wahrheit wissen kann, ehe er von ihm zu wissen
bekommen hat, er sei von ihm verschieden, absolut verschiedeny (VI, 42).

4. Der Begriff der Stinde. Die Garantie der Siindhaftigkeit
ist das «vor Gotty (VIILI, 701f.). Zwischen dem Argernis und
dem Glauben ist der Ort der Siinde. Die Siinde «ruft den Einzel-
nen als den Einzelneny (V, 95). Dem Siindenbegriff Martensens
(Dogmatik 2, S. 170. 183. 209 £.) stellt K. die Siinde als Position
entgegen. K.s Siindenbegriff ist aber nicht nur These, sondern
seine Siinde selber. Das ist der grundsiitzliche Unterschied zu
H. Wenn irgendwo, so kann hier am wenigsten das Werk K.s
von seinem Leben getrennt betrachtet werden. H. wulite sich
selbst nicht schuldig oder siindig, er begriff nur das «Ge-
schlechty, wie K. es ausdriickt, als siindig. K.s Siindenbegriff
hingegen ist ein «Existentialbegriffy, die Siinde wird erst
durch Gott erhellt, Gott erst durch die Siinde. H.s Siindenbe-
griff ist ein Kollektivbegriff (vgl. H., Phéinomenologie, ed. Las-
son, 8. 560, und K. VIII, 94), der die einzelne Person nur als
Teilglied der siindigen Summe ansieht.

Es ergibt sich aus dem Prinzip der Identitdt, dall der Einzelne auf die
Allgemeinheit bezogen ist, dies gibt aber nach K.s Kritik dem Einzelnen
keine Antwort auf seine Frage, weil das System nur Antworten auf die
allgemeine Wirklichkeit gibt (vgl. VII, S.28). Wenn der Mensch in H.s
System von der Siinde weil}, so beriihrt diese Siinde nur sein Wissen. Seine
Existenz wird nicht angegriffen. Der Mensch als in der Siinde gedacht for-
dert logisch die Versshnung. Die Verstohnung geht aus dem Zustand der
Siindhaftigkeit hervor. Aber existentiell ergibt sich daraus nichts. Existen-
tiell fithrt das Wissen der Siinde nicht zu Versthnung. Der Mensch bliebe
auf eine Gnade, die ihm selbst immanent ist, angewiesen. Der Glaube ist
bei H. im Wissen aufgehoben.

K.s Siindenbegriff wird zwar auch logisch betrachtet. Die
Frage ist aber die: Konnte Adam, bevor er von dem Baum der
Erkenntnis genommen hatte, iiberhaupt beurteilen, ob das

15 Uber H.s Gottesheweise vgl. K. Domke, Das Problem der metaphy-

sischen Gottesbeweise in der Philosophie H.s (1940), und Erik Schmidt,
H.s Lehre von Gott (1952).



464 D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik

Uberschreiten des Verbotes gut oder biose sei? K.s Antwort ist
eindeutig Nein. Auf diesem Wege kommt K. zu der sokratischen
Unwissenheit zuriick. — Zweifellos ist aber durch den Fall
Adams die Siinde in die Welt gekommen, weil Adam sie aber
unwissend tat, ist sie durch Unwissenheit entstanden. Daraus
konnte folgende Konsequenz gezogen werden: « Wie also Adam
die Unschuld durch die Schuld verlor, ebenso verliert sie
jeder Mensch. Geschah es nicht durch Schuld, daB er sie verlor,
so war es auch nicht die Unschuld, die er verlor, und war er
nicht schuldig, bevor er schuldig wurde, so wurde er nie schul-
dig» (V, 30). Die richtige Liosung ist aber diese: Da Unmittel-
barkeit nicht durch Mittelbarkeit aufgehoben werden kann, ist
Unschuld etwas, das durch «ein Transzendentesy aufgehoben
wird, weil eben die Unschuld etwas ist, und nicht erst durch
ihr Aufgehobensein Dasein gewinnt. K. fiigt dann bei: Der rich-
tige Ausdruck fiir die Unmittelbarkeit sei der, den H. fiir das
reine Sein gegeben habe, wenn er es als Nichts bezeichne. So ist
also auch der Inhalt des Verbotes fiir Adam ein Nichts. Dennoch
hat er ein Schaudern davor: Angst (so kann der bekannte Unter-
schied K.s zwischen Angst und Furcht bestimmt werden). Angst
ist «Schwindel der Freiheity (V, 57), und Freiheit ist Bedingung
fiir die Stinde. Wie das Argernis zum Glauben, so steht Angst
zur Siinde, sie ist Voraussetzung, Durchgangsstadium.
Eigentlich kann K. nicht von «Erbsiinde» sprechen. Sie ist
fiir ihn wohl das Problem des Verhiltnisses von Siinde und
Geschichte. Durch Adam ist die Siinde zur Position geworden,
zum Positiven, weil sie das «vor Gotty erhellte. Aber jeder zeit-
lich spitere Mensch mull seine Beziehung zur Siinde im glei-
chen Verhiltnis sehen wie Adam. Wesentlich ist darum vor
allem dies — als Konfrontation gegen H. —: der Siindenfall ist
in Gottes Augen tédglich neu (Efterladte Papirer, 1854, 134;
auch 324). Jeder Mensch bringt durch seine Siinde téglich neue
Siinde in die Welt. Das Individuum beginnt «bestindig von
vorny. Denn «des Individuums Vollendung in sich selbst ist
somit die vollkommene Participation am Ganzen» (V, 23). So
kommt K. zu dem allerorts so oft zitierten Satz: «Jeden Augen-
blick hat es seine Giiltigkeit, dafl das Individuum es selbst ist
und das Geschlecht, Dies ist die Vollkommenheit des Menschen
als Zustand gesehen» (ebd.). Das ist des Menschen Wiirde, dal}



D. Ritschl, Kierkegaards Kritik an Hegels Logik 465

sein Abfall vom Geschlecht das Geschlecht selber anders be-
stimmen wiirde, wihrend es bei einem Tier, das von der Art
abfiele, fiir die Art «ganz gleichgiiltig seiny wiirde. Da das
Individuum es selber ist und das Geschlecht zugleich, so be-
ginnt es auch als es selbst die Geschichte des Geschlechts von
vorne. — Damit ist — weniger auf theologischem als auf ge-
schichtsphilosophischem Wege — die Trennung von H. end-
giiltig vollzogen.

Was K. iiber seine eigenen philosophischen Prolegomena
zu einer Dogmatik, die aus Antithesen gegen H.s Logik her-
ausgewachsen sind, selbst dachte, formuliert er gegen Inde
der «Nachschrifty (VII, 241): «Vorliegende Schrift hat es
schwer gemacht, ein Christ zu werden: so schwer, dafl die An-
zahl der Christen unter den Gebildeten in der Christenheit viel-
leicht doch nicht so grofl wird. (Vielleicht! Denn wissen kann
man es nicht.) Ob dieses Unternehmen christlich ist, entscheide
ich nicht.»

Abschliefend wird man sagen konnen, die Behauptung sei
nicht zu einseitig oder zu hoch gegriffen, dall gerade solche
Anregungen K.s, die in den Anfangsjahren der heutigen Theo-
logie freudig aufgegriffen worden sind, ihren Ursprung in der
Kritik an H. haben und somit also von der Auseinandersetzung
mit einem System her kommen. Es liegt auch heute nahe, in der
Diskussion um Systeme — etwa Thomismus oder Marxismus
— &hnliche Wege zu gehen, wie sie K. damals als notwendig
und richtig erschienen. Zu K.s Zeiten gab es auch noch andere
Kritiker H.s und Skeptiker gegeniiber der dénischen Staats-
kirche. Aber keiner von ihnen ist uns heute so wertvoll wie
der Kritiker des « Anfangsy am System. Und einem System, das
Totalerkenntnis vorgibt und allgemeines Heil verspricht, kann
nur durch Priifung des Anfangs entgegengetreten werden.

Die enge Beziehung zwischen K.s Schriften im Ganzen und
dieser komplizierten Kritik am Anfang verbietet andrerseits
ein vorschnelles Hantieren mit vermeintlich theologischen Ge-
danken und Ausdriicken K.s. Es verdient diese Beziehung und
daher wohl auch die Abhiingigkeit K.s von H. die erste Unter-
suchung, bevor geurteilt oder zitiert wird.

Edinburgh. Dietrich Ritschl.

30



	Kierkegaards Kritik an Hegels Logik : zu Sören Kierkegaards 100. Todestag am 11. November 1955

