Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 6

Artikel: Gott und Mensch : zwei Studien zum deutschen Idealismus
Autor: Schulze, Wilhelm August

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877438

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gott und Mensch.

Zwei Studien zum deutschen Idealismus.

1.

Gen. 3 im deutschen Idealismus.

«Philosophie im Abendlande kann sich dem Tatbestande
nicht verschliefflen, dal noch keiner der groflen Philosophen
ihres Bereiches bis Nietzsche einschlieflich ohne griindliche
Kenntnis der Bibel philosophiert hat», so hat Karl Jaspers
gesagt. ' Seine Meinung trifft ganz besonders zu fiir die Den-
ker des deutschen Idealismus. Es ist auch kein Zufall, daB sie
alle Stellung genommen und sich auseinandergesetzt haben
mit der Geschichte vom Siindenfall. Wir greifen die Auffassun-
gen von Kant, Schiller, Schelling und Hegel heraus.

Kant kommt auf Gen. 3 zu sprechen in seiner Lehre vom
«<radikalen Boésen», dem ersten Teil also von «Religion inner-
halb der Grenzen der blolen Vernunft». Dort heillt es zu Ge-
nesis 3, 6: «Der Mensch sah sich nach anderen Triebfedern
um, die nur bedingterweise gut sein konnen, und machte sich
zur Maxime, dem Gesetze der Pflicht nicht aus Pflicht, sondern
auch allenfalls aus Riicksicht auf andere Absichten zu folgen»
(ed. Reclam, S.43). Damit fing er an, die Strenge des Gebotes
zu bezweifeln, hernach den Gehorsam gegen dasselbe zu einem
bloB bedingten herabzuverniinfteln, so dafl endlich «das Uber-
gewicht der sinnlichen Antriebe... in die Maxime zu handeln
aufgenommen und so gesiindigt ward». Dann geht Kant sofort
von der Vergangenheit in die Gegenwart iiber. Es handelt sich
nicht um eine alte Geschichte aus lingstvergangener Zeit, son-
dern um eine gegenwéartige Begebenheit: «<Mutato nomine de te
fabula narratur. Dafl wir es tédglich eben so machen, mithin
,in Adam alle gesiindigt haben’ (R6m. 5, 12) und noch siindigen,
ist aus obigem klary (S.44). Man kann zwar fragen, ob es sich
beim «Ubergewicht der sinnlichen Antriebe iiber die Trieb-
feder aus dem Gesetz» um eine sachgeméifle Interpretation han-
delt, sonst aber wird man zugeben miissen, dafl Kant hier den
Glauben der Kirche beschreibt, wenn auch in den Formeln

1 K. Jaspers, Der philosophische Glaube (1948), S. 85.



W. A. Schulze, Gott und Mensch 427

seines Denkens. Im Vergleich jedenfalls zur Umdeutung der
Glaubensgehalte Versshnung, Erlosung, Reich Gottes usw.
ist dieses erste Stiick von «Religion innerhalb» noch das beste. *

Ganz anders sieht die Schillersche «Auslegungy aus.
Gewily, er hétte die kantische gelten lassen, aber nur fiir einen
bestimmten, niederen Bereich: fiir den «Volkslehrery; der hat
ganz recht, wenn er die Begebenheit als einen Iall des ersten
Menschen behandelt. Daneben aber gibt es eine «philosophi-
schey Betrachtungsweise auf héherer Ebene, und da mufl man
nun sagen: «Der Siindenfall ist die gliicklichste und grofite Be-
gebenheit der Menschengeschichte.s Ein Riesenschritt der
Menschheit wurde vollzogen, denn der Mensch wurde dadurch
aus einem Sklaven des Naturtriebes ein frei handelndes Ge-
schopf, aus einem Automaten ein sittliches Wesen, «und mit
diesem Schritt trat er zuerst auf die Leiter, die ihn nach dem
Verlauf von vielen Jahrtausenden zur Selbstherrschaft (!)
fiithren wirds. Diese Worte sprach Schiller in einer Jenenser
Vorlesung. Sie erschienen dann in der Zeitschrift «Thalia»
unter der Uberschrift: «Ubergang des Menschen zur Freiheit
und Humanitéity (Bd. X der Cottaschen Ausgabe von Schillers
Werken, 1867, S. 314/5). Ein Fortschrittsoptimismus herrscht
hier, der fiir uns Heutige geradezu utopisch anmutet. Zu Gen. 3,
14 sagt Schiller: «Der Friede war aufgehoben zwischen dem
Menschen und den Tieren. Die Not trieb die Tiere jetzt gegen
die menschlichen Pflanzungen, ja gegen ihn selbst. Da dem
Menschen die Uberlegenheit der physischen Krifte versagt
war, so mulite er sich kiinstlich eine solche Uberlegenheit ver-
schaffen. Er mulite Waffen erfinden und seinen Schlaf durch
feste Hauser gegen die wilden Tiere sichern.» Der Siindenfall
hat also nur heilsame Folgen, er war notig als Durchgangs-
punkt zur Freiheit, er war ein Moment im allgemeinen Fort-
schritt!

Ganz dhnliche Gedanken sind bei Schelling anzutref-
fen. Schon in ganz jungen Jahren, als 20jdhriger Student, be-
handelt er Gen.3 unter dem Gesichtspunkt der felix culpa
(Werke I, 32). In der «I'reiheitslehrey deduziert Schelling die

2 Vgl. auch K. Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert
(1947), S. 262.



428 W. A. Schulze, Gott und Mensch

Notwendigkeit des Bosen mit den Worten: «Wie in der an-
faenglichen Schopfung, welche nichts anderes als die Geburt
des Lichtes ist, das finstere Princip als Grund sein mulfite. ..
so mul} ein anderer Grund der Geburt des Geistes und daher
ein zweites Princip der Finsternis sein, das umso viel héher
sein muf, als der Geist hoher ist, denn das Licht. Dieses Prin-
cip ist eben der in der Schopfung durch Erregung des finsteren
Naturgrundes erweckte Geist des Bosen d. h. der Entzweiung
von Licht und Finsternisy (V1I, 377). Von da aus kommt Schel-
ling dazu, die Ansicht vom Satan als einem gefallenen Engel
des Lichtes zu verwerfen (XIV, 262). So wird ihm der Satan
zum primum movens aller Geschichte (XIV, 271). Der Satan
ist «der immerwaehrende Erreger und Beweger des mensch-
lichen Lebens, das Princip, ohne das die Welt einschlafen, die
Geschichte versumpfen, stillstehen wiirde» (XIV, 270). Genau
wie sein Landsmann Schiller erklirt Schelling: «Ohne einen
Ausgang aus dem urspriinglichen Paradies gibe es keine Ge-
schichte, darum ist jener erste Schritt des Menschen das wahre
Ureignis, das Ereignis, das erst eine Folge von andern, d. h.
Geschichte, méglich machte» (X111, 385).

Von da aus kommt Schelling zu Folgerungen, wie sie 1500
Jahre zuvor von den Gnostikern erhoben worden sind: «Ein
griindlicher, nachhaltiger, fiirs Leben ausstattender Unterricht
mull in die Mysterien des Bosen (Off. 2, 24) einweihen, damit
die Schiiler nicht unerfahren in die Welt hereintreten in der
Meinung, daB sie nur mit Fleisch und Blut zu kimpfen habeny»
(XTV, 272). Schelling meint, auf diese Weise wiirden seine
Schiiler «klug wie die Schlangen und ohne Falsch wie die
Taubens (XIV, 272). Schelling hat um die Nahe zur Gnosis
durchaus gewullt und sie bejaht. Er weist hin auf die Richtung
der gnostischen «Ophiteny oder «Naassenery, die die Paradie-
sesschlange als einen agathon daimon verehrten (XII, 151),
auf die arabischen Teufelsanbeter, die sich «Wissendey nann-
ten, auf die Manichier, die das Verdienst hiitten, dafl ihret-
wegen das bose Prinzip in seiner Notwendigkeit erkannt
wurde — man sieht, wozu Hiresien gut sind! (XIV, 274).
Ja Schelling referiert sogar mit Beifall eine muhammedanisch-
hiretische Lehre, dal Satan der idltere Bruder Jesu sei.

Den Satan selbst «<bdsey zu nennen, sei ein «subjektives Ur-



W. A. Schulze, Gott und Mensch 429

teily (XIV, 261). «Wenn der Satan zu Hiobs Zeiten nicht vom
Himmel, also von der Gegenwart Gottes, ausgestolien ist, wie
sollte ich gendétigt sein, ihn friiher, bei der Versuchung der
ersten Menschen, schon als ein verworfenes Wesen zu denken
und nicht als ein in die gottliche Oekonomie gehoriges Princip?»
Er ist nicht ein von Gott ausgestollenes, sondern ein von Gott
gelittenes Prinzip (XIV, 274). Der Satan ist ein allem Starren
entgegenstehender (Geist, ohne ihn wiirde die Kreatur zur vol-
ligen Unbeweglichkeit erstarren. Er ist kein unerschaffener
Geist, aber als Gegensatz gegen die Schépfung kann er auch
kein Geschopf sein (XIV, 275).

Auf die Einwendung, daBl nach dem Neuen Testament der
Satan — besonders in den Worten und Taten Jesu — ganz
eindeutig bestimmt wiirde, erklidrt Schelling: «Wenn ich ihn
mit ,Ironie’ in ,doppelter Vorstellung’ erweise, so ist das mit
dem Kampf Christi gegen den Satan zu danken.y Er habe die
Aufgabe gehabt, die Werke des Teufels zu zerstéren, ihm habe
man es zu danken, dall man den Satan nicht mehr «einseitig,
sondern von allen Seiten mit vollkommener Geistesfreiheit be-
trachten kanny (XIV, 278).

Hier werden wirklich die «Tiefen Satansy» erforscht, nicht
praktisch, durch bewulit siindige Taten, wie es bei den Thya-
tirern in Off. 2, 18 ff. der Fall war, aber theoretisch. Nach
idealistischer Auffassung aber ist die Theorie wichtiger als
die Praxis, geht ihr voran und bestimmt sie. Kein Wunder, daf}
die Verharmlosung des Bosen im Idealismus immer mehr um
sich greift und dafl der Mensch als immer edler, besser und voll-
kommener angesehen wird. Das Loblied des Menschengeistes
wird vom Idealismus angestimmt, und schliefflich die Lehre
vom radikal Bosen Kants, die Schelling durchaus anerkannt
hat, von den Idealisten verworfen, nachdem Herder und Goethe
den Anfang gemacht hatten.

So sehr sich die einstigen Stubengenossen des Tiibinger
Stiftes Schelling und He gel spiter entzweit haben, in der
Auslegung von Gen. 3 bleiben sie sich einig. Auch Hegel er-
kliart: Der Mensch miisse auch vom Baume der Erkenntnis des
Bésen und des Guten gepfliickt haben (Werke, ed. Glockner,
2, 432 und 588). «Das Denken ist es», so sagt der «Panlogisty
Hegel, «welches die Wunde schligt und heilty (8, 93). Das Iir-



430 W. A. Schulze, Gott und Mensch

kennen ist das Gottliche und nicht das, was nicht sein soll
(8, 95). Der Mensch mufl vom Baum der Erkenntnis des Bésen
und des Guten gegessen haben, d. h. er mull durch die Arbeit
und die Titigkeit des Gedankens hindurchgegangen sein, um
als Uberwinder dieser seiner Trennung von der Natur zu sein,
was er ist (9, 41). Im «Mythus» vom Siindenfall spricht die
Bibel es ausdriicklich aus, dafl das Erkennen des Wahren erst
durch das Zerreillen jener urspriinglich paradiesischen Einheit
des Menschen mit der Natur diesem zuteil geworden sei (10,
163). Der Siindenfall ist der ewige Mythus des Menschen, wo-
durch er eben Mensch wird (11, 413; 15, 285; 16, 73). Im Siin-
denfall ist auch schon die Verséhnung enthalten (11, 413 {.).
Der Siindenfall ist ein Standpunkt, der aufgehoben (!) werden
soll, nicht aber ein solcher, der gar nicht eintreten soll, er
endigt seiner Natur gemill mit der Verséhnung (15, 286). Diese
Bestitigung liege vor in den Worten Gottes: Siehe, der Mensch
ist geworden wie unser Kiner (15, 287 {.; dhnlich 8, 95; 11, 143;
16, 73. 265; 17, 140; 19, 105; 20, 167). «In der Geschichte vom
Siindenfally, sagt Hegel mit seinen idealistischen Gesinnungs-
genossen, «liegt ein tief spekulativer Sinny (16, 74). Aus dem
Zustand der urspriinglichen Natiirlichkeit mull herausgegan-
gen werden (16, 74 ). Das Wissen ist ein doppelseitiges, ge-
fahrliches Geschenk, der Geist ist frei, «dieser Freiheit ist das
Gute wie das Bose anheimgestellty (16, 74).

i

Der Gottesgedanke in Kants Opus postumum.

Neuerdings hat Joachim Kopper die Ansicht gedulert, Kant
habe in seinem «Opus postumumy» den ontologischen Gottes-
beweis, den er in der transzendentalen Dialektik mit dem be-
rithmten Beispiel von den 100 Talern verworfen hatte, wieder
anerkannt. ® Das wire eine sehr beachtliche Tatsache, die es
dann verstindlich erscheinen liefle, warum Schelling den onto-
logischen Gottesbeweis durchaus bejaht* und warum He-

8 J. Kopper, Bemerkungen zum Anselmischen Gottesbeweise: Zeitschr.
f. philos. Forsch. 9, 2 (1955), S. 304 Anm.
4 Schelling, Werke, ed, Schroter, I, S.168; VII, 237; X, 16; XIII, 156 u.®d.



W. A. Schulze, Gott und Mensch 431

gel das kantische Beispiel von den hundert Talern ausdriicklich
bekimpft hat.® Denn auch, wenn Schelling und Hegel Kants
Nachlall nicht gekannt haben, hitten sie doch die Linien aus-
gezogen, die der alternde Kant begonnen hatte.

Der Nachlal Kants hat eine sehr eigenartige Geschichte.
Kants Freunde Schultz und Hasse hielten die Konvolute mit
einzelnen Aphorismen ohne systematischen Zusammenhang
nicht der Verdffentlichung wert. Derselben Meinung war Kuno
Fischer in Heidelberg. Ihm widersprach der Hamburger Pastor
Albrecht Krause (1884). Fischer replizierte in einem an Bos-
heiten reichen Heftchen mit dem Titel «Das Streber- und Griin-
derthum in der Literatur. Vade mecum fiir Herrn Pastor
Krause in Hamburgy (1884). Krause versuchte nun die Her-
ausgabe des in seinem Besitz befindlichen Nachlasses in Aus-
wahl. Die Preullische Akademie, die innerhalb der Werke
Kants den gesamten Nachlall publizieren wollte, prozessierte
mit Krause, der dariiber starb (1902). Dann gelang es Erich
Adickes in Tiibingen, Einsicht in die in Hamburg liegenden
Konvolute zu nehmen. Das Ergebnis ist sein Werk «Kants
Opus pustumumsy (1920). Die Herausgabe selbst konnte von der
Preullischen Akademie erst 1936 und 1938 durchgefiihrt wer-
den (Band XXI und XXII der Akademieausgabe, von uns im
folgenden der Kiirze wegen I und II genannt).

Schon Adickes zitiert Kant-Siitze, die in die Richtung Kop-
pers weisen, z. B.: «Die Existenz Gottes ist analytisch in der von
uns selbst geschaffenen Idee des héchsten Wesens enthalten.y ©
Und in den beiden Nachlaflbinden selbst finden sich eine ganze
Reihe von Aussagen, die Koppers These anscheinend recht
geben.

Aus Bd. I des Opus postumum koénnte etwa folgendes noch

5 Hegel, Werke, ed. Glockner, 16 (Rel.-Philoes.), S. 541 £., 549; 19 (Gesch.
d. Philos.) 168, 583—586. Am prignantesten 19, 168: «<Dem Beweise, den Kant
kritisiert, so wie es jetzt nach seiner Art gang und gébe ist, fehlt nur die
Einsicht in die Einheit des Denkens und Seyns beim Unendlichen.» Geradezu
sarkastisch wird Hegel in 19, 585 f.: «Dies leere Strohdreschen mit dem
leeren, ganz kornlosen Stroh der gewdhnlichen Logik heilit philosophieren.
Es ist, wie mit Isaschar, dem beinernen Esel, der nicht von der Stelle zu
bringen isty (Genesis 49, 14).

8 K. Adickes, Kants Opus postumum (1920), S. 774.



432 W. A. Schulze, Gott und Mensch

angefiihrt werden: «kin solches Wesen ist in jeder rein ge-
dachten Qualitit das Vollkommenste (ens summum, summa
intelligentia, summum Bonum)y» (I, 11). Oder: «Die blofie Idee
von ihm ist zugleich Beweis seiner Existenzy (I, 14). Ferner:
«(Gott ist nicht das héchste Wesen (ens summum), sondern das
Wesen aller Wesen (ens entium)» (I, 24). Direkt an Formulie-
rungen Anselms von Canterbury wird man erinnert, wenn es
heifit: «Der Begriff von Gott ist der von einer Personlichkeit
eines Gedankenwesens, ein ideales Wesen, was sich die Ver-
nunit selbst schaffty (I, 48). Kin mit Definitio iiberschriebener
Satz lautet: «Was denke ich unter dem Begriff von Gott? Ein
Wesen von der gréfiten Vollkommenheit, ein Wesen, was alles
weill, und alles vermag und in seinem Selbstbewulitsein Per-
sonlichkeit enthilty (I, 50). Selbst der insipiens von Psalm 14
und 53, der in den Verhandlungen Anselms von Canterbury
und Gaunilos von Marmoutier iiber den ontologischen Gottes-
beweis eine Rolle spielt, erscheint bei Kant wieder (I, 32).

In Bd. II wéren Aussagen wie folgende bemerkenswert:
«Unter dem Begriffe von Gott denkt man sich eine Substanz,
die allen Zwecken mit BewuBtseyn angemessen d.i. eine Person
wobey der tautologisch verstaerkte Ausdruck der lebendige
Gott nur die Personlichkeit dieses Wesens zu bezeichnen dient:
als allvermégendes Wesen (ens summum), als allweises (sum-
ma intelligentia) und allgiitiges Wesen (summa bonum)y (11,
48). «Ob ein Gott (in Substanz) sey oder nicht sey, dariiber
kann es keine Streitfragen geben, denn es ist kein (Gegenstand
des Streits (objectum litis)y (11, 52). «Der Begriff von Gott und
der Personlichkeit des Gedankens von einem solchen Wesen
hat Realitity (11, 60). «Die bloBe Idee von Gott ist zugleich
Postulat seines Daseyns. Thn sich zu denken und zu glauben
ist ein identischer Satz» (11, 109).

Aus diesen bruchstiickartig iiber das ganze Opus postumum
verstreuten Sétzen rekonstruiert Kopper nunmehr sein Ge-
bédude: Der alte Kant hat den ontologischen Gottesbeweis wie-
der in seine Rechte eingesetzt, aus denen ihn die Kritik der
reinen Vernunft verdringt hatte.

Dem stehen nun sehr viele Aussagen Kants entgegen, wo er
im Stil der Kritik der reinen Vernunft das ontologische Argu-
ment kritisiert und dafiir im Stil der Kritik der praktischen Ver-



W. A. Schulze, Gott und Mensch 433

nunft den Gottesgedanken auf die Moral basiert: 7 « Was Gott
an sich fiir ein Wesen sey, erreicht die menschliche Vernunft
nicht: Nur das Verhiltnis (das moralische) bezeichnet ihn, so
dal seine Natur fiir uns unerforschlich und allvollkommen ist
(Ens summum, summa intelligentia, summum bonum) — lauter
moralische (... ?), die aber seine Natur unerreichbar lassen»
(11, 57/8). «Also ist das (!) Erkenntnis dieses Wesens nicht
fiir das Theoretische, sondern nur fiirs Practische erweiternd.
Er ist unerforschlich (imperscrutabilis)y (II, 58). «Ein syn-
thetischer Grundsatz aus Begriffen geht nicht aus dem Prin-
cip der theoretischen Philosophie hervor, und doch ist ein sol-
cher (es ist ein Gott) nothwendig, um zur Transc. Philosophie
zu schreiten; denn sonst ist sie nicht erweiternd ... Es muf}
practische Philos. seyn und allgemein bestimmend seyn d.i.
Pflichtverhéltnisse des categorischen Imperativs enthalten»
(II, 112). «Man kann die Existenz keines Dinges a priori direct
beweisen weder durch ein analytisches noch synthetisches
Princip des Urtheils ... Der Begriff von Gott ist aber der Be-
griff von einem Wesen, das alle moralischen Wesen ohne selbst
verpflichtet (zu sein) verpflichten kann, mithin iiber alle recht-
liche Gewalt hat... Die Existenz eines solchen aber direct
beweisen zu wollen, enthéilt einen Widerspruch, denn: a posse
ad esse non valet consequentia. — s bleibt nur ein indirecter
Beweis iibrig, indem angenommen wird, dafl etwas Anderes
moglich sey, ndmlich, dafl nicht in theoretischer, sondern in
rein practischer Riicksicht das Erkenntnis unserer Pflichten
als (tanquam) géttlicher Gebote zum Prinzip der practischen
Vernunft beurkundet und bevollméchtigt sey, wo vom Sollen
zu Konnen die Consequentz gilts (I, 121). «<Was Gott sey,
kann aus Begriffen vermittelst der Metaphysik entwickelt wer-
den: Aber dafi Gott sey, gehort zur Transc. Philosophie und
kann nur hypothetisch (Waermstoff) bewiesen werden» (II,
129). Was mit diesem «Waermstoffy gemeint ist, sagt Kant in
I, 52/3: «Welche Begriffe enthilt die Idee von Gott und woher

7 Adickes, S.801, weist mit Recht darauf hin, daf auch hier gewisse
Unterschiede vorhanden sind. Kant argumentiere in der Kritik der prakti-
schen Vernunft vom Begriff des hichsten Gutes aus, wie die Moraltheologie
seiner Zeit, im Opus postumum aber vom kategorischen Imperativ her. Fiir
unsren Zweck aber konnen diese Feinheiten aufier Betracht bleiben.

28



434 W. A. Schulze, Gott und Mensch

kommt dem Menschen die Aufforderung, sich eine solche Idee
als der Vernunft unentbehrlich aufzustellen, oder ist es eine
frey problematische Dichtung und das Objekt gleich dem
Waermstoff ein hypothetisches Ding? Hierbei bleibt die I'rage
unaufgelost: Ist ein Gott? Doch kann gesagt werden, wenn
Goott ist, so ist er nur Einer.»

Wir wollen diese Anfiihrung, die beliebig fortgesetzt wer-
den konnte, hiermit beschlieflen. Durch diese vielen Kantischen
Aussagen, die sich alle im Geleise des moralischen Gottes-
beweises bewegen, halten wir die These Koppers fiir widerlegt.
Kopper koénnte nur dann recht behalten, wenn Kant auch
das Argument mit den 100 Talern® in aller Form im Opus postu-
mum zuriickgenommen hétte. Da das nicht der Fall ist, muf} in
diesem Fall das argumentum e silentio fiir die Bestreitung des
ontologischen Beweises dienen. Die Stellen, die fiir den onto-
logischen Beweis sprechen, mufl Kant vorgesehen haben, um
sie zu widerlegen, falls er noch zur Ausarbeitung der im
Opus postumum aufgespeicherten Gedankenmassen gekommen
wire.

Andererseits ist man {iiberrascht, welech grofle Rolle der
Gottesgedanke im Nachlall spielt. Schon Adickes hat darauf
hingewiesen. Er erzihlt, welchen Eindruck es Kant bereitete,
als in einem nahrungsarmen Jahr die Schwalben einen Teil
ihrer Jungen aus dem Neste warfen, d.h. sie opferten. Kant hat
an diesen Vorfall lange physikoteleologische Betrachtungen ge-
kniipft ?, wie er ja auch in der transzendentalen Dialektik ganz
im Sinne der Aufklirung erkldrt hatte, der physikoteleologi-
sche Gottesbeweis «verdiene immer mit Achtung genannt zu
werden>, 1

Ferner zeigt es sich aus den vielen Aullerungen Kants iiber

8 Kant, Kritik der reinen Vernunft, ed. Kirchmann (1881), S.481. Ahn-
lich auch S.483: «[is ist also an dem berithmten ontologischen (Cartesiani-
schen) Beweis vom Dasein eines hischsten Wesens aus Begriffen, alle Miihe
und Arbeit verloren und ein Mensch méchte wohl eben so wenig aus bloflen
Ideen an Einsichten reicher werden, als ein Kaufmann an Vermdgen, wenn
er, um seinen Zustand zu verbessern, seinem Kassenbestand einige Nullen
anhéngen wollte.»

9 A.a. 0. S.829. Die zugrunde liegenden Berichte stammen von den
Theologen Hasse und Wasianski.

10 Kritik der reinen Vernunft, ed. Kirchmann, S. 497.



W. A. Schulze, Gott und Mensch 435

den Zusammenhang von Gottesgedanken und kategorischem
Imperativ, dafl die religionsfeindliche Auslegung des kanti-
schen Autonomiegedankens unstatthaft ist.** «Alle Gebote,
die den Menschen durch den kategorischen Imperativ ver-
binden ... sind heilige Pflichten d.i. sie sind als Gebote eines
von der Natur unabhingigen, unbedingt gebietenden Wesens
anzuseheny (II, 54). Oder noch deutlicher: «Das Subject des
categorischen Imperativs ... ist Gotty (II, 55). «Dasjenige We-
sen, fiir das alle Menschenpflichten zugleich nothwendige Ge-
bote desselben sind, heiflt Gott, und der categorische Imperativ,
der sie ihm auferlegt, enthiilt das KErkenntnis, alle Rechtspflich-
ten als Gdltlicher Gebote (in sich) anzuseheny (II, 57). «Was
ist Gott? — Es ist das einige im moralisch-practischen Verhilt-
nis (d.i. nach dem categorischen Imperativ) unbedingt gebie-
tende, alle Gewalt tiber die Natur ausiibende Wesens (1I, 61).
«In ihr, der Idee von Gott als moralischem Wesen, leben, weben
und sind wir; angetrieben durch das Erkenntnis unserer Pflich-
ten als Gdttlicher Gebotey (II, 118). «Alle Menschenpflichten
als Gottliche Gebote vorzuschreiben, liegt schon in jedem cate-
gorischen Imperativy (11, 120).

So miissen wir doch zu dem Krgebnis kommen, daf} die reli-
gionsphilosophischen Grundlinien Kants auch im Opus postu-
mum denen des iibrigen L.ebenswerkes durchaus entsprechen.

An einem kleinen Teilausschnitt 1408t sich das sehr gut ver-
deutlichen. Kant hat bekanntlich keinerlei Verstiindnis fiir das
Gebet. Das Gebet ist ihm «ein abergliubischer Wahn (ein Fe-
tischmachen)» (Religion innerhalb.. ., ed. Reclam, S. 212). Die-
selbe Grundhaltung zeigt sich im Opus postumum. Anlaflich
eines «Bul}- und Bettages» schreibt Kant nieder: «Ein Bettag
ist ein ganz iiberfliissiges Ding, welches alle Sonntage abge-
kanzelt wird und nichts bewirkty (I, 150). Fiir den Bufitag ist

11 Vgl. Adickes (Anm.6), S.776: «In diesen Saetzen kommt zum Aus-
druck, daB die Existenz Gottes fiir Kant eine absolute Selbstverstiindlich-
keit ist. So konnte nur ein Mann von fester unerschiitterlicher Uberzeugung
schreiben. Es handelt sich hier um ganz personliche Bekenntnisse, wie die
Betonung ,des Glaubens’ zeigt. Und dieser Glaube bezieht sich nicht etwa
auf eine nur in unserem Geist befindliche, von ihm hervorgebrachte Idee —
da hiitte es keinen Sinn, von Glauben zu sprechen — sondern vielmehr auf
die reale, transsubjektive Existenz eines personlichen (theistischen) Got-
tes.»



436 W. A. Schulze, Gott und Mensch

Kant dabei durchaus eingenommen; Bulle bedeutet ihm in erster
Linie reparatio, Wiedergutmachung des begangenen Unrechts.
Anscheinend hat Kant sogar eine Eingabe an die Regierung er-
wogen, «im kiinftigen Calender anstatt des jahrigen Bettages
einen jahrigen Bufitag auszuschreibeny (I, 154). Und inner-
lich knurrend vertraut er seinen Papieren dann — wohl an dem
nichstjahrigen Bul}- und Bettag — die Bemerkung an: «Kin
Bulitag, nicht bloB ein Bettag sollte heute begangen seyn»
(I, 155).

So miissen wir denn schlielllich uns davon iiberzeugen, daf}
die grundlegenden religionsphilosophischen Einsichten Kants
auch im Opus postumum dieselben sind wie zuvor, mit ihren
Vorziigen und mit ihren Schwéchen. Von einer Zuriicknahme
seiner Kritik am ontologischen Gottesbeweis kann nicht die
Rede sein.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.



	Gott und Mensch : zwei Studien zum deutschen Idealismus

