
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 6

Artikel: Gott und Mensch : zwei Studien zum deutschen Idealismus

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gott und Mensch.
Zwei Studien zum deutschen Idealismus.

I.
Gen. 3 im deutschen Idealismus.

«Philosophie im Abendlande kann sich dem Tatbestande
nicht verschließen, daß noch keiner der großen Philosophen
ihres Bereiches bis Nietzsche einschließlich ohne gründliche
Kenntnis der Bibel philosophiert hat», so hat Karl Jaspers
gesagt.1 Seine Meinung trifft ganz besonders zu für die Denker

des deutschen Idealismus. Es ist auch kein Zufall, daß sie
alle Stellung genommen und sich auseinandergesetzt haben
mit der Geschichte vom Sündenfall. Wir greifen die Auffassungen

von Kant, Schiller, Schelling und Hegel heraus.
Kant kommt auf Gen. 3 zu sprechen in seiner Lehre vom

«radikalen Bösen», dem ersten Teil also von «Religion innerhalb

der Grenzen der bloßen Vernunft». Dort heißt es zu
Genesis 3, 6: «Der Mensch sah sich nach anderen Triebfedern
um, die nur bedingterweise gut sein können, und machte sich
zur Maxime, dem Gesetze der Pflicht nicht aus Pflicht, sondern
auch allenfalls aus Rücksicht auf andere Absichten zu folgen»
(ed. Reclam, S. 43). Damit fing er an, die Strenge des Gebotes

zu bezweifeln, hernach den Gehorsam gegen dasselbe zu einem
bloß bedingten herabzuvernünfteln, so daß endlich «das
Übergewicht der sinnlichen Antriebe... in die Maxime zu handeln
aufgenommen und so gesündigt ward». Dann geht Kant sofort
von der Vergangenheit in die Gegenwart über. Es handelt sich
nicht um eine alte Geschichte aus längstvergangener Zeit,
sondern um eine gegenwärtige Begebenheit: «Mutato nomine de te
fabula narratur. Daß wir es täglich eben so machen, mithin
,in Adam alle gesündigt haben' (Rom. 5,12) und noch sündigen,
ist aus obigem klar» (S. 44). Man kann zwar fragen, ob es sich
beim «Übergewicht der sinnlichen Antriebe über die Triebfeder

aus dem Gesetz» um eine sachgemäße Interpretation handelt,

sonst aber wird man zugeben müssen, daß Kant hier den
Glauben der Kirche beschreibt, wenn auch in den Formeln

1 K.Jaspers, Der philosophische Glaube (1948), S. 85.



W. A. Schulze, Gott und Mensch 427

seines Denkens. Im Vergleich jedenfalls zur Umdeutung der
Glaubensgehalte Versöhnung, Erlösung, Reich Gottes usw.
ist dieses erste Stück von «Religion innerhalb» noch das beste. "

Ganz anders sieht die Schiller sehe «Auslegung» aus.
Gewiß, er hätte die kantische gelten lassen, aber nur für einen
bestimmten, niederen Bereich: für den «Volkslehrer»; der hat
ganz recht, wenn er die Begebenheit als einen Fall des ersten
Menschen behandelt. Daneben aber gibt es eine «philosophische»

Betrachtungsweise auf höherer Ebene, und da muß man
nun sagen: «Der Sündenfall ist die glücklichste und größte
Begebenheit der Menschengeschichte.» Ein Riesenschritt der
Menschheit wurde vollzogen, denn der Mensch wurde dadurch
aus einem Sklaven des Naturtriebes ein frei handelndes
Geschöpf, aus einem Automaten ein sittliches Wesen, «und mit
diesem Schritt trat er zuerst auf die Leiter, die ihn nach dem
Verlauf von vielen Jahrtausenden zur Selbstherrschaft
führen wird». Diese Worte sprach Schiller in einer Jenenser
Vorlesung. Sie erschienen dann in der Zeitschrift «Thalia»
unter der Überschrift: «Übergang des Menschen zur Freiheit
und Humanität» (Bd. X der Cottaschen Ausgabe von Schillers
Werken, 1867, S. 314/5). Ein Fortschrittsoptimismus herrscht
hier, der für uns Heutige geradezu utopisch anmutet. Zu Gen. 3,
14 sagt Schiller: «Der Friede war aufgehoben zwischen dem
Menschen und den Tieren. Die Not trieb die Tiere jetzt gegen
die menschlichen Pflanzungen, ja gegen ihn seihst. Da dem
Menschen die Überlegenheit der physischen Kräfte versagt
war, so mußte er sich künstlich eine solche Überlegenheit
verschaffen. Er mußte Waffen erfinden und seinen Schlaf durch
feste Häuser gegen die wilden Tiere sichern.» Der Sündenfall
hat also nur heilsame Folgen, er war nötig als Durchgangspunkt

zur Freiheit, er war ein Moment im allgemeinen
Fortschritt!

Ganz ähnliche Gedanken sind bei Schellin g anzutreffen.

Schon in ganz jungen Jahren, als 20jähriger Student,
behandelt er Gen. 3 unter dem Gesichtspunkt der felix culpa
(Werke I, 32). In der «Freiheitslehre» deduziert Schelling die

2 Vgl. auch K. Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert
(1947), S. 262.



428 W. A. Schulze, Gott und Mensch

Notwendigkeit des Bösen mit den Worten: «Wie in der an-
faenglichen Schöpfung, welche nichts anderes als die Geburt
des Lichtes ist, das finstere Princip als Grund sein mußte...
so muß ein anderer Grund der Geburt des Geistes und daher
ein zweites Princip der Finsternis sein, das umso viel höher
sein muß, als der Geist höher ist, denn das Licht. Dieses Princip

ist eben der in der Schöpfung durch Erregung des finsteren
Naturgrundes erweckte Geist des Bösen d. h. der Entzweiung
von Licht und Finsternis» (VII, 377). Von da aus kommt Schel-

ling dazu, die Ansicht vom Satan als einem gefallenen Engel
des Lichtes zu verwerfen (XIV, 262). So wird ihm der Satan
zum primum movens aller Geschichte (XIV, 271). Der Satan
ist «der immerwaehrende Erreger und Beweger des menschlichen

Lehens, das Princip, ohne das die Welt einschlafen, die
Geschichte versumpfen, stillstehen würde» (XIV, 270). Genau
wie sein Landsmann Schiller erklärt Schelling: «Ohne einen
Ausgang aus dem ursprünglichen Paradies gäbe es keine
Geschichte, darum ist jener erste Schritt des Menschen das wahre
Ureignis, das Ereignis, das erst eine Folge von andern, d. h.
Geschichte, möglich machte» (XIII, 885).

Von da aus kommt Schelling zu Folgerungen, wie sie 1500
Jahre zuvor von den Gnostikern erhoben worden sind: «Ein
gründlicher, nachhaltiger, fürs Leben ausstattender Unterricht
muß in die Mysterien des Bösen (Off. 2, 24) einweihen, damit
die Schüler nicht unerfahren in die Welt hereintreten in der
Meinung, daß sie nur mit Fleisch und Blut zu kämpfen haben»
(XIV, 272). Schelling meint, auf diese Weise würden seine
Schüler «klug wie die Schlangen und ohne Falsch wie die
Tauben» (XIV, 272). Schelling hat um die Nähe zur Gnosis
durchaus gewußt und sie bejaht. Er weist hin auf die Richtung
der gnostischen «Ophiten» oder «Naassener», die die
Paradiesesschlange als einen agathon daimon verehrten (XII, 151),
auf die arabischen Teufelsanbeter, die sich «Wissende» nannten,

auf die Manichäer, die das Verdienst hätten, daß

ihretwegen das böse Prinzip in seiner Notwendigkeit erkannt
wurde — man sieht, wozu Häresien gut sind! (XIV, 274).
Ja Schelling referiert sogar mit Beifall eine muhammedanisch-
häretische Lehre, daß Satan der ältere Brnder Jesu sei.

Den Satan selbst «böse» zu nennen, sei ein «subjektives Ur-



W. A. Schulze, Gott und Mensch 429

teil» (XIV, 261). «Wenn der Satan zu Hiobs Zeiten nicht vom
Himmel, also von der Gegenwart Gottes, ausgestoßen ist, wie
sollte ich genötigt sein, ihn früher, bei der Versuchung der
ersten Menschen, schon als ein verworfenes Wesen zu denken
und nicht als ein in die göttliche Oekonomie gehöriges Princip?»
Er ist nicht ein von Gott ausgestoßenes, sondern ein von Gott
gelittenes Prinzip (XIV, 274). Der Satan ist ein allem Starren
entgegenstehender Geist, ohne ihn würde die Kreatur zur
völligen Unbeweglichkeit erstarren. Er ist kein unerschaffener
Geist, aber als Gegensatz gegen die Schöpfung kann er auch
kein Geschöpf sein (XIV, 275).

Auf die Einwendung, daß nach dem Neuen Testament der
Satan — besonders in den Worten und Taten Jesu — ganz
eindeutig bestimmt würde, erklärt Schelling: «Wenn ich ihn
mit ,Ironie' in ,doppelter Vorstellung' erweise, so ist das mit
dem Kampf Christi gegen den Satan zu danken.» Er habe die
Aufgabe gehabt, die Werke des Teufels zu zerstören, ihm habe
man es zu danken, daß man den Satan nicht mehr «einseitig,
sondern von allen Seiten mit vollkommener Geistesfreiheit
betrachten kann» (XIV, 278).

Hier werden wirklich die «Tiefen Satans» erforscht, nicht
praktisch, durch bewußt sündige Taten, wie es bei den Thya-
tirern in Off. 2, 18 ff. der Fall war, aber theoretisch. Nach
idealistischer Auffassung aber ist die Theorie wichtiger als
die Praxis, geht ihr voran und bestimmt sie. Kein Wunder, daß
die Verharmlosung des Bösen im Idealismus immer mehr um
sich greift und daß der Mensch als immer edler, besser und
vollkommener angesehen wird. Das Loblied des Menschengeistes
wird vom Idealismus angestimmt, und schließlich die Lehre
vom radikal Bösen Kants, die Schelling durchaus anerkannt
hat, von den Idealisten verworfen, nachdem Herder und Goethe
den Anfang gemacht hatten.

So sehr sich die einstigen Stubengenossen des Tübinger
Stiftes Schelling und Hegel später entzweit haben, in der
Auslegung von Gen. 3 bleiben sie sich einig. Auch Hegel
erklärt: Der Mensch müsse auch vom Baume der Erkenntnis des

Bösen und des Guten gepflückt haben (Werke, ed. Glockner,
2, 432 und 588). «Das Denken ist es», so sagt der «Panlogist»
Hegel, «welches die Wunde schlägt und heilt» (8, 93). Das Er-



430 W. A. Schulze, Gott und Mensch

kennen ist das Göttliche und nicht das, was nicht sein soll
(8, 95). Der Mensch muß vom Baum der Erkenntnis des Bösen
und des Guten gegessen hahen, d. h. er muß durch die Arbeit
und die Tätigkeit des Gedankens hindurchgegangen sein, um
als Überwinder dieser seiner Trennung von der Natur zu sein,
was er ist (9, 41). Im «Mythus» vom Sündenfall spricht die
Bibel es ausdrücklich aus, daß das Erkennen des Wahren erst
durch das Zerreißen jener ursprünglich paradiesischen Einheit
des Menschen mit der Natur diesem zuteil geworden sei (10,
168). Der Sündenfall ist der ewige Mythus des Menschen,
wodurch er eben Mensch wird (11, 413; 15, 285; 16, 73). Im
Sündenfall ist auch schon die Versöhnung enthalten (11, 413 f.).
Der Sündenfall ist ein Standpunkt, der aufgehoben werden
soll, nicht aber ein solcher, der gar nicht eintreten soll, er
endigt seiner Natur gemäß mit der Versöhnung (15, 286). Diese
Bestätigung liege vor in den Worten Gottes: Siehe, der Mensch
ist geworden wie unser Einer (15, 287 f.; ähnlich 8, 95; 11, 143;
16, 73. 265; 17, 140; 19, 105; 20, 167). «In der Geschichte vom
Sündenfall», sagt Hegel mit seinen idealistischen Gesinnungsgenossen,

«liegt ein tief spekulativer Sinn» (16, 74). Aus dem
Zustand der ursprünglichen Natürlichkeit muß herausgegangen

werden (16, 74 f.). Das Wissen ist ein doppelseitiges,
gefährliches Geschenk, der Geist ist frei, «dieser Freiheit ist das
Gute wie das Böse anheimgestellt» (16, 74).

II.
Der Gottesgedanke in Kants Opus postumum.

Neuerdings hat Joachim Kopper die Ansicht geäußert, Kant
habe in seinem «Opus postumum» den ontologischen
Gottesbeweis, den er in der transzendentalen Dialektik mit dem
berühmten Beispiel von den 100 Talern verworfen hatte, wieder
anerkannt.3 Das wäre eine sehr beachtliche Tatsache, die es
dann verständlich erscheinen ließe, warum Schelling den
ontologischen Gottesbeweis durchaus bejaht4 und warum He-

3 J. Kopper, Bemerkungen zum Anselmisehen Gottesbeweise: Zeitschr.
f. philos. Forsch. 9, 2 (1955), S. 304 Anm.

4 Schelling, Werke, ed. Schröter, I, S.168; VII, 237; X, 16; XIII, 156 u.ö.



W. A. Schulze, Gott und Mensch 431

gel das kantische Beispiel von den hundert Talern ausdrücklich
bekämpft hat.5 Denn auch, wenn Schelling und Hegel Kants
Nachlaß nicht gekannt haben, hätten sie doch die Linien
ausgezogen, die der alternde Kant begonnen hatte.

Der Nachlaß Kants hat eine sehr eigenartige Geschichte.
Kants Freunde Schultz und Hasse hielten die Konvolute mit
einzelnen Aphorismen ohne systematischen Zusammenhang
nicht der Veröffentlichung wert. Derselben Meinung war Kuno
Fischer in Heidelberg. Ihm widersprach der Hamburger Pastor
Albrecht Krause (1884). Fischer replizierte in einem an
Bosheiten reichen Heftchen mit dem Titel «Das Streber- und
Gründerthum in der Literatur. Vade mecum für Herrn Pastor
Krause in Hamburg» (1884). Krause versuchte nun die
Herausgabe des in seinem Besitz befindlichen Nachlasses in
Auswahl. Die Preußische Akademie, die innerhalb der Werke
Kants den gesamten Nachlaß publizieren wollte, prozessierte
mit Krause, der darüber starb (1902). Dann gelang es Erich
Adickes in Tübingen, Einsicht in die in Hamburg liegenden
Konvolute zu nehmen. Das Ergebnis ist sein Werk «Kants
Opus pustumum» (1920). Die Herausgabe selbst konnte von der
Preußischen Akademie erst 1986 und 1938 durchgeführt werden

(Band XXI und XXII der Akademieausgabe, von uns im
folgenden der Kürze wegen I und II genannt).

Schon Adickes zitiert Kant-Sätze, die in die Kichtung Koppers

weisen, z. B.: «Die Existenz Gottes ist analytisch in der von
uns selbst geschaffenen Idee des höchsten Wesens enthalten.» 0

Und in den beiden Nachlaßbänden selbst finden sich eine ganze
Reihe von Aussagen, die Koppers These anscheinend recht
geben.

Aus Bd. I des Opus postumum könnte etwa folgendes noch

6 Hegel, Werke, ed. Glockner, 16 (Rel.-Philos.), S. 541 f., 549; 19 (Gesch.
d. Philos.) 168, 583—586. Am prägnantesten 19, 168: «Dem Beweise, den Kant
kritisiert, so wie es jetzt nach seiner Art gang und gäbe ist, fehlt nur die
Einsicht in die Einheit des Denkens und Seyns beim Unendlichen.» Geradezu
sarkastisch wird Hegel in 19, 585 f.: «Dies leere Strohdreschen mit dem

leeren, ganz kornlosen Stroh der gewöhnlichen Logik heißt philosophieren.
Es ist, wie mit Isaschar, dem beinernen Esel, der nicht von der Stelle zu
bringen ist» (Genesis 49, 14).

6 E. Adickes, Kants Opus postumum (1920), S. 774.



432 W. A. Schulze, Gott und Mensch

angeführt werden: «Ein solches Wesen ist in jeder rein
gedachten Qualität das Vollkommenste (ens summum, summa
intelligentia, summum Bonum)» (I, 11). Oder: «Die bloße Idee
von ihm ist zugleich Beweis seiner Existenz» (I, 14). Ferner:
«Gott ist nicht das höchste Wesen (ens summum), sondern das
Wesen aller Wesen (ens entium)» (I, 24). Direkt an Formulierungen

Anselms von Canterbury wird man erinnert, wenn es
heißt: «Der Begriff von Gott ist der von einer Persönlichkeit
eines Gedankenwesens, ein ideales Wesen, was sich die
Vernunft selbst schafft» (I, 48). Ein mit Definitio überschriebener
Satz lautet: «Was denke ich unter dem Begriff von Gott? Ein
Wesen von der größten Vollkommenheit, ein Wesen, was alles
weiß, und alles vermag und in seinem Selbstbewußtsein
Persönlichkeit enthält» (I, 50). Selbst der insipiens von Psalm 14

und 53, der in den Verhandlungen Anselms von Canterbury
und Gaunilos von Marmoutier über den ontologischen Gottesbeweis

eine Rolle spielt, erscheint bei Kant wieder (I, 32).
In Bd. II wären Aussagen wie folgende bemerkenswert:

«Unter dem Begriffe von Gott denkt man sich eine Substanz,
die allen Zwecken mit Bewußtseyn angemessen d. i. eine Person
wobey der tautologisch verstaerkte Ausdruck der lebendige
Gott nur die Persönlichkeit dieses Wesens zu bezeichnen dient:
als allvermögendes Wesen (ens summum), als allweises (summa

intelligentia) und allgütiges Wesen (summa bonum)» (II,
48). «Ob ein Gott (in Substanz) sey oder nicht sey, darüber
kann es keine Streitfragen geben, denn es ist kein Gegenstand
des Streits (objectum litis)» (II, 52). «Der Begriff von Gott und
der Persönlichkeit des Gedankens von einem solchen Wesen
hat Realität» (II, 60). «Die bloße Idee von Gott ist zugleich
Postulat seines Daseyns. Ihn sich zu denken und zu glauben
ist ein identischer Satz» (II, 109).

Aus diesen bruchstückartig über das ganze Opus postumum
verstreuten Sätzen rekonstruiert Kopper nunmehr sein
Gebäude: Der alte Kant hat den ontologischen Gottesbeweis wieder

in seine Rechte eingesetzt, aus denen ihn die Kritik der
reinen Vernunft verdrängt hatte.

Dem stehen nun sehr viele Aussagen Kants entgegen, wo er
im Stil der Kritik der reinen Vernunft das ontologische Argument

kritisiert und dafür im Stil der Kritik der praktischen Ver-



W. A. Schulze, Gott und Mensch 433

nunft den Gottesgedanken auf die Moral basiert: 7 «Was Gott
an sich für ein Wesen sey, erreicht die menschliche Vernunft
nicht: Nur das Verhältnis (das moralische) bezeichnet ihn, so
daß seine Natur für uns unerforschlich und allvollkommen ist
(Ens summum, summa intelligentia, summum honum) — lauter
moralische die aber seine Natur unerreichbar lassen»

(II, 57/8). «Also ist das Erkenntnis dieses Wesens nicht
für das Theoretische, sondern nur fürs Practische erweiternd.
Er ist unerforschlich (imperscrutabilis)» (II, 58). «Ein
synthetischer Grundsatz aus Begriffen geht nicht aus dem Prin-
cip der theoretischen Philosophie hervor, und doch ist ein
solcher (es ist ein Gott) nothwendig, um zur Transe. Philosophie
zu schreiten; denn sonst ist sie nicht erweiternd... Es muß
practische Philos, seyn und allgemein bestimmend seyn d. i.
Pflichtverhältnisse des categorischen Imperativs enthalten»
(II, 112). «Man kann die Existenz keines Dinges a priori direct
beweisen weder durch ein analytisches noch synthetisches
Princip des Urtheils Der Begriff von Gott ist aber der
Begriff von einem Wesen, das alle moralischen Wesen ohne seihst
verpflichtet (zu sein) verpflichten kann, mithin über alle rechtliche

Gewalt hat... Die Existenz eines solchen aber direct
beweisen zu wollen, enthält einen Widerspruch, denn: a posse
ad esse non valet consequentia. — Es bleibt nur ein indirecter
Beweis übrig, indem angenommen wird, daß etwas Anderes
möglich sey, nämlich, daß nicht in theoretischer, sondern in
rein practischer Rücksicht das Erkenntnis unserer Pflichten
als (tanquam) göttlicher Gebote zum Prinzip der practischen
Vernunft beurkundet und bevollmächtigt sey, wo vom Sollen
zu Können die Consequentz gilt» (II, 121). «Was Gott sey,
kann aus Begriffen vermittelst der Metaphysik entwickelt werden:

Aber daß Gott sey, gehört zur Transe. Philosophie und
kann nur hypothetisch (Waermstoff) bewiesen werden» (II,
129). Was mit diesem «Waermstoff» gemeint ist, sagt Kant in
I, 52/3: «Welche Begriffe enthält die Idee von Gott und woher

7 Adiokes, S. 801, weist mit Recht darauf hin, daß auch hier gewisse
Unterschiede vorhanden sind. Kant argumentiere in der Kritik der praktischen

Vernunft vom Begriff des höchsten Gutes aus; wie die Moraltheologie
seiner Zeit, im Opus postumum aber vom kategorischen Imperativ her. Für
unsren Zweck aber können diese Feinheiten außer Betracht bleiben.

28



434 W. A. Schulze, Gott und Mensch

kommt dem Menschen die Aufforderung, sich eine solche Idee
als der Vernunft unentbehrlich aufzustellen, oder ist es eine

frey problematische Dichtung und das Objekt gleich dem
IWaermstoff ein hypothetisches Ding? Hierbei bleibt die Frage
unaufgelöst: Ist ein Gott? Doch kann gesagt werden, wenn
Gott ist, so ist er nur Einer.»

Wir wollen diese Anführung, die beliebig fortgesetzt werden

könnte, hiermit beschließen. Durch diese vielen Kantischen
Aussagen, die sich alle im Geleise des moralischen
Gottesbeweises bewegen, halten wir die These Koppers für widerlegt.
Kopper könnte nur dann recht behalten, wenn Kant auch
das Argument mit den 100 Talern8 in aller Form im Opus postu-
mum zurückgenommen hätte. Da das nicht der Fall ist, muß in
diesem Fall das argumentum e silentio für die Bestreitung des

ontologischen Beweises dienen. Die Stellen, die für den onto-
logischen Beweis sprechen, muß Kant vorgesehen haben, um
sie zu widerlegen, falls er noch zur Ausarbeitung der im
Opus postumum aufgespeicherten Gedankenmassen gekommen
wäre.

Andererseits ist man überrascht, welch große Rolle der
Gottesgedanke im Nachlaß spielt. Schon Adickes hat darauf
hingewiesen. Er erzählt, welchen Eindruck es Kant bereitete,
als in einem nahrungsarmen Jahr die Schwalben einen Teil
ihrer Jungen aus dem Neste warfen, d. h. sie opferten. Kant hat
an diesen Vorfall lange physikoteleologische Betrachtungen
geknüpft 9, wie er ja auch in der transzendentalen Dialektik ganz
im Sinne der Aufklärung erklärt hatte, der physikoteleologische

Gottesbeweis «verdiene immer mit Achtung genannt zu
werden».10

Ferner zeigt es sich aus den vielen Äußerungen Kants über

8 Kant, Kritik der reinen Vernunft, ed. Kirchmann (1881), S. 481. Ähnlich

auch S. 483: «Es ist also an dem berühmten ontologischen (Cartesiani-
schen) Beweis vom Dasein eines höchsten Wesens aus Begriffen, alle Mühe
und Arbeit verloren und ein Mensch möchte wohl eben so wenig aus bloßen
Ideen an Einsichten reicher werden, als ein Kaufmann an Vermögen, wenn
er, um seinen Zustand zu verbessern, seinem Kassenbestand einige Nullen
anhängen wollte.»

9 A. a. 0., S. 829. Die zugrunde liegenden Berichte stammen von den

Theologen Hasse und Wasianski.
10 Kritik der reinen Vernunft, ed. Kirchmann, S. 497.



VV. A. Schulze, Gott und Mensch 435

den Zusammenhang von Gottesgedanken und kategorischem
Imperativ, daß die religionsfeindliche Auslegung des kantischen

Autonomiegedankens unstatthaft ist.11 «Alle Gebote,
die den Menschen durch den kategorischen Imperativ
verbinden sind heilige Pflichten d. i. sie sind als Gebote eines
von der Natur unabhängigen, unbedingt gebietenden Wesens
anzusehen» (II, 54). Oder noch deutlicher: «Das Subject des

categorischen Imperativs ist Gott» (II, 55). «Dasjenige Wesen,

für das alle Menschenpflichten zugleich nothwendige
Gebote desselben sind, heißt Gott, und der categorische Imperativ,
der sie ihm auferlegt, enthält das Erkenntnis, alle Rechtspflichten

als Göttlicher Gebote (in sich) anzusehen» (II, 57). «Was
ist Gott? — Es ist das einige im moralisch-practischen Verhältnis

(d. i. nach dem categorischen Imperativ) unbedingt
gebietende, alle Gewalt über die Natur ausübende Wesen» (II, 61).
«In ihr, der Idee von Gott als moralischem Wesen, leben, weben
und sind wir; angetrieben durch das Erkenntnis unserer Pflichten

als Göttlicher Gebote» (II, 118). «Alle Menschenpflichten
als Göttliche Gebote vorzuschreiben, liegt schon in jedem
categorischen Imperativ» (II, 120).

So müssen wir doch zu dem Ergebnis kommen, daß die
religionsphilosophischen Grundlinien Kants auch im Opus postu-
mum denen des übrigen Lebenswerkes durchaus entsprechen.

An einem kleinen Teilausschnitt läßt sich das sehr gut
verdeutlichen. Kant hat bekanntlich keinerlei Verständnis für das
Gebet. Das Gebet ist ihm «ein abergläubischer Wahn (ein
Fetischmachen)» (Religion innerhalb ed. Reclam, S. 212).
Dieselbe Grundhaltung zeigt sich im Opus postumum. Anläßlich
eines «Büß- und Bettages» schreibt Kant nieder: «Ein Bettag
ist ein ganz überflüssiges Ding, welches alle Sonntage
abgekanzelt wird und nichts bewirkt» (I, 150). Für den Bußtag ist

11 Vgl. Adickes (Anm. 6), S. 776: «In diesen Saetzen kommt zum
Ausdruck, daß die Existenz Gottes für Kant eine absolute Selbstverständlichkeit

ist. So konnte nur ein Mann von fester unerschütterlicher Überzeugung
schreiben. Es handelt sich hier um ganz persönliche Bekenntnisse, wie die
Betonung ,des Glaubens' zeigt. Und dieser Glaube bezieht sich nicht etwa
auf eine nur in unserem Geist befindliche, von ihm hervorgebrachte Idee •—

da hätte es keinen Sinn, von Glauben zu sprechen — sondern vielmehr auf
die reale, transsubjektive Existenz eines persönlichen (theistischen)
Gottes.»



436 W. A. Schulze, Gott und Mensch

Kant dabei durchaus eingenommen; Buße bedeutet ihm in erster
Linie reparatio, Wiedergutmachung des begangenen Unrechts.
Anscheinend hat Kant sogar eine Eingabe an die Regierung
erwogen, «im künftigen Calender anstatt des jährigen Bettages
einen jährigen Bußtag auszuschreiben» (I, 154). Und innerlich

knurrend vertraut er seinen Papieren dann — wohl an dem

nächstjährigen Büß- und Bettag — die Bemerkung an: «Ein
Bußtag, nicht bloß ein Bettag sollte heute begangen seyn»
(I, 155).

So müssen wir denn schließlich uns davon überzeugen, daß;

die grundlegenden religionsphilosophischen Einsichten Kants
auch im Opus postumum dieselben sind wie zuvor, mit ihren
Vorzügen und mit ihren Schwächen. Von einer Zurücknahme
seiner Kritik am ontologischen Gottesbeweis kann nicht die
Rede sein.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.


	Gott und Mensch : zwei Studien zum deutschen Idealismus

