
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 6

Artikel: Herkunft und Funktion der Traditionselemente in 1. Kor. 15,1-11.

Autor: Bammel, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
11. Jahrgang Heft 6 November/Dezember 1955

Herkunft und Funktion der Traditionselemente
in l.Kor. 15,1—11.

In 1. Kor. 15, 3 ff. ist eine vorpaulinische Tradition enthalten

h darüber hat sich während der letzten beiden Menschen-
alter in der Forschung Übereinstimmung ergeben.2 Aber wie
weit reicht die Formel, bis v. 5 oder v. 7? Diese Frage ist
weiterhin kontrovers.3 Zwar scheint hinter v. 5 ein Einschnitt
erkennbar zu sein; aber er ist mindestens nicht tief genug, um als
eindeutiges Kriterium gelten zu können. Eine ähnliche Um-
biegung der Konstruktion liegt auch in 1. Thess. 4, 15 ff. vor,
ohne daß sie dort die Grenze zwischen Überlieferungsgut und

1 Die entscheidende Beobachtung ist von A. Seeberg, Der Katechismus
des Urchristentums, S. 50 ff., gemacht worden.

2 Ausnamen: W. Bachmann z. St. und W. Bußmann, Synopt. Studien,
III, 180 ff. (der letztere auf Grund seiner Identifizierung derYpmpp mit der
Logienquelle). V. Taylor, The Formation of the Gospel Tradition, S. 48 f.,
schließt sich Bußmann an. — Als erster hat J. W. Straatman den eigenen
Charakter der Stelle erkannt, De realiteit van 's Heeren opstanding uit de

dooden (1862), S. 93. Er hat seine These dann mit heute noch lesenswerten
Argumenten untermauert, Kritische Studien over den Eersten brief van
Paulus aan de Kor., 2 (1865), S. 62 ff., und daraus die Folgerung einer nach-
paulinischen Entstehung gezogen. In der zweiten Schrift beschränkt er den
Einschub auf Y. 3—11, während er für Y. 1 f. einen paulinischen Grundstock
anzunehmen bereit ist, S. 57 ff. Umgekehrt hat R. Steck, Der Galaterbrief
(1888), S. 181 ff. 190 f. — in der Nachfolge B. Bauers — die ,innere Absicht
und Kunst' der Stelle im Unterschied zu den ,viel einfältigeren evangelischen

Berichten' als Indiz für die spätere Abfassung des ganzen Briefs
gebucht.

3 Für den Abschluß der Formel hinter v. 5 entscheiden sich z. B. P.

Rohrbach, Der Schluß des Markusevangeliums, S. 51; Seeberg S. 50; Ed.
Norden, Agnostos Theos1, S. 270; E. Stauffer, Theologie d. NT, S. 223; H.
Strathmann in Z. syst. Th. 1943, S. 240; J. Jeremias, Die Abendmahlsworte
Jesu2, S. 96; H. Frhr. v. Campenhausen, Der Ablauf der Osterereignisse u. d.

leere Grab, S. 9; E. Lichtenstein in ZKG1950, S. 1 ff. — Das Weiterreichen der
vorpaulinischen Formel bis v. 7 nehmen u.a. an: J.Weiß z. St.; M. Albertz
in ZNW 1922, S. 259; K.Holl, Ges. Aufs. II, 46 f.; O. Cullmann, Die ersten
christl. Glaubensbekenntnisse, S. 18.

26



402 E. Bammel, Herkunft und Funktion

paulinischer Zutat klar markierte. Die unpaulinischen
Ingredienzien, zwar in den Versen 3—5 besonders gehäuft\ setzen
sich auch in den folgenden Partien fort.5 Man wird darum
wenigstens mit der Möglichkeit, daß das vorpaulinische Gut bis
v. 7 reicht, zu rechnen haben. Anderseits sind doch auch die
Momente, die für eine verschiedene Herkunft der Verse sprechen,
nicht außer acht zu lassen.

I.

In dieser Lage erscheint es als angemessen, nach formelhaften

Zusammenhängen innerhalb des Abschnittes zu suchen,
ohne dem Ausgesonderten gleich jene Qualität abzusprechen
und damit die Abtrennung selber vorzubestimmen.

a) Am Anfang ist eine viergliedrige Formel erkennbar,
deren Teile einander völlig entsprechen, in gleicher Wortzahl,
Homoioteleuton, und einem zugleich synthetischen und
antithetischen Parallelismus membrorum:0

XpiôToç (XTréhavev tmèp twv dpaptiibv f|pwv xciTà xàç ypacpdiç

xai exacpri

Kai ê(f|ïePTai Tf) ppépa Trj Tpi-rrç rata Tàç ypaqpâç

Kai di(pbr|

Die Formel7 bzw. der hier gebotene Teil bringt entscheidende

Tatsachen der vita Jesu, deutet ihre theologische Rele-

4 Material bei Jeremias, a. a. O., S. 96 f. Hinzuzufügen ist als unpauli-
nisch Tf] bfrépcx Tf) rpl-rri, während anderseits die Form ^YpTepTcii, weil durch die
benachbarten Passive (Formelstil) bedingt, zweifelhaft ist. Vgl. auch
Anmerkung 75.

6 Statt f?Koiuf|hr|(Tav braucht Paulus sonst immer das Partizip, das den
hier gut passenden Nebensinn des ,Auf den Herren Harrens' hat; dieser
aber ist beim Yerbum selbst nicht gegeben, wie 1. Kor. 7, 39; 11,30; 15,51
zeigen. Meveiv ohne Ergänzungsbestimmung statt Zf\v ist auch singular. Sonst
verwendet Paulus püveiv nicht profan, sondern im Sinne einer Beziehung
zu Gott. Auch das unpaulinische rnqpOp hätte, zumal die Konstruktion sich
ändert, nicht weitergeführt zu werden brauchen.

6 Zur Terminologie s. Joh. Weiß in Festschrift Bernh. Weiß, S. 173 ff.
7 Nachträglich sehe ich, daß A. v. Iïarnack SBA 1922, S. 64 Anm. 4, diese

Abtrennung schon erwogen hat (,Der parallele Bau der Sätze legt die
Annahme nahe, daß doch eine ältere Form anzunehmen ist: cnreôavev -> iftcpôti'),
freilich um sie sogleich aufzugeben (,allein es ist doch nicht wahrscheinlich,
daß das jemals ohne Personalangabe verkündet worden ist'). Aber, wenn,



der Traditionselemente in 1. Kor. 15, 1—11 403

vanz und heilsgeschichtliche Begründung an und verfährt so
in derselben Weise wie alle anderen christologischen Sätze
bis hin zur orientalischen Form des Apostolikums. Als solche
kann man sie sich selbständig denken. Ob sie es wirklich war,
hängt von der Analyse der folgenden Verse ab.

Kpcpâ eiTct xoîç bwbexa ist nicht, wie dies durchweg geschieht, in
den Zusammenhang hineinzunehmen. Das würde weder der
Struktur noch der theologischen Intention8 solcher
Formulierungen entsprechen.

b) Trennt man zunächst so ab, so verbleibt eine Stoffmasse,
die offensichtlich ein Thema hat: die Belegung der Erscheinungen

des Auferstandenen. Sie will nicht die Zahl der Visionen
lückenlos bieten, sondern den Kreis der Auferstehungszeugen
(im juristischen Sinne) vollständig umschreiben; nur so ist
das Übergehen der Erscheinungen vor den für ein Zeugnis
nicht qualifizierten Frauen verständlich.9 Solche Listen hatten
im spätjüdischen Zeugenrecht10 ihren Ort; ihr Vorkommen in
einer vorpaulinischen Tradition ist darum nicht unwahrschein-

wie H. selbst erklärt, das zweite und vierte Glied nur Begleitsätze sind,
die darum des Hinweises auf die Schriftbegründung entbehren können, ist
nicht einzusehen, warum üxpör] durch andere Autoritäten gestützt sein muß.
In einem augenscheinlichen Korrekturnachtrag teilt H. jedoch eine
Einzelbeobachtung, die für die vorgeschlagene Abtrennung spricht, mit (,In die
späteren Glaubensregeln ist die Schauung nicht so häufig aufgenommen

worden, als man erwartet').
8 Die ersten christologischen Formeln zu katechetischem Gebrauch

vermeiden jeden Bezug auf Zeit, Ort und Gegenüber. Selbst die Erwähnung
des Pilatus erfolgt verhältnismäßig spät (Ign. Trail. 9,1 ist als Zuwachs
besonders deutlich; 1. Tim. 6, 13 ist keine eigentliche Formel) und setzt
sich in den orientalischen Vorformen des Apostolikums nicht durch.

9 So schon Ishodad von Nerv z. St. (Horae sem. XI, 5, 1, S. 62; 2, S. 40).
10 Zeugen, die den exakten liturgischen Vollzug überwachen: Joma I,

5; V, 7 a, Para 3, 7 f. (indirekt). Wunder in Gegenwart von Zeugen werden
berichtet in Ber. 33 a (Bar) ; Jos. Ant. 8, § 46—49 (Eleazar, um 70) ; ib. 4,

§ 326 (letzteres, die Entrückung Mosis wichtig, da die Zeugen im biblischen
Bericht nicht einmal vorgebildet sind). Notate solcher Zeugen über die
Einzelheiten des Wunders: Ber. 34b (Chanina b. Dose, 70 post). Über die
synedriale Befragungstechnik den Zeugen gegenüber s. Sanh. V; Rosch
hasch. I, 6. — Zur Sorgfalt der Zeugnisaufnahme selbst bei kleinsten Dingen
s. den Brief aus dem zweiten Aufstand (ThLZ 1954, Sp. 300) und Dam. 10,
10 ff. •— Zur höchsteigenen Praxis von Tannaiten in Zauberei und Wunderwirken

s. Chag. 14 a u. vgl. L. Blau, Das altjüd. Zauberwesen, S. 26 f.



404 E. Bammel, Herkunft und Funktion

lieh. Die vorliegende ist wohl zu unterscheiden von den alten
Petrusformeln; dort hat der Schlußhinweis auf paprupeç und
fiapxupia eine polemische Spitze die hier ganz fehlt. Beide
Formeln haben also einen verschiedenen Sitz im Leben. Andere
Zeugenlisten sind uns nicht bekannt; aber ein zufällig erhaltenes

Zeugnis, das Quadratusfragment12, zeigt, daß über die
Auferstehungszeugen Buch geführt wurde. Die Existenz
solcher Listen kann demnach als gesichert gelten13, und ihre
selbständige Überlieferung ist höchst wahrscheinlich. Wie sie
von Paulus geboten ist, hat die Formel sechs Glieder, von
denen die Zugehörigkeit des letzten zum Traditionsgut durchweg

abgelehnt wird, während die des dritten als höchst
problematisch angesehen wird.

Eine Entscheidung über diese viel verhandelte Frage ist
jedoch erst möglich, wenn man sich eine andere Merkwürdigkeit

vergegenwärtigt, die Parallelität des ersten und zweiten
Gliedes mit dem vierten und fünften ; sie ist so vollständig,
daß das Faktum einfach als ,rätselhaft'14 erscheinen muß. Dies
um so mehr, als die inhaltliche Analyse denselben Eindruck
entstehen läßt.

Die Liste will die Erscheinungen des aus dem Grabe
Erstandenen belegen. Sie tut das in doppelter Weise, einmal,
indem sie Auferstehungszeugen angibt, zum zweiten, indem sie
verschiedene Weisen von Erscheinungen festhält. Die der
Erscheinung Gewürdigten werden mit Namen genannt, Simon
Petrus gar mit der unübersetzten Form seines Amtsnamens;
die Zwölf sind eine so fest abgegrenzte Gruppe, daß sie nicht
einzeln aufgeführt zu werden brauchen. In der Linie der
angedeuteten Tendenz liegt es, daß in dem Falle, in dem eine genaue
Aufzählung nicht möglich ist, doch eine nähere Bezeichnung
folgt: è£ div oi TtXeioveç pévoucnv è'uuç dpTi, Tivèç be eKoipfiüpcrav. Sie soll
verdeutlichen, daß auch diese große Schar bekannt und «erfaßt»
war, also eine ipeubopapTupia15 nicht ohne weiteres möglich sein

11 S. Apg. 3, 15; 13, 31; 10, 40 f. Jeweils sind die Zeugen en bloc
genannt, was sehr situationsgerecht ist.

12 Eus. H. e. 4, 3, 2.
13 Eine Parallele dazu ist der stereotype Hinweis auf die Archive im

antiken Wunderbericht; E. Peterson, ETç Oeoç, S. 217 ff.
14 Holl, Ges. Aufs. II, 47.
15 S. 1. Kor. 15, 15. Zur Begriffserklärung s. Holl, a. a 0., S. 110 ff.



der Traditionselemente in 1. Kor. 15, 1—11 405

konnte.16 Wenn also die Liste alle Arten von je verschieden
zu bewertenden und zu kontrollierenden Zeugnissen umfaßt,
das Einzel-, Gruppen- und Gemeindezeugnis, so erscheint die
Zugehörigkeit des dritten Gliedes zur alten Formel als durchaus

sinnvoll und wahrscheinlich. Es bezeichnet dann zugleich
die äußerste Grenze der sich streng auf einen Jüngerkreis
beschränkenden 17 Erscheinungen, die also dem einzelnen, den

Autopten von Jesu Lebensweg 18 und einer großen Anzahl von
Anhängern gegenüber erfolgten. Die drei ersten Glieder
ergeben so ein in sich gerundetes und abgeschlossenes, wenn
auch kein vollständiges, Bild der Erscheinungen.19

Hier erhebt sich aber folgende Frage: Ist ausgerechnet das
vierte und fünfte Glied demgegenüber eine Novität? Wenn
das zweite Glied evra toîç biLbexa sagt, ohne doch damit eine
Begrenzung auf ein Ereignis ausdrücken zu wollen, so meint
es dasselbe Phänomen, die Gruppenerscheinung, die auch das
fünfte Glied im Blickfeld hat.20 Jedenfalls erfüllen sie innerhalb
des Zeugenschematismus dieselbe Funktion; wie es auch beim
ersten und vierten Glied der Fall ist. Dazu sind die im zweiten
Teil der Liste aufgeführten Größen eigentlich schon im ersten
enthalten. Die ànôaToXoi îrâvxeç sind nach der zwar problematischen,

aber allgemein übernommenen These Holls 21 die Zwölf
(s. Glied 2!) und Jakobus. Dieser selbst aber dürfte im ersten
Teil schon unter den 500 Brüdern enthalten sein. Apg. 1, 14
setzt mindestens eine sehr frühzeitige Bekehrung des Jakobus
nach Ostern voraus; bei einem späteren Eintritt in die
Gemeinde wäre außerdem sein Avancement kaum möglich
gewesen. Also: dem Inhalt nach zeigt sich eine weitgehende, der

18 Strathmann, a. a. 0., S. 240 f., dagegen, der in v. 6 ff. die ,freie
Wiedergabe' einer alten Tradition sieht, faßt 6 b als eine durch diese Form
veranlaßte Längung auf.

17 S. Apg. 10,41; 13,31 (vgl. Orig. C. Cels. 2,63). Von daher ist das

ïtcxpuipa in v. 8 zu interpretieren; vgl. Anm. 40.
18 S. Apg. 1, 21 u. vgl. Luk. 1, 2.
19 F. Kattenbusch, Festgabe K. Müller, S. 328, hat schematisierende'

Züge der Schilderung erkannt, nicht aber deren juristischen Hintergrund
gesehen.

20 ol bibbeKa ist wie decemviri Bezeichnung eines amtlichen Kollegiums,
dessen eigentliche Zahl oft nicht voll war, G. Heinrich Krit.-ex. Handbuch
über den ersten Brief an die Kor. (1881), S. 400.

21 Ges. Aufs. II, 49. Vgl. unten Anm. 71.



406 E. Bammel, Herkunft und Funktion

primären Tendenz nach eine vollständige Übereinstimmung.
Demnach erscheint eine ursprüngliche Fügung der Formel in
der vorliegenden Gestalt als kaum möglich. Beide Teile müssen
einmal voneinander getrennt gewesen sein.

Ihre Einsätze sind geeignet, als Leitfossilien für die Ermittlung

ihrer Herkunft zu dienen; denn die verschiedene Bezeichnung

der Einzelerscheinung ist nicht zufällig. An sich ist die
Einzelschauung ja eine Zutat. Mischnarechtlich eignet ihr nicht
die geringste Beweiskraft; ebensowenig einer Summierung
von Einzelerscheinungen.22 Wenn sie aufgeführt ist, so
gegeschieht es einmal wegen des Schwergewichtes der verbreiteten

Relationen und zum anderen, weil andere gut bezeugte
Visionen diese Parallele in etwa abstützen (auch hier gilt der rab-
binische Grundsatz: ndV' n ina). Aber diese Gründe reichen
nicht hin. Denn die Anfänge sind jeweils schon innerhalb
ihres Formelteils gegenüber den anderen Gliedern herausgehoben;

das erra bezeichnet sicher einen Abstand. Die Einzelvision

steht wahrscheinlich am Anfang 23, beansprucht jedenfalls

einen höheren Rang24 für den derselben Gewürdigten.
Daraus aber ergibt sich: von dem einen ausgesagt, schließt es
dasselbe für den anderen aus. In dieser Hinsicht sind beide
Formeln als miteinander konkurrierend 25 zu bezeichnen.

Im erra kündigt sich so bereits eine leise Verschiebung des Sitzes im
Leben an. Ein Nebeneinander zweier Formulierungen aber muß als Zunder

22 Die Tendenz zur Näherbestimmung der Einzelzeugen ist eine spätere
(s. L. Brun, Die Auferstehung Christi i. d. urchristl. Überlieferung, S. 65) ;

sie ist in einer Zeit erfolgt, in der die ursprüngliche Funktion ihrer
Anführung verblaßt war. Wenn die Entwicklung so verlaufen ist, brauchen
nicht alle späteren Ergänzungen unhistorisch zu sein! Es ist darum sehr
weitgehend, von der Einfachheit des ursprünglichen ,Schemas' (Brun, S. 39)
auf eine geringe, von Paulus vollständig rezipierte und wiedergegebene
Zahl der Erscheinungen zu schließen (so v. Campenhausen, a. a. 0., S. 18,

der seine These allerdings mit dem Begriff .Standard-Überlieferungen' wieder

einschränkt).
23 eiTa, das wenigstens bei Paulus im allgemeinen einen chronologischen

Sinn hat (s. bes. Gal. 1, 16 ff.), fordert ein wenigstens in Gedanken
einzufügendes irptfiTov (so 1. Thess. 4, 18).

24 Die interpretatio paulina in v. 9 gibt durch das êXdxiOToç allen Gliedern

der Formel einen Wertakzent.
25 Vgl. Ilarnack, a.a.O., S. 67: «rivalisierend:». Gegen H. wendet sich

Strathmann, S. 242.



der Traditionselemente in 1. Kor. 15,1—11 407

für eine rasche und durchgreifende Transformierung der ursprünglichen
Intention wirken. Anzeichen dafür dürfen darum nicht nivelliert werden.

Die beiden Formeln gehören damit in den Zusammenhang
der verschieden lautenden Aussagen über Protepiphanien
innerhalb und außerhalb des NT. Bei Matthäus sind die Frauen
die Erstzeugen, bei Lukas ist es Petrus (mit Einschränkung 28),

bei Tatian die Mutter Jesu27, in der orthodox-judenchristlichen
Tradition Jakobus 2S, bei den dem Judentum entstammenden
Schismatikern der syrischen Didaskalia Levi.29 Im
Johannesevangelium, wo schon beim Anblick des leeren Grabs die ttîotiç
entsteht, wird sie zuerst dem Lieblingsjünger zuteil.30 Mindestens

der petrinischen Vision eignet — über die reine historische

hinaus — eine regulative Bedeutung: der erste Zeuge
erhält eine Sonderberufung.31 Er hat also nicht bloß einen höheren

Rang, sondern ein Sonderamt in der Gemeinde. Vieles
spricht dafür, daß an Entsprechendes auch gedacht ist, wenn
die Protepiphanie einem anderen zuerkannt wird.32 Gehören
die Formeln von 1. Kor. 15 als erste Glieder in diesen Tradi-

28 Die Tradition von Luk. 24, 34 widerspricht dem Tenor der lukani-
schen Osterberichte (s. v. Campenhausen, S. 14; vgl. E. Lohmeyer, Galiläa
und Jerusalem, S. 22 f.) und ist darum vom Autor nicht ausgeführt worden.
Eine antipetrinische Einstellung jedoch verbirgt sich kaum dahinter (s. Luk.
22, 31 f.). Kombination mit der Johannestradition in Schatzhöhle 54, 3

(ältere Formel, die mit dem Kontext nicht übereinstimmt).
27 Das Material bei W. Bauer, Das Leben Jesu S. 263 (vgl. auch

Epiph. monach., ed. Dressel, S. 37). Albertz in ThStKr 1913, S. 483 ff.,
glaubt die Tradition bis auf die Quelle von Joh. 20 hinaufverfolgen zu
können.

28 Hier. Vir. ill. 2.
20 J. Flemming, TU 25, 2, S. 326 f. ; vgl. Harnack, S. 69.
30 Joh. 20, 5. 8: der Lieblingsjünger verzichtet auf eine Sondererscheinung,

er glaubt schon vorher und eben damit bewährt er sich als der
Lieblingsjünger. Dies gilt, falls nicht étncrreucjev Korrektur eines ursprünglichen
piriaxeucrev (allerdings selten; Stephanus, s. v.) ist, was v. 9 nahelegen
könnte.

37 S. E. Stauffer in ZKG 1943 (1947), S. 8 ff.
32 Im Johevgl. ist das Bestreben, die Grenze der Stellung des Petrus

klarzustellen, unverkennbar. Entsprechend wird Aufgabe (21, 22) und Rang
(19, 26) des Lieblingsjüngers herausgearbeitet. — Die Konzentration der
verschiedenen apokryphen Überlieferungen auf den syrisch-palästinischen
Raum macht es sicher, daß dort um die Ersterscheinung gekämpft wurde
und die unterschiedlichen Nachrichten Anzeichen für entsprechende Gruppen

sind.



408 E. Bammel, Herkunft und Funktion

tionsstrang hinein, so sind sie je das fundamentale Zeugnis für
die Autorität und Legitimität der in ihr genannten Persönlichkeiten.

33

Damit ist ihr Wurzelboden ins Blickfeld getreten. Die
dreigliedrige Formel — etwa durch 'IpcToûç oder XpiffTÔç èpepbeîç

eingeleitet — stellt Petrus heraus; sie steht in einer vorgeblichen

oder echten Beziehung zu ihm und seinem Kreise. Die
zweigliedrige Formel ist unter vermeintlichen oder anerkannten

Jakobusanhängern geläufig gewesen. — Die versuchsweise

angenommene Selbständigkeit der christologischen Formel

wird nun noch naheliegender. Jener Umstand, daß sie mit
wcpbp schließt, während die zweite Formel so beginnt, könnte
die Verkittung erleichtert haben.34

Paulus hätte demnach Traditionen verschiedener Art und
Herkunft zusammengeschweißt. Und zwar ad hoc.35 Ist dies
möglich? Wenn es so ist, dann müßte der Kontext eine Brücke
bilden, die Tendenz der Formelzusammenballung verraten,
mit ihr konvergieren oder das Ergebnis verändern.

II.
Paulus hatte in 1. Kor. 18 und 14 der Gemeinde Weisungen

gegeben, die bei ihr auf starken Widerstand stoßen mußten.
Er hat das vorausgesehen. Darum faßt er sein Tun am Anfang
von Kap. 15 mit pviuptfiu zusammen, das eine aus apostolischer
Vollmacht fließende Festlegung bezeichnet.36 Und so koppelt

33 Eine völlige Verkennung ist es daher, wenn Seeherg, a. a. 0., S. 57, eixa
als Übermalung eines ursprünglichen Kai auffaßt.

34 Ähnlich sind in Apg. 13 zwei Formeln, v. 29 h—30 und v. 31,
zusammengefügt worden.

36 Im Aufbau der Stelle fällt auf, daß èv rrpujToiç (v. 3) und eîxa, ë-rreixa

(v. 5 ff.) sich zwar formal entsprechen (könnten), aber dem Inhalt nach
einsetzte, noch nicht die Konstruktion der ganzen Passage vorschwebte.

36 Tvmpiütu hat ebenso wie seine hebräischen Äquivalente einen recht
umfassenden Sinn. In den drei parallelen Paulusstellen aber ist der
Sprachgebrauch eindeutig; es wird eine entscheidende Aussage gemacht, und dies
geschieht in Anlehnung an Vorhandenes; es handelt sich also um eine
explizierende Feststellung. Gal. 1,11 interpretiert v. 10 c-d; 1. Kor. 12, 3, eine
«feierlich-offizielle Erklärung» (J.Weiß S. 295), entscheidet eine Zweifelsfrage

auf Grund der in v. 2 ausgedrückten Erfahrung; 1. Kor. 15, 1 deklariert

die voraufgehenden Anordnungen als Interpretation des Evangeliums.
In 2. Kor. 8, 1 ist die Wortbedeutung ganz ähnlich. Sie ist zusammenge-



der Traditionselemente in 1. Kor. 15, 1—11 409

er es aufs engste mit dem von ihm dargebotenen Kfipurna und
der gemeinapostolischen Verkündigung: e'ixe... èpiû, eïte éKeîvoi,

outiuç Kr|pùcfô'o|u.ev, outuuç èmOTeucTaxe. Das ist der Gedankenfortschritt

von v. 1—11.37 Die Korinther sollen keine
Ausweichmöglichkeit haben, weder die, seine Meinung als eine
unmaßgebliche zu ignorieren noch die hei ihnen so beliebte, von einem
Apostel auf den anderen zu rekurrieren. In diesem
Zusammenhang steht die Formel. Sie verschweißt Paulus auf der
sachlichen wie persönlichen Ebene auf das engste mit den
anderen Aposteln. Daß sie gleichzeitig die nachfolgende
Passage vorbereitet, ist eine der bei Paulus so häufigen Doppel-
knotungen. Aber sie gehört noch nicht eigentlich zum Folgenden:

korinthische These und paulinische Antithese werden
erst in v. 12 ff. aufgestellt und expliziert.38

Diesem größeren Zusammenhang ordnet sich der engere
Kontext der Ttapâbomç ein. Paulus spricht bei der Erwähnung
seiner Zeugenschaft von einem tKTpujpa. Seit langem ist vermutet

worden, daß er damit eine polemische Formulierung seiner
Gegner aufnimmt. Aber nicht, indem er sie glossiert; vielmehr
fügt er ein noch schlimmeres Minus seinerseits ein (v. 9 c) und
bejaht damit daseKTpojua-Sein. In der Tat, er kann nicht anders;
denn prinzipiell wird die Erscheinung nur dem Jünger
zuteil. 39 So halten Vers und Ausdruck nicht nur die zeitliche
Anomalität, schon durch e0xaTOV vorbereitet, fest, sondern wei-
flossen aus der juristischen Nebenbedeutung (s. Preisigke, s. v., u. vgl.
hiph. "132 gerichtsnotorisch sein [R. hasch. 2, 1]) und einer statuierenden
Begriffskomponente (s. 1. Sam. 6, 2; 10, 8; 28, 15 u. vor allem 1. Kön. 8, 53 a;
vgl. Ps. Clem. Horn. 3, 36: üyy^Iwv övögara xvwpi&juv). Nicht etwas Neues
wird kundgetan (so Lietzmann u. a.) ; dies hätte allerdings eine ,peinlich
berührende Voraussetzung' und müßte zu einer ironisierenden Interpretation

führen (so Th. v. Zahn, Galater, S. 54).
37 "Unerfindlich ist, wieso Lietzmann (im Gefolge von J. "Weiß 3431)

jeden ,inneren und äußeren Zusammenhang mit dem Vorhergehenden' leugnet,

S. 76.
38 Das Zitat einer korinthischen Ansicht ist typischer Einsatz eines

neuen Themas: 1. Kor. 7, 1; 8, 1 (s. dazu J. Jeremias in de Zwaan-Festschr.,
S. 151 f.) ; vgl. 12, 3. Es ist ferner darauf hinzuweisen, daß die Auferstehung
Jesu — haben die Korinther sie je geleugnet? (s. dazu zuletzt J. Schnie-

wind, Ges. Aufs. 111 ff.) — im Abschnitt 1—11 nur einen geringen Raum
einnimmt und im letzten Vers desselben nicht auf sie zurückgelenkt wird.

39 Vgl. Anm. 17. — Die Bezeugung vor dem Gegner gehört erst zum
Repertoire der Legende. Sie hebt an im Nazaräerevgl. (Hier. Vir. ill. 2).



410 E. Bammel, Herkunft und Funktion

sen darauf hin, daß dies Phänomen als solches monströs und
darum suspekt ist.40 So sehr, daß es kein zureichender
Hinweis für die Begründung seines Apostolats ist; die Qualifizierung

der auf ihm ruhenden x<*piç erfolgt so nicht durch die
Erscheinung, sondern durch die in v. 10 berührten Dinge. Damit
leitet er, wenigstens hier, seine Stellung nicht ab vom eigenen
Ostererlebnis, aber von einem Wirken, das ihn nicht von den
anderen unterscheidet, sondern mit ihnen zusammen in eine
Reihe stellt.41 Alle Momente seiner Christwerdung, seines
Apostolats, die ihn von den anderen trennen könnten, sind
peinlichst umgangen. Demselben Zweck der Einordnung dient die
an sich so unpaulinische, aber hier «absichtlich-synergistisch
klingende» 42 Wendung von v. 10 c.

In diesem Lichte zunächst hat man auch die Einführungsformel

in v. 3 zu verstehen. 1. Morphologisch entspricht sie dem
rabbinischen 43 und judenchristlichen 44 Gebrauch; dennoch ist
die Verwendung eine uneigentliche. Die Gegenstände von
v. 4 ff. sind für Paulus ja keineswegs bloß durch die Tradition
überkommenes Gut.45 Wie es auch um die Frage, ob und
wieweit Saulus Jesus gekannt hat46, stehen mag, die hier berührten

40 iKTpuijuabezieht sich nicht auf die vorchristliche Zeit des Apostels
(so A. Fridrichsen in Danielsson-Festschr., S. 81) — es ist von Ka'poi getrennt
und das Persönliche folgt erst in v. 9 —, sondern auf den Vorgang als
solchen. Es ist metaphorisch gebraucht, wobei der Artikel objektiviert. —
Auferstehungszeugenschaft und Apostolat sind nicht unbedingt dasselbe. Darum
ist Pauli Unwürdigkeit zum Apostolat besonders erwähnt. V. 8 drückt das
Erstaunliche des Vorgangs, v. 9 das besonders Unzureichende des Objektes

aus.
11 Wenn der Apostel in v. 10 h von seinem Mehr an Arbeit spricht, so

ist das im Hinblick auf v. 9 c zu verstehen: die Hemmung des Laufs des

Evangeliums, die er verursachte, hat er wettgemacht. — Vgl. die wirklich
polemischen Ausführungen in 2. Kor. 11.

42 So A. Schlatter, Paulus der Bote Jesu, S. 403.
43 S. dazu W. Bacher, Tradition und Tradenten, S. 1 ff. 9 ff.
44 S. Ps. Clem. Horn. 2,2: (bç napDiaßov uapabdicrw, für die Übergabe eines

autoritativen Buches (Hinweis d. Hrn. Prof. Stauffer).
45 Daß es sich um menschliche Tradition handelt, ist, nachdem dies seihst

für 1. Kor. 11, 23 klargestellt wurde (s. Bachmann-Stauffer, S. 503 f.), nicht
mehr zu bezweifeln.

46 In diesem Sinne interpretiert O. Moe, Paulus u. d. ev. Geschichte,
S. 10, 2. Kor. 5, 16; vgl. R.Drescher, Das Leben Jesu bei Pis., S. 6 f. (auch
in Stade-Festschr.).



der Traditionselemcnte in 1. Kor. 15, 1—11 411

Ereignisse waren zum guten Teile publik 47, so notorisch, daß

es zu ihrer Anführung — um mehr handelt es sich ja nicht —
des Hinweises auf Gewährsmänner nicht bedurfte. — 2. Die
Verwendung der Formel entspricht auch nicht der sonstigen
Anführung von Autoritäten bei Paulus; jeweils wird eine
Einzeltatsache, eine spezielle Weisung48 oder Maxime im Wortlaut
dadurch legitimiert.49 — 3. Die Einführungsformel hat innerhalb

der Stelle einen Kontext, in v. 1 c. Die Bestimmung, die
nicht ohne Absicht an die Spitze einer Reihe gesetzt ist, bringt
es zur Evidenz, daß die Korinther das Ttapabebogévov als Evangelium

aufgenommen hahen; wer nicht ins Blaue hinein geglaubt
hat, dem erweist sich des Paulus Wort als Evangelium, wer es

behalten hat, dem weist es sich aus als dasselbe Evangelium,
das seine aufrichtende und rettende Macht je und je bezeigt.
Und das zweite uapaXagßdviu bindet in ähnlicher Weise dies
Evangelium und seinen Verkünder an die Mitapostel. Der
Doppeltenor der Perikope wird so auch hier spürbar.

III.
Dann muß mindestens die Frage gestellt werden, ob die Formel

selber, bzw. die Kette von Formeln auch von daher zu
verstehen ist. Wir bezeichneten die Einzelpersönlichkeiten als
Leitfossilien, die den Herkunftsbereich der Formel aufweisen.
Diese Kreise aber waren in Korinth nicht fremd!

a) Die Kenntnis der Jerusalemer Häupter, der sich um sie
scharenden Anhänger und der frühzeitig zwischen jenen sich
abzeichnenden Spannungen darf man bei den Korinthern
voraussetzen. Darüber hinaus: die petrinische Gruppe wird ex-

pressis verbis im Brief erwähnt (1, 12). Ob sie nun auf eine

persönliche Anwesenheit des Primovocatus zurückgeht oder

47 Dies ergibt sich z. B. aus der Art der jüdischen Polemik gegen die
Auferstehungsbotschaft: sie akzeptiert das Phänomen, wenigstens zum guten

Teil, um ihm nur eine andere Ausdeutung zu gehen. Vgl. dazu E. Stauf-
fer in: K. Fror, Neue Wege im kirchl. Unterricht, S. 36 f.; v. Campenhausen,
a. a. 0., S. 30 ff., u. wieder Stauffer in ZRGG 1954, S. 146 ff.

48 Vgl. den Einzelheweis Hirschs, ZsystTh 1926, S. 50 ff.
49 S. 1. Thess. 4, 15 (s. v. Dobschütz z. St.) ; 1. Kor. 7, 10; 9, 14; 11, 2;

Apg. 20,35; vgl. Gal. 6,2; bes. gilt dies für 1. Kor. 11,23 f. — Davon zu
unterscheiden sind die Initiationsformeln Kol. 2, 6; Rom. 6,17; Phil. 4, 9.



412 E. Bammel, Herkunft und Funktion

nicht50, jedenfalls hat sie sich sogleich der für seine
Sonderstellung und ihre Sonderansprüche konstitutiven Formel
bemächtigt. 51 Vielleicht darf man auch Jakohusanhänger im
1. Kor. erwähnt finden. Gottl. Christ. Storr sieht in den oî toO

XpicTToö von 1,12 solche, die Jakobus Justus als Verwandten
Jesu zum Haupt ihrer Gemeinschaft gemacht hatten53 und
ebendarum sich besondere Verbundenheit mit Christus
attestieren zu können vermeinten. In der Tat wird so die seltsame
Zusammenstellung dieser Bezeichnung mit den oItoöTTcoiXoijktX.

am ehesten verständlich und der Charakter der Reihe als ein
klimaktischer, die Streitparolen als eine Folge sich übertrumpfender

Autoritätsbeschwörungen sichtbar.53
Die besonderen Theologumena dieser Gruppen sind nur

schattenhaft erkennbar. An Mißbräuchen wird eigentlich bloß
die pervertierte Tauftheologie deutlich. Sicher aber ist, daß sie
sich alle auf die Autorität ihres Gewährsmannes beriefen, um
die des Gemeindegründers zu beschneiden. Daß dabei der von
Gott und Christus gegebene Rang ihrer Häupter eine Rolle
spielte, ist selbstverständlich. Paulus begegnet dem gelegentlich

durch ein praktisches Beispiel, dem Hinweis auf seinen
eigenen und des Apollos Verzicht auf das cpucnoöahai évôç xaià
toO êtépou, der Solidarität mit den Korinthern als Xapßdvuuv mit
Xappâvovxeç. So kann er nur für sich und seinen Mitapostel reden.

60 H. Lietzmann, SBA 1930, S. 155, entscheidet sich mit Bestimmtheit
dafür, 0. Cullmann, Petrus S. 54 ff. läßt die Frage offen, während W. Bauer,
Rechtgläubigkeit u. Ketzerei, S. 147, die Anwesenheit Petri ablehnt.

61 In diesem Zusammenhang fällt es auf, daß Paulus in 1. Kor. wie in
der Regel in Gal. 1—2 die aramäische Bezeichnung Kqcpâç verwendet, während

er in Gal. 2, 7, wo er den Text der Jerusalemer Vereinbarung zitiert,
TKtpoç sagt und es seiner missionarischen Tendenz entsprochen hätte, dies
auch ferner zu tun. Das läßt darauf schließen, daß er Kpipâç im Hinblick
auf die Korinther und Galater braucht, unter denen es Elemente gab, die
in ihrem Petrinismus sich gerne des eigentlichen' Namens des Erstapostels
bedienten.

52 Opuscula academica (1797), S. 246 f. Storrs These ist — ohne Bezug
auf ihn — aufgenommen worden von C. Weizsäcker in Jahrbücher f. Dt.
Theol. 1876, S. 612. Angesichts der Situation, daß die nachfolgenden
exegetischen Bemühungen in einem non liquet (so Lietzmann-Kümmel, S. 167)
oder dem Versuch der Ausscheidung der Stelle (so J. Weiß, S. XXXVIII)
enden, gewinnt sie an Wahrscheinlichkeit.

53 Storr verweist auf die merkwürdige Formulierung in 1. Kor. 9, 5, wo
dieselben Gruppierungen vorkommen.



der Traditionselemente in 1. Kor. 15, 1—11 413

Darum schlägt er, wo er grundsätzlicher redet, einen anderen
Weg ein: er rückt die Schulhäupter in eine Linie: erre TTaûXoç

eÏTe 'AttoXXûiç erre Kricpâç, 3,22.
Eben dieser bisher nur angedeutete Versuch wird in Kap.

15 aufgenommen. Es geschieht, indem die konkurrierenden
Konstitutivformeln miteinander verbunden werden.54 An sich,
zur Umschreibung des den Korinthern überlieferten Evangeliums,

war die Anführung der langen Zeugenreihe nicht
notwendig55; die erste Formel hätte da genügt.56 Aber die Zitierung

der beiden konkurrierenden Fundamentalformeln erlaubt
es dem Apostel, das, was er bisher als seine Theologie
ausgedrückt hat, nun als göttlichen Willensakt zu demonstrieren: die
eigentliche und wesentliche Gleichheit seiner Zeugen.
Vielleicht glaubt er damit auch historisch recht zu haben.57 Denn
jede der Formeln verengte den Kreis, während Paulus durch
die Kombination grundsätzlich die Tür für die Einfügung noch
weiterer Glieder öffnet.58

Die Einführungswendung von v. 3 stößt sich mit Gal. 1, 11.

Ebenso wie dort seine überscharfe Formulierung in eine
bestimmte kirchenpolitische Situation hineingesprochen sein
will, ist hier einseitig ein anderes Moment herausgehoben, um
einer neuen Lage zu begegnen. Der Vergleich erweist den
situationsbedingten Charakter der Zusammenstellung und
erhellt so einen weiteren, paulinischen Sitz im Leben. Er ist
zunächst formal zu bestimmen.

51 Albertz, a. a. 0., S. 265 f., der die These Harnacks weiterführt, meint
dagegen, die Verbindung sei bereits in Jerusalem erfolgt; es war ein ,durch
Addition erreichter Kompromiß'. Wenn es den je gegeben hat, so war die
Entwicklung der Verhältnisse z. Zt. der Abfassung vom 1. Kor. weit
darüber hinausgegangen, und die Rekapitulation eines veralteten und
wirkungslos gebliebenen Ausgleichs vor den kritischen Korinthern kann man
Paulus kaum zumuten.

65 Darauf macht schon A. Seeberg, Christi Person u. Werk nach der
Lehre seiner Jünger, S. 6, aufmerksam.

56 Keineswegs verbindet Paulus beide Formeln .wider ihren ursprünglichen

Sinn' (Ed. Meyer III, 259), d. h. durch Uminterpretierung des
Apostelbegriffs, in der Absicht, sich selbst anzuhängen. Die Möglichkeit dazu hätten
ihm schon die 500 Brüder geboten.

67 S. die Kriterien von Apg. 1, 21 f., die als solche über das Zwölferprinzip

hinausweisen.
58 Zum Verständnis von ÜKTpuipa s. Anm. 40.



414 E. Bammel, Herkunft und Funktion

b) Ist das richtig, so hat es Konsequenzen für die Exegese.
Paulus verknüpft die zweite und dritte Formel durch ein eireixa,
durchaus stilgeinäß.59 Wie ist es zu verstehen? Ist die Erscheinung

vor Petrus eine Protepiphanie, so hat das nachfolgende
eïxa sicher einen zeitlichen Sinn; das gleiche gilt für eireixa in
v. 6 60 und für eïxa in v. 7 b. Aber in 7 a? Es kann nicht die
Meinung des Apostels sein, daß die Erscheinung vor Jakobus nach
der vor 500 Brüdern stattfand und rangiert. Also ist eireixa hier
als rein assoziierend zu verstehen.61 Damit erweicht Paulus
aber auch die zeitliche Bedeutung all der anderen Partikel62;
denn natürlich will er die Passage als eine Einheit verstanden
wissen. Die Prioritätenrechte schwinden also vor seinem Auge.
Dieser Beobachtung widerstreitet auch nicht das ecrxaxov, mit
dem der wieder paulinische Abschluß eingeleitet wird; denn
das Wort findet sein Korrelat in ëicxpiupa, womit der chronologische

Gesichtspunkt durch den inhaltlichen zwar nicht
aufgehoben, aber doch überdeckt ist.

Zweite paulinische Zutat ist die Satzkonstruktion. Schon A.
Seeberg hat dargelegt, daß dem öxi ein oç vorausging.03 Sowenig
eine freistehende Hymnusperiode durch die Änderung gewinnt,
so verständlich wird das aus dem Zusammenhang. Die Para-
dosis selbst geht dann ins einzelne und legt nahe, daß weitere
Specifica folgen könnten, also auch die apostolischen
Einzelentscheidungen jenem in der Tradition garantierten Evangelium

50 Dagegen läßt er in v. 7 b das alte eïxa stehen; P46, X und einige
andere Zeugen korrigieren das entsprechend dem Schematismus griechischer

Aufzählungen, in denen fortlaufend elxa oder nur ëireixa verwandt
wird (vgl. 1. Kor. 11, 28; Mark. 4, 28), in ëireixa (s. auch v. 5). Unerfindlich
ist, wieso Harnack, a. a. 0., S. 65, allen copulae eine chronologische Bedeutung

beimißt, während er doch die Erscheinung vor allen Aposteln als eine
nur unter dem Zwang der Jakobus-Formel aufgeführte und sogar von
Paulus erkannte Dublette streicht. Überhaupt zeigen die von einer
durchgehenden chronologischen Deutung (im Sinne des Paulus!) ausgehenden
Versuche einer historischen und geographischen Verifizierung, in welche
Verlegenheiten man dabei gerät.

60 Wechsel von eixa — eireixa nur bei zeitlichem Sinn der Periode; s.

Bauer, s. v.
61 Ganz ähnlich das zweite ëireixa in 1. Kor. 12, 28 — nach einem im

Rangschema aufgebauten ersten Teil der Aufzählung.
62 Jedes ëirsixa mit H. Grotius, Annotationes II, 465 (Editio v. Wind-

heim) im Sinne von praeterea aufzufassen, wäre freilich Vergröberung.
63 Der urchristl. Katechismus, S. 85; vgl. Ed. Norden, a.a.O., S. 270 ff.



der Traditionselemente in 1. Kor. 15, 1—11 415

entspringen. Wenn deswegen der Hymnus in eine
Nebensatzkonstruktion eingezwängt wird, so ist es um so merkwürdiger,

daß diese nicht beibehalten wird. Keinesfalls kann das
bloßer Wechsel im Ausdruck sein. Der Augustushymnus des

Philo (Leg. § 143 ff.), in dem ein ô (outoç 6) als Gestaltungselement

nicht weniger als 2+12 mal in einem Satz vorkommt64,
zeigt, daß lange, einheitlich gegliederte Perioden dem
Judengriechischen nicht fremd waren. Anderseits läßt 1. Thess. 4,17
erkennen, daß Paulus das acumen seiner Ausführung gerne
von einer Nebensatzperiode löst und selbständig gestaltet.65 So

ist es hier in v. 8 geschehen. Die beiden paulinischen Abzwek-
kungen sind es also, die die verbundenen Formeln nicht ganz
zu einer einheitlichen Periode werden lassen.

c) Y. 8 bringt auch eine Richtungsänderung. Wenn die
Listen nach den Grundsätzen des jüdischen Zeugenrechts aufgebaut

sind, so konnte in dieser Hinsicht und für diesen Zweck
Pauli papxupîa nur von geringem Werte sein. Zeit, Ort und Situation

hätten da zu allerlei Bedenken Anlaß geben können. Er
kann also den Zusatz nicht in dem der Liste urtümlichen
forensischen Sinne formuliert haben. Die ihm gewährte ôpacnç

ist Anfang einer Gnadenbezeugung, Einreihung in die Jüngerschaft.

Da aber auf diesem resümierenden Vers ein Schwergewicht

ruht, muß man schließen, daß auch die anderen Osterer-
scheinungen in gleicher Weise avisiert wurden. Während also
die Aufführung der Zeugen zunächst eine juristisch exakte
Umschreibung des Phänomens für die Außenwelt war, dann
daraus ein Kodex innerkirchlichen Rechts wurde, ist hier eine
neue Sinngebung: Zeugnis einer vom Erhöhten hervorgerufenen

wie anerkannten Jüngerschaft hinzugekommen. Dies wird
bestätigt durch die Vorordnung einer theologischen Jesusformel,

in der im Prinzip alles als fnrèp rpûiv geschehen zu interpretieren

ist66, von welchem Prinzip auch die Zeugenreihe nicht
abgehoben werden darf.

Damit sind die hauptsächlichen 67 von Paulus herrührenden
64 Zu Aufbau und Stilform s. W.Weber, Princeps I, 261 f.
65 Der philonischen ähnlich ist die Konstruktion in Kol. 1,12 ff.; aber

auch dort löst sich der Schluß (v. 20 b-c) ab (vgl. Philo, Leg., § 148 Schluß).
66 ygp v. 12 ff., bes. v. 21.
67 Evtl. ist auch das ihcpôri von v. 6 als paulinisch anzusehen. Zum

Problem des Anfangs von Formel I s. Anm. 75.



416 E. Bammel, Herkunft und Funktion

Akzentuierungen der Formel gekennzeichnet. Als solche wird
sie zum Dokument eines paulinischen ,Unionismus', der die
anderen Apostel umgreift und die Gegensätze in der Gemeinde
neutralisiert, in beidem Exemplifizierung des Leitgedankens
des Briefes, der oiKobogi) GeoO.

Dies Bemühen konnte in der Gemeinde nur dann zum Ziele
führen, wenn die Einzelformulierungen ,echt' waren. Ebenso
wie durchgreifende paulinische Veränderungen des Wortlauts
sich als unwahrscheinlich darstellten, dürfte so auch der
Umfang kaum verändert sein.07a Damit aber ist die Voraussetzung
dafür gegeben, des näheren nach der Herkunft der Vorlagen
zu fragen.

IV.

Die korinthische Lehre von den ëcrxaTct (s- v- 12 ff.) läßt
kaum den Gedanken zu, daß Formel II und III von den
streitenden Parteien aufgebracht worden sind. Das sprachliche
Kolorit von Formel II weist auf Herkunft aus hebräischem
Bereich. Damit dürfte auch Antiochien ausfallen und nur noch
Jerusalem in Frage kommen. Ihr forensischer Charakter legt
eine sehr frühe Entstehung nahe, zu einer Zeit, da noch die
Auferstehung des Meisters88 und nicht ein zugeschriebenes
oder tatsächliches Verhalten der Christen im Mittelpunkt der
Gerichtsverfahren stand. In dieselbe Zeit weist die Amalgamie-
rung des Primatsgedankens; er ist ganz selbstverständlich,
ohne Reflexion in die Formel eingeflossen, so daß ihre Entstehung

vor Beginn der Streitigkeiten um die Gemeindeleitung
liegen muß. Dies Ergebnis wird bestätigt durch die neuerdings

67a Anders in Phil. 2, 6 ff.; s. R. Bultmann in Festschrift Fridrichsen,
S. 1, und, B.s These begründend, J. Jeremias in Festschrift de Zwaan, S.153f.
14. 18; 9, 27; 11, 1; Gal. 1, 19.

68 Die überragende Stellung, die das mischnische Strafrechtsverfahren
dem Zeugen für Prozeßeröffnung und Wahrheitsermittlung einräumt, macht
es verständlich, daß zuerst auf deren Nominierung und nicht auf andere
Indizien der Hauptwert gelegt wurde (die Diskussion ums leere Grab
scheint später zu beginnen). — Das ganze rabbinische Denken kreist in
juristischen Kategorien. Die Notwendigkeit, sich darauf einzustellen, war immer
gegeben, also nicht erst, wenn man eine synedriale Nachprüfung der
Vorgänge erwartete.



der Traditionselemente in 1. Kor. 15, 1—11 417

herausgestellten Zeugnisse über die Tatsächlichkeit einer
anlänglichen Primatstellung des Petrus.60

Formel III ist ersichtlich Gegenformulierung — natürlich
nicht mehr für das Forum, sondern für den innerkirchlichen
Gebrauch geschaffen — und kann nur im seihen Raum entstanden

sein. Charakteristisch sind: das Fehlen eines dritten Gliedes

70, das die Absicht einer Einschränkung und damit einer
Depotenzierung drittrangiger Auferstehungszeugen aufzeigt
und als solche eine hierarchische Tendenz verrät, sowie die
Gestalt der zweiten Hälfte 71, die Einblick in eine Umorganisie-
rung der Urgemeinde gibt.72 Beides paßt gut zu den anderen
Jakobusüberlieferungen.73 Anfangs der vierziger Jahre 74, zur
Zeit der Übernahme des Jerusalemer Kirchenregiments durch
Jakobus Justus, ist sie spätestens geprägt.

Problematisch muß eine Geschichte der ersten Formel blei-

69 E. Stauffer, Theologie, S.181; ZKG 1943 [1947], S.8ff., 28 ff.; H.
Strathmann, ZsystTh 1943, S. 223 ff.

70 iräcnv schließt ah. Darum ist die Abtrennung eines weiteren Gliedes
unwahrscheinlich.

71 Holls These (II, 49) ist nur bei Anerkennung seiner Prämisse, daß
die Liste einheitlich sei, zwingend. Bis zur Steinigung des Stephanus ist
— die ältesten Schichten der Apg. beweisen es — Begriff und Sache der
öibbEKd vorherrschend gewesen. Wenn wenige Jahre darauf die àuéa-roloi, zu
denen auch Jakobus rechnet (s. Gal. 1, 19 u. vgl. Apg. 11, 1 mit Apg. 12,17),
an ihre Stelle getreten sind, so liegt nahe, daß jener Wechsel auch ein
Instrument im Kampfe des Herrenbruders um den Primat war. Er setzte
das bisherige Führungsgremium der Gemeinde matt, indem er es erweiterte

(parallele Beobachtungen bei v. Campenhausen, Stud, theol. 1947, S.

106 f.). Die Begrenzung des neuen Begriffs hat sich im Sprachgebrauch
nicht halten lassen (ebensowenig wie die Protepiphanie des Jakobus sich
durchgesetzt hat), und die Institution ist bald durch das Regiment der otOXoi
und durch die Einherrschaft des Herrenbruders, welchen beiden jeweils
•npEößdxepoi gegenüberstehen, abgelöst worden.

72 Zeugnis dieses in der ersten Zeit nach der Stephanusverfolgung und
dann auf dem Konvent von Apg. 15 funktionierenden Amtes sind Apg. 8,1.
14. 18; 9, 27; 11, 1; Gal. 1, 19.

73 S. dazu E. Stauffer in Schöpsens Zeitschr. 1952, S. 1 ff.
74 Die übliche Datierung auf Passa 44 ist kaum haltbar (vgl. J. Jeremias

in ZNW 1928, S. 101). Dann ist die Verbindung mit dem Bericht vom
Tode des Agrippa eine literarische Komposition, die die Vorstellung von der
mors persecutorum wachrufen will. So spricht nichts dagegen, die
Verhaftung des Petrus in die Anfangszeit des Agrippa, der seine
Pharisäerfreundlichkeit durch die Christenverfolgung zu bewähren hat, zu rücken.

27



418 E. Bammel, Herkunft und Funktion

ben. Ist das Einleitungswort judenchristlich 7S, so fällt dies
Indiz für antiochenische Herkunft76 weg.77 Die fmép -Sinngebung

— den späteren christologischen Formeln fremd78 —
reicht eher nach Palästina zurück.79 Die sprachliche Unterlage
und eine inhaltliche Angahe 80 weisen in dieselbe Richtung. So

darf man mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit die christologi-
sche Formel in Jerusalem 81 lokalisieren.

Zu fragen, in welche Periode der Gemeindegeschichte dieEnt-
stehung fällt, ist angesichts der Sprödigkeit des Materials
vielleicht schon zu weitgehend. Wahrscheinlich sind die polemischen
Petrusformeln älter.82 Aber jünger ist der Christuspsalm von

7ä Rettergestalt ohne Artikel: Dan. 9, 24f.; OR 9. 11; Damaskusschr.
18, 8; 1. Makk. 4, 46; 14, 41 u.a.m. Vgl. die Beobachtung E. Lohmeyers in
ZNW 1927, S. 165.

76 So Heitmüller in ZNW 1912, S. 331. 333, dem sich (mit Modifikationen)

W. Mundle, ZNW 1923, S. 22 f., anschließt. Ähnlich W. Bousset, Ky-
rios Christos2, S. 76; M. Dibelius, Formgeschichte2, S. 17. — Wenig
einleuchtend ist Heitmiillers Schluß von der Dürftigkeit dieses Schemas des
Lebens Jesu auf geographische Entfernung des Entstehungsortes. Er ist
nur verständlich auf Grund von Seebergs einseitiger These vom unterrichtlichen

Zweck der Formel. Diese Bedürfnisse wurden in Palästina wie Syrien
früh durch Spruchsammlungen befriedigt. Aber die Formel hat — wenn von
jeher Xpiorôç einleitete! — zunächst einen speziell theologischen Sinn: die
mannigfachen soteriologischen Vorstellungen, die auch in ihrer Anwendung
auf Jesus v. Nazareth in der Urgemeinde durcheinandergingen, zu sichten
und zu ordnen.

77 Der in Antiochien entstandene christologische Midrasch, den W. Kopp
glaubt aus dem Galaterbrief herausschälen zu können (Wiss. Ztschr. d.

Univ. Rostock 1952/53, S. 103 ff.), ist ersichtlich jünger.
78 Ausnahme : Irenaeus I, 2.
78 R. Bultmann, Theologie, S. 47. Zum möglichen Sitz im Lehen s. H.

Lietzmann in Harnack-Festgahe, S. 241.
80 Die Erwähnung des Grabs ist, obzwar hei Paulus einmalig, sicher

keine Sonderbarkeit. Die mit der Grablegung gegebene Sicherstellung des

Todes (Harnack, S. 64) ist aber für ein noch nicht von der Scheintodhypothese

bewegtes Geschlecht kein zureichender Grund für die Aufnahme ins
Bekenntnis gewesen. Sollte die Korrelation érdcpri - éyriYepTai nicht geschaffen
sein, um damit der jüdischen These von der Entnahme des Leichnams durch
den Gärtner (S. Krauß, Das Leben Jesu nach jüd. Quellen, S. 170 ff.)
indirekt zu begegnen? Vgl. Schatzhöhle 54, 4 ff.

81 So auch A. Seeberg, Christi Person, S. 16 f. ; Fr. Büchsei in ThLitBl
1934, Sp. 98 J. Jeremias, S. 97, der B. zitiert, scheint dem zuzustimmen) ;

E. Fascher, PW 19, 1342.
82 Vgl. E. Stauffer, Theologie, Anm. 808.



der Traditionselemente in 1. Kor. 15,1—11 419

Phil. 2 mit seiner Ausweitung des Christusereignisses in Vorzeit

und Endzeit. Die Christologie von Phil. 2 hat in Jerusalem
ihre — freilich unzureichende — Vorgeschichte in der Stepha-
nustheologie und der jüngsten Petrusformel, der adoptiani-
schen Stelle Apg. 2, 36. Nichts spricht dafür, daß Formel I weitere

Glieder hatte und so auch in diese Linie gehört.83 Da aber
jene Christologie, die Epoche gemacht hat, sich bis in die Ur-
gemeinde zurückverfolgen läßt, darf man unsere Formel nicht
zu spät ansetzen.

So einfach die Aussagen von 1. Kor. 15 sind, so kompliziert
ist ihre Vorgeschichte. Drei sehr verschiedenartige Zeugnisse
der Jerusalemer Urgemeinde scheinen sichtbar zu werden. Ob
und wie das zweite und dritte historisch zu verifizieren sind,
diese Frage kann nur in anderem Rahmen erörtert werden.

Erlangen. Ernst Bammel.

83 Auch die alten Petrusformeln schließen mit dem Osterereignis. Und
ganz entsprechend begnügt sich der echte Markusschluß mit dem Hinweis
auf Erscheinungen (ôvpeatle): nur dieser gehört ins Evangelium, die Schauungen

selbst in die Kirchengeschichte. Die drei Komplexe gehören damit
in einen Zusammenhang, der beweist, daß es eine selbständige christolo-
gische Kurzformel gegeben hat. Schon die vorpaulinische Bildung von Rom.
8,34 b (vgl. dazu E. Norden, S. 385; E. Stauffer, S. 223) gehört demgegenüber

in eine spätere Periode.


	Herkunft und Funktion der Traditionselemente in 1. Kor. 15,1-11.

