
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


374 Rezensionen

place of his father", and in the II theme suddid sâfribaka "teach thy
companion and direct him in the right course" (Lane). Accordingly the proverb
will mean "one who shuts up (i.e. silences, talks down)" or perhaps "who
puts his father right vexes his mother (as) a son who disappoints (his
parents) and shames (them)". In other words, a son must not usurp the
place of his father or he will grieve his mother and publicly make his
parents blush for shame. The LXX's dTipcEwv (cp. Pesh., Targ.) seems to
reflect some such meaning of the verb.

This interpretation of a Hebrew proverb is frankly based on Arabic
idioms; but one of the main results of recent philological research has been
to show how insufficient the surviving remnants of the classical Hebrew
language must have been to express the needs and thoughts of daily life,
and how many words otherwise found only long afterwards in Syriac and
especially Arabic literature in fact lie hidden in the pages of the Old
Testament.

Oxford. G. R. Driver.

Rezensionen.

K. E. Wilcken, Biblisches Erleben im Heiligen Land, 2. Bd. Lahr-Dinglingen,
St. Johannis Druckerei, 1954. 263 S., 16 Bilder in Kupfertiefdruck und
2 Karten. DM8,80; sFr. 10.50.

Dem ThZ 1954, S. 228 f. angezeigten 1. Band folgt hier der ähnlich
gehaltene Bericht W.s über seine Wanderungen durch Samaria und Judäa,
wobei etwa die Hälfte auf Jerusalem und Umgebung entfällt. Auch hier
wieder interessante Details topographischer Art und nette lokale Legenden
Aber viel mehr als dort macht sich nun die stark traditionsgebundene
Haltung geltend. Wenn er auf der Stätte von Ai entgegen allen Vorgängern
viele Scherben der mittleren und späten Bronzezeit gefunden haben will,
was Besiedlung durch das ganze 2. Jahrtausend bedeuten würde, so sollte
sich das ja objektiv entscheiden lassen. Aber er erzählt auch von den Schriftzeichen

von Teleilat Ghassul, die längst als Fälschungen entlarvt sind. Bei
Jericho erfährt man nicht, welche Phase der sich über Jahrzehnte
erstreckenden Ausgrabung er vor Augen hatte; nach den Grabungen von
1952 und 1953 hat die starke Erosion gerade von der Stadt um 1200 fast alle
Spuren vernichtet, so daß sich über das Wie und Wann der Eroberung gar
nichts ergibt. Und selbst von den Grabdenkmälern im Kidrontal, deren späte
Entstehung so deutlich ist, gilt ihm wenigstens das «Grab des Josaphat» als
alt und echt. So fällt ihm dann auch betreffend Golgatha und das heilige
Grab, wo ja immerhin die Meinungen geteilt sind, der Entscheid für die
Tradition nicht schwer.

Basel. Walter Baumgartner.



Rezensionen 375

Philipp Seidensticker, O. F. M., Lebendiges Opfer (Rom. 12,1). Ein Beitrag
zur Theologie des Apostels Paulus. Nt. Abh. XX. Bd., 1/3. H. Münster, 1954,
347 S., DM 23.—.

Die vorliegende katholische Dissertation geht in ihrem I. Teil auf die
mythisch-kultische Religion der Griechen ein und zeigt, wie sich der
Hellenismus in der Philosophie und der Mystik einer Spiritualisierung
zugewendet und damit das kultische Moment abgestreift hat (S. 1—43). Der
II. Teil bringt «die ethisch-kultische Religion der Israeliten und die so

genannte prophetische Frömmigkeit» zur Darstellung, wobei die Einheit
zwischen Prophétie und Kult herausgehoben wird. Auch in der spätjüdischen
Frömmigkeit ist der Tempel immer wieder das heimliche Zentrum, nach dem
sich der Israelit in Wirklichkeit oder in Sehnsucht ausrichtet. Auch Philo
ragt wohl über das Kultische hinaus, ist aber in und mit seinem unjüdischen,
ethischen Individualismus nicht kultusfeindlich eingestellt (S. 44—120).

Der III. Teil sucht darzustellen, wie in der neuen Heilszeit «eine
tiefgreifende Umwandlung der religiösen Struktur der Welt» erfolgt, die «der
kultischen Gottesverehrung der Juden und dem kultischen Verlangen der
Heiden in einer göttlichen Dimension die verheißene Einheit und Vollendung
bringt» (S. 121). Diese Vollendung wird in dem einmaligen Opfertod Jesu
Christi erreicht, der in der mitopfernden Kirche manifest wird. «Christus
ist .Priester' und .Opfer' zugleich, ist auch .Tempel', die gleichen Aussagen
gelten von den getauften Gläubigen und sind je nach dem vorliegenden
Gesichtspunkt abgewandelt» (S. 326). Christus und die Kirche kommen in
derselben priesterlich opfernden «Seinswirklichkeit» (S. 204) zusammen. An die
Stelle der hellenistischen Spiritualisierung, die vom Kult wegführt, ist eine
«Christologisierung» getreten (S. 204), in der durch die Hereinnahme der
allgemein bekannten Kultushegriffe in die neue Heilswirklichkeit des
Gottmenschen Christus die absolute Geltung des Kreuzesopfers begründet werden

soll. So erreicht der Verf. mit Hilfe paulinischer Texte eine neutesta-
mentliche Rechtfertigung des katholischen Kultus. Es ist aber zu fragen,
ob seine Exegesen überzeugen.

Am anfechtbarsten ist seine Exegese des Hebr. Daß die aus dem Lager
geschafften Kadaver (aibpaxa) der zum Opfer gebrauchten Tiere (13, 11)
damit, daß sie ihren kultischen Charakter als Opfer wiedererhalten den

Opfercharakter des Herrenmahles bestätigen sollen, das werden außer dem
Verf. wohl nicht viele glauben können (S. 295 f.). Damit, daß Seidensticker
unter xà äyia (9, 12) nicht den Himmel, sondern den neuen Bund versteht
(s. aber ThWB V, 527), unter dem öuoiaoxripiov (13, 10) die neue
Heilsordnung, damit, daß ihm der «Himmel» bald eine Qualitäts-, bald eine
Ortsbezeichnung ist (S. 304. 306), erreicht er das von ihm gewünschte Ergebnis,
daß Christus «eigentlich» in die Kirche eingegangen ist und wie bei
Clemens von Alexandria «himmlische Eigentlichkeit irdische Wirklichkeit»
wird (W. Bieder, Ekklesia und Polis im NT und in der Alten Kirche, S. 103).
Das vom Verf. des Hebr. so streng betonte ^cpdiraE wird so innerhalb der
einzigen Kultgemeinschaft zwischen Christus und seiner Gemeinde um seine
Bedeutsamkeit gebracht. Gerade die Ausführungen über den Hebr. zeigen



376 Rezensionen

deutlich, daß der Begriff der Einmaligkeit für den Verf. ohne theologische
Relevanz bleibt.

Die paulinischen Texte kommen dem Verf. mehr entgegen. Man kommt
hier sehr leicht in Versuchung, mit den Begriffen «Semswirklichkeit»,
«Heilswirklichkeit» zu operieren. Ob man das aber ungestraft tun kann?
Das ist ja wirklich dem Verf. zuzubilligen, daß in und mit dem einmaligen
Opfertod Jesu Christi eine neue «Seinswirklichkeit» angehoben hat. Diese
ist aber ganz am Auferstandenen ausgerichtet, der für seine Gemeinde lebt,
über sie herrscht und in ihr durch seinen Geist gegenwärtig ist. Was den

Gläubigen hier zu tun bleibt, das ist nichts anderes als dankbare Antwort
des Glaubens. Die Seidenstickersche Exegese von Phil. 2, 17 läßt sich zwar
durchaus vertreten, wonach Paulus hier vom Glaubensleben der Philipper
als einer «Opferhandlung und einem Weihedienst» sprechen soll (S. 229).
Aber nun wird man doch das einmalige, historisch heilsgeschichtliche Opfer
Jesu Christi von der Antwort des Glaubens deutlich unterscheiden müssen.
Damit, daß wir diese Unterscheidung machen, trennen wir Christus nicht
von den Gläubigen. Wir suchen aber zwei Dinge ernst zu nehmen, die bei
Seidensticker entweder geleugnet oder völlig mißachtet werden. Einmal halten

wir dafür, daß Christus (anders S. 182!) mit den Menschen wirklich das
Schicksal der Sündenmacht geteilt und so sich selber am Kreuz aufgeopfert
hat. Daraus folgt aber, daß man an der Einmaligkeit dieses Opfertodes nur
im Glauben an diese vollzogene Tatsache, aber nicht in einem Mitvollzug
dieses Opfers teilnehmen kann. Sodann scheint der Verf. zu übersehen, daß
die Vergegenwärtigung des Kreuzestodes, wie sie im perfektischen éaTccupw-

pévoç angedeutet ist, der Auferstandene durch seinen Geist in seinem Wort
vollzieht.

K. Barth betont das einmalige, endgültige Opfer Jesu Christi (K. D.

IV, 1, S. 305 ff.), das jede weitere Priester- und Opfergeschichte ausschließe.
Jesus Christus allein ist das darbringende und dargebrachte Subjekt des

vernünftigen Gottesdienstes (K. D. II, 2, S. 799). Nun aber scheint mir doch
K. D. III, 4, 467 ein Ansatz vorzuliegen, nach dem ex analogia fidei auch
von einem «Opfer» des Christenmenschen geredet werden darf, das nicht
einfach zusammenfällt mit dem im Kreuzestod Christi «von uns» (K. D.
IV, 1, 311) gebrachten Opfer. Dort ist von der extremsten Form der
Lebenshingabe in der menschlichen Selbsttötung als Konsequenz von Rom. 12,1
und Kol. 3, 5 geredet. Wenn man dieses zugibt, so wird man auch weniger
extreme Formen der Selbsthingabe zugeben müssen. Warum sollte es dann
nicht legitim sein, im Blick auf Phil. 2, 17 und 1. Petr. 2, 5 vom Opfer der
Gläubigen zu reden als Antwort und Hinweis auf das einmalige Opfer
Christi?

Wenn z. B. Ignatius von Antiochia die Gemeinde als öuffiaffTripiov bezeichnet

(ad Eph. 5, 2), so läßt sich dieser «Altarraum» den Intentionen unsres
Verf. entsprechend katholisch interpretieren, indem man die Gemeinde mit
Jesus Christus zusammen zu einer einzigen Opfergemeinschaft zusammenwachsen

sieht. Aber nötig ist eine solche Interpretation nicht. Die christliche
Gemeinde kann insofern «Altarraum» sein, als die einzelnen Gläubigen sich
in die Gemeinschaft hingeben und in diesem ethischen Vollzug nicht etwa



Rezensionen 377

den einmaligen Opfertod Christi wiederholen oder darstellen, sondern in
gemeinsamem Lohopfer dem unvergleichlichen Opfertod Christi antworten
(vgl. meinen Aufsatz : Das Abendmahl im christlichen Lebenszusammenhang
bei Ignatius von Antiochia, Evang. Theol., voraussichtlich Okt. 1955).

Aber gerade das will Seidensticker nicht. Er will scheinbar mehr und
erreicht weniger. Er sieht das Kreuz Jesu Christi als Quellort (S. 214), von
dem aus durch die schmale Oeffnung der Taufe der Segen des «lebendigen
Opfers» stromartig in die christliche Gemeinde hineinflutet. Wohl redet der
Verf. vom «Ereignis der Christusgemeinschaft». Aber ein «es» und nicht ein
«er» ereignet sich. Wohl betont er immer wieder die Bindung der kultischen
Heilswirklichkeit an die Person Christi. Aber diese Person Christi steht
nicht mehr der Kirche frei überlegen gegenüber, sondern fungiert nur noch
in und mit dieser Kirche zusammen. So kommt z. B. der Verf. bei 2. Kor.
4,10 nicht auf den Gedanken, daß sich diev^Kptumç faktitiv verstehen und als
eine dann doch wohl durch den Erhöhten vollzogene «ständige Abtötung»
(ThWB IY, 899, 27) begreifen lasse, sondern er redet von einem «beständigen,

langsamen Sterben, durch das er Christus gleichförmig wird» (S. 246).
Die Exegese des schwierigen Verses Kol. 1, 24 ist von vornherein damit
belastet, daß der Verf. hier «eine Entfaltung des Todesereignisses Christi
sieht»(S. 250), wogegen die ôXiipeiç toCi XpioroO doch dahingehend verstanden
werden müssen, daß der Auferstandene an den Bedrängnissen der Seinen als
derjenige teilnimmt, der diese Bedrängnisse schon hinter sich gelassen und
überwunden hat.

In der vorliegenden Untersuchung kommt der wahre Trost des
Auferstandenen für seine Gemeinde gar nicht zur Geltung. Die als wirklichen
«Beitrag zur Theologie des Apostels Paulus» zu verstehende ntl. Abhandlung

über das Verhältnis des einmaligen Opfers Jesu Christi zum Opfer
des Glaubens muß erst noch geschrieben werden.

Basel. Werner Bieder.

Johannes Haller, Das Papsttum. Idee und Wirklichkeit. In fünf Bänden,
verbesserte und ergänzte Ausgabe. Basel, Benno Schwabe & Co., 1951—1953.
Bd. IV : Die Krönung, VII u. 467 S., geb. Fr. 29.10; Bd. V: Der Einsturz,
VII u. 418 S., geb. Fr. 29.10.

In unserer Besprechung der drei ersten Bände (siehe 9. Jg., 1953, S.

307 ff.) haben wir bereits auf die Grundzüge, Mängel und Vorzüge dieses
bedeutenden Werkes hingewiesen.

«Das Papsttum», Johannes Hallers Lebenswerk, forderte von seinem
Verfasser die stärkste Anspannung seiner Kräfte in der schlimmsten Zeit
des zweiten Weltkrieges. Die Bände IV und V entsprechen dem Band III, 1

(1. Auflage), der im Jahre 1945 ohne Nachweise und Erläuterungen
erschien. Die zweite Auflage wurde von Heinrich Dannenbauer herausgegeben.

Er konnte diese zwei Bände mit Belegen ausstatten, da die während des

Krieges vermißten Nachweise zum letzten Band im Jahre 1948 — zwei
Monate nach dem Tode Hallers — glücklicherweise wieder gefunden wurden
(s. V, 410).

Der IV. Band, «Die Krönung», behandelt die Zeit von Honorius III. bis



378 Rezensionen

Clemens IV. (1216—1268), d.h. den Kampf des Papsttums, das unter Innozenz

III. die Hegemonie «super gentes et regna» erreicht hatte, das Kaisertum

mit der Vernichtung der Staufer endgültig zu überwinden.
Das Handeln der Päpste war wesentlich — Haller würde sagen

ausschließlich — politisch, und es wird nach seiner unmenschlichen und
unsympathischen Seite geschildert. «Kennzeichen dieses Jahrhunderts ist es,
daß die Kirche Christi die Flammen des Krieges schürt und entfacht...»
(IV, 159). Als italienischer Fürst trieb Gregor IX. seine Politik zu Gunsten
des Kirchenstaates, aber gegen die Kirche. Und «seit Gregor IX. war man
gewohnt, die Päpste ihre weltlichen Kriege unter der Fahne des Kreuzes
führen zu sehen» (IV, 276). Auch die hinterlistigen und verräterischen
Waffen waren den Hirten der Kirche erlaubt. Die kirchliche Partei bereitete
einen Mordanschlag auf den Kaiser Friedrich II. vor. «Mitwisser war Innozenz

IV. so wie einst Coelestin III. gegen Heinrich VI.... In seinen Augen
war die Tötung eines verurteilten Ketzers — das war Friedrich für ihn —
nicht nur erlaubt, sondern verdienstlich. .» (IV, 219 f.).

In der Beschreibung des Kampfes zwischen Papsttum und Kaisertum
zeigt Haller kein großes Verständnis für die Freiheit der italienischen
Städte. Er bewundert Friedrich II. und seinen Traum, dem Kaisertum neue
Gewalt und Macht zu verleihen. Innozenz IV. bietet dagegen keinen erhebenden

Anblick. Er macht «keinen heldenhaften Eindruck Dennoch kann
niemand bestreiten, daß Innozenz IV. zu den großen Gestalten auf dem Stuhle
Petri gehört» (IV, 259). Nach seiner Grabschrift im Dom zu Neapel besteht
sein Ruhm darin, daß er «stravit inimicum Christi, colubrem Fredricum»
(IV, 438). Wären Kirche und Kaisertum zur Zeit der Staufer einmütig
gewesen, so hätten die großen kirchlichen Aufgaben verhältnismäßig leicht
gelöst werden können, und man muß fragen, «ob Gregor IX. nicht den

richtigen Weg verfehlt hat, als er den Herrscher, der sein Freund hätte
sein sollen, zum Kampf auf Leben und Tod herausforderte» (IV, 372).

Der V. Band («Der Einsturz») schildert die Geschichte des Papsttums
zwischen Gregor X. und Johannes XXII. (1271—1334) ; ein guter Teil des

Bandes ist der herrschenden Gestalt jener Zeit, Bonifaz VIII., gewidmet.
Die Päpste, «die Khalifen des Abendlandes», fanden aber entschiedenen

Widerstand in den politischen Mächten, so daß sie oft nachgeben und
einlenken mußten. Man ist versucht zu sagen, «der Anspruch (auf Hegemonie)
sei nur aufrechtzuhalten gewesen, weil auf seine Geltendmachung, wo es
darauf ankam, stillschweigend verzichtet wurde, und im letzten Grunde sei
diese ganze religiös-politische Hegemonie mehr Schein als Wirklichkeit
gewesen» (V, 16 f.). Die Aufgabe der Kirche, die Menschheit zu ihrem Ziel
zu führen, eins mit Gott zu sein, war schwer. «Die Aufgabe ist nicht gelöst
worden und die Hegemonie des Papstes ist eine niemals verwirklichte Idee,
eine unerfüllte Forderung geblieben...» (V, 19).

In solcher Verweltlichung der Kirche war die Erwartung eines
engelgleichen Papstes lebendig, der dem Gebot der apostolischen Armut Folge
leisten sollte. Als einen solchen Papst begrüßten die Spiritualen Coelesti-
nus V., Peter von Morrone, «von den Gedanken Joachims von Fiore nicht
unberührt» (V, 93).



Rezensionen 379

Ueber andere Päpste fällt unser Verfasser oft ein neues, untraditionelles

Urteil. Von Nikolaus III. — nach Dante wegen Nepotismus «Urbild
des Simonisten» — sagt Haller: «Niemand kann leugnen, daß die Leitung
der Geschichte durch Rom seit langem nicht in so festen und klugen Händen

gelegen hatte ...» (V, 56).
Dem Papst Bonifaz VIII. werden 120 Seiten Text (V, 97—217) und 40

Seiten Nachweise und Erläuterungen (V, 350—390) gewidmet. Die Gestalt
Bonifaz' ist meisterhaft geschildert, sowie seine politische Tätigkeit und
die Tragödie, die sein Leben beendete: «Sein Versuch, mit der Regierung
der Welt durch den Bischof von Rom ganzen Ernst zu machen, die Idee in
volle Wirklichkeit umzusetzen, führte zur Niederlage» (V, 217). Treffend
ist der Vergleich mit Gregor VII.: «Für ihr Recht hatten beide gestritten
und waren beide gefallen, unerschüttert und seiner selbst gewiß der eine,
innerlich zusammengebrochen und verzweifelnd der andere. Gregor hatte
sich und der Kirche ein neues Recht erkämpfen wollen, an das er glaubte
Bonifaz hatte erlebtes Recht vertreten und brach zusammen Gregor VII.
hatte trotz des äußeren Zusammenbruchs die Zukunft gehört, mit Bonifaz

VIII. fand eine Epoche ihren Abschluß» (V, 216 f.). Sehr lebendig wird
der Handstreich von Anagni im Morgengrauen des 7. September 1303 geschildert.

Dem Verfasser ist die Campagna wohl vertraut. Ferentino, Supino,
die Lage des päpstlichen Palastes und der Domkirche in Anagni, die Burg
von Palestrina, alles ist ihm sehr gut bekannt.

Trotz aller ihrer Vorzüge ist Hallers Geschichte des Papsttums
einseitig, weil der Verfasser fast ausschließlich die politische Tätigkeit der
Päpste behandelt. Nachdem der religiöse Glaube der Germanen an das

Papsttum von den lateinischen Völkern in juristische Begriffe übertragen
worden ist (vgl. V, 13 f.), sieht Haller die Wirksamkeit der Päpste in der
Politik sich erschöpfen. Doch lebte auch in Bonifaz VIII. ein höheres
Anliegen, nämlich einen von staatlicher Gewalt und staatlichen Bindungen
freien Episkopat zu schaffen. Das war nicht nur das Streben, die politische
Macht der Kirche über die Welt zu befestigen, sondern es war auch der
Traum einer geistlichen Herrschaft der Kirche über die politische Welt.
Heute hat man für diesen Kampf der Kirche im Mittelalter vielleicht etwas
mehr Verständnis als vor einigen Jahrzehnten. Aber selbstverständlich hieß
diese Freiheit für Bonifaz, nach dem letzten Satz der «Unam Sanctam» :

«Subesse romano pontifici»! Trotz des veränderten Zeitalters hoffte Bonifaz
sein Ziel zu erreichen, wie man in seiner «littera coronationis» (24.1.1295)
lesen kann: «Hec (ecclesia) est utique navis que vento contrario irruente
strepentis maris furibundibus motis agitatur, firma tarnen et solida...
triumphanter exequitur sue navigationis incessum...' (Les registres de

Boniface VIII, Paris, 1884, Bd. I, Sp. 1).
Rom. Valdo Vinay.



380 Rezensionen

Joachim Vadian, Lateinische Reden. Herausgegeben von Matthäus Gaba-
thuler, 166 S.

Joachim Vadian, Brevis indicatura symbolorum. Herausgegeben von Conradin
Bonorand, deutsche Übersetzung von Konrad Müller, 115 S.

Vadian-Studien. Untersuchungen und Texte, im Namen des Historischen Vereins

des Kantons St. Gallen herausgegeben von Werner Näf, Nr. 3 und 4.
St. Gallen, Verlag der Fehr'schen Buchhandlung, 1953 und 1954.

In diesen Bänden liegen zwei wichtige Ausgaben zur Geschichte des

Humanismus und der Frühzeit der Reformation vor. Die Biographie des
St. Galler Stadtarztes, Bürgermeisters und Reformators Joachim von Watt
(Vadianus), die von Prof. Werner Näf in Bern verfaßt wird und im ersten
Teil vorliegt, erhält dadurch eine wertvolle Ergänzung.

Die in der Wiener Zeit Vadians, zwischen 1510 und 1516, gehaltenen
oder entworfenen Reden, soweit sie erhalten sind, wurden in einem Band
vereinigt. Die fünf Reden sind ausgesprochene Gelegenheitsschriften,
entstanden im Auftrag von akademischen Körperschaften oder der Universität.
Die erste Rede hielt Vadian am 21. Oktober 1510, am Festtag der heiligen
Ursula und der elftausend Jungfrauen. Die zweite Rede ist die Ansprache
bei der akademischen Weihnachtsfeier des gleichen Jahres, die ihm von der
Universität übertragen wurde. Wahrscheinlich ist Vadian der erste Redner
bei diesem Anlaß gewesen, der sicher dem Laienstand angehörte. Die drei
andern Reden kann man als Fürstenreden zusammenfassen. Die ersten beiden
von ihnen wurden für den Wiener Fürstenkongreß im Juli 1515 verfaßt
und gelten Kaiser Maximilian und König Sigismund von Polen, die dritte ist
die akademische Leichenrede auf den im März 1516 verstorbenen König von
Ungarn.

Der Herausgeber der Reden, Dr. Matthäus Gabathuler, hat in mehrjähriger

sorgfältiger Arbeit eine tüchtige Übersetzung hergestellt. Von der
Mühe, den Prunkstil des Renaissance-Lateins, den Vadian völlig beherrschte,
in lesbarem Deutsch wiederzugeben, kann man sich leicht überzeugen, da
der deutsche und der lateinische Text parallel gedruckt sind. Die Einleitung
und der Kommentar geben über alles Wichtige Auskunft: die Editionsgrundsätze,

die Geschichte der Rhetorik in Wien, die historischen Voraussetzungen,

in die diese Reden gehören, die Zitate aus der klassischen und
zeitgenössischen Literatur. Die fünf beigegebenen Tafeln vermitteln einen
Eindruck von der Handschrift Vadians und von der graphischen Schönheit der
ersten Drucke der Reden.

Für die Kirchengeschichte wichtiger ist die zweite Edition, die «Kurze
Erklärung der Glaubensbekenntnisse:» von 1522. Sie bezeichnet den bedeutsamen

Schritt vom humanistischen zum reformatorischen Werk Vadians.
Daß der St. Galler Stadtarzt zu einem so ausgesprochen theologischen Thema
wie das Apostolische Glaubensbekenntnis das Wort ergriff, hatte eine
denkwürdige Veranlassung. Im Pfarrerkreis der Stadt fand eine lebhafte
Auseinandersetzung um das neu aufkommende Evangelium statt, an der Vadian
teilhatte. Es ging um die Frage, ob die Artikel des Apostolikums durch
Zeugnisse der Schrift bestätigt werden könnten oder nicht. Damit stand die
reformatorische Grundfrage zur Diskussion: Soll die kirchliche Überliefe-



Rezensionen 381

rung, zusammengefaßt in den Bekenntnissen und Lelirentscheidungen, oder
soll die Schrift allein die Grundlage und der Maßstab des Glaubens sein?
Im besondern war in jenem Gespräch der Descensus ad inferos als schriftwidrig

angefochten worden. Diese Probleme beschäftigten Vadian so sehr,
daß er innerhalb von drei Tagen die «Brevis indicatura symbolorum»
niederschrieb. Sie ist datiert vom 25. Oktober 1522 und zwei Stadtpfarrern gewidmet.

Die Urschrift ist verloren, es liegen aber alte Kopien vor, so daß an
Vadians Verfasserschaft, für die auch alle inneren Gründe sprechen, kein
Zweifel bestehen kann. Die Schrift tritt in der gegenwärtigen Edition zum
erstenmal an die Öffentlichkeit. Für die Reformationsgeschichte ist das eine
sehr wertvolle Gabe, deren Bedeutung der Herausgeber, Dr. Conradin Bono-
rand, so zusammenfaßt (S. 36/37) :

<1. Vadian war sehr wahrscheinlich der erste unter den Reformatoren,
der sich in einer Schrift mit den Problemen des Apostolikums (Schriftge-
mäßheit, Verfasserschaft, Artikel von der Höllenfahrt Christi) kritisch
auseinandersetzte und eigens eine Schrift darüber verfaßte.

2. Vadian ist, im Gegensatz zu den andern Reformatoren, der doch so

bedeutungsvollen Frage nach der Verfasserschaft nicht ausgewichen oder
hat die Frage nach der apostolischen Verfasserschaft nicht als völlig gleichgültig

angesehen.
3. Die Brevis indicatura symbolorum zeigt, daß der Kampf zwischen den

Anhängern der römischen Kirche und den Reformatoren bereits 1522 in St.
Gallen entbrannt war, und daß sich Vadian in der Hauptsache bereits für
die Reformation entschieden hatte.

4. Die Vadianische Abhandlung ist um so bemerkenswerter, als sie nicht
die Arbeit eines Theologen, sondern eines theologisch gebildeten Laien ist.
Sie ist die erste redigierte und abgeschlossene Arbeit theologischen Inhalts,
die Vadian in St. Gallen verfaßt hat.»

Der Inhalt der Schrift ist zwar in mancher Hinsicht von Vorgängern
abhängig. Die Frage, wer das Apostolikum geschaffen habe, löst Vadian im
Anschluß an die Kritik des Laurentius Valla dahin, daß er die Meinung, die

Apostel hätten das Bekenntnis zusammengestellt, «omnino ridicula» nennt.
Auch von des Erasmus Annotationen zum Neuen Testament, ebenso von
Schriften Luthers und Zwingiis hat Vadian gelernt. Aber überraschend
wirkt die Klarheit, mit der er durchweg die Autorität der Schrift über das
Bekenntnis stellt. Längere Ausführungen über die Autorität der Schrift in
der Kirche zeigen, daß sich Vadian der grundsätzlichen Tragweite seiner
Erkenntnis bewußt war. Wenn er die zwölf Artikel des Bekenntnisses im
einzelnen behandelt, so ist freilich sein Anliegen, eben die Schriftgemäßheit
des Bekenntnisses zu erweisen. Reformatorische Freiheit verbindet sich mit
echter Treue zur schriftgemäßen Überlieferung und zum Bekenntnis der
Väter. Das Hauptgewicht liegt auf dem strittigen Artikel «descendit ad in-
ferna», den Vadian mit den Hinweisen auf Matth. 12, 39—40, Eph. 4, 8—10,
1. Petr. 3,18—19 und andere Stellen als schriftgemäß darstellen will.

Die Einleitung behandelt die einschlägigen Fragen: Entstehung und
Bedeutung der Glaubensbekenntnisse, Auffassungen über das Apostolikum
im Mittelalter und im Humanismus, die zeitgenössische Literatur, die Gegen-



382 Rezensionen

wartsbedeutung. Der mit den nötigen Anmerkungen versehene lateinische
Text steht neben der deutschen Übersetzung von Dr. K. Müller, die das
Verständnis erleichtert. Es wird erst im Zusammenhang mit der geplanten
Herausgabe von weitern, bisher nur handschriftlich vorliegenden
reformatorischen Arbeiten Vadians, vor allem der Auslegung der Apostelgeschichte
von 1523, möglich sein, ein gültiges Bild von der theologischen und
kirchenhistorischen Bedeutung dieser Frühschrift zu entwerfen. Daß aber hier ein
in seiner evangelischen Klarheit kostbares Dokument aus der ersten Zeit
der schweizerischen Reformation ans Licht gekommen ist, steht bereits fest.

St. Gallen. Ernst Gerhard Riisch.

August Langen, Der Wortschatz des deutschen Pietismus. Tübingen, Max Nie-
meyer-Verlag, 1954, 526 S.

Die große Sammel- und Sichtungsarbeit des Kölner Germanisten ist
bedeutsam nicht nur für den Sprach- und Literarhistoriker, sondern sie ist
auch geeignet, die psychologische und theologische Forschung zu befruchten.

Das vorgelegte, reichhaltige Material erweist sich mit den Hinweisen
und Fragestellungen des Verfassers zusammen als sehr anregende Grundlage

zu weiteren speziellen Forschungen, die der Verfasser selber andeutet.
Das Wortmaterial ist systematisch geordnet, das heißt nach bedeutungsmäßig

zusammengehörigen Wortgruppen. Ein alphabetisches Wortverzeichnis
am Schluß ermöglicht aber auch den Gebrauch als handliches

Nachschlagewerk. Die Wortfelder des pietistischen Wortschatzes aus dem 17. und
18. Jahrhundert werden in treffend gewählten Belegen anschaulich gemacht.
Langen berücksichtigt hauptsächlich die lyrischen und selbstbiographischen
Zeugnisse, da es ihm um die Herausarbeitung der psychologischen Eigenart,
um die Darstellung der Gefühlswelt des Pietismus geht, weniger um den
gedanklichen Gehalt und die theologischen Aussagen. Der Theologe wird
ein eindrückliches Bild eines Durchschnittspietismus finden. Die allgemeine
Strömung wird im Spiegel eines typischen Sprachschatzes gezeigt.

Der Verfasser untersucht die sprachlichen Quellen des Pietismus, die
er in der Lutherbibel, der mittelalterlichen deutschen Mystik, der Barockmystik

und der weltlichen Barockdichtung findet, vor allem aber geht er
auf die Sprache des Pietismus selbst ein und berücksichtigt die Nachwirkung

des pietistischen Wortschatzes, dessen Einfluß auf die weltliche Dichtung

der Geniezeit, auf Hamann, Klopstock, Goethe u. a., auf die Zeit der
Empfindsamkeit und auf die Romantik er nachweist. Langen verfolgt im
Hauptteil in zwei Abschnitten den Gang des pietistischen religiösen
Erlebnisses, welches sich im allgemeinen darstellen läßt in der Reihenfolge:
Gottes Einwirkung auf die Seele, der Weg der Seele zu Gott, im Aufschwung
aus Dürre über den Bußkampf bis zum Gnadendurchbruch.

Aus dem Wortschatz ist die Dynamik des seelischen Erlebnisses
ersichtlich. Erlebnis und Wortschatz entsprechen sich. Der Pietismus verfeinert

die Sprachmöglichkeiten, weil er darnach strebt, sein religiöses
Erlebnis genau wiederzugeben. Er versucht, das Unaussprechliche, das mystische

ineffabile, zu umschreiben. Die pietistische Gewissenserforschung
veranlaßt den Menschen zur Beschäftigung mit der eigenen Seele und zum



Rezensionen 383

Ringen um sprachlichen Ausdruck dessen, was in dieser Seele vorgeht. Die
Intensität des Erlebens, des Erwecktwerdens führt zur Intensivierung der
Sprachmittel, gelegentlich bis zur Ueberschwänglichkeit und Geschmacklosigkeit

(Blut- und Wundenmystik, erotische Metaphorik). Trotz der im
allgemeinen passiven Haltung der Seele, die sich Gott überläßt, wird eine
Dynamik spürbar. So gehört zum grundlegenden Begriff des Durchbruchs
die ganze Skala von Wörtern, die Langen S. 240 und S. 97 behandelt. Es sind
hauptsächlich Verben der Bewegung: durchbrechen, durchkämpfen,
durchglauben usw. Um die wichtigen Begriffe der Stille, der Sammlung gruppieren

sich die sinnverwandten Wörter. Die sprachlichen Variationen bezeugen
jeweils die große Bedeutung eines Begriffes. So ist z.B. die Wortgruppe:
Sich in Gott senken (S. 272) aufschlußreich. Ursprünglich religiöse
Ausdrücke werden teils schon im Pietismus, teils in der weltlichen Dichtung
weltlich gebraucht und so einem allmählichen Bedeutungswandel unterworfen,

wofür Langen zahlreiche Beispiele bringt. Einige Wörter mit
Bedeutungswandel seien herausgegriffen. Das Wort <gelassen» (S. 221) wird im
Pietismus noch in der alten mystischen Bedeutung verwendet von: sich
Gott lassen. Langen vermutet, daß das heutige Wort mit seiner Bedeutung
von «ruhig», «gefaßt», vom religiösen Ausdruck herzuleiten sei. Das Wort
«niederträchtig» hat in den pietistischen Anfängen noch den positiven Sinn
von «demütig». Heute kann es ausschließlich pejorativ verwendet werden.
Der Begriff «geistreich» ist ursprünglich religiös, dann aber verweltlicht.

Langen stützt sich, was die geschichtliche Einordnung des Pietismus
anbetrifft, auf A. Ritschis Geschichte des Pietismus. Aus dem von Langen
herangezogenen Material ergibt sich für den Pietismus ein, wie der
Verfasser selber sich ausdrückt, weicher, zärtlicher Gottesbegriff. Daß dieses
vielleicht etwas einseitige Bild entsteht, hängt mit der Auswahl der Quellen
zusammen. Auch die quietistischen Elemente treten stark hervor, da vor
allem Tersteegen mit seinen Liedern und Briefen häufig angeführt wird.
Aufgabe des Theologen wird es sein, im Gegensatz zum Germanisten nicht
verallgemeinernde Schlüsse aus dem Werk Langens zu ziehen. Langen rechnet

zum weichen Gottesbegriff die überraschend häufige pietistische
Vorstellung eines mütterlichen Gottes (nach Jes. 66, vgl. Langen S. 84, S. 309ff.).
Neben den Bezeichnungen: Erweckte, Fromme, Stille im Lande, braucht
Langen gelegentlich auch die zeitgenössische Bezeichnung Sektierer, was
heutigem Sprachgebrauch nicht mehr entsprechen dürfte.

Offen bleibt die Frage, wie weit im Pietismus von einem echten mystischen

Erlebnis zu sprechen ist. Langen erwähnt die unio mystica, die der
Sache nach, seltener dem Wort nach im Pietismus vorzukommen scheint.
Langen selber deutet an, daß im Pietismus eine Verflachung und Veräußer-
lichung mancher mystischer Begriffe vorliege. Fruchtbare Gedankengänge
sind auch angebahnt in den Erörterungen über den durch den Pietismus
bewirkten Individualismus und Subjektivismus des 18. und 19. Jahrhunderts.
Der Pietismus betont die eigene Gotteserfahrung, zugleich aber verwirft
er die «Eigenheit». Die Selbstbespiegelung (Tagebücher, Selbstbiographien)
geht Hand in Hand mit der Forderung nach der Abkehr vom Ich. Langen
bietet reiche Ansätze zur vertiefenden Betrachtung des religiösen Phäno-



384 Rezensionen

mens, das der Pietismus darstellt. Seine Arbeit macht deutlich, daß der
Pietismus sowohl Erbe wie auch Vermittler von Sprach- und Geistesgut
der deutschen Mystik ist. Untersuchungen zur Eigenart der Sprache der
Erweckten in andern Ländern gibt es noch nicht. Sie wären vielleicht auch
aufschlußreich für die deutsche Sprach- und Geistesgeschichte. Durch das
differenzierte Gefühlsleben wird die Sprache differenzierter. Die religiösen
Termini greifen in die weltliche Sprache über, so z. B. in die Freundschaftsund

Liebeslyrik. Das religiöse Gefühl wird zum Naturgefühl. Katholische
Romantiker wie Eichendorff und Brentano, die zwar auf der mittelalterlichen

Mystik fußen, nehmen doch sprachlich wahrscheinlich pietistisches
Gut auf. Langen erwähnt etwa Eichendorffs weltliche Verwendung des

pietistisch-mystischen Ausdrucks: stiller Grund. Da Langen sich bewußt
auf den gefühlsbetonten Wortschatz beschränkt, ergibt sich das Bild eines
Gefühlschristentums, einer hauptsächlich passiven Religiosität. Das Werk
Langens ist psychologisch außerordentlich ergiebig. Auf manche bedeutende

Persönlichkeit des 18. Jahrhunderts werden wertvolle Streiflichter
geworfen. In die Gegenwart weisen fesselnde Probleme der Wortforschung,
die das sehr verdienstliche Werk aufwirft, aber auch die immer wieder neu
gestellten Fragen lebendigen Christentums.

Kilchberg!Zeh. Verena Meyer.

Fritz Blanke, Kirchen und Sekten. Führer durch die religiösen Gruppen der
Gegenwart. Zürich, Zwingli-Verlag, 1955. 140 S. Kart. Fr. 6.50.

Schon der alten Kirche war es ein ernstes Anliegen, gute Kenntnis über
die außerhalb ihrer Bereiche lebenden Randsiedler des Christlichen zu
gewinnen. Schon seit verhältnismäßig früher Zeit fließt der Sonderfluß der
häresiologischen Literatur, der seinerseits wieder den zahlreichen Mühlen
der kirchlichen Apologetik einen guten Teil ihres Wassers liefert, so, wenn
Tertullian in seiner Kampfschrift gegen die Valentinianer aus Irenäus
schöpft, während er anderseits zugleich Quelle für die Erforschung der
Gnosis ist. Die alten Häresiologen schreiben in zwei Formgattungen. Die
eine wird dargestellt durch die artikelweise aufreihenden Ketzerkataloge
vom beginnenden 3. Jahrhundert an. Die andere Gruppe wendet sich gegen
einzelne Häresien, die dafür um so breiter zur polemischen Behandlung
kommen und meist nach gewissen Hauptvertretern benannt sind. Die größeren

Ketzergeschichten vereinigten beide Formen der Beschreibung, indem
sie, im Prinzip eher den Ketzerkatalogen folgend, deren Summarien erweitern.

Das Material selber vergrößert sich mit der fortschreitenden Zeit.
Beschränkt sich Irenäus in seinem Hauptwerk noch wesentlich auf gewisse
Formen der Gnosis, so dehnen die Späteren den Rahmen über die christliche
Häretik hinaus in das vorchristliche Judentum mit seinen verschiedenen
Richtungen sowie in die griechisch-römische Religion und den Synkretismus.
Pseudo-Tertullian zählt schon 25 Sektierereien, Hippolyts verlorenes
Syntagma kannte nach Photius deren 32, seine größere, teilweise erhaltene
Ketzergeschichte, die Philosophumena, behandelt etwa 40 nachchristliche Häresien,

Pseudo-Hieronymus und Isidor je 10 vorchristliche, der erstere 45

nachchristliche, der zweite deren 70, und Philastrius gar 28 vorchristliche und



Rezensionen 385

128 nachchristliche, während das häresiologische Hauptwerk der christlichen
Antike, das großangelegte Panarion des Epiphanius, und ähnlich dessen
kurze Zusammenfassung, die Anakephalaiosis, insgesamt 80 Ketzergebilde
beschreiben.

Es ist wohl nicht zufällig, daß diese Wachstumstendenz in der Darstellung

und ebenso die beiden «Stile» der Stoffvorführung sich auch bei den
neueren und neuesten Nachfahren der antiken häresiologischen Vorbildner
wieder vorfinden. Um nur einiges zu nennen: die kleine «Symbolik» von
Plitt-Schultze führte 1921 noch 10 Freikirchen und Sekten auf, die große
katholische Konfessionskunde von Algermissen 1939 ihrer 11, die treffliche
Konfessionskunde von Mulert 1937 ca. 20, das bekannte Sektenbuch von
Scheurlen 1930 deren 22, das neue Werk des französischen Dominikaners H.
Ch. Chéry 1954 «L'offensive des sectes» ihrer 23, das ausgezeichnete Buch
von K. Hutten 1953 in der Neuauflage bereits die stattliche Zahl von 120.

Doch das ist ein Werk von 600 Seiten.
Um so mehr staunt man, in dem kürzlich erschienenen, schmächtigen

Bändchen von Professor F. Blanke, «Kirchen und Sekten. Führer durch die
religiösen Gruppen der Gegenwart», auf ca. 80 Seiten wirklichem Text volle
270 religiöse Bildungen und Bewegungen kurz geschildert oder doch notiert
zu finden. Der verarbeitete Stoff ist in gedrängtester Form, doch mit dem

Anspruch möglichster Vollständigkeit, mindestens für deutschschweizerische

Verhältnisse, im Lexikonstil dargeboten, doch ist das Werklein so flüssig

geschrieben, daß auch die zusammenhängende Lektüre eine Freude ist.
Die fehlende Inhaltsübersicht wird reichlich aufgewogen durch ein Register
von vollen 22 Seiten, das von einem Sohn des Verfassers zusammengestellt
ist und raschestes Auffinden jeder wünschenswerten Einzelheit gewährleistet.

Der Leserkreis ist möglichst weit gedacht, weshalb Fachausdrücke
öfters übersetzt werden, doch bietet der Verfasser gerade auch dem
wissenschaftlichen wie praktischen Theologen eine Fülle wertvollster Information,
die man in dickleibigen Werken und vielbändigen Enzyklopädien völlig
vergeblich suchen würde. Das Gewicht der Darstellung liegt nicht bei den

Großkirchen, die mit nicht viel mehr als den Namen und einigen allgemeinsten

Merkmalen erwähnt sind, als vielmehr bei den «Kleinen» und «Kleinsten»,

denen mit warmem Herzen und suchender Liebe nachgegangen wird,
auch wenn ihr äußeres Gesicht und ihr Gedankengut oft noch so wirr
erscheint. Die hier erhobene Bestandesaufnahme von religiösen Gruppen der
Gegenwart muß ganz offensichtlich zum größten Teile durch direkte Erkundung

und Erkundigung an Ort und Stelle gemacht worden sein. Vieles
davon, wie Namen und Adressen, ist natürlich zeitbedingt und kann morgen
schon wieder ändern, so daß Neuauflagen bei dieser Art der Bearbeitung ab

und zu nötig sein werden. Es war nicht leicht, ein Ordnungsschema in die
Vielfalt der behandelten Dinge zu bringen. Die zwölf Kapitel, in denen die
theologische Durchdringung versucht ist, nennen: Volkskirchen, Freikirchen,

Ökumene, Evangelisation und Erweckungen, Missionen, evangelische
Orden und Bruderschaften, Gebetsheilung, umstrittene Gemeinschaften, Sekten,

Weltanschauungsgemeinschaften, asiatische Religionsimporte,
Inkarnationsgebilde.

25



386 Rezensionen

Das Buch von F. Blanke ist ein sprechender Beweis für die religiöse
Unruhe, die die neuere und neueste Zeit ergriffen hat —, eine nicht zu
übersehende Parallelerscheinung zur fortschreitenden Säkularisation auf der
andern Seite. Wie anders ist doch die Lage gegenüber früheren Jahrzehnten
geworden, wo die großen, «klassischen» Symboliken von Kattenbusch, Loofs
und namentlich Karl Müller sich auf die Darstellung der Großkirchen
beschränken konnten.

Eine «Konfessionskunde» will und kann das Bändchen schon raumeshalber

nicht sein, doch wäre in einer Neuauflage doch auch eine etwas erweiterte

Behandlung der Großkirchen wohl erwünscht, um die Proportionen
etwas besser zu wahren, so etwa, wenn S. 11 von der lutherischen Kirche nur
zu lesen ist, daß sie «von Martin Luther gegründet» sei, was in dieser Kürze
zu falschen Vorstellungen führen kann. Angesichts der sehr weitherzig
gezogenen Grenzen für das, was da sonst alles Erwähnung findet, fällt die u. E.
reichlich enge Beurteilung der römisch-katholischen Kirche auf, wenn der
Verfasser sich S. 12 fragt, ob sie «noch mit Recht auf den Kirchennamen
Anspruch erheben kann» und sie nur «aus äußeren Gründen in die Liste der
Volkskirchen aufgenommen» sei. Diese Sprache ist nun doch wohl zu
einfach. Denn, so einleuchtend die Formel «Christus und ...» für alles Sektenhafte

zu sein scheint, sowenig genügt sie doch, um der Fülle der Tatbestände

gerecht zu werden. Es ist zu fragen, ob nicht, so oder anders, jede Kirche
mit «historischem» Charakter, d. h. mit geschichtsbildender Kraft —
Vergangenheit wie Gegenwart — immer auch von mehr oder minder wahrgehabten

«Traditionen» und die geoffenbarte AVahrheit vermittelnden und
unweigerlich auf ihre Weise prägenden Gestalten lebt —, gewiß viel mehr als
mit der Reinerhaltung des Offenbarungsprinzips der sola scriptum als
Quelle zu vereinbaren ist. Erst dann, wenn das ganz nüchtern und klar
eingesehen ist, kann die Frage nach der Offenbarungsherkunft in aller Schärfe
gestellt werden. Die faktische Aushöhlung des reinen Schriftprinzips in den

eigenen Reihen und die viel geschlossenere Autorität der Bibel in der
katholischen Kirche muß hier doch sehr nachdenklich machen.

Der einzigartige Informationswert der hier besprochenen Schrift des

verdienten Zürcher Kirchenhistorikers für die Mehrzahl der von ihm
registrierten 270 religiösen Gemeinschaftsbildungen und Erscheinungen soll
durch die gemachten Erwägungen indessen in keiner Weise vermindert werden.

Sie wird sich von selbst bei Theologen und Kirchenvolk — im weitesten
Sinne — einführen und bald als unentbehrlich erweisen.

Rifferswil (Kt. Zürich). Johann Ringger.

Reinhold Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte. I. Die Anfänge des Dog
mas im nachapostolischen und altkatholischen Zeitalter, 676 S. II. Die
Dogmenbildung in der Alten Kirche, 606 S. III. Dogmengeschichte des

Mittelalters, 797 S. IV, 1. Entstehung des protestantischen Lehrbegriffs.
479 S. IV, 2. Fortbildung der reformatorischen Lehre und die gegenrefor-
matorische Lehre, 591 S. Basel, Benno Schwabe, Band I—IV, 1 1953, Band
IV, 2 1954.



Rezensionen 387

Es ist dem Verlag Benno Schwabe hoch anzurechnen, daß er das
umfassende dogmengeschichtliche Werk Reinhold Seebergs durch einen
Neudruck wieder zugänglich gemacht hat. Als Seeberg im Jahre 1920 den
letzten Band seines Werkes herausgab, schrieb er im Vorwort: «Vielleicht
wird das nun zu Ende geführte Werk auf absehbare Zeit hin die letzte
umfängliche Darstellung bleiben, welche die Dogmengeschichte in der während

der letzten beiden Menschenalter üblich gewordenen Methode behandelt
hat». Seeberg hat mit dieser Voraussage recht behalten. Die Dogmengeschichte

ist bis heute weder in der von ihm erwähnten Methode noch
überhaupt mehr in umfassender Weise dargestellt worden. Während zu seiner
Zeit die Darstellung der Dogmengeschichte eines der ersten theologischen
Interessen war und sich die Besten dieser Aufgabe widmeten, hat sich die
nachfolgende Generation andern Zielen zugewendet und den Versuch nicht
noch einmal unternommen, die Dogmengeschichte in einem gesamthaften
Ueberblick auszubreiten. Seither sind, wie Seeberg im selben Vorwort auch

richtig vorausgesagt hat, nur zahlreiche Monographien über
dogmengeschichtliche Einzelprobleme erschienen und außerdem einzelne Versuche
gemacht worden, einen großzügigen Ueberblick und zugleich eine bestimmte
Deutung der Dogmengeschichte zu geben, ohne dabei das Material wirklich
neu vorzulegen. Vor allem die Arbeit von W. Köhler ist in diesem
Zusammenhang zu nennen. So ist das Werk Seebergs neben der etwas knapperen
Darstellung von Friedr. Loofs bis zum heutigen Tag ein unentbehrliches
Nachschlagewerk geblieben, und es ist erfreulich, daß es nun in so

ansprechender Form wieder vorliegt.1
Die Dogmengeschichte Seebergs unterscheidet sich von der Harnacks in

sehr wesentlichen Punkten. Harnacks These besteht darin, daß die
Dogmengeschichte innerhalb der Geschichte des Christentums eine grundsätzlich
abgeschlossene Entwicklung darstelle. Das Dogma ist für ihn nicht die
notwendige Ausdrucksform der christlichen Lehre, die zu allen Zeiten ihre
Funktion auszuüben hat, sondern es ist als solche Ausdrucksform durch die
Reformation, wenn auch nicht faktisch, so doch grundsätzlich aufgehoben
worden. Harnacks besonderes Interesse gilt darum dem Anfang und dem
Ende der Dogmengeschichte. Er zeigt einerseits, wie es im Christentum zur
Dogmenbildung und zu dem entsprechenden dogmatischen Denken hat kommen

können, und nachdem er die Geschichte des in der Alten Kirche
entstandenen Dogmas dargestellt hat, legt er andererseits dar, wie diese
Geschichte im Katholizismus, im Antitrinitarismus und im Sozinianismus und
endlich im Protestantismus ausgeht. Es ist ihm wichtig, daß die «dogmatischen

Bildungen» der Konkordienformel und der Dordrechter Beschlüsse
nicht als die klassische Ausgestaltung der Reformationskirchen, sondern

1 Der photomechanische Neudruck gibt die dritte Auflage wieder. Die
Bände III und IV, 1 sind hingegen die Wiedergabe der im Vergleich zur
dritten erweiterten vierten Auflage. IV, 1 hört darum mit Seite 479 auf und
IV, 2 fährt mit Seite 395 fort, ohne daß man irgendwo auf den Grund
hingewiesen wird. Das Register am Schluß ist für die dritte Auflage erstellt
worden, ist also für die Bände III und IV, 1 unbrauchbar.



388 Rezensionen

nur als Durchgangspunkte gewertet werden dürfen. Wenn nun auch die
Geschichte des Dogmas historisch betrachtet eine notwendige Geschichte

gewesen ist, so ist sie nach Harnack ihrem Wesen nach doch ein Irrweg
gewesen, weil sie im Gegensatz zum ursprünglichen Christentum steht.

Seeberg ist hei der Darstellung der Dogmengeschichte nicht von
denselben Fragestellungen bewegt wie Harnack. Er anerkennt das Dogma als
Ausdrucksform der Kirche, und es ist ihm darum zu tun, die Geschichte
dieser Ausdrueksform innerhalb der christlichen Kirche zu schreiben.
Zunächst versucht er zu definieren, was Dogma ist: «Das Dogma ist eine
besondere Ausdrucksform der Erkenntnis der Gemeinde von der Heilswahrheit;

und zwar handelt es sich dabei um solche Erkenntnisse, die die
Gemeinde als schlechthin notwendig für ihren Bestand angesehen hat und
darum durch öffentliche Fixierung zu einem dauernden Faktor dieses
Bestandes gemacht hat.» Nach dieser Definition ist es klar, was als Dogma
anzusehen ist, und es ist nicht mehr schwierig, den Gegenstand der
Dogmengeschichte zu umschreiben. Das erste Dogma im Sinne Seebergs ist das
Nicänum, die letzten, die in Frage kommen, die Konkordienformel, die Dor-
drechter Beschlüsse und das Vatikanum. Es geht nun Seeberg allerdings
nicht einfach darum, aufzuzählen, welche Dogmen im Laufe der Zeit fixiert
worden sind. Die Dogmenbildung ist ein geschichtlicher Vorgang und muß
als solcher verständlich gemacht werden können. Ein Dogma ist nie der
zufällige Gedanke eines Theologen oder einer Partei, sondern seine Wurzel
liegt immer im Glauben der Gemeinde. Seine Entstehung von daher muß
sichtbar gemacht werden können. Seeberg holt darum bei seiner Darstellung
sehr viel weiter aus, als man zunächst vermuten könnte. Eben um den
Zusammenhang der Dogmen mit der jeweiligen Heilserkenntnis der Gemeinde
darzutun und sie als deren notwendigen Ausdruck zu erweisen, ist es oft
nötig, «aus dem eigentlichen Rahmen der dogmengeschichtlichen Darstellung
herauszutreten» und «Gegenstände aus der Geschichte der Theologie und
der Frömmigkeit in ihren Bereich zu ziehen». Umgekehrt sind die
Grenzüberschreitungen wieder nötig, weil die Bedeutung und die Umdeutung der
einmal entstandenen Dogmen im Glaubensleben der Gemeinde deutlich
gemacht werden muß.

Es ist verständlich, daß sich Martin Werner energisch gegen Seeberg
ausspricht.2 Bei Seeberg findet ohne Zweifel das, was Werner zum
ausschließlichen Gegenstand seiner Aufmerksamkeit gemacht hat, eine
ungenügende Behandlung. Sein Blickpunkt liegt nicht hei der Entstehung,
sondern bei der Geschichte des Dogmas. Eben weil er das altkirchliche Dogma
nicht grundsätzlich im Gegensatz zum Evangelium sieht, liegt für ihn nicht
dasselbe Gewicht auf der Frage, wie es zur Dogmenbildung der Alten Kirche
hat kommen können. Martin Werner kann Seeberg diesen falschen Ansatzpunkt

nicht verzeihen. Er selber steht der Fragestellung Harnacks näher.
Während aber Harnack den Grund für die Entstehung des Dogmas außer-

2 Martin Werner, Entstehung des christlichen Dogmas, Bern, Paul Haupt,
1941, XXI und 730 S. Eben ist von diesem wichtigen Werk eine zweite, mit
Ausnahme des Vorwortes völlig unveränderte Auflage erschienen (1954).



Rezensionen 389

halb des Evangeliums sah und jenes in einem berühmten Satz als das «Werk
des grieehisehen Geistes auf dem Boden des Evangeliums» bezeichnete, sieht
Werner den Grund dafür innerhalb des Evangeliums selbst: die Parusie-
verzögerung schafft die Voraussetzung, daß die urchristlichen Lehren
abgebaut und das altkirchliche Dogma aufgebaut werden können. Mit Harnack
verbindet ihn aber, daß am Ende seiner dogmengeschichtlichen Arbeit eine
systematische Neubesinnung steht, die ein dogmenfreies Christentum zu
bestimmen und zu beschreiben sucht. Die dogmengeschichtliche Arbeit dient
also dazu — und bei Werner noch radikaler als bei Harnack —, den Weg
für eine Neubestimmung des Glaubens freizulegen. Was Seeberg
unternimmt, interessiert Werner darum nicht so sehr; es ist für ihn nach der
Erhellung der zwangsläufigen Enteschatologisierung überflüssig geworden.

Er braucht sich nicht einmal in dem Maße wie Harnack um den weiteren
Verlauf der Dogmengeschichte zu kümmern. Dieser mußte die Periode des

Dogmas innerhalb des Christentums darum als Ganzes darstellen, weil er
sie nur so einerseits als dem Evangelium fremde und andererseits als durch
die Reformation grundsätzlich aufgehobene Größe erweisen konnte. Das
Evangelium mußte vom Staub des Dogmas befreit werden! Für Werner ist
das unnötig geworden, weil die Entstehung des Dogmas für ihn nicht nur
eine Verfälschung des Evangeliums ist, sondern klar beweist, daß das

ursprüngliche Christentum nicht mehr reproduziert werden kann.
Seeberg ist also konservativer und kirchlicher als Harnack und Werner.

Er will die Dogmengeschichte als legitimen Bestandteil der Geschichte des
Christentums darstellen. Das Christentum steht auf seiner geschichtlich
offenbarten Heilswahrheit; es repräsentiert den reinen Typus der
Erlösungsreligion. In den Dogmen legt die Gemeinde ihre Erkenntnis von der
Heilswahrheit nieder, und ein Dogma erweist sich dann als wahr, wenn
es den Tendenzen der Erlösungsreligion entspricht. Die kritische Funktion
des Dogmengeschichtlers besteht aber darin, festzustellen, welche Elemente
eines Dogmas den reinen Typus der Erlösungsreligion verfälschen. Es ist
klar, daß diese Konzeption ein viel liebevolleres Eingehen auf den Gesamtverlauf

der Dogmengeschichte erlaubt. Ihre Schwäche beruht allerdings
darin, daß sie das Urchristentum zum «Typus der Erlösungsreligion»
verkürzt. Diese Verallgemeinerung der Offenbarung in Christus zur Idee der
Erlösung ermöglicht es ihm zwar, die Dogmengeschichte als große Einheit
zu umspannen. Sobald es nur um diese Idee geht, liegt auf den Verschiedenheiten

der einzelnen Ausprägungen in der Dogmengeschichte kein großes
Gewicht mehr: wenn nur die Grundidee zum Ausdruck kommt! Es genügt
aber nicht, auf allen Stufen der Dogmengeschichte die Tendenzen der
Erlösungsreligion festzustellen, um die Einheit der Dogmengeschichte darzutun.

Bei der Offenbarung des Neuen Testamentes ist die bestimmte
geschichtliche Prägung nicht gleichgültig und kann nicht zur Idee der
Erlösung verflüchtigt werden. Wenn die Tendenzen der Erlösungsreligion in
einem Dogma vorhanden sind, bedeutet das also noch nicht, daß dieses
Dogma der Offenbarungswahrheit entspricht. Die Einheit der Dogmengeschichte

läßt sich nicht historisch auf Grund einer umgreifenden Idee
erfassen, sondern letztlich nur glaubensmäßig, im Glauben nämlich, daß der



390 Rezensionen

Gott, der uns in der Offenbarung bekannt geworden ist, in der Geschichte
der Kirche wirksam ist, daß er selbst also die Einheit darstellt.

Und schließlich fragt man sich, warum Seeberg von seinen
Voraussetzungen aus eine Dogmengeschichte und nicht eher eine christliche
Geistesgeschichte geschrieben hat. Gerade wenn er nicht aus irgendeinem
theologisch-systematischen Grund vom Phänomen des Dogmas gebannt war,
hätte er die Ausprägungen der christlichen Erkenntnis in allen Formen,
nicht nur in der des Dogmas, in seine Darstellung einbeziehen können. Die
<Grenzüberschreitungen> sind bei ihm wie gesagt sowieso sehr häufig. Es

ist allerdings zu sagen, daß die Dogmen als besonders hervorgehobene
Ausdrucksform besondere Aufmerksamkeit verdienen. Es ist aber wohl doch

so, daß Seeberg sich den Rahmen seiner Darstellung von Harnack geben ließ
und ihn dann doch wieder sprengte. Eine Dogmengeschichte im strikten Sinn
ist wohl nur sinnvoll als Hilfswissenschaft der Dogmatik (Ueberblick über
die Lehren der Kirche). Innerhalb der geschichtlichen Betrachtung der
Kirche liegt aber kein zwingender Grund vor, dem Phänomen des Dogmas
ausschließliche Aufmerksamkeit zuzuwenden. Darin liegt bis heute eine

gewisse Unklarheit im Begriff der Dogmengeschichte. Der Begriff im
engsten Sinne ist längst gesprengt worden. Es hätten zu viele wesentliche
Aeußerungen der christlichen Erkenntnis vernachlässigt werden müssen.
Man behandelt darum in der Disziplin der Dogmengeschichte ebenso
Theologiegeschichte und viele verwandte Gebiete. Und doch hält man an der
Bezeichnung Dogmengeschichte fest und wird dadurch ständig wieder an
den Rahmen gebunden, über den man hinausgegangen ist. Die Neubesinnung
der Dogmengeschichte müßte zunächst an diesem Punkte endgültig Klarheit
schaffen.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

Hans Reiner, Pflicht und Neigung. Die Grundlagen der Sittlichkeit. Mono-

grafien zur philosophischen Forschung, Band V. Meisenheim/Glan,
Westkulturverlag Anton Hain, 1951. 316 S.

Diese klargeschriebene Abhandlung über die Grundlagen der Sittlichkeit

setzt sich in erster Instanz mit der berühmten Problematik auseinander,
die es zwischen Kant und Schiller über das Verhältnis von Pflicht und
Neigung gegeben hat. Diese Erörterung bietet den Ansatz, um sich auf
phänomenologischer Grundlage mit dem Verhältnis des reinen Sollens, wie es sich
im kategorischen Imperativ anmeldet, und der Erfahrung des zur Entscheidung

berufenen Menschen auseinanderzusetzen. Das Buch besteht aus zwei
Teilen: Erstens enthält es einen ethikgeschichtlich-kritischen Teil, der sich
mit der Konfrontation Kant-Schiller und zweitens mit den Grundlagen, den
Grenzen und Beständen der kantischen Ethik auseinandersetzt. Namentlich
lehnt der Verf. die von der Erfahrung gelöste idealistische Ethik ab und
geht also in dieser Hinsicht Schillers Spuren nach, wenn er auch viel
entschiedener als dieser auf die sinnliche Natur des Menschen in den sittlichen
Entscheidungen eingehen will. Im zweiten Teil werden die systematischen
Grundlagen der Sittlichkeit bloßgelegt, so wie Reiner sie formuliert haben



Rezensionen 391

möchte. Er geht in 3 Kapiteln vor : Erstens bespricht er die in der Ethik
erforderliche Methode: es handelt sich da um die Methode der Induktion, insofern

die Ethik die Frage nach der Wirklichkeit der Gültigkeit sittlicher
Forderungen zu prüfen hat. Zwar will Reiner keine Sittengesetze von Tatsachen
ablesen, aber es darf nicht geleugnet werden, daß die tatsächliche Gegebenheit

entsprechender Bewußtseinsgehalte fundamentale Voraussetzung für
das Zustandekommen eines sittlichen Sollens in der Wirklichkeit und damit
auch für das Bestehen des in diesem Sollen enthaltenen Gesetzes als eines in
der Wirklichkeit geltendes Gebotes hat. Im nächsten Kapitel wird dann der
Ursprung des sittlichen Sollens in seinem Verhältnis zur Neigung und zum
Wollen aufgesucht: es ist die crationale» Überlegung, während im letzten
Kapitel die Frage der empirischen Verbreitung des sittlichen Sollensbewußt-
seins (bei den Germanen, Griechen, Römern, im Alten und Neuen Testament
und in der modernen Zeit) gestellt wird. Namentlich das vorher genannte
Kapitel ist das wichtigste und originellste des Buches. Hier finden wir eine
glänzende phänomenologische Analyse der Objektivität der Werte, namentlich

in Auseinandersetzung mit Nie. Hartmann und Martin Heidegger. Da3
entscheidende in dieser Analyse ist, daß auf überzeugende Weise die objektive

Forderung des Sollens mit der subjektiven Neigung, mit dem Wollen,
mit Verantwortungsgefühl einerseits und Ehrgefühl anderseits verbunden
wird und in dieser Hinsicht eine Wertethik von äußerster Konkretion
entsteht. Darin also unvergleichlich wertvoller als Hartmanns Ethik, die ja
bekanntlich den Boden der konkreten menschlichen Entscheidungen, der
Erfahrung», nicht berühren konnte.

Für die wertvolle Arbeit Reiners sind wir besonders dankbar. Auch
was er im 5. Kap. über die goldene Regel im Neuen Testament sagt, ist der
Überlegung wert; gewiß sind Momente allgemeiner Wertethik im Neuen
Testament vorzufinden.

Die Abhandlung Reiners gehört zu den wichtigsten Veröffentlichungen,
die sich mit dem Verhältnis zwischen formaler und materialer Wertethik
auseinandersetzen, und gehört infolge der vielen ursprünglichen Gesichtspunkte

zu den erfreulichen Erscheinungen auf dem Gebiete der neueren
philosophischen Ethik. Was hier an Grundsätzlichem geboten wird, ist allerdings

auch für die theologische Ethik, insofern auch diese nicht im Ideellen
steckenbleiben will, von allergrößtem Wert. Dabei sollte aber auch die
Frage nach der sittlichen Gemeinschaft eine sehr dringliche sein, und diese
wird leider von Reiner nicht ins Auge gefaßt. Der Begriff der Gemeinschaft
fehlt sogar im Register. Von einer theologischen Beurteilung her rückt
sofort die Frage nach der Gemeinschaft in fühlbare Nähe, wenn nach dem

Ursprung und der Grundlage des sittlichen Urteils gefragt wird. Die
Probleme des Ich-Du-Verhältnisses, der «Wirheit» als Grundform der
Mitmenschlichkeit melden sich als Grundprobleme theologischer Ethik. Aber
doch nicht nur dort, auch die philosophische Ethik hat sich namentlich seit
Hegel und Feuerbach, in kritischer Konfrontierung mit Kant, immer mehr
auf diese Problematik angewiesen gesehen. Gerade, wo Reiner die Ethik
auf die Probleme der konkreten Wirklichkeit ausrichten will, wird als Mangel

empfunden werden, daß die Schrift uns hier im Stiche läßt. Wir hoffen



392 Rezensionen

sehr, daß der Verf. darüber in anderen Schriften noch zu sprechen kommen
wird.

Basel. Hendrik van Oyen.

Studia phiiosophica. Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft.

Vol. 14. Verhandlungen der Schellingtagung in Bad Ragaz (Schweiz)
vom 22. bis 25. September 1954. Basel, Verlag für Recht und Gesellschaft,
1954. VII + 278 S.

Dieser Band macht die an der Schellingtagung 1954 gehaltenen Vorträge
und Voten einer weiteren Öffentlichkeit zugänglich. Die Beiträge sind teils
als Übersicht über die Gedankenwelt Sehellings gedacht, teils führen sie zu
einem eigentlichen Gespräch mit Schelling, das einer gewissen dramatischen
Note nicht entbehrt. Der sorgfältig ausgestattete Band, der als Einführung
in die Gedankenwelt Sehellings und in den gegenwärtigen Stand der
Forschung empfohlen werden kann, enthält ferner wertvolles Bildmaterial und
im Anhang einen Bericht über das im Aufbau begriffene <Arehiv für genetische

Philosophie» von W. R. Corti.
Als ausgezeichnete referierende Voten seien zunächst einige genannt.

«Sehellings Anfänge und die Andeutung seines Anliegens» war das Thema
des Vortrags von Wilhelm Szilasi. Der Referent formulierte, um nur ein
Beispiel aus der Fülle seiner Gedanken zu nennen, das Gegenüber von Kant
und Schelling prägnant folgendermaßen: «Nach Kant verbietet die Würde
und Selbstachtung, zu fragen, wo keine Möglichkeit einer Antwort besteht.
Nach Schelling gebietet die Würde immer neues Fragen und immer neue
Antworten» (64 f.). Über das «Identitätssystem» referierte Hellmuth Pleß-
ner; der Schluß seiner Ausführungen sei zitiert: «Wenn es in den
Wahlverwandtschaften' heißt: ,Mit den Bäumen, die um uns blühen, ...mit jeder
Staude, an der wir vorbeigehen, mit jedem Grashalm, über den wir hinwandeln,

haben wir ein wahres Verhältnis, sie sind unsere echten Kompatrioten',
dann drückt sich darin nicht nur ein franziskanisches Gefühl aus, sondern
eine bis heute ungehobene Erkenntnis. Schelling hat sich an ihr versucht.
Sollte er uns auch kein Führer zu ihr mehr sein, dann gewiß ein Mahner, den

Kompatriotismus mit der Welt gerade da, wo sie keine mehr ist, ernst zu
nehmen und ihm seine Wahrheit im Elemente des Gedankens zu erobern»
(84). Über die «Freiheitsphilosophie» sprach M. Gueroult und über die
«Philosophie der Weltalter» Horst Fuhrmans. Die Thesen Fuhrmans haben in der
Schellingforschung revolutionär gewirkt. Er betont das theistische Denken
Sehellings, ja interpretiert den wichtigen Gedanken vom «werdenden Gott»
gerade nicht pantheistisch, sondern theistisch. Nicht weniger revolutionär
ist es, wenn er, gegen die bisherige Schellingforschung, eine ursprüngliche
Aseität Gottes betont und nachweist, daß nach Schelling Gott auch in dem
Sinn absolut frei ist, ein Gegenüber in der Welt zu setzen oder nicht. Dieser
Theismus darf aber nach Schelling kein «schaler» Theismus sein; er darf
z. B. das Goethische Ja zur Erde wie die erdhafte Christlichkeit Hamanns
nicht preisgeben. Über die immer wichtiger werdende Spätphilosophie sprachen

Heinrich Barth und Walter Schulz. Um mehr historische Sonderthemen



Rezensionen 393

ging es bei Marcel Reymond, «L'influence de Schelling en France et en Suisse
Romande» (z.B. Secrétan!), und bei E. Benz, «Schellings theologische
Geistesahnen» (z.B. Oetinger!). Manfred Schröter sprach über «Mythopoese»,
ausgehend vom schönen Jasperswort «Symbolerfassung ist... Seinserkenntnis»

und von einem Bachofenwort, «Der Mythus ist die Exegese des
Symbols»; er erinnert für die Schelling'sche Trinitätsspekulation z.B. an das
dichterische Symbol der Himmelsrose von Dante (« was sich im Weltall
auseinanderblättert...») und bezeichnet wieder nach Dante die Spekulation
Schellings als schauende Wanderung durch das Herz der Erde und das
Menschenherz zum Herzen Gottes (208 f.). Eine andere Sprache —
mehr die existentialistische — spricht Hermann Zeltner, wenn er vom
«Menschen in der Philosophie Schellings» handelt, ausgehend vom Schelling-
wort, der Mensch sei das sichtbare, herumwandernde Problem aller Philosophie;

dabei ist ihm der Nachweis wichtig, wie sehr Schelling in die Nähe der
Dialogik Bubers führt. Auch dem Leser dieses Bandes fällt einmal mehr
diese eindrückliche Spannweite auf: sie fordert vom Interpreten selber eine
große Spannweite, die z. B. von Buber bis Bachofen reichen müßte!

Nun aber die Gespräche, die zeigen, wie sehr Schelling selber
Gesprächspartner der Moderne ist. Dabei wurde auch an dieser festlichen
Tagung nicht nur, wie es gerne geschieht, kritiklos geredet.

Durch ein hochinteressantes Votum von Karl Jaspers wurde Schelling
recht eigentlich auf die Anklagebank gesetzt: «Schellings Größe und sein
Verhängnis». Hilfreich ist nach Jaspers Schelling heute nur noch darin, daß

er die «Höhenlage der Philosophie ausgesprochen und zum Bewußtsein
gebracht» hat; er zeigt uns ferner, wie «wir uns im spekulativen
Aufschwung des Seins vergewissern» und dadurch zu «wundersamen Möglichkeiten

der Philosophie» gelangen. In dem allem liegt freilich die Gefahr der
Verführung, der Schelling erlegen ist; und auch darin ist Schelling uns
hilfreich — als Warnung! «Ein großes Irren, groß durchgeführt, ist ein für allemal

sichtbar, damit es nicht wiederholt werde» (37). Und so wird jetzt die
Anklage erhoben. Die vieldiskutierte Schellingsche Tendenz zur Objektivierung

der Freiheit (oder Gottes usw.) wird z. B. als «Kollaps des Denkens»
und «Antasten der Transzendenz» bezeichnet; es entstehe ein «Nebel.. in
dem Geister und Gespenster möglich werden» (22). Methodisch geht es um
Einsicht in die Normen des Denkens und zugleich um einen gefährlichen
Verstoß gegen diese Einsicht. Schellings Gnosis wird «für das philosophische

Erkennen unwahr und für Existenz unheilvoll» (21). So lautet denn die
Anklage expressis verbis auf Schwärmerei! Jaspers kritisiert weiter die
prophetisch anmutende Gebärde; damit sei «ein neuer Ton in die Geschichte
der Philosophie gekommen! Die Gebärde des Aristokraten wird philosophische

Demagogie» (24). Und das philosophiegeschichtliche Urteil lautet:
«Schelling eignet nicht mehr die Klarheit, Reinheit und Bescheidenheit
Kants. Schelling kennt noch nicht die im Medium unendlicher Reflexion
erwachsene neue Forderung der Redlichkeit, wie Kierkegaard und Nietzsche.
Ihm fehlt das Eherne, in aller Reflexion wunderbar Unreflektierte der großen

Metaphysiker wie Spinoza, Anselm, Plotin» (25 f.). Jaspers greift seine
Argumente gewiß nicht aus der Luft. Auch von theologischer Seite — und



394 Rezensionen

der Philosoph wird hier noch schärfere Forderungen stellen — wünschte

man, bei Schelling käme es deutlicher als es geschieht zu einer expliziten
Rechenschaftsahlage über den jeweiligen besonderen Erkenntnisweg (z. B.
in der Gottesfrage). Und doch hat man beim Durchdenken der Argumente
von Jaspers den Eindruck: hier geschieht Schelling Unrecht, Unrecht in
historischer und sachlicher Hinsicht. Schelling müßte, um vor diesen Anklagen
bestehen zu können, schon gerade selber Existentialphilosoph, womöglich aus
der Schule von Jaspers, sein. Es gibt nun einmal, und das darf heute doch
wohl auch von der Theologie her gesagt werden, echte Probleme, die z. B.
über Kierkegaard hinausführen, und einige davon hat Schelling geahnt.
Sicher darf das heutige Denken — und das sei gerade im Blick auf eine naive
Schellingrenaissance immer wieder betont — nicht an Kierkegaard vorbei;
ebensowenig aber darf es mit Kierkegaard zu einer Einengung der Fülle
der Probleme kommen. Schelling kann von einer falschen Einengung
wegführen! Die Diskussion des Vortrages von Jaspers in Ragaz hat denn auch
manches zurechtgestellt: Der an Schelling kritisierte Anspruch gehört zum
idealistischen Philosophiebegriff, der eine geradezu messianische Struktur
hat. Der ebenfalls kritisierte «Kollaps des Denkens» ist ein echtes Scheitern
am Geheimnis der Person und ihrer Freiheit, letztlich an der Freiheit Gottes.

Schelling ist im Aufbruch aus der idealistischen Position; seine
Altersphilosophie wendet sich gegen alle Abgeschlossenheit, gegen ein Denken im
Gehäuse. Und: Schelling war der Meinung, daß Gottes vorangehendes Tun
Geschichte und Tatsachen schaffe und damit Offenbarung ist, die eine ihr
folgende, bindende Erkenntnis fordert (Votum Fuhrmans). Der objektivierte
Gottesbegriff ist nicht ein Zurückfallen hinter Kant, sondern stammt aus der
Bibel, wobei Schelling merkwürdigerweise eher einen reformierten
Gottesbegriff vertritt (H. Zeltner). Zu verrechnen ist immer auch — wenn auch
gerade damit Probleme nicht nur gelöst, sondern vielleicht erst recht
gestellt sind —, der Einfluß des schwäbischen Geisteserbes (Knittermeyer).

Ein zweites, freilich weniger dramatisches Gespräch, löste der Vortrag
«Schellings Schwermut» von Emil Staiger aus, der das Sensorium Schellings
für die Nachtseiten der Essenz und Existenz des Menschen und den Abgrund
der Vergangenheit herausstellte. Dieser wichtige Hinweis wurde durch ein
in der Diskussion beigefügtes Nietzschezitat unterstrichen: «Ist Pessimismus

notwendig ein Zeichen des Niedergangs, des Zerfalls, des Mißratenseins,
der ermüdeten und geschwächten Instinkte? Gibt es vielleicht einen
Pessimismus der Stärke, eine intellektuelle Vorneigung für das Harte, Schauerliche,

Böse aus überströmender Gesundheit, aus Fülle des Daseins? Gibt
es vielleicht ein Leiden an der Überfülle selbst, eine versucherische Tapferkeit

des schärfsten Blicks, die nach dem Furchtbaren verlangt, als nach dem

Feinde, dem würdigen Feinde, an dem sie ihre Kraft erproben kann, an dem
sie lernen will, was fürchten ist?»

Eine dritte, für die Schellingforschung besonders wichtige, Erörterung
wurde ausgelöst durch die beiden Vorträge von Heinrich Barth und Walter
Schulz über die Altersphilosophie. Schulz versuchte den Nachweis zu
erbringen, daß Schelling auch in der Gottesfrage im Rahmen der idealistischen
Grundthematik geblieben sei, während Heinrich Barth die tiefste Erkennt-



Rezensionen 395

nis des Philosophen darin sieht, daß dieser schließlieh Gott als Herrn des
Seins versteht, als absolutes prius, als actus purus, in dem kein Übergang a

potentia ad actum stattfinden muß. Weil Gott im Letzten einer Verwirklichung

im Prozeß gerade nicht bedarf, kommt es zu einer «Befreiung von
einer genetisch begriffenen Gottheit» (235). Hier ist der kritische Punkt der
Schellingforschung erreicht, denn hier ist die Diskussion wirklich offen.

Zum Schluß sei es dem Rezensenten erlaubt, einen Punkt der Ausführungen

Fuhrmans aufzunehmen und dazu eine Frage zu stellen. Dieser
sagt im Blick auf den «Ideal-Realismus» Schellings, es gehe damit dem

Philosophen «nicht nur um eine vitalistische Besinnung», obwohl das «das
Primäre» sei, sondern um die entscheidende Wendung zum neuen Denken,
das das Sein als abhängig vom Irrationalen (und nicht mehr wesenhaft als
ordo) versteht (169). Wir fragen zurück: also das Primäre doch und trotz
allem eine «vitalistische Besinnung»? Ob hier nicht ein zu sehr nur vom
Philosophischen her interpretierter Begriff von Leben vorliegt? Ob nicht
gerade an dieser Stelle der Einfluß von Oetinger mitbedacht werden müßte,
den Benz so schön aufzeigt, wenn er sagt: «Ganz in den Worten Oetingers
und in Form einer Auslegung derselben Bibelstelle Hebr. 7, 16 entwirft
Schelling in den .Weltaltern' seine Metaphysik des Lebens, die ihren Grund
in dem Verständnis Gottes als des .Lebendigen Gottes' hat» (194 f.). Hierher
gehörte auch noch, was Schelling über die zentrale «Wissenschaft des
Lebens» sagt, die er recht eigentlich christologisch fundiert.

Beatenberg, Kt. Bern. Kurt Lüthi.

Kierhegaardiana, udgivne af Soren Kierkegaard-Selskabet ved Niels Thul-
strup, 1955. Kobenhavn, Ejnar Munksgaard, 1955. 129 S. Dkr. 16.—.

Zu dem auf den 11.11. 1955 fallenden 100. Jahrestag des Todes Kierkegaards

sei an dieses dänische Sammelwerk für Kierkegaard-Studien
erinnert. In der ersten Hälfte des vorliegenden Bandes behandeln dänische
Spezialisten Kierkegaards Theorien über den «Sprung», das Leiden und
über das Böse. Professor N. H. See, der Vorsteber der Soren-Kierkegaard-
Gesellschaft, schreibt über Karl Barth und Seren Kierkegaard (dieser hat
frühe Werke Barths beeinflußt, was nach See vor allem dazu beigetragen
hat, Bultmann zu dem zu machen, der er nunmehr ist, S. 64). Eine größere
Studie über Kierkegaards Familie, eine kleinere über seine Einstellung
zu den Juden und Besprechungen von Kierkegaard-Literatur füllen die
zweite Hälfte des Bandes aus.

Basel. Bo Reiche.

Gustaf Wingren, Teologiens metodfrdga. Lund, C. W. K. Gleerup, 1954. 224 S.

Skr. 14.50.

Wingren, Inhaber des Lehrstuhls für Systematische Theologie (Ethik)
in Lund, ist u. a. bekannt als Verfasser von Darstellungen über Luther,
Irenaus und über die Predigt. Im Anschluß an letztgenannte Arbeit, die
auf schwedisch 1949 erschien, setzt er sich in vorliegender Schrift mit drei
bekannten Theologen der Gegenwart auseinander, nämlich A. Nygren (Lehrer

und Vorgänger Wingrens), K. Barth und R. Bultmann. Die Auswahl ist



396 Rezensionen

offenbar zum Teil aus subjektiven Gründen erfolgt, und das Buch wird
vom Verfasser selbst als eine Gelegenheitsschrift betrachtet (S. 196). Eine
eigene Lehre über die theologische Methode will er nicht bieten, sondern
nur im Hinblick auf diese drei Theologen «die Methodenfrage der Theologie»
in der Gegenwart beleuchten.

Die drei erwähnten Theologen haben das gemeinsam, daß sie auf die
Bibel bauen wollen. Nun wird aber das Bibelwort von ihnen verschieden
aufgefaßt. Das kommt daher, daß man jeweils von einer bestimmten
anthropologischen und hermeneutischen Theorie ausgeht; man hat nämlich immer
teils ein Bild des vor dem Bibelwort stehenden Menschen, teils eine
Auffassung der Weise, wie dieses Bibelwort zu lesen sei.

Grundlegend für Nygrens anthropologisch-theologisches Denken sind
religionsphilosophische Betrachtungen, die er in den zwanziger Jahren
anstellte (es handelt sich um eine Reihe von Arbeiten, die auf schwedisch
vorliegen). In freiem Anschluß an den Kantianismus wurden hier die kate-
gorialen Grundfragen der Religion und der Sittlichkeit rein formell
ausgearbeitet. Es gibt nun, betont Nygren, in der Geschichte verschiedene
Antworten auf diese Fragen. Aufgabe der Theologie ist es, die Antwort des

geschichtlich gegebenen Christentums objektiv festzustellen. Dabei erweist
es sich, daß die christliche Antwort sowohl auf die religiöse wie auf die
ethische Frage von dem «Grundmotiv» vertreten wird, das man mit dem
Neuen Testament «Agape» nennen kann. So unterbaut Nygren sein in den

dreißiger Jahren erschienenes Hauptwerk über die Agape. Gegen diese
Denkweise Nygrens wendet Wingren vor allem ein, daß die Agape keine
Antwort auf die inhaltslosen kategorialen Grundfragen ist, sondern auf
die inhaltsbestimmte Frage der Schuld (S. 40). — In der Hermeneutik
vermißt er bei Nygren ein Verständnis für die Bedeutung des Gesetzes, welches

das ganze Dasein umschließt, so wie die lutherische Regimentslehre
das Verhältnis darstellt (S. 138). Überhaupt, meint Wingren, ist die
Motivforschung diskutabel, und man sollte die historische und die systematische
Forschung schärfer trennen (S. 124 f. Anm.; 142 Arm.; 197 ff.).

Für Barths anthropologische Theorie charakteristisch findet Wingren
die Auffassung von Gott und Mensch als zwei verschiedenen Arten des
Seins, also eine ontologisehe Denkweise, wo es um Superiorität und
Inferiorität geht (S. 47). Eine aktive Sündenmacht, die den Menschen gefangenhält,

bekommt da keinen Platz. Somit erlangen Begriffe wie Offenbarung
und Gotteserkenntnis die Bedeutung, die nach Wingren eigentlich den

Begriffen Rechtfertigung und Heil zukommen sollte, indem es sich in der
Bibel um Taten Gottes handelt (S. 53; 69 f.). — Hermeneutisch wirkt sich
das so aus, daß die Inkarnation Christi auf Kosten seines Todes und seiner
Auferstehung überbetont wird (S. 145). Infolge der intellektualistischen
Auffassung des Wortes gibt es bei Barth auch keinen Platz für das Gesetz
neben dem Evangelium (S. 163) ; das Gesetz rächt sich aber in der Weise,
daß es aus dem Evangelium hergeleitet wird (S. 164 f.).

Bultmanns anthropologische Voraussetzungen sind bewußt der
existenzphilosophischen Schule entlehnt, jedoch nicht restlos. Er kann ohne Rekurs
auf die Existenzphilosophie von Sündenvergebung als einer Tat Gottes



Notizen und Glossen 397

sprechen, indem diese einfach auf das Kerygma bezogen wird (S. 79). Dann
sollte indessen auch der von Bultmann aus philosophischen Gründen
abgelehnte Glaube an eine objektive Auferstehung Christi anerkannt werden
können, weil diese wie die Sündenvergebung mit dem Kerygma gegeben ist:
das ist nach Wingren eine Haupteinwendung gegen Bultmanns Gedankengang

(S. 80). — Wenn es weiter ein Verdienst Bultmanns ist, die theologische

Aufmerksamkeit auf die Predigt als eine Anrede der in den konkreten
Situationen der Welt lebenden Menschen gerichtet zu haben, so wäre es
hermeneutisch gesehen richtiger gewesen, die Lehre über das gepredigte
Wort nicht auf die sogenannte «existentiale», prinzipielle Analyse des
Daseins zu beziehen, sondern auf die «existentiellen», konkreten Entscheidungen

der Menschen (S. 187). Eine bedauerliche Folge dieser Verschiebung
ist nach Wingren die Bultmannsche Spiritualisierung des Gesetzes (S. 190).

In zwei synthetischen Kapiteln gibt der Verfasser noch an, wie er sich
die Aufgabe einer kommenden systematischen Theologie denken möchte
(S. 98—118; 194—214). Dabei liegt ein Hauptinteresse auf dem Problem
des Gesetzes, was auch in den kritischen Abschnitten deutlich hervortritt.
Es sollte die Gebundenheit des Menschen unter dem Gesetz für alle christliche

Theologie eine unentbehrliche Voraussetzung sein (S. 115). Und zwar
möchte Wingren hinsichtlich des Gesetzes an die tatsächlichen Forderungen
denken, die vom menschlichen Zusammenlehen ausgehen (S. 204) ; diese
wären dann mit der jeweils in einer konkreten Lage ergehenden Predigt
zu konfrontieren (S. 205). Hier scheint der Verfasser an eine Art Naturgesetz

zu denken, für das er sich nicht ohne weiteres auf die Bibel wird
berufen können (auch nicht auf Rom. 2,14). Vielleicht aber gehen Wingrens
Gedanken in diesem Punkte anders, als man zunächst glaubt.

Sicher sind den in der Arbeit Wingrens behandelten großen Theologen
Einwendungen wie die hier vorliegenden zum Teil schon vertraut. Ein
weiteres Publikum, wenigstens in Skandinavien, wird aber den Diskussionsbeitrag

dieses lutherischen Theologen, der mit ungewöhnlicher Kraft über
Luther hinaus auf die Bibel zurückgreifen will, mit Interesse und Spannung
studieren.

Basel. Bo Reicke.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 1955/15: Probleme um
das 10. Gebot im neutestamentlichen Zeugnis (Kurt Lüthi) ; 16: Spiritus
Creator. Regin Prenters «Studien zu Luthers Theologie» (W. Oderholz) ;

17 : Die Bedeutung des Gottesvolks-Gedankens für den neutestamentlichen
Kirchenbegriff (B. Reicke). Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft 1955/2:

Negomho, un centre de résistance catholique à Ceylan (R. Boudens) ; Stand
der katholischen Missionen um das Jahr 1765, I (N. Kowalsky) ; Les réduc-


	Rezensionen

