Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 11 (1955)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

374 Rezensionen

place of his father”, and in the IT theme suddid sd¢hibaka “teach thy com-
panion and direct him in the right course” (Lane). Accordingly the proverb
will mean “one who shuts up (i.e. silences, talks down)” or perhaps “who
puts his father right vexes his mother (as) a son who disappoints (his
parents) and shames (them)”. In other words, a son must not usurp the
place of his father or he will grieve his mother and publicly make his
parents blush for shame. The LXX’s dtiudZwv (cp. Pesh., Targ.) seems to
reflect some such meaning of the verb.

This interpretation of a Hebrew proverb is frankly based on Arabic
idioms; but one of the main results of recent philological research has been
to show how insufficient the surviving remnants of the classical Hebrew
language must have been to express the needs and thoughts of daily life,
and how many words otherwise found only long afterwards in Syriac and
especially Arabic literature in fact lie hidden in the pages of the Old
Testament.

Ozford. G. R. Driver.

Rezensionen.

K. E. Wileken, Biblisches Erleben im Heiligen Land, 2. Bd. Lahr-Dinglingen,
St. Johannis Druckerei, 1954. 263 S., 16 Bilder in Kupfertiefdruck und
2 Karten. DM 8,80; sFr. 10.50.

Dem ThZ 1954, S.228{. angezeigten 1. Band folgt hier der #hnlich ge-
haltene Bericht W.s iiber seine Wanderungen durch Samaria und Judia,
wobei etwa die Hilfte auf Jerusalem und Umgebung entfillt. Auch hier
wieder interessante Details topographischer Art und nette lokale Legenden
Aber viel mehr als dort macht sich nun die stark traditionsgebundene Hal-
tung geltend. Wenn er auf der Stitte von Ai entgegen allen Vorgingern
viele Scherben der mittleren und spéiten Bronzezeit gefunden haben will,
wags Besiedlung durch das ganze 2. Jahrtausend bedeuten wiirde, so sollte
sich das ja objektiv entscheiden lassen. Aber er erzihlt auch von den Schrift-
zeichen von Teleilat Ghassul, die lingst als Filschungen entlarvt sind. Bei
Jericho erfihrt man nicht, welche Phase der sich iiber Jahrzehnte er-
streckenden Ausgrabung er vor Augen hatte; nach den Grabungen von
1952 und 1953 hat die starke Erosion gerade von der Stadt um 1200 fast alle
Spuren vernichtet, so dal} sich iiber das Wie und Wann der Eroberung gar
nichts ergibt. Und selbst von den Grabdenkmélern im Kidrontal, deren spéite
Entstehung so deutlich ist, gilt ihm wenigstens das «Grab des Josaphaty als
alt und echt. So fdllt ihm dann auch betreffend Golgatha und das heilige
Grab, wo ja immerhin die Meinungen geteilt sind, der Entscheid fiir die
Tradition nicht schwer.

Basel. Walter Baumgartner.



Rezensionen 375

Philipp Seidensticker, 0. F. M., Lebendiges Opfer (Rém. 12, 1). Ein Beitrag
zur Theologie des Apostels Paulus. = Nt. Abh. XX Bd., 1/3. H. Miinster, 1954,
347 S., DM 23.—,

Die vorliegende katholische Dissertation geht in ihrem I.Teil auf die
mythisch-kultische Religion der Griechen ein und zeigt, wie sich der Helle-
nismus in der Philosophie und der Mystik einer Spiritualisierung zuge-
wendet und damit das kultische Moment abgestreift hat (S.1—43). Der
IT. Teil bringt <die ethisch-kultische Religion der Israeliten und die so
genannte prophetische Frémmigkeity zur Darstellung, wobei die Einheit
zwischen Prophetie und Kult herausgehoben wird. Auch in der spitjiidischen
Frommigkeit ist der Tempel immer wieder das heimliche Zentrum, nach dem
sich der Israelit in Wirklichkeit oder in Sehnsucht ausrichtet. Auch Philo
ragt wohl iiber das Kultische hinaus, ist aber in und mit seinem unjiidischen,
ethischen Individualismus nicht kultusfeindlich eingestellt (S.44—120).

Der III. Teil sucht darzustellen, wie in der neuen Heilszeit <eine tief-
greifende Umwandlung der religiésen Struktur der Welt»> erfolgt, die «der
kultischen Gottesverehrung der Juden und dem kultischen Verlangen der
Heiden in einer géttlichen Dimension die verheillene Einheit und Vollendung
bringty (S.121). Diese Vollendung wird in dem einmaligen Opfertod Jesu
Christi erreicht, der in der mitopfernden Kirche manifest wird. «Christus
ist ,Priester’ und ,Opfer’ zugleich, ist auch ,Tempel’, die gleichen Aussagen
gelten von den getauften Gliaubigen und sind je nach dem vorliegenden Ge-
sichtspunkt abgewandelts (S.326). Christus und die Kirche kommen in der-
selben priesterlich opfernden «Seinswirklichkeit» (S.204) zusammen. An die
Stelle der hellenistischen Spiritualisierung, die vom Kult wegfiihrt, ist eine
«Christologisierung» getreten (S.204), in der durch die Hereinnahme der
allgemein bekannten Kultusbegriffe in die neue Heilswirklichkeit des Gott-
menschen Christus die absolute Geltung des Kreuzesopfers begriindet wer-
den soll. So erreicht der Verf. mit Hilfe paulinischer Texte eine neutesta-
mentliche Rechtfertigung des katholischen Kultus. Es ist aber zu fragen,
ob seine Exegesen iiberzeugen.

Am anfechtbarsten ist seine Kxegese des Hebr. Dall die aus dem Lager
geschafften Kadaver (owuata) der zum Opfer gebrauchten Tiere (13, 11) da-
mit, daB sie ihren kultischen Charakter als Opfer wiedererhalten (!), den
Opfercharakter des Herrenmahles bestiitigen sollen, das werden auller dem
Verf. wohl nicht viele glauben kénnen (S.295 f.). Damit, dall Seidensticker
unter ta& dya (9, 12) nicht den Himmel, sondern den neuen Bund versteht
(s. aber ThWB V, 527), unter dem ducwotipov (13, 10) die neue Heils-
ordnung, damit, dal ihm der «Himmel» bald eine Qualitéts-, bald eine Orts-
bezeichnung ist (S.304.306), erreicht er das von ihm gewiinschte Ergebnis,
dafl Christus «eigentlich» in die Kirche eingegangen ist und wie bei Cle-
mens von Alexandria <himmlische Eigentlichkeit irdische Wirklichkeit»
wird (W. Bieder, Ekklesia und Polis im NT und in der Alten Kirche, S. 103).
Das vom Verf. des Hebr. so streng betonte épdmof wird so innerhalb der
einzigen Kultgemeinschaft zwischen Christus und seiner Gemeinde um seine
Bedeutsamkeit gebracht. Gerade die Ausfiihrungen iiber den Hebr. zeigen



376 Rezensionen

deutlich, daBl der Begriff der Einmaligkeit fiir den Verf. ohne theologische
Relevanz bleibt.

Die paulinischen Texte kommen dem Verf. mehr entgegen. Man kommt
hier sehr leicht in Versuchung, mit den Begriffen «Seinswirklichkeits,
¢Heilswirklichkeit> zu operieren. Ob man das aber ungestraft tun kann?
Das ist ja wirklich dem Verf. zuzubilligen, daf} in und mit dem einmaligen
Opfertod Jesu Christi eine neue «Seinswirklichkeit» angehoben hat. Diese
ist aber ganz am Auferstandenen ausgerichtet, der fiir seine Gemeinde lebt,
iiber sie herrscht und in ihr durch seinen Geist gegenwirtig ist. Was den
Gldubigen hier zu tun bleibt, das ist nichts anderes als dankbare Antwort
des Glaubens. Die Seidenstickersche Exegese von Phil. 2, 17 lalit sich zwar
durchaus vertreten, wonach Paulus hier vom Glaubensleben der Philipper
als einer «Opferhandlung und einem Weihediensty sprechen soll (S.229).
Aber nun wird man doch das einmalige, historisch heilsgeschichtliche Opfer
Jesu Christi von der Antwort des Glaubens deutlich unterscheiden miissen.
Damit, dall wir diese Unterscheidung machen, trennen wir Christus nicht
von den Gldubigen. Wir suchen aber zwei Dinge ernst zu nehmen, die bei
Seidensticker entweder geleugnet oder vollig millachtet werden. Einmal hal-
ten wir dafiir, dal Christus (anders S.182!) mit den Menschen wirklich das
Schicksal der Siindenmacht geteilt und so sich selber am Krecuz aufgeopfert
hat. Daraus folgt aber, dal man an der Einmaligkeit dieses Opfertodes nur
im Glauben an diese vollzogene Tatsache, aber nicht in einem Mitvollzug
dieses Opfers teilnehmen kann. Sodann scheint der Verf. zu iibersehen, dal
die Vergegenwiirtigung des Kreuzestodes, wie sie im perfektischen éotavpw-
uévog angedeutet ist, der Auferstandene durch seinen Geist in seinem Wort
vollzieht.

K. Barth betont das einmalige, endgiiltige Opfer Jesu Christi (XK. D.
IV, 1, S.305 {f.), das jede weitere Priester- und Opfergeschichte ausschliefle.
Jesus Christus allein ist das darbringende und dargebrachte Subjekt des
verniinftigen Gottesdienstes (K. D. II, 2, S.799). Nun aber scheint mir doch
K. D. III, 4, 467 ein Ansatz vorzuliegen, nach dem ex analogia fidei auch
von einem «Opfers des Christenmenschen geredet werden darf, das nicht
einfach zusammenfiillt mit dem im Kreuzestod Christi ¢«von uns» (K.D.
IV, 1, 311) gebrachten Opfer. Dort ist von der extremsten Form der Lebens-
hingabe in der menschlichen Selbsttotung als Konsequenz von Roém. 12,1
und Kol. 3, 5 geredet. Wenn man dieses zugibt, so wird man auch weniger
extreme Formen der Selbsthingabe zugeben miissen. Warum sollte es dann
nicht legitim sein, im Blick auf Phil. 2, 17 und 1. Petr. 2, 5 vom Opfer der
Gldubigen zu reden als Antwort und Hinweis auf das einmalige Opfer
Christi?

‘Wenn z. B. Ignatius von Antiochia die Gemeinde als Bucwaotmprov bezeich-
net (ad Eph. 5, 2), so 146t sich dieser «Altarraum» den Intentionen unsres
Verf. entsprechend katholisch interpretieren, indem man die Gemeinde mit
Jesus Christus zusammen zu einer einzigen Opfergemeinschaft zusammen-
wachsen sieht. Aber notig ist eine solche Interpretation nicht. Die christliche
Gemeinde kann insofern ¢Altarraumy sein, als die einzelnen Gliubigen sich
in die Gemeinschaft hingeben und in diesem ethischen Vollzug nicht etwa



Rezensionen 377

den einmaligen Opfertod Christi wiederholen oder darstellen, sondern in
gemeinsamem Lobopfer dem unvergleichlichen Opfertod Christi antworten
(vgl. meinen Aufsatz: Das Abendmahl im christlichen Lebenszusammenhang
bei Ignatius von Antiochia, Evang. Theol., voraussichtlich Okt. 1955).

Aber gerade das will Seidensticker nicht. Er will scheinbar mehr und
erreicht weniger. Iir sieht das Kreuz Jesu Christi als Quellort (S.214), von
dem aus durch die schmale Oeffnung der Taufe der Segen des «lebendigen
Opfersy stromartig in die christliche Gemeinde hineinflutet. Wohl redet der
Verf. vom ¢«Ereignis der Christusgemeinschafty. Aber ein ¢esy» und nicht ein
<ery ereignet sich. Wohl betont er immer wieder die Bindung der kultischen
Heilswirklichkeit an die Person Christi. Aber diese Person Christi steht
nicht mehr der Kirche frei iiberlegen gegeniiber, sondern fungiert nur noch
in und mit dieser Kirche zusammen. So kommt z. B. der Verf. bei 2. Kor.
4,10 nicht auf den Gedanken, daf} sich die véxpwaig faktitiv verstehen und als
eine dann doch wohl durch den Erhshten vollzogene «stindige Abtotung»
(ThWB IV, 899, 27) begreifen lasse, sondern er redet von einem <bestéindi-
gen, langsamen Sterben, durch das er Christus gleichférmig wird» (S. 246).
Die Exegese des schwierigen Verses Kol. 1,24 ist von vornherein damit be-
lastet, dal der Verf. hier «eine Kntfaltung des Todesereignisses Christi
sieht» (8.250), wogegen die dMweg Tod Xprotod doch dahingehend verstanden
werden miissen, dafl der Auferstandene an den Bedringnissen der Seinen als
derjenige teilnimmt, der diese Bedringnisse schon hinter sich gelassen und
iiberwunden hat.

In der vorliegenden Untersuchung kommt der wahre Trost des Auf-
erstandenen fiir seine Gemeinde gar nicht zur Geltung. Die als wirklichen
«Beitrag zur Theologie des Apostels Paulus» zu verstehende ntl. Abhand-
lung iiber das Verhiiltnis des einmaligen Opfers Jesu Christi zum Opfer
des Glaubens mulf} erst noch geschrieben werden.

Basel. Werner Bieder.

Johannes Haller, Das Papsttum. Idee und Wirklichkeit. In fiinf Béinden, ver-
besserte und ergiinzte Ausgabe. Basel, Benno Schwabe & Co., 1951—1953.
Bd.IV: Die Kronung, VII u. 467 S., geb. I'r. 29.10; Bd. V: Der EKinsturz,
VII u. 418 S., geb. Fr. 29.10.

In unserer Besprechung der drei ersten Bénde (siehe 9.Jg., 1953, S.
307 ff.) haben wir bereits auf die Grundziige, Médngel und Vorziige dieses
bedeutenden Werkes hingewiesen.

«Das Papsttum», Johannes Hallers Lebenswerk, forderte von seinem
Verfasser die stiirkste Anspannung seiner Kriifte in der schlimmsten Zeit
des zweiten Weltkrieges. Die Binde IV und V entsprechen dem Band III, 1
(1. Auflage), der im Jahre 1945 ohne Nachweise und Erlduterungen er-
schien. Die zweite Auflage wurde von Heinrich Dannenbauer herausgege-
ben. Er konnte diese zwei Binde mit Belegen ausstatten, da die wihrend des
Krieges vermifiten Nachweise zum letzten Band im Jahre 1948 — zwei Mo-
nate nach dem Tode Hallers — gliicklicherweise wieder gefunden wurden
(s. V, 410).

Der IV. Band, «Die Kronung», behandelt die Zeit von Honorius III. bis



378 Rezensionen

Clemens IV. (1216—1268), d. h. den Kampf des Papsttums, das unter Inno-
zenz I1I. die Hegemonie «super gentes et regnay erreicht hatte, das Kaiser-
tum mit der Vernichtung der Staufer endgiiltig zu iiberwinden.

Das Handeln der Pépste war wesentlich — Haller wiirde sagen aus-
schlieflich — politisch, und es wird nach seiner unmenschlichen und un-
sympathischen Seite geschildert. ¢<Kennzeichen dieses Jahrhunderts ist es,
dafl die Kirche Christi die Flammen des Krieges schiirt und entfacht...»
(IV, 159). Als italienischer Fiirst trieb Gregor IX. seine Politik zu Gunsten
des Kirchenstaates, aber gegen die Kirche. Und «seit Gregor IX. war man
gewohnt, die Pépste ihre weltlichen Kriege unter der Fahne des Kreuzes
fiihren zu sehen» (IV, 276). Auch die hinterlistigen und verriterischen
Waffen waren den Hirten der Kirche erlaubt. Die kirchliche Partei bereitete
einen Mordanschlag auf den Kaiser Friedrich I1. vor. «Mitwisser war Inno-
zenz 1V, so wie einst Coelestin III. gegen Heinrich VI.... In seinen Augen
war die T6tung eines verurteilten Ketzers — das war Friedrich fiir ihn —
nicht nur erlaubt, sondern verdienstlich...» (IV, 2191.).

In der Beschreibung des Kampfes zwischen Papsttum und Kaisertum
zeigt Haller kein grofles Verstindnis fiir die Freiheit der italienischen
Stiddte. Er bewundert Friedrich II. und seinen Traum, dem Kaisertum neue
Gewalt und Macht zu verleihen. Innozenz IV. bietet dagegen keinen erheben-
den Anblick. Er macht ¢keinen heldenhaften Eindruck... Dennoch kann nie-
mand bestreiten, dall Innozenz IV. zu den groflien Gestalten auf dem Stuhle
Petri gehorty (IV, 259). Nach seiner Grabschrift im Dom zu Neapel besteht
sein Ruhm darin, dafl er «stravit inimicum Christi, colubrem Fredricum>»
(IV, 438). Wiren Kirche und Kaisertum zur Zeit der Staufer einmiitig
gewesen, so hiitten die grollen kirchlichen Aufgaben verhéltnismiafiig leicht
gelbst werden koénnen, und man mul} fragen, <ob Gregor IX. nicht den
richtigen Weg verfehlt hat, als er den Herrscher, der sein Freund hitte
sein sollen, zum Kampf auf Leben und Tod herausfordertes (IV, 372).

Der V.Band («Der Einsturzs) schildert die Geschichte des Papsttums
zwischen Gregor X. und Johannes XXII. (1271—1334); ein guter Teil des
Bandes ist der herrschenden Gestalt jener Zeit, Bonifaz VIII., gewidmet.

Die Pipste, «die Khalifen des Abendlandes», fanden aber entschiedenen
Widerstand in den politischen Michten, so dall sie oft nachgeben und ein-
lenken mufiten. Man ist versucht zu sagen, «der Anspruch (auf Hegemonie)
sei nur aufrechtzuhalten gewesen, weil auf seine Geltendmachung, wo es
darauf ankam, stillschweigend verzichtet wurde, und im letzten Grunde sei
diese ganze religios-politische Hegemonie mehr Schein als Wirklichkeit
gewesen» (V, 16 £.). Die Aufgabe der Kirche, die Menschheit zu ihrem Ziel
zu fithren, eins mit Gott zu sein, war schwer. «Die Aufgabe ist nicht gelost
worden und die Hegemonie des Papstes ist eine niemals verwirklichte Idee,
eine unerfiillte Forderung geblieben...» (V, 19).

In solcher Verweltlichung der Kirche war die Erwartung eines engel-
gleichen Papstes lebendig, der dem Gebot der apostolischen Armut Folge
leisten sollte. Als einen solchen Papst begriiliten die Spiritualen Coelesti-
nus V., Peter von Morrone, «von den Gedanken Joachims von Fiore nicht
unberiihrty (V, 93).



Rezensionen 379

Ueber andere Piapste fidllt unser Verfasser oft ein neues, untraditio-
nelles Urteil. Von Nikolaus III. — nach Dante wegen Nepotismus «Urbild
des Simonisten» — sagt Haller: «Niemand kann leugnen, dafl die Leitung
der Geschichte durch Rom seit langem nicht in so festen und klugen Hiin-
den gelegen hatte...» (V,56).

Dem Papst Bonifaz VIII. werden 120 Seiten Text (V, 97—217) und 40
Seiten Nachweise und Erlduterungen (V, 350—390) gewidmet. Die Gestalt
Bonifaz’ ist meisterhaft geschildert, sowie seine politische Tatigkeit und
die Tragddie, die sein Leben beendete: «Sein Versuch, mit der Regierung
der Welt durch den Bischof von Rom ganzen Irnst zu machen, die Tdee in
volle Wirklichkeit umzusetzen, fithrte zur Niederlage» (V,217). Treffend
ist der Vergleich mit Gregor VII.: «Fiir ihr Recht hatten beide gestritten
und waren beide gefallen, unerschiittert und seiner selbst gewill der eine,
innerlich zusammengebrochen und verzweifelnd der andere. Gregor hatte
sich und der Kirche ein neues Recht erkidmpfen wollen, an das er glaubte ..
Bonifaz hatte erlebtes Recht vertreten und brach zusammen ... Gregor VIIL.
hatte trotz des duBleren Zusammenbruchs die Zukunft gehért, mit Boni-
faz VIII. fand eine Epoche ihren Abschlufi» (V, 216 f.). Sehr lebendig wird
der Handstreich von Anagni im Morgengrauen des 7. September 1303 geschil-
dert. Dem Verfasser ist die Campagna wohl vertraut. Ferentino, Supino,
die Lage des pipstlichen Palastes und der Domkirche in Anagni, die Burg
von Palestrina, alles ist ihm sehr gut bekannt.

Trotz aller ihrer Vorziige ist Hallers Geschichte des Papsttums ein-
seitig, weil der Verfasser fast ausschliellich die politische Tétigkeit der
Piépste behandelt. Nachdem der religiose Glaube der Germanen an das
Papsttum von den lateinischen Voélkern in juristische Begriffe iibertragen
worden ist (vgl. V,131f.), sieht Haller die Wirksamkeit der P&pste in der
Politik sich erschopfen. Doch lebte auch in Bonifaz VIII. ein hoheres An-
liegen, ndmlich einen von staatlicher Gewalt und staatlichen Bindungen
freien Episkopat zu schaffen. Das war nicht nur das Streben, die politische
Macht der Kirche iiber die Welt zu befestigen, sondern es war auch der
Traum einer geistlichen Herrschaft der Kirche iiber die politische Welt.
Heute hat man fiir diesen Kampf der Kirche im Mittelalter vielleicht etwas
mehr Verstindnis als vor einigen Jahrzehnten. Aber selbstverstindlich hiefl
diese Freiheit fiir Bonifaz, nach dem letzten Satz der «Unam Sanctam>:
<Subesse romano pontifici»! Trotz des veriinderten Zeitalters hoffte Bonifaz
sein Ziel zu erreichen, wie man in seiner <«littera coronationisy (24.1.1295)
lesen kann: «Hee (ecclesia) est utique navis que vento contrario irruente
strepentis maris furibundibus motis agitatur, firma tamen et solida...
triumphanter exequitur sue navigationis incessum...) (Les registres de
Boniface VIII, Paris, 1884, Bd. I, Sp.1).

Rom. Valdo Vinay.



380 Rezensionen

Joachim Vadian, Lateinische Reden. Herausgegeben von Matthius Gaba-
thuler, 166 S.

Joachim Vadian, Brevis indicatura symbolorum. Herausgegeben von Conradin
Bonorand, deutsche Ubersetzung von Konrad Miiller, 115 S.

Vadian-Studien. Untersuchungen und Texte, im Namen des Historischen Ver-
eins des Kantons St. Gallen herausgegeben von Werner Nif Nr.3 und 4.
St. Gallen, Verlag der Fehr’schen Buchhandlung, 1953 und 1954.

In diesen Bi#nden liegen zwei wichtige Ausgaben zur Geschichte des
Humanismus und der Friihzeit der Reformation vor. Die Biographie des
St. Galler Stadtarztes, Biirgermeisters und Reformators Joachim von Watt
(Vadianus), die von Prof. Werner Nif in Bern verfalit wird und im ersten
Teil vorliegt, erhilt dadurch eine wertvolle Ergiinzung.

Die in der Wiener Zeit Vadians, zwischen 1510 und 1516, gehaltenen
oder entworfenen Reden, soweit sie erhalten sind, wurden in einem Band
vereinigt. Die fiinf Reden sind ausgesprochene Gelegenheitsschriften, ent-
standen im Auftrag von akademischen Korperschaften oder der Universitit.
Die erste Rede hielt Vadian am 21. Oktober 1510, am Festtag der heiligen
Ursula und der elftausend Jungfrauen. Die zweite Rede ist die Ansprache
bei der akademischen Weihnachtsfeier des gleichen Jahres, die ihm von der
Universitit iibertragen wurde. Wahrscheinlich ist Vadian der erste Redner
bei diesem AnlaB gewesen, der gicher dem Laienstand angehdrte. Die drei
andern Reden kann man als Fiirstenreden zusammenfassen. Die ersten beiden
von ihnen wurden fiir den Wiener Fiirstenkongrel im Juli 1515 verfalit
und gelten Kaiser Maximilian und Kénig Sigismund von Polen, die dritte ist
die akademische Leichenrede auf den im Mirz 1516 verstorbenen Konig von
Ungarn.

Der Herausgeber der Reden, Dr. Matthéus Gabathuler, hat in mehrjihri-
ger sorgfiiltiger Arbeit eine tiichtige Ubersetzung hergestellt. Von der
Miihe, den Prunkstil des Renaissance-Lateins, den Vadian véllig beherrschte,
in lesbarem Deutsch wiederzugeben, kann man sich leicht iiberzeugen, da
der deutsche und der lateinische Text parallel gedruckt sind. Die Einleitung
und der Kommentar geben iiber alles Wichtige Auskunft: die Editionsgrund-
sétze, die Geschichte der Rhetorik in Wien, die historischen Voraussetzun-
gen, in die diese Reden gehéren, die Zitate aus der klassischen und zeit-
genossischen Literatur. Die fiinf beigegebenen Tafeln vermitteln einen Ein-
druck von der Handschrift Vadians und von der graphischen Schonheit der
ersten Drucke der Reden.

Fiir die Kirchengeschichte wichtiger ist die zweite Edition, die «Kurze
Erklarung der Glaubensbekenntnisse» von 1522. Sie bezeichnet den bedeut-
samen Schritt vom humanistischen zum reformatorischen Werk Vadians.
Dal der St. Galler Stadtarzt zu einem so ausgesprochen theologischen Thema
wie das Apostolische Glaubensbekenntnis das Wort ergriff, hatte eine denk-
wiirdige Veranlassung. Im Pfarrerkreis der Stadt fand cine lebhafte Aus-
einandersetzung um das neu aufkommende Evangelium statt, an der Vadian
teilhatte. s ging um die Frage, ob die Artikel des Apostolikums durch
Zeugnisse der Schrift bestitigt werden kinnten oder nicht. Damit stand die
reformatorische Grundfrage zur Diskussion: Soll die kirchliche Uberliefe-



Rezensionen 381

rung, zusammengefallit in den Bekenntnissen und Lehrentscheidungen, oder
soll die Schrift allein die Grundlage und der Maflstab des Glaubens sein?
Im besondern war in jenem Gesprich der Descensus ad inferos als schrift-
widrig angefochten worden. Diese Probleme beschiftigten Vadian so sehr,
dal} er innerhalb von drei Tagen die «<Brevis indicatura symbolorum» nieder-
schrieb. Sie ist datiert vom 25. Oktober 1522 und zwei Stadtpfarrern gewid-
met. Die Urschrift ist verloren, es liegen aber alte Kopien vor, so dafl an
Vadians Verfasserschaft, fiir die auch alle inneren Griinde sprechen, kein
Zweifel bestehen kann. Die Schrift tritt in der gegenwiirtigen Edition zum
erstenmal an die Offentlichkeit. Fiir die Reformationsgeschichte ist das eine
sehr wertvolle Gabe, deren Bedeutung der Herausgeber, Dr. Conradin Bono-
rand, so zusammenfallit (8.36/37):

<«1. Vadian war sehr wahrscheinlich der erste unter den Reformatoren,
der sich in einer Schrift mit den Problemen des Apostolikums (Schriftge-
milheit, Verfasserschaft, Artikel von der Héllenfahrt Christi) kritisch
auseinandersetzte und eigens eine Schrift dariiber verfafite.

2. Vadian ist, im Gegensatz zu den andern Reformatoren, der doch so
bedeutungsvollen Frage nach der Verfasserschaft nicht ausgewichen oder
hat die Frage nach der apostolischen Verfasserschaft nicht als vollig gleich-
giiltig angesehen.

3. Die Brevis indicatura symbolorum zeigt, dall der Kampf zwischen den
Anhéngern der rémischen Kirche und den Reformatoren bereits 1522 in St.
Gallen entbrannt war, und daBl sich Vadian in der Hauptsache bereits fiir
die Reformation entschieden hatte.

4. Die Vadianische Abhandlung ist um =0 bemerkenswerter, als sie nicht
die Arbeit eines Theologen, sondern eines theologisch gebildeten Laien ist.
Sie ist die erste redigierte und abgeschlossene Arbeit theologischen Inhalts,
die Vadian in St. Gallen verfalt hat.»

Der Inhalt der Schrift ist zwar in mancher Hinsicht von Vorgingern
abhiingig. Die Frage, wer das Apostolikum geschaffen habe, 16st Vadian im
Anschlull an die Kritik des Laurentius Valla dahin, daB er die Meinung, die
Apostel hitten das Bekenntnis zusammengestellt, «omnino ridiculay nennt.
Auch von des Erasmus Annotationen zum Neuen Testament, ebenso von
Schriften Luthers und Zwinglis hat Vadian gelernt. Aber iiberraschend
wirkt die Klarheit, mit der er durchweg die Autoritiit der Schrift iiher das
Bekenntnis stellt. Lingere Ausfiithrungen iiber die Autoritit der Schrift in
der Kirche zeigen, dal sich Vadian der grundsitzlichen Tragweite seiner
Erkenntnis bewuflt war. Wenn er die zwolf Artikel des Bekenntnisses im
einzelnen behandelt, so ist freilich sein Anliegen, eben die Schriftgemiflheit
des Bekenntnisses zu erweisen. Reformatorische Freiheit verbindet sich mit
echter Treue zur schriftgemidflen Uberlieferung und zum Bekenntnis der
Viter. Das Hauptgewicht liegt auf dem strittigen Artikel «descendit ad in-
fernay, den Vadian mit den Hinweisen auf Matth. 12, 39—40, Eph. 4, 8—10,
1. Petr. 3, 18—19 und andere Stellen als schriftgemill darstellen will.

Die Einleitung behandelt die einschligigen Fragen: Entstehung und
Bedeutung der Glaubensbekenntnisse, Auffassungen iiber das Apostolikum
im Mittelalter und im Humanismus, die zeitgenossische Literatur, die Gegen-



382 Rezensionen

wartsbedeutung. Der mit den nétigen Anmerkungen versehene lateinische
Text steht neben der deutschen Ubersetzung von Dr. K. Miiller, die das
Verstindnis erleichtert. Es wird erst im Zusammenhang mit der geplanten
Herausgabe von weitern, bisher nur handschriftlich vorliegenden reforma-
torischen Arbeiten Vadians, vor allem der Auslegung der Apostelgeschichte
von 1523, moglich sein, ein giiltiges Bild von der theologischen und kirchen-
historischen Bedeutung dieser Friihschrift zu entwerfen. Dall aber hier ein
in seiner evangelischen Klarheit kostbares Dokument aus der ersten Zeit
der schweizerischen Reformation ans Licht gekommen ist, steht bereits fest.
St. Gallen, Ernst Gerhard Riisch.

August Langen, Der Wortschatz des deutschen Pietismus. Tiibingen, Max Nie-
meyer-Verlag, 1954, 526 S.

Die groBle Sammel- und Sichtungsarbeit des Kélner Germanisten ist be-
deutsam nicht nur fiir den Sprach- und Literarhistoriker, sondern sie ist
auch geeignet, die psychologische und theologische Forschung zu befruch-
ten. Das vorgelegte, reichhaltige Material erweist sich mit den Hinweisen
und Fragestellungen des Verfassers zusammen als sehr anregende Grund-
lage zu weiteren speziellen Forschungen, die der Verfasser selber andeutet.
Das Wortmaterial ist systematisch geordnet, das heilit nach bedeutungs-
milig zusammengehorigen Wortgruppen. Ein alphabetisches Wortverzeich-
nis am Schlull erméglicht aber auch den Gebrauch als handliches Nach-
schlagewerk. Die Wortfelder des pietistischen Wortschatzes aus dem 17. und
18. Jahrhundert werden in treffend gewiihlten Belegen anschaulich gemacht.
Langen beriicksichtigt hauptsichlich die lyrischen und selbstbiographischen
Zeugnisse, da es ihm um die Herausarbeitung der psychologischen Eigenart,
um die Darstellung der Gefiihlswelt des Pietismus geht, weniger um den
gedanklichen Gehalt und die theologischen Aussagen. Der Theologe wird
ein eindriickliches Bild eines Durchschnittspietismus finden. Die allgemeine
Stromung wird im Spiegel eines typischen Sprachschatzes gezeigt.

Der Verfasser untersucht die sprachlichen Quellen des Pietismus, die
er in der Lutherbibel, der mittelalterlichen deutschen Mystik, der Barock-
mystik und der weltlichen Barockdichtung findet, vor allem aber geht er
auf die Sprache des Pietismus selbst ein und beriicksichtigt die Nachwir-
kung des pietistischen Wortschatzes, dessen Einflufl auf die weltliche Dich-
tung der Geniezeit, auf Hamann, Klopstock, Goethe u. a., auf die Zeit der
Empfindsamkeit und auf die Romantik er nachweist. Langen verfolgt im
Hauptteil in zwei Abschnitten den Gang des pietistischen religiosen Er-
lebnisses, welches sich im allgemeinen darstellen 148t in der Reihenfolge:
Gottes Einwirkung auf die Seele, der Weg der Seele zu Gott, im Aufschwung
aus Diirre iiber den BuBlkampf bis zum Gmadendurchbruch.

Aus dem Wortschatz ist die Dynamik des seelischen Erlebnisses er-
sichtlich. Erlebnis und Wortschatz entsprechen sich. Der Pietismus verfei-
nert die Sprachméoglichkeiten, weil er darnach strebt, sein religitses Er-
lebnis genau wiederzugeben. Er versucht, das Unaussprechliche, das mysti-
sche ineffabile, zu umschreiben. Die pietistische Gewissenserforschung ver-
anlaflt den Menschen zur Beschaftigung mit der eigenen Seele und zum



Rezensionen 383

Ringen um sprachlichen Ausdruck dessen, was in dieser Seele vorgeht. Die
Intensitidt des Erlebens, des Erwecktwerdens fiihrt zur Intensivierung der
Sprachmittel, gelegentlich bis zur Ueberschwinglichkeit und Geschmack-
losigkeit (Blut- und Wundenmystik, erotische Metaphorik). Trotz der im
allgemeinen passiven Haltung der Seele, die sich Gott iiberldf}t, wird eine
Dynamik spiirbar. So gehort zum grundlegenden Begriff des Durchbruchs
die ganze Skala von Wértern, die Liangen S. 240 und S. 97 behandelt. Es sind
hauptsidchlich Verben der Bewegung: durchbrechen, durchkémpfen, durch-
glauben usw. Um die wichtigen Begriffe der Stille, der Sammlung gruppie-
ren sich die sinnverwandten Worter. Die sprachlichen Variationen bezeugen
jeweils die grofle Bedeutung eines Begriffes. So ist z. B. die Wortgruppe:
Sich in Gott senken (S.272) aufschlufireich. Urspriinglich religiése Aus-
driicke werden teils schon im Pietismus, teils in der weltlichen Dichtung
weltlich gebraucht und so einem allmadhlichen Bedeutungswandel unterwor-
fen, woflir Langen zahlreiche Beispiele bringt. Einige Woérter mit Bedeu-
tungswandel seien herausgegriffen. Das Wort ¢gelassen» (8.221) wird im
Pietismus noch in der alten mystischen Bedeutung verwendet von: sich
Gott lassen. Langen vermutet, daB das heutige Wort mit seiner Bedeutung
von «ruhig», «<gefallty, vom religitvsen Ausdruck herzuleiten sei. Das Wort
<niedertréichtigy hat in den pietistischen Anféingen noch den positiven Sinn
von «demiitig». Heute kann es ausschliefilich pejorativ verwendet werden.
Der Begriff «geistreich» ist urspriinglich religios, dann aber verweltlicht.

Langen stiitzt sich, was die geschichtliche Finordnung des Pietismus
anbetrifft, auf A. Ritschls Geschichte des Pietismus. Aus dem von Langen
herangezogenen Material ergibt sich fiir den Pietismus ein, wie der Ver-
fasser selber sich ausdriickt, weicher, zdrtlicher Gottesbegriff. Dall dieses
vielleicht etwas einseitige Bild entsteht, hingt mit der Auswahl der Quellen
zusammen. Auch die quietistischen Elemente treten stark hervor, da vor
allem Tersteegen mit seinen Liedern und Briefen hidufig angefiihrt wird.
Aufgabe des Theologen wird es sein, im Gegensatz zum Germanisten nicht
verallgemeinernde Schliisse aus dem Werk Langens zu ziehen. Langen rech-
net zum weichen Gottesbegriff die iiberraschend hiufige pietistische Vor-
stellung eines miitterlichen Gottes (nach Jes. 66, vgl. Langen S. 84, S. 309 ff.).
Neben den Bezeichnungen: Erweckte, Fromme, Stille im Lande, braucht
Langen gelegentlich auch die zeitgenssische Bezeichnung Sektierer, was
heutigem Sprachgebrauch nicht mehr entsprechen diirfte.

Offen bleibt die Frage, wie weit im Pietismus von einem echten mysti-
schen Erlebnis zu sprechen ist. Langen erwéhnt die unio mystica, die der
Sache nach, seltener dem Wort nach im Pietismus vorzukommen scheint.
Langen selber deutet an, dafl im Pietismus eine Verflachung und Verauller-
lichung mancher mystischer Begriffe vorliege. Fruchtbare Gedankengéinge
sind auch angebahnt in den Erdrterungen iiber den durch den Pietismus be-
wirkten Individualismus und Subjektivismus des 18. und 19. Jahrhunderts.
Der Pietismus betont die eigene Gotteserfahrung, zugleich aber verwirft
er die «Kigenheits. Die Selbstbespiegelung (Tagebiicher, Selbstbiographien)
geht Hand in Hand mit der Forderung nach der Abkehr vom Ich. Langen
bietet reiche Ansitze zur vertiefenden Betrachtung des religiosen Phéno-



384 Rezensionen

mens, das der Pietismus darstellt. Seine Arbeit macht deutlich, dafl der
Pietismus sowohl Erbe wie auch Vermittler von Sprach- und Geistesgut
der deutschen Mystik ist. Untersuchungen zur Eigenart der Sprache der
Erweckten in andern Lindern gibt es noch nicht. Sie wiiren vielleicht auch
aufschlufireich fiir die deutsche Sprach- und Geistesgeschichte. Durch das
differenzierte Gefiihlsleben wird die Sprache differenzierter. Die religitsen
Termini greifen in die weltliche Sprache iiber, so z. B. in die Freundschafts-
und Liebeslyrik. Das religiose Gefiithl wird zum Naturgefiihl. Katholische
Romantiker wie Eichendorff und Brentano, die zwar auf der mittelalter-
lichen Mystik fullen, nehmen doch sprachlich wahrscheinlich pietistisches
Gut auf. Langen erwiihnt etwa Iichendorffs weltliche Verwendung des
pietistisch-mystischen Ausdrucks: stiller Grund. Da Langen sich bewulit
auf den gefiihlsbetonten Wortschatz beschrénkt, ergibt sich das Bild eines
Gefiithlschristentums, einer hauptsichlich passiven Religiositit. Das Werk
Langens ist psychologisch aufBlerordentlich ergiebig. Auf manche bedeu-
tende Personlichkeit des 18. Jahrhunderts werden wertvolle Streiflichter
geworfen. In die Gegenwart weisen fesselnde Probleme der Wortforschung,
die das sehr verdienstliche Werk aufwirft, aber auch die immer wieder neu
gestellten Fragen lebendigen Christentums.
Kilchberg/Zch. Verena Meyer.

Fritz Blanke, Kirchen und Sekten. Fiihrer durch die religiésen Gruppen der
Gegenwart. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1955. 140 S. Kart. Fr. 6.50.

Schon der alten Kirche war es ein ernstes Anliegen, gute Kenntnis iiber
die aullerhalb ihrer Bereiche lebenden Randsiedler des Christlichen zu ge-
winnen. Schon seit verhiltnisméafig frither Zeit flieBt der Sonderflufl der
hiresiologischen Literatur, der seinerseits wieder den zahlreichen Miihlen
der kirchlichen Apologetik einen guten Teil ihres Wassers liefert, so, wenn
Tertullian in seiner Kampfschrift gegen die Valentinianer aus Irenius
schopft, wihrend er anderseits zugleich Quelle fiir die Erforschung der
Gnosis ist. Die alten Hiresiologen schreiben in zwei Formgattungen. Die
eine wird dargestellt durch die artikelweise aufreihenden Ketzerkataloge
vom beginnenden 3. Jahrhundert an. Die andere Gruppe wendet sich gegen
einzelne Héresien, die dafiir um so breiter zur polemischen Behandlung
kommen und meist nach gewissen Hauptvertretern benannt sind. Die gréfie-
ren Ketzergeschichten vereinigten beide IFformen der Beschreibung, indem
gie, im Prinzip eher den Ketzerkatalogen folgend, deren Summarien erwei-
tern. Das Material selber vergrofBert sich mit der fortschreitenden Zeit. Be-
schriankt sich Irendus in seinem Hauptwerk noch wesentlich auf gewisse
Formen der Gnosis, so dehnen die Spéteren den Rahmen tiber die christliche
Hiretik hinaus in das vorchristliche Judentum mit seinen verschiedenen
Richtungen sowie in die griechisch-rémische Religion und den Synkretismus.
Pseudo-Tertullian ziéhlt schon 25 Sektierereien, Hippolyts verlorenes Syn-
tagma kannte nach Photius deren 32, seine gréliere, teilweise erhaltene Ket-
zergeschichte, die Philosophumena, behandelt etwa 40 nachehristliche Hére-
sien, Pseudo-Hieronymus und Isidor je 10 vorchristliche, der erstere 45 nach-
christliche, der zweite deren 70, und Philastrius gar 28 vorchristliche und



Rezensionen 385

128 nachchristliche, wihrend das hiiresiologische Hauptwerk der christlichen
Antike, das groBangelegte Panarion des Epiphanius, und #dhnlich dessen
kurze Zusammenfassung, die Anakephalaiosis, insgesamt 80 Ketzergebilde
beschreiben.

Es ist wohl nicht zufillig, dall diese Wachstumstendenz in der Darstel-
lung und ebenso die beiden «Stile» der Stoffvorfithrung sich auch bei den
neueren und neuesten Nachfahren der antiken héresiologischen Vorbildner
wieder vorfinden. Um nur einiges zu nennen: die kleine «Symbolik» von
Plitt-Schultze fithrte 1921 noch 10 Freikirchen und Sekten auf, die grofle ka-
tholische Konfessionskunde von Algermissen 1939 ihrer 11, die treffliche
Konfessionskunde von Mulert 1937 ca. 20, das bekannte Sektenbuch von
Scheurlen 1930 deren 22, das neue Werk des franziésischen Dominikaners H.
Ch. Chéry 1954 «L’offensive des sectes» ihrer 23, das ausgezeichnete Buch
von K. Hutten 1953 in der Neuauflage bereits die stattliche Zahl von 120.
Doch das ist ein Werk von 600 Seiten.

Um so mehr staunt man, in dem kiirzlich erschienenen, schmichtigen
Béndchen von Professor F. Blanke, «Kirchen und Sekten. Fiihrer durch die
religiosen Gruppen der Gegenwart», auf ca. 80 Seiten wirklichem Text volle
270 religitse Bildungen und Bewegungen kurz geschildert oder doch notiert
zu finden. Der verarbeitete Stoff ist in gedriingtester Form, doch mit dem
Anspruch moglichster Vollsténdigkeit, mindestens fiir deutschschweizeri-
sche Verhiltnisse, im Lexikonstil dargeboten, doch ist das Werklein so fliis-
sig geschrieben, dall auch die zusammenhingende Lektiire eine Freude ist.
Die fehlende Inhaltsiibersicht wird reichlich aufgewogen durch ein Register
von vollen 22 Seiten, das von einem Sohn des Verfassers zusammengestellt
ist und raschestes Auffinden jeder wiinschenswerten Einzelheit gewihrlei-
stet. Der Leserkreis ist méglichst weit gedacht, weshalb Fachausdriicke 6f-
ters iibersetzt werden, doch bietet der Verfasser gerade auch dem wissen-
schaftlichen wie praktischen Theologen eine Fiille wertvollster Information,
die man in dickleibigen Werken und vielbédndigen Enzyklopéddien vollig ver-
geblich suchen wiirde. Das Gewicht der Darstellung liegt nicht bei den
Grolkirchen, die mit nicht viel mehr als den Namen und einigen allgemein-
sten Merkmalen erwihnt sind, als vielmehr bei den «Kleinen» und «Klein-
sten», denen mit warmem Herzen und suchender Liebe nachgegangen wird,
auch wenn ihr dufleres Gesicht und ihr Gedankengut oft noch so wirr er-
scheint, Die hier erhobene Bestandesaufnahme von religiosen Gruppen der
Gegenwart mull ganz offensichtlich zum grofiten Teile durch direkte Erkun-
dung und Erkundigung an Ort und Stelle gemacht worden sein. Vieles da-
von, wie Namen und Adressen, ist natiirlich zeitbedingt und kann morgen
schon wieder dndern, so dafl Neuauflagen bei dieser Art der Bearbeitung ab
und zu nétig sein werden. Es war nicht leicht, ein Ordnungsschema in die
Vielfalt der behandelten Dinge zu bringen. Die zwolf Kapitel, in denen die
theologische Durchdringung versucht ist, nennen: Volkskirchen, Freikir-
chen, Okumene, Evangelisation und Erweckungen, Missionen, evangelische
Orden und Bruderschaften, Gebetsheilung, umstrittene Gemeinschaften, Sek-
ten, Weltanschauungsgemeinschaften, asiatische Religionsimporte, Inkarna-
tionsgebilde.

25



386 Rezensionen

Das Buch von F.Blanke ist ein sprechender Beweis fiir die religitse
Unruhe, die die neuere und neueste Zeit ergriffen hat —, eine nicht zu iber-
sehende Parallelerscheinung zur fortschreitenden Sidkularisation auf der
andern Seite. Wie anders ist doch die Lage gegeniiber fritheren Jahrzehnten
geworden, wo die groBen, «klassischen» Symboliken von Kattenbusch, Loofs
und namentlich Karl Miiller sich auf die Darstellung der Grofkirchen be-
schrénken konnten,

Eine «Konfessionskunde» will und kann das Béndchen schon raumeshal-
ber nicht sein, doch wére in einer Neuauflage doch auch eine etwas erwei-
terte Behandlung der Groflkirchen wohl erwiinscht, um die Proportionen et-
was besser zu wahren, so etwa, wenn S. 11 von der lutherischen Kirche nur
zu lesen ist, daB sie «von Martin Luther gegriindet» sei, was in dieser Kiirze
zu falschen Vorstellungen fithren kann. Angesichts der sehr weitherzig ge-
zogenen Grenzen fiir das, was da sonst alles Erwidhnung findet, fallt die u. E.
reichlich enge Beurteilung der romisch-katholischen Kirche auf, wenn der
Verfasser sich S. 12 fragt, ob sie «noch mit Recht auf den Kirchennamen An-
spruch erheben kann» und sie nur <aus &ulleren Griinden in die Liste der
Volkskirchen aufgenommeny sei. Diese Sprache ist nun doch wohl zu ein-
fach. Denn, so einleuchtend die Formel «Christus und...» fiir alles Sekten-
hafte zu sein scheint, sowenig geniigt sie doch, um der Fiille der Tatbestéin-
de gerecht zu werden. Es ist zu fragen, ob nicht, so oder anders, jede Kirche
mit «<historischems Charakter, d.h. mit geschichtsbildender Kraft — Ver-
gangenheit wie Gegenwart — immer auch von mehr oder minder wahrge-
habten «Traditionen» und die geoffenbarte Wahrheit vermittelnden und un-
weigerlich auf ihre Weise priagenden Gestalten lebt —, gewill viel mehr als
mit der Reinerhaltung des Offenbarungsprinzips der sola scriptura als
Quelle zu vereinbaren ist. Erst dann, wenn das ganz niichtern und klar ein-
gesehen ist, kann die Frage nach der Offenbarungsherkunft in aller Schirfe
gestellt werden. Die faktische Aushthlung des reinen Schriftprinzips in den
eigenen Reihen und die viel geschlossenere Autoritit der Bibel in der katho-
lischen Kirche muB} hier doch sehr nachdenklich machen.

Der einzigartige Informationswert der hier besprochenen Schrift des
verdienten Ziircher Kirchenhistorikers fiir die Mehrzahl der von ihm regi-
strierten 270 religiosen Gemeinschaftsbildungen und Erscheinungen soll
durch die gemachten Erwédgungen indessen in keiner Weise vermindert wer-
den. Sie wird sich von selbst bei Theologen und Kirchenvolk — im weitesten
Sinne — einfiihren und bald als unentbehrlich erweisen.

Rifferswil (Kt. Ziirich). Johann Ringger.

Reinhold Seeberg, Lehrbuch der Dogmengeschichte. 1. Die Anféinge des Dog
mas im nachapostolischen und altkatholischen Zeitalter, 676 S. II. Die
Dogmenbildung in der Alten Kirche, 606 S. III. Dogmengeschichte des
Mittelalters, 797S. 1V, 1. Entstehung des protestantischen Lehrbegriffs.
479 8. IV, 2. Fortbildung der reformatorischen Lehre und die gegenrefor-
matorische Lehre, 591 S. Basel, Benno Schwabe, Band I—IV, 1 1953, Band
IV,2 1954,



Rezensionen 387

Es ist dem Verlag Benno Schwabe hoch anzurechnen, dafl er das um-
fassende dogmengeschichtliche Werk Reinhold Seebergs durch einen Neu-
druck wieder zuginglich gemacht hat. Als Seeberg im Jahre 1920 den
letzten Band seines Werkes herausgab, schrieb er im Vorwort: «Vielleicht
wird das nun zu Ende gefiilhrte Werk auf absehbare Zeit hin die letzte
umfingliche Darstellung bleiben, welche die Dogmengeschichte in der wih-
rend der letzten beiden Menschenalter iiblich gewordenen Methode behandelt
hats. Seeberg hat mit dieser Voraussage recht behalten. Die Dogmenge-
schichte ist bis heute weder in der von ihm erwidhnten Methode noch iiber-
haupt mehr in umfassender Weise dargestellt worden. Wiithrend zu seiner
Zeit die Darstellung der Dogmengeschichte eines der ersten theologischen
Interessen war und sich die Besten dieser Aufgabe widmeten, hat sich die
nachfolgende Generation andern Zielen zugewendet und den Versuch nicht
noch einmal unternommen, die Dogmengeschichte in einem gesamthaften
Ueberblick auszubreiten. Seither sind, wie Seeberg im selben Vorwort auch
richtig vorausgesagt hat, nur zahlreiche Monographien iiber dogmenge-
schichtliche Einzelprobleme erschienen und auflerdem einzelne Versuche
gemacht worden, einen groBziigigen Ueberblick und zugleich eine bestimmte
Deutung der Dogmengeschichte zu geben, ohne dabei das Material wirklich
neu vorzulegen. Vor allem die Arbeit von W. Kohler ist in diesem Zusam-
menhang zu nennen. So ist das Werk Seebergs neben der etwas knapperen
Darstellung von Friedr. Loofs bis zum heutigen Tag ein unentbehrliches
Nachschlagewerk geblieben, und es ist erfreulich, dall es nun in so an-
sprechender Form wieder vorliegt. !

Die Dogmengeschichte Seebergs unterscheidet sich von der Harnacks in
sehr wesentlichen Punkten. Harnacks These besteht darin, daBl die Dogmen-
geschichte innerhalb der Geschichte des Christentums eine grundsatzlich ab-
geschlossene Entwicklung darstelle. Das Dogma ist fiir ihn nicht die not-
wendige Ausdrucksform der christlichen Lehre, die zu allen Zeiten ihre
Funktion auszuiiben hat, sondern es ist als solche Ausdrucksform durch die
Reformation, wenn auch nicht faktisch, so doch grundsitzlich aufgehoben
worden. Harnacks besonderes Interesse gilt darum dem Anfang und dem
Ende der Dogmengeschichte. Er zeigt einerseits, wie es im Christentum zur
Dogmenbildung und zu dem entsprechenden dogmatischen Denken hat kom-
men kénnen, und nachdem er die Geschichte des in der Alten Kirche ent-
standenen Dogmas dargestellt hat, legt er andererseits dar, wie diese Ge-
schichte im Katholizismus, im Antitrinitarismus und im Sozinianismus und
endlich im Protestantismus ausgeht. Iis ist ihm wichtig, dafl die «dogma-
tischen Bildungen» der Konkordienformel und der Dordrechter Beschliisse
nicht als die klassische Ausgestaltung der Reformationskirchen, sondern

1 Der photomechanische Neudruck gibt die dritte Auflage wieder. Die
Binde III und IV,1 sind hingegen die Wiedergabe der im Vergleich zur
dritten erweiterten vierten Auflage. IV, 1 hiort darum mit Seite 479 auf und
IV,2 fihrt mit Seite 395 fort, ohne dall man irgendwo auf den Grund hin-
gewiesen wird. Das Register am Schlufl ist fiir die dritte Auflage erstellt
worden, ist also fiir die Binde III und IV, 1 unbrauchbar.



388 Rezensionen

nur als Durchgangspunkte gewertet werden diirfen. Wenn nun auch die
Geschichte des Dogmas historisch betrachtet eine notwendige Geschichte
gewesen ist, so ist sie nach Harnack ihrem Wesen nach doch ein Irrweg
gewesen, weil sie im Gegensatz zum urspriinglichen Christentum steht.

Seeberg ist bei der Darstellung der Dogmengeschichte nicht von den-
selben Fragestellungen bewegt wie Harnack. Iir anerkennt das Dogma als
Ausdrucksform der Kirche, und es ist ihm darum zu tun, die Geschichte
dieser Ausdrucksform innerhalb der christlichen Kirche zu schreiben. Zu-
niachst versucht er zu definieren, was Dogma ist: «Das Dogma ist eine be-
sondere Ausdrucksform der Erkenntnis der Gemeinde von der Heilswahr-
heit; und zwar handelt es sich dabei um solche Erkenntnisse, die die Ge-
meinde als schlechthin notwendig fiir ihren Bestand angesehen hat und
darum durch 6ffentliche Fixierung zu einem dauernden Faktor dieses Be-
standes gemacht hat.» Nach dieser Definition ist es klar, was als Dogma
anzusehen ist, und es ist nicht mehr schwierig, den Gegenstand der Dogmen-
geschichte zu umschreiben. Das erste Dogma im Sinne Seebergs ist das
Nicdnum, die letzten, die in Frage kommen, die Konkordienformel, die Dor-
drechter Beschliisse und das Vatikanum. Iis geht nun Seeberg allerdings
nicht einfach darum, aufzuzihlen, welche Dogmen im Laufe der Zeit fixiert
worden sind. Die Dogmenbildung ist ein geschichtlicher Vorgang und mufl
als solcher verstindlich gemacht werden kénnen. Ein Dogma ist nie der
zufiallige Gedanke eines Theologen oder einer Partei, sondern seine Wurzel
liegt immer im Glauben der Gemeinde. Seine Entstehung von daher muf}
sichtbar gemacht werden konnen. Seeberg holt darum bei seiner Darstellung
sehr viel weiter aus, als man zunichst vermuten konnte. Eben um den Zu-
sammenhang der Dogmen mit der jeweiligen Heilserkenntnis der Gemeinde
darzutun und sie als deren notwendigen Ausdruck zu erweisen, ist es oft
notig, «<aus dem eigentlichen Rahmen der dogmengeschichtlichen Darstellung
herauszutreten» und «Gegenstinde aus der Geschichte der Theologie und
der Frommigkeit in ihren Bereich zu ziehen». Umgekehrt sind die Grenz-
iiberschreitungen wieder notig, weil die Bedeutung und die Umdeutung der
einmal entstandenen Dogmen im Glaubensleben der Gemeinde deutlich ge-
macht werden muf.

Es ist verstindlich, dal sich Martin Werner energisch gegen Seeherg
ausspricht. 2 Bei Seeberg findet ohne Zweifel das, was Werner zum aus-
schlieBlichen Gegenstand seiner Aufmerksamkeit gemacht hat, eine unge-
niigende Behandlung. Sein Blickpunkt liegt nicht bei der Entstehung, son-
dern bei der Geschichte des Dogmas. Eben weil er das altkirchliche Dogma
nicht grundsitzlich im Gegensatz zum Iivangelium sieht, liegt fiir ihn nicht
dasselbe Gewicht auf der Frage, wie es zur Dogmenbildung der Alten Kirche
hat kommen kénnen, Martin Werner kann Seeberg diesen falschen Ansatz-
punkt nicht verzeihen. Er selber steht der Fragestellung Harnacks n#her.
Wihrend aber Harnack den Grund fiir die Entstehung des Dogmas aufller-

2 Martin Werner, Entstehung des christlichen Dogmas, Bern, Paul Haupt,
1941, XXI und 730 8. Eben ist von diesem wichtigen Werk eine zweite, mit
Ausnahme des Vorwortes vollig unverinderte Auflage erschienen (1954).



Rezensionen 389

halb des Evangeliums sah und jenes in einem berithmten Satz als das «Werk
des griechischen Geistes auf dem Boden des Evangeliums» bezeichnete, sieht
‘Werner den Grund dafiir innerhalb des Evangeliums selbst: die Parusie-
verzégerung schafft die Voraussetzung, dafl die urchristlichen Lehren ab-
gebaut und das altkirchliche Dogma aufgebaut werden konnen. Mit Harnack
verbindet ihn aber, daff am Ende seiner dogmengeschichtlichen Arbeit eine
systematische Neubesinnung steht, die ein dogmenfreies Christentum zu
bestimmen und zu beschreiben sucht. Die dogmengeschichtliche Arbeit dient
also dazu — und bei Werner noch radikaler als bei Harnack —, den Weg
fiir eine Neubestimmung des Glaubens freizulegen. Was Seeberg unter-
nimmt, interessiert Werner darum nicht so sehr; es ist fiir ihn nach der
Erhellung der zwangsldufigen Enteschatologisierung tiiberfliissig gewor-
den. Er braucht sich nicht einmal in dem Mafle wie Harnack um den weiteren
Verlauf der Dogmengeschichte zu kiimmern. Dieser mufite die Periode des
Dogmas innerhalb des Christentums darum als Ganzes darstellen, weil er
sie nur so einerseits als dem FEvangelium fremde und andererseits als durch
die Reformation grundsitzlich aufgehobene Gréflle erweisen konnte. Das
Evangelium mufite vom Staub des Dogmas befreit werden! IFiir Werner ist
das unnétig geworden, weil die Entstehung des Dogmas fiir ihn nicht nur
eine Verfdlschung des Evangeliums ist, sondern klar beweist, dal das ur-
spriingliche Christentum nicht mehr reproduziert werden kann.

Seeberg ist also konservativer und kirchlicher als Harnack und Werner.
Er will die Dogmengeschichte als legitimen Bestandteil der Geschichte des
Christentums darstellen. Das Christentum steht auf seiner geschichtlich
offenbarten Heilswahrheit; es repriisentiert den reinen Typus der Erlo-
sungsreligion. In den Dogmen legt die Gemeinde ihre Erkenntnis von der
Heilswahrheit nieder, und ein Dogma erweist sich dann als wahr, wenn
es den Tendenzen der Erlosungsreligion entspricht. Die kritische Funktion
des Dogmengeschichtlers besteht aber darin, festzustellen, welche Elemente
eines Dogmas den reinen Typus der Erlésungsreligion verfilschen. Es ist
klar, dal diese Konzeption ein viel liebevolleres Eingehen auf den Gesamt-
verlauf der Dogmengeschichte erlaubt. Thre Schwiche beruht allerdings
darin, daB sie das Urchristentum zum «Typus der Erlosungsreligion» ver-
kiirzt. Diese Verallgemeinerung der Offenbarung in Christus zur Idee der
Erlosung ermdglicht es ihm zwar, dic Dogmengeschichte als grofle Einheit
zu umspannen. Sobald es nur um diese Idee geht, liegt auf den Verschieden-
heiten der einzelnen Ausprdgungen in der Dogmengeschichte kein grofles
Gewicht mehr: wenn nur die Grundidee zum Ausdruck kommt! Es geniigt
aber nicht, auf allen Stufen der Dogmengeschichte die Tendenzen der Er-
losungsreligion festzustellen, um die Einheit der Dogmengeschichte darzu-
tun. Bei der Offenbarung des Neuen Testamentes ist die bestimmte ge-
schichtliche Priagung nicht gleichgiiltig und kann nicht zur Idee der Er-
l6sung verfliichtigt werden. Wenn die Tendenzen der Iirlosungsreligion in
einem Dogma vorhanden sind, bedeutet das also noch nicht, dall dieses
Dogma der Offenbarungswahrheit entspricht. Die Einheit der Dogmenge-
schichte 140t sich nicht historisch auf Grund einer umgreifenden Idee er-
fassen, sondern letztlich nur glaubensmifBig, im Glauben nidmlich, dafl der



390 Rezensionen

Gott, der uns in der Offenbarung bekannt geworden ist, in der Geschichte
der Kirche wirksam ist, daB er selbst also die Einheit darstellt.

Und schlieBlich fragt man sich, warum Seeberg von seinen Voraus-
getzungen aus eine Dogmengeschichte und nicht eher eine christliche Gei-
stesgeschichte geschrieben hat. Gerade wenn er nicht aus irgendeinem
theologisch-systematischen Grund vom Phénomen des Dogmas gebannt war,
hiatte er die Ausprigungen der christlichen Erkenntnis in allen Formen,
nicht nur in der des Dogmas, in seine Darstellung einbeziehen konnen. Die
«Grenziiberschreitungeny sind bei ihm wie gesagt sowieso sehr hiufig. Es
ist allerdings zu sagen, dal} die Dogmen als hesonders hervorgehobene Aus-
drucksform besondere Aufmerksamkeit verdienen. Es ist aber wohl doch
80, dafl Seeberg sich den Rahmen seiner Darstellung von Harnack geben liell
und ihn dann doch wieder sprengte. Eine Dogmengeschichte im strikten Sinn
ist wohl nur sinnvoll als Hilfswissenschaft der Dogmatik (Ueberblick iiber
die Lehren der Kirche). Innerhalb der geschichtlichen Betrachtung der
Kirche liegt aber kein zwingender Grund vor, dem Ph&nomen des Dogmas
ausschliefliche Aufmerksamkeit zuzuwenden. Darin liegt bis heute eine
gewisse Unklarheit im Begriff der Dogmengeschichte. Der Begriff im
engsten Sinne ist lingst gesprengt worden. Es hitten zu viele wesentliche
Aeullerungen der christlichen Erkenntnis vernachldssigt werden miissen.
Man behandelt darum in der Disziplin der Dogmengeschichte ebenso Theo-
logiegeschichte und viele verwandte Gebiete. Und doch hélt man an der
Bezeichnung Dogmengeschichte fest und wird dadurch stindig wieder an
den Rahmen gebunden, iber den man hinausgegangen ist. Die Neubesinnung
der Dogmengeschichte miillte zunéichst an diesem Punkte endgiiltig Klarheit
schaffen.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

Hans Reiner, Pflicht und Neigung. Die Grundlagen der Sittlichkeit. = Mono-
grafien zur philosophischen Forschung, Band V. Meisenheim/Glan, West-
kulturverlag Anton Hain, 1951. 316 S.

Diese klargeschriebene Abhandlung iiber die Grundlagen der Sittlich-
keit setzt sich in erster Instanz mit der beriihmten Problematik auseinander,
die es zwischen Kant und Schiller iiber das Verhiltnis von Pflicht und Nei-
gung gegeben hat. Diese Erorterung bietet den Ansatz, um sich auf phéno-
menologischer Grundlage mit dem Verhiltnis des reinen Sollens, wie es sich
im kategorischen Imperativ anmeldet, und der Erfahrung des zur Entschei-
dung berufenen Menschen auseinanderzusetzen. Das Buch besteht aus zwei
Teilen: Erstens enthilt es einen ethikgeschichtlich-kritischen Teil, der sich
mit der Konfrontation Kant-Schiller und zweitens mit den Grundlagen, den
Grenzen und Bestinden der kantischen Ethik auseinandersetzt. Namentlich
lehnt der Verf. die von der Erfahrung geltste idealistische Ethik ab und
geht also in dieser Hinsicht Schillers Spuren nach, wenn er auch viel ent-
schiedener als dieser auf die sinnliche Natur des Menschen in den sittlichen
Entscheidungen eingehen will. Im zweiten Teil werden die systematischen
Grundlagen der Sittlichkeit bloBgelegt, so wie Reiner sie formuliert haben



Rezensionen 391

mdéchte. Er geht in 3 Kapiteln vor: Erstens bespricht er die in der Ethik er-
forderliche Methode: es handelt sich da um die Methode der Induktion, inso-
fern die Ethik die Frage nach der Wirklichkeit der Giiltigkeit sittlicher For-
derungen zu priifen hat. Zwar will Reiner keine Sittengesetze von Tatsachen
ablesen, aber es darf nicht geleugnet werden, dafl die tatsidchliche Gegeben-
heit entsprechender Bewultseinsgehalte fundamentale Voraussetzung fiir
das Zustandekommen eines sittlichen Sollens in der Wirklichkeit und damit
auch fiir das Bestehen des in diesem Sollen enthaltenen Gesetzes als eines in
der Wirklichkeit geltendes Gebotes hat. Im nichsten Kapitel wird dann der
Ursprung des sittlichen Sollens in seinem Verhiltnis zur Neigung und zum
Wollen aufgesucht: es ist die «<rationale» Uberlegung, wiithrend im letzten
Kapitel die Frage der empirischen Verbreitung des sittlichen Sollenshewuft-
seins (bei den Germanen, Griechen, Romern, im Alten und Neuen Testament
und in der modernen Zeit) gestellt wird. Namentlich das vorher genannte
Kapitel ist das wichtigste und originellste des Buches. Hier finden wir eine
glinzende phidnomenologische Analyse der Objektivitit der Werte, nament-
lich in Auseinandersetzung mit Nic. Hartmann und Martin Heidegger. Das
entscheidende in dieser Analyse ist, daB auf iiberzeugende Weise die objek-
tive Forderung des Sollens mit der subjektiven Neigung, mit dem Wollen,
mit Verantwortungsgefiihl einerseits und Ehrgefiihl anderseits verbunden
wird und in dieser Hinsicht eine Wertethik von dulBlerster Konkretion ent-
steht. Darin also unvergleichlich wertvoller als Hartmanns Ethik, die ja be-
kanntlich den Boden der konkreten menschlichen Entscheidungen, der <Er-
fahrung», nicht beriihren konnte.

Fiir die wertvolle Arbeit Reiners sind wir besonders dankbar. Auch
was er im 5. Kap. iiber die goldene Regel im Neuen Testament sagt, ist der
Uberlegung wert; gewill sind Momente allgemeiner Wertethik im Neuen
Testament vorzufinden.

Die Abhandlung Reiners gehért zu den wichtigsten Versffentlichungen,
die sich mit dem Verhiltnis zwischen formaler und materialer Wertethik
auseinandersetzen, und gehort infolge der vielen urspriinglichen Gesichts-
punkte zu den erfreulichen Erscheinungen auf dem Gebiete der neueren
philosophischen Ethik. Was hier an Grundséitzlichem geboten wird, ist aller-
dings auch fiir die theologische Ethik, insofern auch diese nicht im Ideellen
steckenbleiben will, von allergriolitem Wert. Dabei sollte aber auch die
Frage nach der sittlichen Gemeinschaft eine sehr dringliche sein, und diese
wird leider von Reiner nicht ins Auge gefalit. Der Begriff der Gemeinschaft
fehlt sogar im Register. Von einer theologischen Beurteilung her riickt so-
fort die Frage nach der Gemeinschaft in fiihlbare Nihe, wenn nach dem
Ursprung und der Grundlage des sittlichen Urteils gefragt wird. Die Pro-
bleme des Ich-Du-Verhiltnisses, der «Wirheit> als Grundform der Mit-
menschlichkeit melden sich als Grundprobleme theologischer Ethik. Aber
doch nicht nur dort, auch die philosophische Iithik hat sich namentlich seit
Hegel und Feuerbach, in kritischer Konfrontierung mit Kant, immer mehr
auf diese Problematik angewiesen gesehen. Gerade, wo Reiner die Ethik
auf die Probleme der konkreten Wirklichkeit ausrichten will, wird als Man-
gel empfunden werden, daf die Schrift uns hier im Stiche 1at. Wir hoffen



392 Rezensionen

sehr, dall der Verf. dariiber in anderen Schriften noch zu sprechen kommen
wird.

Basel. Hendrik van Oyen.

Studia philosophica. Jahrbuch der Schweizerischen Philosophischen Gesell-
schaft. Vol. 14. Verhandlungen der Schellingtagung in Bad Ragaz (Schweiz)
vom 22. bis 25. September 1954. Basel, Verlag fiir Recht und Gesellschaft,
1954, VII + 278 S.

Dieser Band macht die an der Schellingtagung 1954 gehaltenen Vortriige
und Voten einer weiteren Offentlichkeit zuginglich. Die Beitrdge sind teils
als Ubersicht iiber die Gedankenwelt Schellings gedacht, teils fiihren sie zu
einem eigentlichen Gespréach mit Schelling, das einer gewissen dramatischen
Note nicht entbehrt. Der sorgfiltig ausgestattete Band, der als Einfiihrung
in die Gedankenwelt Schellings und in den gegenwiirtigen Stand der For-
schung empfohlen werden kann, enthilt ferner wertvolles Bildmaterial und
im Anhang einen Bericht iiber das im Aufbau begriffene <Archiv fiir geneti-
sche Philosophie» von W. R. Corti.

Als ausgezeichnete referierende Voten seien zunichst einige genannt.
«Schellings Anfinge und die Andeutung seines Anliegensy war das Thema
des Vortrags von Wilhelm Szilasi. Der Referent formulierte, um nur ein
Beispiel aus der Fliille seiner Gedanken zu nennen, das Gegeniiber von Kant
und Schelling priagnant folgendermalien: «Nach Kant verbietet die Wiirde
und Selbstachtung, zu fragen, wo keine Moglichkeit einer Antwort besteht.
Nach Schelling gebietet die Wiirde immer neues Fragen und immer neue
Antworten» (64 £.). Uber das «Identititssystem» referierte Hellmuth Plef3-
ner; der Schlufl seiner Ausfiihrungen sei zitiert: «<Wenn es in den ,Wahlver-
wandtschaften’ heillt: ,Mit den Biumen, die um uns bliihen, ... mit jeder
Staude, an der wir vorbeigehen, mit jedem Grashalm, iiber den wir hinwan-
deln, haben wir ein wahres Verhiltnis, sie sind unsere echten Kompatrioten’,
dann driickt sich darin nicht nur ein franziskanisches Gefiihl aus, sondern
eine bis heute ungehobene Erkenntnis. Schelling hat sich an ihr versucht.
Sollte er uns auch kein Fiihrer zu ihr mehr sein, dann gewill ein Mahner, den
Kompatriotismus mit der Welt gerade da, wo sie keine mehr ist, ernst zu
nehmen und ihm seine Wahrheit im Elemente des Gedankens zu erobern»
(84). Uber die «Freiheitsphilosophie» sprach M. Gueroult und iiber die «Phi-
losophie der Weltalter> Horst Fuhrmans. Die Thesen F'uhrmans haben in der
Schellingforschung revolutionir gewirkt. Er betont das theistische Denken
Schellings, ja interpretiert den wichtigen Gedanken vom «werdenden Gott»
gerade nicht pantheistisch, sondern theistisch. Nicht weniger revolutionir
ist es, wenn er, gegen die bisherige Schellingforschung, eine urspriingliche
Aseitdt Gottes betont und nachweist, dafl nach Schelling Gott auch in dem
Sinn absolut frei ist, ein Gegeniiber in der Welt zu setzen oder nicht. Dieser
Theismus darf aber nach Schelling kein «schalers» Theismus sein; er darf
z. B. das Goethische Ja zur Erde wie die erdhafte Christlichkeit Hamanns
nicht preisgeben. Uber die immer wichtiger werdende Spatphilosophie spra-
chen Heinrich Barth und Walter Schulz. Um mehr historische Sonderthemen



Rezensionen 393

ging es bei Marcel Reymond, «L’influence de Schelling en France et en Suisse
Romande» (z.B. Secrétan!), und bei E. Benz, «Schellings theologische Gei-
stesahnen» (z.B. Oetinger!). Manfred Schriter sprach iiber «Mythopoese»,
ausgehend vom schinen Jasperswort «Symbolerfassung ist ... Seinserkennt-
nis» und von einem Bachofenwort, «Der Mythus ist die Exegese des Sym-
bols»; er erinnert fiir die Schelling’sche Trinitétsspekulation z. B. an das
dichterische Symbol der Himmelsrose von Dante («...was sich im Weltall
auseinanderbléattert . ..») und bezeichnet wieder nach Dante die Spekulation
Schellings als schauende Wanderung durch das Herz der Erde und das
Menschenherz zum Herzen Gottes (208f.). Eine andere Sprache —
mehr die existentialistische — spricht Hermann Zeltner, wenn er vom
¢<Menschen in der Philosophie Schellings» handelt, ausgehend vom Schelling-
wort, der Mensch sei das sichtbare, herumwandernde Problem aller Philoso-
phie; dabei ist ihm der Nachweis wichtig, wie sehr Schelling in die Ndhe der
Dialogik Bubers fiihrt. Auch dem Leser dieses Bandes fillt einmal mehr
diese eindriickliche Spannweite auf: sie fordert vom Interpreten selber eine
grofle Spannweite, die z. B. von Buber bis Bachofen reichen miifite!

Nun aber die Gespriche, die zeigen, wie sehr Schelling selber Ge-
spriachspartner der Moderne ist. Dabei wurde auch an dieser festlichen
Tagung nicht nur, wie es gerne geschieht, kritiklos geredet.

Durch ein hochinteressantes Votum von Karl Jaspers wurde Schelling
recht eigentlich auf die Anklagebank gesetzt: ¢«Schellings Gréfie und sein
Verhiingnis»>. Hilfreich ist nach Jaspers Schelling heute nur noch darin, dafl
er die «<Hoéhenlage der Philosophie ... ausgesprochen und zum Bewulitsein
gebracht» hat; er zeigt uns ferner, wie «wir uns im spekulativen Auf-
schwung des Seins vergewissern» und dadurch zu «wundersamen Maéglich-
keiten der Philosophie» gelangen. In dem allem liegt freilich die Gefahr der
Verfiihrung, der Schelling erlegen ist; und auch darin ist Schelling uns hilf-
reich — als Warnung! <Ein grofles Irren, groll durchgefiihrt, ist ein fiir alle-
mal sichtbar, damit es nicht wiederholt werde» (37). Und so wird jetzt die
Anklage erhoben. Die vieldiskutierte Schellingsche Tendenz zur Objektivie-
rung der Freiheit (oder Gottes usw.) wird z. B. als <Kollaps des Denkens»
und <Antasten der Transzendenz» bezeichnet; es entstehe ein «Nebel.. ., in
dem Geister und Gespenster moglich werdeny (22). Methodisch geht es um
Einsicht in die Normen des Denkens und zugleich um einen geféihrlichen
Verstoll gegen diese Einsicht. Schellings Gnosis wird «fiir das philosophi-
sche Erkennen unwahr und fiir Existenz unheilvoll» (21). So lautet denn die
Anklage expressis verbis auf Schwidrmerei! Jaspers kritisiert weiter die
prophetisch anmutende Gebirde; damit sei <ein neuer Ton in die Geschichte
der Philosophie gekommen! ... Die Gebédrde des Aristokraten wird philoso-
phische Demagogie» (24). Und das philosophiegeschichtliche Urteil lautet:
«Schelling eignet nicht mehr die Klarheit, Reinheit und Bescheidenheit
Kants. Schelling kennt noch nicht die im Medium unendlicher Reflexion er-
wachsene neue Forderung der Redlichkeit, wie Kierkegaard und Nietzsche.
Thm fehlt das Eherne, in aller Reflexion wunderbar Unreflektierte der gro-
Ben Metaphysiker wie Spinoza, Anselm, Plotiny (25 f.). Jaspers greift seine
Argumente gewill nicht aus der Luft. Auch von theologischer Seite — und



394 Rezensionen

der Philosoph wird hier noch schirfere I'orderungen stellen — wiinschte
man, bei Schelling kdme es deutlicher als es geschieht zu einer expliziten
Rechenschaftsablage iiber den jeweiligen besonderen Erkenntnisweg (z. B.
in der Gottesfrage). Und doch hat man beim Durchdenken der Argumente
von Jaspers den Kindruck: hier geschieht Schelling Unrecht, Unrecht in hi-
storischer und sachlicher Hinsicht. Schelling miiite, um vor diesen Anklagen
bestehen zu konnen, schon gerade selber Existentialphilosoph, womdéglich aus
der Schule von Jaspers, sein. ls gibt nun einmal, und das darf heute doch
wohl auch von der Theologie her gesagt werden, echte Probleme, die z. B.
iiber Kierkegaard hinausfiihren, und einige davon hat Schelling geahnt. Si-
cher darf das heutige Denken — und das sei gerade im Blick auf eine naive
Schellingrenaissance immer wieder betont — nicht an Kierkegaard vorbei;
ebensowenig aber darf es mit Kierkegaard zu einer Einengung der Fiille
der Probleme kommen. Schelling kann von einer falschen Einengung weg-
fithren! Die Diskussion des Vortrages von Jaspers in Ragaz hat denn auch
manches zurechtgestellt: Der an Schelling kritisierte Anspruch gehdrt zum
idealistischen Philosophiebegriff, der eine geradezu messianische Struktur
hat. Der ebenfalls kritisierte «Kollaps des Denkens» ist ein echtes Scheitern
am Geheimnis der Person und ihrer Freiheit, letztlich an der Freiheit Got-
tes. Schelling ist im Aufbruch aus der idealistischen Position; seine Alters-
philosophie wendet sich gegen alle Abgeschlossenheit, gegen ein Denken im
Gehduse. Und: Schelling war der Meinung, dal Gottes vorangehendes Tun
Geschichte und Tatsachen schaffe und damit Offenbarung ist, die eine ihr
folgende, bindende Erkenntnis fordert (Votum Fuhrmans). Der objektivierte
Gottesbegriff ist nicht ein Zuriickfallen hinter Kant, sondern stammt aus der
Bibel, wobei Schelling merkwiirdigerweise eher einen reformierten Gottes-
begriff vertritt (H. Zeltner). Zu verrechnen ist immer auch — wenn auch
gerade damit Probleme nicht nur geldst, sondern vielleicht erst recht ge-
stellt sind —, der Einflull des schwibischen Geisteserbes (Knittermeyer).

Ein zweites, freilich weniger dramatisches Gesprich, 16ste der Vortrag
«Schellings Schwermut» von Emil Staiger aus, der das Sensorium Schellings
fiir die Nachtseiten der Essenz und Lixistenz des Menschen und den Abgrund
der Vergangenheit herausstellte. Dieser wichtige Hinweis wurde durch ein
in der Diskussion beigefiigtes Nietzschezitat unterstrichen: «Ist Pessimis-
mus notwendig ein Zeichen des Niedergangs, des Zerfalls, des Miiratenseins,
der ermiideten und geschwiichten Instinkte? Gibt es vielleicht einen Pessi-
mismus der Stirke, eine intellektuelle Vorneigung fiir das Harte, Schauer-
liche, Bose ... aus iiberstromender Gesundheit, aus Fiille des Daseins? Gibt
es vielleicht ein Leiden an der Uberfiille selbst, eine versucherische Tapfer-
keit des schéarfsten Blicks, die nach dem Furchtbaren verlangt, als nach dem
Feinde, dem wiirdigen Feinde, an dem sie ihre Kraft erproben kann, an dem
sie lernen will, was fiirchten ist?»

Eine dritte, fiir die Schellingforschung besonders wichtige, Erdrterung
wurde ausgeldst durch die beiden Vortrige von Heinrich Barth und Walter
Schulz iiber die Altersphilosophie. Schulz versuchte den Nachweis zu er-
bringen, dafl Schelling auch in der Gottesfrage im Rahmen der idealistischen
Grundthematik geblieben sei, wihrend Heinrich Barth die tiefste Erkennt-



Rezensionen 395

nis des Philosophen darin sieht, dall dieser schlieflich Gott als Herrn des
Seins versteht, als absolutes prius, als actus purus, in dem kein Ubergang a
potentia ad actum stattfinden mufl. Weil Gott im Letzten einer Verwirk-
lichung im Prozell gerade nicht bedarf, kommt es zu einer «Befreiung von
einer genetisch begriffenen Gottheit» (235). Hier ist der kritische Punkt der
Schellingforschung erreicht, denn hier ist die Diskussion wirklich offen.

Zum Schlull sei es dem Rezensenten erlaubt, einen Punkt der Ausfiih-
rungen [Fuhrmans aufzunehmen und dazu eine Frage zu stellen. Dieser
sagt im Blick auf den «Ideal-Realismusy Schellings, es gehe damit dem
Philosophen ¢nicht nur um eine vitalistische Besinnung», obwohl das «das
Primires sei, sondern um die entscheidende Wendung zum neuen Denken,
das das Sein als abhéngig vom Irrationalen (und nicht mehr wesenhaft als
ordo) versteht (169). Wir fragen zuriick: also das Primére doch und trotz
allem eine <vitalistische Besinnung»? Ob hier nicht ein zu sehr nur vom
Philosophischen her interpretierter Begriff von Leben vorliegt? Ob nicht
gerade an dieser Stelle der Einflull von Oetinger mithedacht werden miiflte,
den Benz so schon aufzeigt, wenn er sagt: «Ganz in den Worten QOetingers
und in Form einer Auslegung derselben Bibelstelle Hebr. 7, 16 entwirft
Schelling in den ,Weltaltern’ seine Metaphysik des Lebens, die ihren Grund
in dem Verstindnis Gottes als des ,Lebendigen Gottes’ hat» (194 £.). Hierher
gehérte auch noch, was Schelling iiber die zentrale ¢Wissenschaft des Le-
bens» sagt, die er recht eigentlich christologisch fundiert.

Beatenberg, Kt. Bern. Kurt Liithi.

Kierkegaardiana, udgivne af Seren Kierkegaard-Selskabet ved Niels Thul-
strup, 1955. Kebenhavn, Ejnar Munksgaard, 1955. 129 S. Dkr. 16.—.

Zu dem auf den 11.11. 1955 fallenden 100. Jahrestag des Todes Kierke-
gaards sei an dieses didnische Sammelwerk fiir Kierkegaard-Studien er-
innert. In der ersten Hiilfte des vorliegenden Bandes behandeln diinische
Spezialisten Kierkegaards Theorien iiber den «Sprung», das Leiden und
iiber das Bése. Professor N. H. See, der Vorsteher der Seren-Kierkegaard-
Gesellschaft, schreibt iiber Karl Barth und Seren Kierkegaard (dieser hat
frithe Werke Barths beeinflufit, was nach See vor allem dazu beigetragen
hat, Bultmann zu dem zu machen, der er nunmehr ist, S.64). Eine gréfiere
Studie iiber Kierkegaards Familie, eine kleinere iiber seine Einstellung
zu den Juden und Besprechungen von Kierkegaard-Literatur fiillen die
zweite Hilfte des Bandes aus.

Basel. Bo Reicke.

Gustat Wingren, T'eologiens metodfrdga. Lund, C. W. K. Gleerup, 1954. 224 S,
Skr. 14.50.

Wingren, Inhaber des Lehrstuhls fiir Systematische Theologie (Ethik)
in Lund, ist u.a. bekannt als Verfasser von Darstellungen iiber Luther,
Ireniius und iiber die Predigt. Im Anschlull an letztgenannte Arbeit, die
auf schwedisch 1949 erschien, setzt er sich in vorliegender Schrift mit drei
bekannten Theologen der Gegenwart auseinander, ndmlich A. Nygren (Leh-
rer und Vorginger Wingrens), K. Barth und R. Bultmann. Die Auswahl ist



396 Rezensionen

offenbar zum Teil aus subjektiven Griinden erfolgt, und das Buch wird
vom Verfasser selbst als eine Gelegenheitsschrift betrachtet (S.196). Eine
eigene Lehre iiber die theologische Methode will er nicht bieten, sondern
nur im Hinblick auf diese drei Theologen ¢«die Methodenfrage der Theologie»
in der Gegenwart beleuchten.

Die drei erwidhnten Theologen haben das gemeinsam, dall sie auf die
Bibel bauen wollen. Nun wird aber das Bibelwort von ihnen verschieden
aufgefalit. Das kommt daher, dafl man jeweils von einer bestimmten anthro-
pologischen und hermeneutischen Theorie ausgeht; man hat ndmlich immer
teils ein Bild des vor dem Bibelwort stehenden Menschen, teils eine Auf-
fassung der Weise, wie dieses Bibelwort zu lesen sei.

Grundlegend fiir Nygrens anthropologisch-theologisches Denken sind
religionsphilosophische Betrachtungen, die er in den zwanziger Jahren
anstellte (es handelt sich um eine Reihe von Arbeiten, die auf schwedisch
vorliegen). In freiem Anschlufl an den Kantianismus wurden hier die kate-
gorialen Grundfragen der Religion und der Sittlichkeit rein formell aus-
gearbeitet. Es gibt nun, betont Nygren, in der Geschichte verschiedene Ant-
worten auf diese Fragen. Aufgabe der Theologie ist es, die Antwort des
geschichtlich gegebenen Christentums objektiv festzustellen. Dabei erweist
es sich, daB die christliche Antwort sowohl auf die religiose wie auf die
ethische Frage von dem <«Grundmotivy vertreten wird, das man mit dem
Neuen Testament <Agape» nennen kann. So unterbaut Nygren sein in den
dreifliger Jahren erschienenes Hauptwerk iiber die Agape. Gegen diese
Denkweise Nygrens wendet Wingren vor allem ein, dall die Agape keine
Antwort auf die inhaltslosen kategorialen Grundfragen ist, sondern auf
die inhaltshestimmte Frage der Schuld (S.40). — In der Hermeneutik ver-
milt er bei Nygren ein Verstindnis fiir die Bedeutung des Gesetzes, wel-
ches das ganze Dasein umschlielt, so wie die lutherische Regimentslehre
das Verhiltnis darstellt (S.138). Uberhaupt, meint Wingren, ist die Motiv-
forschung diskutabel, und man sollte die historische und die systematische
Forschung schérfer trennen (S.124 f. Anm.; 142 Anm.; 197 f£.).

Fiir Barths anthropologische Theorie charakteristisch findet Wingren
die Auffassung von Gott und Mensch als zwei verschiedenen Arten des
Seins, also eine ontologische Denkweise, wo es um Superioritit und In-
ferioritit geht (S. 47). Eine aktive Siindenmacht, die den Menschen gefangen-
hilt, bekommt da keinen Platz. Somit erlangen Begriffe wie Offenbarung
und Gotteserkenntnis die Bedeutung, die nach Wingren eigentlich den Be-
griffen Rechtfertigung und Heil zukommen sollte, indem es sich in der
Bibel um Taten Gottes handelt (S.53; 691{.). — Hermeneutisch wirkt sich
das so aus, daBl die Inkarnation Christi auf Kosten seines Todes und seiner
Auferstehung {iiberbetont wird (S.145). Infolge der intellektualistischen
Auffassung des Wortes gibt es bei Barth auch keinen Platz fiir das Gesetz
neben dem Evangelium (S.163); das Gesetz richt sich aber in der Weise,
dafl es aus dem Evangelium hergeleitet wird (S.1641.).

Bultmanns anthropologische Voraussetzungen sind bewuft der existenz-
philosophischen Schule entlehnt, jedoch nicht restlos, Er kann ohne Rekurs
auf die Existenzphilosophie von Siindenvergebung als einer Tat Gottes



Notizen und Glossen 397

sprechen, indem diese einfach auf das Kerygma bezogen wird (S.79). Dann
sollte indessen auch der von Bultmann aus philosophischen Griinden abge-
lehnte Glaube an eine objektive Auferstehung Christi anerkannt werden
kénnen, weil diese wie die Stindenvergebung mit dem Kerygma gegeben ist:
das ist nach Wingren eine Haupteinwendung gegen Bultmanns Gedanken-
gang (S.80). — Wenn es weiter ein Verdienst Bultmanns ist, die theologi-
sche Aufmerksamkeit auf die Predigt als eine Anrede der in den konkreten
Situationen der Welt lebenden Menschen gerichtet zu haben, so wire es
hermeneutisch gesehen richtiger gewesen, die Lehre iiber das gepredigte
Wort nicht auf die sogenannte ¢existentiales, prinzipielle Analyse des Da-
seins zu beziehen, sondern auf die «existentiellen», konkreten Entscheidun-
gen der Menschen (S.187). Eine bedauerliche Folge dieser Verschiebung
ist nach Wingren die Bultmannsche Spiritualisierung des Gesetzes (S.190).

In zwei synthetischen Kapiteln gibt der Verfasser noch an, wie er sich
die Aufgabe einer kommenden systematischen Theologie denken méchte
(S.98—118; 194—214). Dabei liegt ein Hauptinteresse auf dem Problem
des Gesetzes, was auch in den kritischen Abschnitten deutlich hervortritt.
Es sollte die Gebundenheit des Menschen unter dem Gesetz fiir alle christ-
liche Theologie eine unentbehrliche Voraussetzung sein (S.115). Und zwar
mochte Wingren hinsichtlich des Gesetzes an die tatsdchlichen Forderungen
denken, die vom menschlichen Zusammenleben ausgehen (S.204); diese
wiren dann mit der jeweils in einer konkreten Lage ergehenden Predigt
zu konfrontieren (S.205). Hier scheint der Verfasser an eine Art Natur-
gesetz zu denken, fiir das er sich nicht ohne weiteres auf die Bibel wird
berufen kénnen (auch nicht auf Rom. 2, 14). Vielleicht aber gehen Wingrens
Gedanken in diesem Punkte anders, als man zunichst glaubt.

Sicher sind den in der Arbeit Wingrens behandelten grofien Theologen
Einwendungen wie die hier vorliegenden zum Teil schon vertraut. Ein
weiteres Publikum, wenigstens in Skandinavien, wird aber den Diskussions-
beitrag dieses lutherischen Theologen, der mit ungewdhnlicher Kraft iiber
Luther hinaus auf die Bibel zuriickgreifen will, mit Interesse und Spannung
studieren.

Basel. Bo Reicke.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 1955/15: Probleme um
das 10. Gebot im neutestamentlichen Zeugnis (Kurt Liithi); 16: Spiritus
Creator. Regin Prenters «Studien zu Luthers Theologie» (W. Oderbolz);
17: Die Bedeutung des Gottesvolks-Gedankens fir den neutestamentlichen
Kirchenbegriff (B. Reicke). Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft 1955/2:
Negombo, un centre de résistance catholique & Ceylan (R.Boudens); Stand
der katholischen Missionen um das Jahr 1765, I (N. Kowalsky); Les rédue-



	Rezensionen

