
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 5

Artikel: Charles Baudelaires Gedicht "Le rébelle" : Versuch einer Interpretation

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle».
Versuch einer existentiellen Interpretation.

Charles Baudelaire war ein Unkirchlicher. Ob er in
gleichem Sinne auch ein Ungläubiger war, findet sich in seinen
Schriften jedenfalls nicht einheitlich. Und das bedeutet uns,
daß darüber nicht wir zu befinden haben.

Die wenigen Gedanken Baudelaires sind: das im Leiden
sich entbergende Leid; die im Schuldigen Gestalt fassende
Schuld; die in Leid und Schuld dem schuldig Leidenden
begegnende Unendlichkeit.

Gewiß: Baudelaire nennt solche Wirklichkeit nicht nach
dem göttlichen Wort, sondern in Wörtern dichtet er sie zu
Worten. Aber in dem Maße, als seihst die Predigt das Wort
nur in heidnischen Wörtern ausrichten kann, und in dem Maße,
als sie es immer wieder an die sich Worte Dichtenden zu richten

hat — mag es der Theologie gut sein, wenn sie Baudelaire
nicht nur ein An-denken bewahrt, sondern ihm einmal
nachdenkt.

Das Gedicht «Le rébelle» sagt uns von Baudelaires Wissen
um die Sünde. Es entstand nach Jacques Crépet's kritischer
Ausgabe der «Oeuvres complètes» in der Zeit zwischen 1843
und 1848. Baudelaire hatte sich damals mit seiner Mutter und
seinem Stiefvater General Aupick entscheidend überworfen
und in immer strikterer Ausprägung das Leben eines Dandy
zu führen begonnen. Aus bürgerlicher Besorgnis ließ daher
Aupick Charles im September des Jahres 1844 durch den Notar
Ancelle bevormunden. Es ist hei dem ausgesprochen
neurotischen Charakter Baudelaires nicht ausgeschlossen, daß dieser
Zwang gleichsam als vordergründiges Motiv im Gedicht
erscheint. Aber wesentlich zum Verständnis der Verse ist diese
Feststellung nicht. Dagegen dürfte kaum gleichgültig sein, daß
«Der Empörer» am 15. September 1861 ein erstes Mal zusammen

mit den beiden Gedichten «L'avertisseur» und «La prière
d'un païen» veröffentlicht worden ist. In dieser Trilogie
erklingt der Grundton der «Fleurs du Mal». In ihr ist der Dichter
selbst gemeint. Die Worte des «Empörers» sind demnach in
Verantwortung geschrieben. Das Gedicht steht im 5. Band von
Crépet's Ausgabe, auf Seite 130, und heißt:



362 W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle»

Un Ange furieux fond du ciel comme un aigle,
Du mécréant saisit à plein poing les cheveux,
Et dit, le secouant: «Tu connaîtras la règle!
(Car je suis ton bon Ange, entends-tu?) Je le veux!

Sache qu'il faut aimer, sans faire la grimace,
Le pauvre, le méchant, le tortu, l'hébété,
Pour que tu puisses faire à Jésus, quand il passe,
Un tapis triomphal avec ta charité.

Tel est l'Amour! Avant que ton cœur ne se blase
A la gloire de Dieu rallume ton extase;
C'est la Volupté vraie aux durables appas!»

Et l'Ange, châtiant autant, ma foi! qu'il aime,
De ses poings de géant torture l'anathème;
Mais le damné répond toujours: «Je ne veux pas!>

Das Sonett steht unter der Gestalt des Engels. Ja, dem Engel
unterstellt Baudelaire in der «Bénédiction» sein dichtendes
Schaffen, und geheimnisvoll durchschreitet dieser Bote anderer
Welten sein ganzes sündenträchtiges Werk. Aus mannigfachem
Bereich naht er sich in den je bestimmten Dienst: unenträtsel-
tes Jenseits birgt sich in ihm, wenn im «Danse macabre», dem
Blöden unsichtbar, der Engel das rastlose Treiben der Welt
beherrscht, wenn in «Réversibilité» der Hellsichtige, befangen
in Weltangst, zweifelnd und verzweifelnd um nichts als sein
Gebet anzurufen wagt, wenn er ihm in «Le flacon» als der
unheimlichen, begrenzenden Macht des Todes begegnet. Nur
mit scheuem Gewissen anerkennt er in ihm den Künder des

kommenden Gottes; denn obwohl der Engel in «L'imprévu»
allen Ertragenden Sieg schallen läßt, obwohl er in «La
rançon» zeugt für jene, die in Kunst und Liebe für die Ankunft
bereit sind, entgeht dem klaren Blick des Dichters der Abgrund
nicht, aus welchem im «Reniement de Saint Pierre» ein Schwall
von Flüchen zu Gottes Seraphen entsteigt. Selbst an solch
schuldiges Tun verfallen, erfährt der Dichter darum im Fluch
zugleich die Freude, welche die Engel des Bösen im Gedicht



W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle» 363

«Une martyre» über unsere gottlosen Feste empfinden, und vom
Dämonischen eingekerkert bekennt er sich in «Les litanies de

Satan» zum Satan als dem schönsten Engel. Aber mitten in
diesem Zwang des Schrecklichen tritt im Bild der hehren Frau
bald mit versöhnender Milde, bald mit wilder Leidenschaft der
Engel der Liebe entgegen, der in der «Hymne» dem Düstern
Klarheit spendet, der in «Le vin des amants» die Umgetriebenen

ins Paradies der Träume entrückt, der in «La mort des

pauvres» als Erlöser sanften Schlaf über die Gequälten breitet.
Und endlich enthüllt sich die befreiende Kraft des Engels in der
Wirklichkeit eines gnostischen Geistes, wenn im Gedicht, das
anhebt «Avec ses vêtements ondoyants», der Himmlische, Engel
und Sphinx zugleich, hervortritt in der kalten Hoheit eines
unfruchtbaren Weibes, wenn er im Gedicht, das mit der Frage
beginnt «Que diras-tu ce soir, pauvre âme solitaire?», in einem
Schutzgeist, Muse und Madonne, geistigen Duft verströmt und
den Lobsingenden mit dem Gewand des Glanzes umkleidet,
wenn er in «Un voyage à Cythère» die Seele begeistert zum
Licht erhebt.

Solche Vielfalt von Engeln, die, an sich zwar eindeutig,
unter sich in teils verwandten, teils widersprechenden Bezügen
stehen, verwehrt die anfängliche Frage nach der einen eigentlichen

Gestalt. Das Werk Baudelaires kennt eine bergende Einheit

nicht. Aus dem Zwiespalt und der Unrast befreit sich der
Dichter zwar in die jeweilige Eindeutigkeit einer dichterischen
Aussage; aber das Gesagte bleibt in seiner Jeweiligkeit vereinzelt;

es tritt neben anderes von gleicher Gültigkeit, es findet
nicht aus der Eindeutigkeit zur Einheit und entbirgt seine
Gleich-Gültigkeit im Widerspruch. Demnach vermag nur dieser
Widerspruch die ganze Dichtung Baudelaires zu bergen. Und
jede Deutung, die das Widersprechende in einer angeblichen
Einheit entspannt, verbirgt das Wesen von Baudelaires
dichtender Eindeutigkeit. Es leuchtet aber ein, daß die Vielfalt
eindeutiger Aussagen sich aus den Augenblicken ergeben muß
und nicht in biographischen Zeiträumen festgestellt werden
kann. So verstanden, ist auch die jüngst wieder von Jean Paul
Sartre zugegebene Zweispurigkeit Baudelaires eine unzureichende

Erklärung, weil sie bei allem gegenteiligen Bemühen
doch befangen bleibt in der Vorstellung, daß es im letzten den



364 W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle»

buntschillernden Heiden und, zu ganz bestimmten Zeiten, aus
Todesangst den Katholiken gäbe.

Damit ergibt sich uns die Aufgabe, das Gedicht «Le rébelle>
aus sich selbst zu verstehen und naheliegende Vergleiche
abzugrenzen. Solches Verständnis kann sich darum nicht
anheischig machen, auf Baudelaires ganzes Werk zu treffen. Sie
bescheidet sich, ihn in seiner jeweiligen Aussage als Dichtenden

zutreffend zu erfassen.
Baudelaire dichtet den Engel des «Empörers» als den

zornigen und den gütigen in einem. Das Selbstzeugnis aus dem
zwölften Fragment der Fusées drängt sich zum deutenden
Abwägen auf. Es lautet:

«Wenn sich ein Mensch an Faulheit, Träumerei, Müßiggang

so sehr gewöhnt hat, daß er ständig alles Wichtige auf
den kommenden Tag verschiebt, und wenn ihn dann eines Morgens

ein anderer Mensch mit tüchtigen Peitschenhieben weckte
und ihn erbarmungslos so lange peitschte, bis er, der nicht aus
Lust arbeiten kann, aus Furcht zu arbeiten begänne, wäre dann
dieser Mann mit der Peitsche nicht wahrhaft sein Freund, sein
Wohltäter?»

Besagen die beiden Aussagen dasselbe? Sind sie beide
Ausdruck, etwa nach der Meinung Blins, von Baudelaires
sadomasochistischer Ambivalenz? Fragelos trifft dies zu auf das

Selbstzeugnis, sofern «Sinn und Gehalt der sexuellen
Perversionen» nicht bloß in der Weise der psychoanalytischen
Perversionstheorie Freuds als «Fixierung der infantilen Neigungen»,

nicht bloß im Sinne der anthropologischen Perversionstheorie

von Gebsattels als «destruktive Reaktionsbildungen»,
sondern mit der daseinsanalytischen Einsicht von Medard Boß
als ein verstimmtes Liebend-in-der-Welt-sein-Können aufgefaßt
werden. Diesen Weg hat Baudelaire ahnend selbst beschritten,
wenn er in dem «das Gedicht vom Haschisch» einleitenden
Abschnitt «Le goût de l'Infini» sagt:

«Die Fehler des Menschen, wie schreckerfüllt man sie sich
auch denke, liefern den Beweis von seinem Drang nach dem
Unendlichen; nur irrt dieser Drang vielfach im Weg... Aber
eben in dieser Verderbnis des Sinnes für das Unendliche liegt,
wie ich meine, der Grund zu allen schuldigen Ausschweifungen.»



W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle> 365

Damit weist freilich der Satz aus den Fusées schon als
solcher unwillkürlich über das rein Psychologische hinaus auf das

Existentielle; das Selbstzeugnis bleibt nicht mehr das eigentlich
Gemeinte, sondern umgekehrt: die wahre Aussage verbirgt sich
erst im Selbstzeugnis; und das Wahre solchen Sagens gewinnt
seine Wirklichkeit darum nur, sofern es selbst im Selbst das

Sagen zeugt. Und von hier aus nötigt sich ein zweites Nein
gegen den Versuch Sartres auf, der gerade, weil er in dem
Persönlichen eines Lebensbildes verhaftet bleibt, einer Schmähschrift

ähnlicher sieht als einer Deutung. — Steht schon der
Sinn des Fragmentes nach der schicklichen Verwirklichung von
Baudelaires Schickung als Dichter, so tritt erst recht in der
Gestalt des Engels das Wissen um eine Wirklichkeit entgegen,
die nicht anders begegnen kann als im Gericht. Jene Aussage
gründet in Baudelaires Anspruch, das Dichterische zu
verkörpern — dieses geschieht im Bekenntnis des «Ungläubigen,
Verfluchten und Verdammten». Ihm erscheint der Engel «zornig»,

sein Tun «Züchtigung». Aber der Engel selbst unterstellt
den Zorn seiner Züchtigung der Liebe, und eben in seinem
«Aufrütteln» und «Quälen» offenbart er sich dem Verstehenden als
der Gute. Die Güte des Engels wird also nicht losgelöst von
seiner Züchtigung wahrgenommen. Aber dennoch ist nicht
schon die Züchtigung des Zornigen Güte, sondern Güte ereignet

sich im Zorn der Züchtigung, weil sich der Engel,
adlergleich und riesenhaft, vom Himmel her überhaupt naht, um
den Empörer anzusprechen. Demnach enthüllen sich Zorn
und Züchtigung als Güte, maßen sie Ausdruck dieses Anspruches

sind. Der Mensch jedoch erfährt als Ungläubiger die
Tatsache des gütigen Anspruches als zornige Züchtigung: er hört
wohl den Anspruch der Güte, aber er vermag ihn in seinem
Unglauben nur als Züchtigung wahrzunehmen. Und damit
hat der Ungläubige im Grunde das Verstehen des Anspruches
schon vertan. Er ist entschieden — der Verfluchte und
Verdammte. Der sich im letzten Vers bekundende Unwille des

Empörers gegen den Anspruch des Engels wird von hier aus
durchsichtig werden.

Mit solcher Ausfaltung dessen, was eigentlich die
zusammengeballte Dichtung vom Engel meint, ist bereits auch jene
Deutung verunmöglicht, welche den Engel als Symbol einer



366 W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht 'Le rébelle»

innern Stimme auffaßt. Er bedeutet ja die Wirklichkeit eines

Anspruches, den der Mensch deshalb nicht von Innen vernimmt,
weil er, wie der zweite Stollen aufweisen wird, aus der jeweiligen

Lehenslage kommt. Und weiter erhärtet das vorgetragene
Verständnis auch daraus, wie ganz anders Baudelaire in dem

gleichzeitig veröffentlichten Gedicht «L'avertisseur» die Stimme
des Gewissens gedichtet hat.

So wäre der Engel denn gegenständliche Gestalt? Objektivierend

spricht Baudelaire vom Anspruch in der «Eloge du
maquillage», dem elften Abschnitt der dem Aquarellisten Constantin

Guys gewidmeten Schrift «Le peintre de la vie moderne».
Dort heißt es:

«Nehmt in Augenschein und zergliedert alles, was natürlich
ist — ihr findet nur Scheußliches. Alles, was schön und edel ist,
ist das Ergebnis von Vernunft und Berechnung. Das Verbrechen,

zu dem das menschliche Lebewesen schon im Mutterleib
Lust schöpft, ist von Ursprung natürlich. Die Tugend dagegen
ist künstlich, übernatürlich, da es zu allen Zeiten und bei allen
Völkern der Götter und Propheten bedurfte, die vertierte
Menschheit darin zu unterweisen, und der Mensch von sich aus
nicht im Stande gewesen wäre, sie zu entdecken. Das Böse
geschieht ohne Anstrengung, natürlich, aus Notwendigkeit; das
Gute ist immer der Ertrag einer Kunst.»

Wesentlich ist den Sätzen das uneingeschränkte Ja zu einem
Anspruch, den der Mensch als vernünftig vernimmt, darin er
das Gute einsieht. Mag darum dem Guten die Güte aus der
Göttlichkeit zugestellt werden und mag diese Zustellung des
Göttlichen die Unzuständigkeit des natürlichen Menschen für alles
Gute behaupten — die einmal zugestandene Göttlichkeit des
Guten macht die Güte zum Vorhandenen. Denn hat die
Vernunft die Güte des Guten vernommen, bestellt sie berechnend
sogar das Göttliche des Guten: der Unzuständige kommt nun
in den Stand, schaffend das Gute selbst zustande zu bringen. Im
Stande des Schaffenden, als Künstler, kann der Mensch das
Gute. Er wird nach dem Maß seines künstlerischen Könnens
der Schöpfer der sich im Guten entbergenden Güte. In den Händen

des Künstlers erlangt demnach das Gute seine Güte, und
so wird die Güte als ein Gekonntes ein Vorhandenes. Im Vor-



W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle» 367

handen-sein erlangter Güte aber stellt sich dem Künstler
zulänglich das Göttliche.

Steht Baudelaire mit dieser Anschauung wirklich, wie Massin

und überhaupt die römisch-katholischen Interpreten wollen
und wie es merkwürdigerweise auch Sartre übernimmt, unter
dem unmittelbaren Einfluß Joseph de Maistres? Baudelaire hat
zwar den ultramontanen philosophischen Schriftsteller der
romantischen Reaktion geschätzt und bisweilen gestanden, daß er
bei ihm den Gebrauch der Vernunft gelernt habe. Aber der
zeitlebens einsame Dichter hat in seiner Vernunft stets Eigenes
vernommen; und so erhellt die genannte Anschauung vom Wesen

des Guten weniger sein Verständnis des überlieferten
Gesetzes, wie man im Falle einer Beeinflussung durch De Maistre
erwarten müßte, als vielmehr seinen Anspruch, im Dichterischen

das Göttliche zu vermitteln. Diese Anschauung jedoch
unterscheidet das Zitat nicht nur von den Begriffen De Maistres,
sondern auch vom dichtenden Sagen des Engels in unserem
Gedicht, über welchen, wie leicht einleuchtet, nicht im Sinne des

besprochenen Textes objektivierend verhandelt werden kann.
Denn der Engel erscheint ja nicht zuerst als die Gestalt des

Ansprechenden, sondern er bedeutet selbst den Gehalt des

Anspruches, der zunächst verlautet im Wort: Tu connaîtras la
règle! Was heißt das? Stefan George deutet nach-dichtend:
«Erkennst du deine pflichten?» Aber damit wäre das Verlautete
nicht nach-gedacht und mithin nahezu verhallt. Baudelaire
denkt hier kaum an eine Verpflichtung, die, einmal übernommen,

immer schon über ihre unwandelbaren Pflichten weiß. Er
sagt nicht vom ein für allemal festgesetzten Recht unseres Tuns,
sondern er nennt den Maßstab. Aber an ihn kann nicht jederzeit
durch bloße Rückfrage erinnert werden, weil er nicht wie die
ständige Pflicht fortwährend zuhanden steht. Der Maßstab
weist uns die Richtung nur in Zukunft. Nur indem er je und je
auf uns zukommt, werden wir ihn ermessen. Wir kennen ihn
demnach nicht schon als das Rechte, sondern wir ermessen ihn
als den von Augenblick zu Augenblick für unsere Anerkennung
die Richtung Weisenden. Aber wann und wo weist denn der
Maßstab die Richtung zum Rechten? Antwort geben uns die
beiden ersten Verse des zweiten Stollens; der Maßstab erweist
sich als Richtscheit in jeder Begegnung, die Liebe heischt:



368 W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle»

Sache qu'il faut aimer, sans faire la grimace, / Le pauvre, le
méchant, le tortu, l'hébété. Liebende Begegnung in der je
einmaligen Lehenslage ist also die Weisung des Maßstabes. Solche
Weisung des Maßstahes aber ermißt nur die Liehe. Einzig das
liebende Handeln, nicht schon das Wissen um Liebe vernimmt
aus dem Bedürfnis des Begegnenden die Weisung des
Maßstabes in Richtung des Rechten als Ermessen des je Angemessenen.

Das Ermessen des Angemessenen ergibt sich darum nicht
aus objektivierendem Nachdenken, nicht aus dem gelehrten
Wunsche, sachlich festzustellen, was im Gesetz ergangen ist;
denn das Ergangene ist ja immer schon das Vergangene. Aber
das Angemessene weist sich dem, der die Weisung des
Maßstabes jetzt und hier anerkennt, der sich im Angesicht seiner
wechselnden Lehenslage je zum Maßstab bekennt als zu dem
ihm fort und fort zukommenden, der die bergende Sicherheit
eines in der Vergangenheit Ergangenen läßt und sich an das je
zukommende Enthergen des jetzt noch verborgenen Maßstabes
hält in der Gewißheit, daß sich der existentiellen Hingabe das
Angemessene offenbaren wird. Dieser Zuversicht aber, der sich
in solchem Einsatz für die Weisung des Maßstabes die Antwort
auf die Frage nach dem Anspruch des Engels geschenkt hat,
ist jene andere Frage nach der objektiven Gegebenheit des
Engels müßig geworden, weil er sich in der Verwirklichung
liebender Begegnung längst dagegen versehen hat, als handle
es sich hei existentialem Verstehen bloß um innerweltliche
Subjektivität oder gar innerseelische Vorgänge des Subjektes.

Darum nennt Baudelaire jetzt auch das Ziel des Angemessenen:

liebende Begegnung will sich mir schenken, so spricht
der Engel zu, Pour que tu puisses faire à Jésus, quand il passe, /
Un tapis triomphal avec ta charité. In der ersten Ausgabe des
Gedichtes hatte Baudelaire im Hinblick auf den Angesprochenen

noch unverbindlich formuliert gehabt: Afin de pouvoir
faire Die nachträgliche Änderung ist sehr sprechend. Sie

spricht den Anspruch dem Angesprochenen entsprechend zu;
erst durch diese Änderung ist der Anspruch bündig geworden:
er bindet das Unverbindliche und macht so den Anspruch für
den Angesprochenen seihst bindend. Der Angesprochene steht
jetzt im Bund. Der so verbindlich gewordene Finalsatz weist
aber als Ziel des Bundes Jesus auf. Ihn hat Baudelaire freilich



W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rebelle» 369

selten genannt. Wenn er ihn jedoch in den Gedichten Le mauvais

moine, Châtiment de l'orgueil, Le reniement de Saint
Pierre, L'examen de minuit oder auch in der Studie De l'essence
du rire nennt, so erscheint er immer in seiner Gottheit, ja im
letztgenannten der Gedichte gar als der Götter Unbestreitbarer.
Jesus muß demnach Ziel des Bundes sein in seiner Gottheit.
Aber wie steht die Gottheit Jesu zum Bunde? Nach dem bis
anhin Dargelegten offenbart sich Gott im Anspruch; mehr
noch: der Anspruch ist für Baudelaire in solcher Weise göttlich,

daß sich die Frage nach dem Dasein Gottes erübrigt für
den, welcher des Göttlichen im Anspruch gewahr wurde. So

wenigstens müssen wir jetzt den berühmten und zerdeuteten
Satz aus dem ersten Fragment der Fusées vernehmen, der sagt:
Dieu est le seul être qui, pour régner, n'ait même pas besoin
d'exister. Solchen Anspruch erfahren wir zunächst als die
Angesprochenen. Aber das eigentliche Verstehen des Anspruches
ereignet sich nur, wenn sich die Angesprochenen zugleich als
die Beanspruchten wissen. In unserem Beansprucht-sein offenbart

sich Gott als das Ziel des im Anspruch gründenden Bundes.

Demnach steht die Gottheit Jesu zum Bunde als das Göttliche

des Anspruches. Jesus ist der Anspruch Gottes, in
welchem der Beanspruchte erst sich selbst versteht. Er versteht
nun, daß er, im Anspruch stehend, gerade auch in seinem
Entsprechen auf solchen Anspruch angewiesen bleibt auf den, der
durch die Tatsache des gütigen Anspruches liebende Begegnung
allererst erschließt. Und in solchem Erschließen entbirgt sich
der anfängliche Anspruch darum in Einem als die endliche
Weisung des Zieles. Sie heißt jetzt aber: Tel est l'Amour! Avant
que ton cœur ne se blase / A la gloire de Dieu rallume ton extase.

Liebende Begegnung verharrt nicht in sich gekehrt. Sie
kehrt sich zum Gegenüber. Und nur im Gegenüber selbst
erschließt sich mir Begegnung, weil ich durch solche Zukehr
jenen Abstand zu mir selbst gewinne, der mich in den Stand
rechter Einkehr stellt. In der rechten Einkehr erfahre ich mich
wesentlich als den, der auf die Zukehr angewiesen ist. In dieser
Weisung aber birgt sich das Wesen der Ekstase. Ekstase
befreit den in sich Gekehrten aus seiner Verschlossenheit in die
Zukehr. Ekstase ermöglicht allererst das Existieren. Maßen

nun aber das Existieren solchergestalt nicht aus sich selbst ge-

24



370 W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht <Le rébelle»

schieht, sondern immer nur aus der Weisung der Zukehr —
weist die Ekstase immer schon über die Existenz hinaus. Wohin

aber weist sie? Sie weist auf den Anspruch, der mich
beansprucht. Aber wenngleich der Anspruch in der Vergangenheit
ergangen — die Beanspruchung des Anspruches kommt doch
erst aus der Zukunft zu: aus dem Anspruch heraus erfahre ich
die in Zukunft je zukommende Beanspruchung. Hat sich aber
im Anspruch Gott offenbart — so muß ich ihm auch in der
Beanspruchung begegnen. In der Beanspruchung begegne ich
Gott als dem endlichen Ziel des Anspruches. Die bestimmte Art
dieser Begegnung mit Gott heißt der Dichter Ehre. Solche Ehre
vermag ich freilich erst, wenn ich die eigene Unehre kenne. Das
Kennen der Unehre aber ereignet sich in der Ekstase. Die
Ekstase weist als Weisung der Zukehr meine Bedürftigkeit auf:
um überhaupt zu existieren, bedarf ich ja der Welt und der
Menschen. Aber Welt und Menschen stehen mir nicht zur
Verfügung, sondern sie werden mir nach dem Maße zuteil, als ich
mich selbst zur Anteilnahme erschließe. Zu solcher Anteilnahme

kann ich mich jedoch nur aus der Bedürftigkeit heraus
entschließen. Dennoch begründet die Bedürftigkeit selbst diesen
Entschluß nicht, sondern sie bedeutet ihn bloß, indem sie erst
auf den Grund selbst hindeutet. Den Grund erfahre ich im
existentiellen Entscheid für den in der Beanspruchung an mir
Wirklichkeit werdenden Anspruch Gottes, der sich mir gibt
als Gabe und Auf-gabe. Als der so Begabte kann ich, der
Bedürftigkeit enthoben, antworten im Dank. Der Dank aber
erstattet aus der Begabung nur die Gabe selbst. Diese Gabe ist
die Ehre: Gott ehrt mich mit seiner Gabe, gerade weil ich und
wenn ich selbst keine Ehre habe. Aber als der Geehrte und
somit Ehrenhafte vermag ich jetzt das Ehren. Im Ehren erstatte
ich demnach Gottes Ehre, die sich in mir selbst ehrt. Solche
Ehre allein läßt zu Gott, weil sich das Herz dabei nicht aufläßt.

Aber warum fährt nun der Dichter fort: C'est la Volupté
vraie aux durables appas! Baudelaire nennt das Wesen der
Wollust im gleichzeitig erschienenen Gedicht «La prière d'un
païen». Wollust erschließt dem Verschlossenen die Ekstase,
indem sie ihn außer sich bringt. Gerät der Verschlossene außer
sich, so währt er freilich nicht schon in der Ekstase. Aber das
Außer-sich-Sein erschließt doch die Ekstase, maßen es den Ver-



W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht 'Le rébelle» 371

schlossenen öffnet. In der Offenheit nach Außen vermag sich
die Ekstase zu ereignen, sobald das Außen dem Offenen nicht
mehr äußerlich bleibt, sondern in der Begegnung verinnerlicht
wird als das, was Existenz gewährt. Ekstase wird gewährt
während der Offenheit des Außer-sich-Seins. Und solange diese
Offenheit gewahrt bleibt, währt auch die Existenz. — Allein
die Wollust im «Gehet eines Heiden» unterscheidet sich von der
wahren Wollust fortwährender Lust im «Empörer». Dieser
Unterschied bleibt uns zu bedenken. Der verschlossene Baudelaire

hat fort und fort nach Offenheit gesucht. Und in dem Maße
als ihn Wollust außer sich zu bringen vermochte, wurde er
auf der Suche nach öffnender Wollust süchtig. Seine Sucht
nach Rauschgiften weist demnach den verzweifelnden Willen
zur Existenz auf. Aber gerade weil dieser Wille verzweifelnd
ist und dergestalt in die Sucht entbirgt, steht Wollust ständig
in Gefahr, statt Ekstase zu wirken — verwirkt zu werden in
Schwelgen und Genuß. Diese Gefahr gewahrt der Dichter im
«Gebet eines Heiden», ohne daß er sich ihr zu entziehen
vermöchte; süchtig sucht er sie auf und erliegt ihr. Aber all das
entgeht der Klarsicht Baudelaires nicht: er kennt «Die Moral»
des «Gedichtes vom Haschisch»; er weiß, daß auf die «Voluptés
de l'opium» die «Tortures de l'opium» folgen — und er nimmt
wahr, daß so das Wesen der Wollust vertan ist. Darum nennt
der Dichter im «Empörer» eigens die wahre Wollust, welche
sich in die Ekstase bewährt und im Existierenden währende
Lust läßt.

Nun vermögen wir das Wort des Engels zu verstehen. Es
lautet in unserer Sprache so:

Du wirst das Maß ermessen!
(Gewahrst du, daß dein guter Engel spricht?) Ich will's!

Vernimm den Anspruch, der dich lieben heißt,
Wer arm und bös, gequält und blöde ist,
Damit zukünftig du in Jesus Christ
Zukommendem begegnen kannst aus offnem Geist.

Liebe ereignet so! Eh sich dein Herz aufblase,
Bewähre dir zur Ehre Gottes in Ekstase
Die wahre Wollust, deren Lust fort währt.



372 IV. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle»

Was aber antwortet nun der Empörer auf dieses Wort? Er
antwortet: «Je ne veux pas!» Und wie verantwortet er seine
Antwort? Er verantwortet sie nicht. Sie stellt sich, um es in
einem Namen des Baudelaire in manchem nahen Kierkegaard
zu nennen, mit der «Plötzlichkeit des Dämonischen» ein. Der
Verdammte platzt mitten in den gütigen Anspruch, weil er sich
als Dämonischer gerade vor dem Guten ängstigt. Die Angst des
Dämonischen erklärt freilich die unwillige Antwort nicht; aber
ihrem Grund entspringt sie als das Plötzliche. Dies Plötzliche
vermögen wir aus dem Gedicht noch etwas näher zu umschreiben;

denn das Gedicht ist als Bekenntnis des «Ungläubigen,
Verfluchten und Verdammten» gedichtet. Als solcher kennt der
bekennende Dichter in seiner Weise auch das Plötzliche. Das
Plötzliche kann er kennen, weil er dem Anspruch zugehört hat.
Aber dies Hören hat sich nicht so ereignet, daß der Hörende
schon immer dem Anspruch gehörte. Es geschah schon allererst

nicht als das gehörige Hören, sondern es war schon anher
voreingenommen von seinem Unglauben, dem Unglauben höriges

Hören. Hörig sich selbst, will das Seihst das Gehörige nicht.
Es antwortet unverantwortlich ins Ungehörige. Das
Ungehörige aber gehört niemandem. Darum verhallt es und findet
nicht zu Gott. Es ist Sünde.

Baudelaire hat also nicht wohl auf den Anspruch gehorcht,
er hat beim Anspruch nicht aufgehorcht, weil er das Gehorchen
nicht vermochte. Wagen wir ihn deshalb des Unglaubens zu
zeihen? Wir wagten es, wenn wir erst selbst zu gehorchen
vermöchten. Richten wir sein Gedicht? Über das Rechte gibt es
nichts zu richten, und das Rechten über Richtiges und Unrichtiges

verrichtet nichts. Aufs Rechte werden wir nur gerichtet,
wenn der Rechte seihst uns richtet im Geheimnis des Entscheides.

1

1 Aus dem umfangreichen Schrifttum über Charles Baudelaire und sein
Werk wurden hier ausdrücklich genannt: Jean Paul Sartre, Baudelaire,
erschienen hei Gallimard in Paris, am leichtesten zugänglich in der deutschen
von Beate Möhring besorgten Übersetzung des Rowohlt-Verlages (1953) ;

ferner: Georges Blin, Le sadisme de Baudelaire (Paris 1948) und Jean Massin,

Baudelaire «entre Dieu et Satan» (Paris 1946).
Von den im Aufsatz nicht eigens zitierten Arbeiten seien wenigstens

angegeben: Marc Eigeldinger, Le platonisme de Baudelaire (Neuchâtel 1953);
Robert Chérix, Essai d'une critique intégrale: Commentaire des «Fleurs du



Miszelle 373

Mal» (Genève 1949) ; Paul Arnold, Le Dieu de Baudelaire (Paris 1947) ;

Benjamin Fondane, Baudelaire et l'expérience du gouffre (Paris 1947); und aus
dem deutschen Sprachgebiet Erich Auerbach, Vier Untersuchungen zur
Geschichte der französischen Bildung (Bern 1951).

An sonstiger Literatur nimmt der Aufsatz Bezug auf: Medard Boß, Sinn
und Gehalt der sexuellen Perversionen (Bern und Stuttgart 1952) und auf
Kierkegaard, «Der Begriff Angst» und «Furcht und Zittern»; die Stellen
über das Dämonische finden sich in der neuen Ausgabe von Emanuel Hirsch
im «Begriff Angst» auf den Seiten 122—160 (zum Plötzlichen besonders
S. 134 ff.), in «Furcht und Zittern» auf den Seiten 106—128.

Basel. Walter Frei.

Miszelle.

Proverbs xix. 26.

"He that spoileth his father and chaseth away his mother is a son that
causeth shame and bringeth reproach" (Revised Version).

The difficulties in the interpretation of this proverb, though skilfully
concealed in this inexact translation, have not yet been satisfactorily met,
so far as I know, and another attempt to resolve them may not come amiss.

The problem is raised by the two verbs describing the unfilial son's
conduct, since they are far too strong for the context. Normally Tjtf "sacked,
wrought havoc of, treated violently" takes captured cities or defeated
enemies as its object, and the text is uncertain in the three other passages
in which this is an individual person or persons (Mic. ii. 4, Ps. xvii. 9, Prov.
xi. 3) ; further, the simple Qal is used in all such passages, and the intensive
(or causative) Pi. is here unique and inexplicable. At the same time putting
one's mother to flight is a strange offence. Indeed, both offences, if the text
is taken in its literal and natural sense, are overdrawn and the comparison
in the balancing clause is a bathos, if indeed it is not absurd; for the only
possible translation is prima facie "one who works havoc with his father
puts his mother to flight; (he is) a son who disappoints and shames (his
parents)".

There can be little doubt that Houbigant has rightly explained the
second verb by comparing it with the Arab, baraha "was angry", barraha
"grieved, vexed" and 'abraha "harmed"; and the Pesh.'s m'iq "oppressing,
grieving" confirms this explanation. The first verb must then mean something

consonant with this notion; and this may be found in the cognate Arab.
sadda "blocked up, checked". This verb offers a suitable sense in several
idioms in which it occurs; such are in the I theme saddahu "he stopped his
mouth, prevented him from speaking", sadda 'aid hasmin "he stopped an
opponent from speaking" and sadda masadda 'abihi "he filled up, took the


	Charles Baudelaires Gedicht "Le rébelle" : Versuch einer Interpretation

