Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 5

Artikel: Charles Baudelaires Gedicht "Le rébelle" : Versuch einer Interpretation
Autor: Frei, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Charles Baudelaires Gedicht <Le rébelle».

Versuch einer existentialen Interpretation.

Charles Baudelaire war ein Unkirchlicher. Ob er in glei-
chem Sinne auch ein Ungldubiger war, findet sich in seinen
Schriften jedenfalls nicht einheitlich. Und das bedeutet uns,
dafl dariiber nicht wir zu befinden haben.

Die wenigen Gedanken Baudelaires sind: das im Leiden
sich entbergende Leid; die im Schuldigen Gestalt fassende
Schuld; die in Leid und Schuld dem schuldig Leidenden be-
gegnende Unendlichkeit.

Gewifl: Baudelaire nennt solche Wirklichkeit nicht nach
dem gottlichen Wort, sondern in Wortern dichtet er sie zu
Worten. Aber in dem Malfe, als selbst die Predigt das Wort
nur in heidnischen Wértern ausrichten kann, und in dem Male,
als sie es immer wieder an die sich Worte Dichtenden zu rich-
ten hat — mag es der Theologie gut sein, wenn sie Baudelaire
nicht nur ein An-denken bewahrt, sondern ihm einmal nach-
denkt.

Das Gedicht «Le rébelley sagt uns von Baudelaires Wissen
um die Siinde. Es entstand nach Jacques Crépet’s kritischer
Ausgabe der «Oeuvres complétesy in der Zeit zwischen 1843
und 1848. Baudelaire hatte sich damals mit seiner Mutter und
seinem Stiefvater General Aupick entscheidend iiberworfen
und in immer strikterer Ausprigung das Leben eines Dandy
zu fithren begonnen. Aus biirgerlicher Besorgnis lieff daher
Aupick Charles im September des Jahres 1844 durch den Notar
Ancelle bevormunden. Es ist bei dem ausgesprochen neuro-
tischen Charakter Baudelaires nicht ausgeschlossen, daf} dieser
Zwang gleichsam als vordergriindiges Motiv im Gedicht er-
scheint. Aber wesentlich zum Verstindnis der Verse ist diese
Feststellung nicht. Dagegen diirfte kaum gleichgiiltig sein, daf}
¢«Der Empoérery am 15. September 1861 ein erstes Mal zusam-
men mit den beiden Gedichten «I.avertisseury und «La priére
d’'un paien» verdffentlicht worden ist. In dieser Trilogie er-
klingt der Grundton der «Fleurs du Mals. In ihr ist der Dichter
selbst gemeint. Die Worte des «Emporersy sind demnach in
Verantwortung geschrieben. Das Gedicht steht im 5. Band von
Crépet’s Ausgabe, auf Seite 130, und heilit:



362 W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht <Le rébelle»

Un Ange furieux fond du ciel comme un aigle,
Du mécréant saisit a plein poing les cheveux,

Et dit, le secouant: <Tu connaitras la régle!

(Car je suis ton bon Ange, entends-tu?) Je le veux!

Sache qu’il faut aimer, sans faire la grimace,

Le pauvre, le méchant, le tortu, I'hébété,

Pour que tu puisses faire & Jésus, quand il passe,
Un tapis triomphal avec ta charité.

Tel est I’Amour! Avant que ton coeur ne se blase
A la gloire de Dieu rallume fon extase;
C’est la Volupté vraie aux durables appas!>

Et ’Ange, chitiant autant, ma foi! qu’il aime,
De ses poings de géant torture 'anathéme;
Mais le damné répond toujours: «Je ne veux pas!»

Das Sonett steht unter der Gestalt des Engels. Ja, dem Engel
unterstellt Baudelaire in der «Bénédictiony sein dichtendes
Schaffen, und geheimnisvoll durchschreitet dieser Bote anderer
Welten sein ganzes siindentrédchtiges Werk. Aus mannigfachem
Bereich naht er sich in den je bestimmten Dienst: unentrétsel-
tes Jenseits birgt sich in ihm, wenn im «Danse macabrey, dem
Bléden unsichtbar, der Engel das rastlose Treiben der Welt
beherrscht, wenn in «Réversibilités> der Hellsichtige, befangen
in Weltangst, zweifelnd und verzweifelnd um nichts als sein
Gebet anzurufen wagt, wenn er ihm in <«Le flacony als der
unheimlichen, begrenzenden Macht des Todes begegnet. Nur
mit scheuem Gewissen anerkennt er in ihm den Kiinder des
kommenden Gottes; denn obwohl der Engel in «L’imprévu»
allen Ertragenden Sieg schallen ldBt, obwohl er in «La ran-
gony zeugt fiir jene, die in Kunst und Liebe fiir die Ankunft
bereit sind, entgeht dem klaren Blick des Dichters der Abgrund
nicht, aus welchem im «Reniement de Saint Pierresy ein Schwall
von Fliichen zu Gottes Seraphen entsteigt. Selbst an solch
schuldiges Tun verfallen, erfihrt der Dichter darum im Fluch
zugleich die Freude, welche die Kngel des Bosen im Gedicht



W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle» 363

«Une martyrey» iiber unsere gottlosen Feste empfinden, und vom
Déamonischen eingekerkert bekennt er sich in «Les litanies de
Satany zum Satan als dem schoénsten Engel. Aber mitten in
diesem Zwang des Schrecklichen tritt im Bild der hehren Frau
bald mit vers6hnender Milde, bald mit wilder Leidenschaft der
Engel der Liebe entgegen, der in der «Hymne» dem Diistern
Klarheit spendet, der in «Le vin des amantsy die Umgetriebe-
nen ins Paradies der Traume entriickt, der in «La mort des
pauvresy als Krloser sanften Schlaf {iber die Gequélten breitet.
Und endlich enthiillt sich die befreiende Kraft des EEngels in der
Wirklichkeit eines gnostischen Geistes, wenn im Gedicht, das
anhebt « Avec ses vétements ondoyantsy, der Himmlische, Engel
und Sphinx zugleich, hervortritt in der kalten Hoheit eines un-
fruchtbaren Weibes, wenn er im Gedicht, das mit der Frage
beginnt «Que diras-tu ce soir, pauvre ame solitaire?», in einem
Schutzgeist, Muse und Madonne, geistigen Duft verstromt und
den Lobsingenden mit dem Gewand des Glanzes umkleidet,
wenn er in «Un voyage & Cythére» die Seele begeistert zum
Licht erhebt. '

Solche Vielfalt von Engeln, die, an sich zwar eindeutig,
unter sich in teils verwandten, teils widersprechenden Beziigen
stehen, verwehrt die anfingliche Frage nach der einen eigent-
lichen Gestalt. Das Werk Baudelaires kennt eine bergende Ein-
heit nicht. Aus dem Zwiespalt und der Unrast befreit sich der
Dichter zwar in die jeweilige Eindeutigkeit einer dichterischen
Aussage; aber das Gesagte bleibt in seiner Jeweiligkeit verein-
zelt; es tritt neben anderes von gleicher Giiltigkeit, es findet
nicht aus der Eindeutigkeit zur Ifinheit und entbirgt seine
Gleich-Giiltigkeit im Widerspruch. Demnach vermag nur dieser
Widerspruch die ganze Dichtung Baudelaires zu bergen. Und
jede Deutung, die das Widersprechende in einer angeblichen
Einheit entspannt, verbirgt das Wesen von Baudelaires dich-
tender Kindeutigkeit. Es leuchtet aber ein, dall die Vielfalt
eindeutiger Aussagen sich aus den Augenblicken ergeben muf}
und nicht in biographischen Zeitrdumen festgestellt werden
kann. So verstanden, ist auch die jiingst wieder von Jean Paul
Sartre zugegebene Zweispurigkeit Baudelaires eine unzurei-
chende Erklirung, weil sie bei allem gegenteiligen Bemiihen
doch befangen bleibt in der Vorstellung, dal es im letzten den



364 W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle>»

buntschillernden Heiden und, zu ganz bestimmten Zeiten, aus
Todesangst den Katholiken gébe.

Damit ergibt sich uns die Aufgabe, das Gedicht «Le rébelle>
aus sich selbst zu verstehen und naheliegende Vergleiche ab-
zugrenzen. Solches Verstindnis kann sich darum nicht an-
heischig machen, auf Baudelaires ganzes Werk zu treffen. Sie
bescheidet sich, ihn in seiner jeweiligen Aussage als Dichten-
den zutreffend zu erfassen.

Baudelaire dichtet den Engel des «<Empdrersy als den zor-
nigen und den giitigen in einem. Das Selbstzeugnis aus dem
zwolften Fragment der Fusées dringt sich zum deutenden Ab-
wiagen auf. Es lautet:

«Wenn sich ein Mensch an Faulheit, Triumerei, Miillig-
gang so sehr gewdhnt hat, dall er stindig alles Wichtige auf
den kommenden Tag verschiebt, und wenn ihn dann eines Mor-
gens ein anderer Mensch mit tlichtigen Peitschenhieben weckte
und ihn erbarmungslos so lange peitschte, bis er, der nicht aus
Lust arbeiten kann, aus Furcht zu arbeiten begiinne, wire dann
dieser Mann mit der Peitsche nicht wahrhaft sein Freund, sein
Wohltéiter?»

Besagen die beiden Aussagen dasselbe? Sind sie beide Aus-
druck, etwa nach der Meinung Blins, von Baudelaires sado-
masochistischer Ambivalenz? Fragelos trifft dies zu auf das
Selbstzeugnis, sofern «Sinn und Gehalt der sexuellen Perver-
sioneny nicht blofl in der Weise der psychoanalytischen Per-
versionstheorie Freuds als «Fixierung der infantilen Neigun-
geny, nicht blofl im Sinne der anthropologischen Perversions-
theorie von Gebsattels als «destruktive Reaktionsbildungeny,
sondern mit der daseinsanalytischen Einsicht von Medard Bof}
als ein verstimmtes Liebend-in-der-Welt-sein-Konnen aufgefalit
werden. Diesen Weg hat Baudelaire ahnend selbst beschritten,
wenn er in dem «das Gedicht vom Haschischy einleitenden Ab-
schnitt «Le gotit de I'Infiniy sagt:

«Die Fehler des Menschen, wie schreckerfiillt man sie sich
auch denke, liefern den Beweis von seinem Drang nach dem
Unendlichen; nur irrt dieser Drang vielfach im Weg... Aber
eben in dieser Verderbnis des Sinnes fiir das Unendliche liegt,
wie ich meine, der Grund zu allen schuldigen Ausschweifun-
gen.»



W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle> 365

Damit weist freilich der Satz aus den Fusées schon als sol-
cher unwillkiirlich iiber das rein Psychologische hinaus auf das
Existentielle; das Selbstzeugnis bleibt nicht mehr das eigentlich
Gemeinte, sondern umgekehrt: die wahre Aussage verbirgt sich
erst im Selbstzeugnis; und das Wahre solchen Sagens gewinnt
seine Wirklichkeit darum nur, sofern es selbst im Selbst das
Sagen zeugt. Und von hier aus noétigt sich ein zweites Nein
gegen den Versuch Sartres auf, der gerade, weil er in dem Per-
sonlichen eines Lebensbildes verhaftet bleibt, einer Schméih-
schrift dhnlicher sieht als einer Deutung, — Steht schon der
Sinn des Fragmentes nach der schicklichen Verwirklichung von
Baudelaires Schickung als Dichter, so tritt erst recht in der
Gestalt des Engels das Wissen um eine Wirklichkeit entgegen,
die nicht anders begegnen kann als im Gericht. Jene Aussage
griindet in Baudelaires Anspruch, das Dichterische zu ver-
korpern — dieses geschieht im Bekenntnis des «Ungliaubigen,
Verfluchten und Verdammteny. Ihm erscheint der Engel «zor-
nig», sein Tun «Ziichtigungy. Aber der Engel selbst unterstellt
den Zorn seiner Ziichtigung der Liebe, und eben in seinem «Auf-
riittelny und «Quileny offenbart er sich dem Verstehenden als
der Gute. Die Giite des kngels wird also nicht losgeldst von
seiner Ziichtigung wahrgenommen. Aber dennoch ist nicht
schon die Ziichtigung des Zornigen Gilite, sondern Giite ereig-
net sich im Zorn der Ziichtigung, weil sich der Engel, adler-
gleich und riesenhaft, vom Himmel her iiberhaupt naht, um
den Emporer anzusprechen. Demnach enthiillen sich Zorn
und Ziichtigung als Giite, mallen sie Ausdruck dieses Anspru-
ches sind. Der Mensch jedoch erfihrt als Ungldubiger die Tat-
sache des giitigen Anspruches als zornige Ziichtigung: er hort
wohl den Anspruch der Giite, aber er vermag ihn in seinem
Unglauben nur als Ziichtigung wahrzunehmen. Und damit
hat der Unglédubige im Grunde das Verstehen des Anspruches
schon vertan. Er ist entschieden — der Verfluchte und Ver-
dammte. Der sich im letzten Vers bekundende Unwille des
Emporers gegen den Anspruch des Engels wird von hier aus
durchsichtig werden.

Mit solcher Ausfaltung dessen, was eigentlich die zusam-
mengeballte Dichtung vom Engel meint, ist bereits auch jene
Deutung verunméglicht, welche den Engel als Symbol einer



366 W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle»

innern Stimme auffafit. Er bedeutet ja die Wirklichkeit eines
Anspruches, den der Mensch deshalb nicht von Innen vernimmt,
weil er, wie der zweite Stollen aufweisen wird, aus der jewei-
ligen Lebenslage kommt. Und weiter erhértet das vorgetragene
Verstindnis auch daraus, wie ganz anders Baudelaire in dem
gleichzeitig verdffentlichten Gedicht «L’avertisseury die Stimme
des Gewissens gedichtet hat.

So wire der Engel denn gegenstindliche Gestalt? Objektivie-
rend spricht Baudelaire vom Anspruch in der «Kloge du ma-
quillagey, dem elften Abschnitt der dem Aquarellisten Constan-
tin Guys gewidmeten Schrift «Le peintre de la vie moderne».
Dort heilit es:

<Nehmt in Augenschein und zergliedert alles, was natiirlich
ist — ihr findet nur Scheulliches. Alles, was schon und edel ist,
ist das Ergebnis von Vernunft und Berechnung. Das Verbre-
chen, zu dem das menschliche Lebewesen schon im Mutterleib
Lust schopft, ist von Ursprung natiirlich. Die Tugend dagegen
ist kiinstlich, tibernatiirlich, da es zu allen Zeiten und bei allen
Volkern der Gotter und Propheten bedurfte, die vertierte
Menschheit darin zu unterweisen, und der Mensch von sich aus
nicht im Stande gewesen wire, sie zu entdecken. Das Bise ge-
schieht ohne Anstrengung, natiirlich, aus Notwendigkeit; das
Gute ist immer der Ertrag einer Kunst.>

Waesentlich ist den Séitzen das uneingeschrinkte Ja zu einem
Angpruch, den der Mensch als verniinftig vernimmt, darin er
das Gute einsieht. Mag darum dem Guten die Giite aus der Gott-
lichkeit zugestellt werden und mag diese Zustellung des Gott-
lichen die Unzustandigkeit des natiirlichen Menschen fiir alles
Gute behaupten — die einmal zugestandene Gottlichkeit des
Guten macht die Giite zum Vorhandenen. Denn hat die Ver-
nunft die Giite des Guten vernommen, bestellt sie berechnend
sogar das Gottliche des Guten: der Unzustindige kommt nun
in den Stand, schaffend das Gute selbst zustande zu bringen. Im
Stande des Schaffenden, als Kiinstler, kann der Mensch das
Gute. Er wird nach dem Maf seines kiinstlerischen Kénnens
der Schopfer der sich im Guten entbergenden Giite. In den Hén-
den des Kiinstlers erlangt demnach das Gute seine Giite, und
so wird die Giite als ein Gekonntes ein Vorhandenes. Im Vor-



W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle» 367

handen-sein erlangter Giite aber stellt sich dem Kiinstler zu-
linglich das Géttliche.

Steht Baudelaire mit dieser Anschauung wirklich, wie Mas-
sin und iiberhaupt die rémisch-katholischen Interpreten wollen
und wie es merkwiirdigerweise auch Sartre iibernimmt, unter
dem unmittelbaren Einflufl Joseph de Maistres? Baudelaire hat
zwar den ultramontanen philosophischen Schriftsteller der ro-
mantischen Reaktion geschiitzt und bisweilen gestanden, dal er
bei ihm den Gebrauch der Vernunft gelernt habe. Aber der zeit-
lebens einsame Dichter hat in seiner Vernunft stets Kigenes
vernommen; und so erhellt die genannte Anschauung vom We-
sen des Guten weniger sein Verstindnis des iiberlieferten Ge-
setzes, wie man im Falle einer Beeinflussung durch De Maistre
erwarten miilite, als vielmehr seinen Anspruch, im Dichteri-
schen das Gottliche zu vermitteln. Diese Anschauung jedoch
unterscheidet das Zitat nicht nur von den Begriffen De Maistres,
sondern auch vom dichtenden Sagen des Engels in unserem Ge-
dicht, iiber welchen, wie leicht einleuchtet, nicht im Sinne des
besprochenen Textes objektivierend verhandelt werden kann.
Denn der Engel erscheint ja nicht zuerst als die Gestalt des An-
sprechenden, sondern er bedeutet selbst den Gehalt des An-
spruches, der zunichst verlautet im Wort: Tu connaitras la
régle! Was heillt das? Stefan George deutet nach-dichtend: «Er-
kennst du deine pflichten?» Aber damit wéire das Verlautete
nicht nach-gedacht und mithin nahezu verhallt. Baudelaire
denkt hier kaum an eine Verpflichtung, die, einmal iibernom-
men, immer schon iiber ihre unwandelbaren Pflichten weill. Er
sagt nicht vom ein fiir allemal festgesetzten Recht unseres Tuns,
sondern er nennt den Maflstab. Aber an ihn kann nicht jederzeit
durch blofle Riickfrage erinnert werden, weil er nicht wie die
stindige Pflicht fortwihrend zuhanden steht. Der Malistab
weist uns die Richtung nur in Zukunft. Nur indem er je und je
auf uns zukommt, werden wir ihn ermessen. Wir kennen ihn
demnach nicht schon als das Rechte, sondern wir ermessen ihn
als den von Augenblick zu Augenblick fiir unsere Anerkennung
die Richtung Weisenden. Aber wann und wo weist denn der
Mafistab die Richtung zum Rechten? Antwort geben uns die
beiden ersten Verse des zweiten Stollens; der Malistab erweist
sich als Richtscheit in jeder Begegnung, die Liebe heischt:



368 W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle»

Sache qu’il faut aimer, sans faire la grimace, / Le pauvre, le
méchant, le tortu, I’hébété. Liebende Begegnung in der je ein-
maligen Lebenslage ist also die Weisung des Malistabes. Solche
Weisung des Malistabes aber ermilit nur die Liebe. Einzig das
liebende Handeln, nicht schon das Wissen um Liebe vernimmt
aus dem Bediirfnis des Begegnenden die Weisung des Mal-
stabes in Richtung des Rechten als Ermessen des je Angemes-
senen. Das Ermessen des Angemessenen ergibt sich darum nicht
aus objektivierendem Nachdenken, nicht aus dem gelehrten
‘Wunsche, sachlich festzustellen, was im Gesetz ergangen ist;
denn das Ergangene ist ja immer schon das Vergangene. Aber
das Angemessene weist sich dem, der die Weisung des Mab-
stabes jetzt und hier anerkennt, der sich im Angesicht seiner
wechselnden Lebenslage je zum Malstab bekennt als zu dem
ihm fort und fort zukommenden, der die bergende Sicherheit
eines in der Vergangenheit Ergangenen ldft und sich an das je
zukommende Entbergen des jetzt noch verborgenen Mafistabes
halt in der Gewillheit, dal sich der existentiellen Hingabe das
Angemessene offenbaren wird. Dieser Zuversicht aber, der sich
in solchem Einsatz fiir die Weisung des Maflstabes die Antwort
auf die I'rage nach dem Anspruch des Engels geschenkt hat,
ist jene andere I'rage nach der objektiven Gegebenheit des En-
gels miilig geworden, weil er sich in der Verwirklichung
liebender Begegnung liingst dagegen versehen hat, als handle
es sich bei existentialem Verstehen blofl um innerweltliche Sub-
jektivitit oder gar innerseelische Vorginge des Subjektes.
Darum nennt Baudelaire jetzt auch das Ziel des Angemes-
senen: liebende Begegnung will sich mir schenken, so spricht
der Engel zu, Pour que tu puisses faire & Jésus, quand il passe, /
Un tapis triomphal avec ta charité. In der ersten Ausgabe des
Gedichtes hatte Baudelaire im Hinblick auf den Angesproche-
nen noch unverbindlich formuliert gehabt: Afin de pouvoir
faire... Die nachtrégliche Anderung ist sehr sprechend. Sie
spricht den Anspruch dem Angesprochenen entsprechend zu;
erst durch diese Anderung ist der Anspruch biindig geworden:
er bindet das Unverbindliche und macht so den Anspruch fiir
den Angesprochenen selbst bindend. Der Angesprochene steht
jetzt im Bund. Der so verbindlich gewordene Finalsatz weist
aber als Ziel des Bundes Jesus auf. IThn hat Baudelaire freilich



W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle>» 369

selten genannt. Wenn er ihn jedoch in den Gedichten Le mau-
vais moine, Chatiment de l'orgueil, Le reniement de Saint
Pierre, I’examen de minuit oder auch in der Studie De 1’essence
du rire nennt, so erscheint er immer in seiner Gottheit, ja im
letztgenannten der Gedichte gar als der Gotter Unbestreitbarer.
Jesus mull demnach Ziel des Bundes sein in seiner Gottheit.
Aber wie steht die Gottheit Jesu zum Bunde? Nach dem bis
anhin Dargelegten offenbart sich Gott im Anspruch; mehr
noch: der Anspruch ist fiir Baudelaire in solcher Weise gott-
lich, daf} sich die Frage nach dem Dasein Gottes eriibrigt fiir
den, welcher des Gottlichen im Anspruch gewahr wurde. So
wenigstens miissen wir jetzt den beriihmten und zerdeuteten
Satz aus dem ersten Fragment der Fusées vernehmen, der sagt:
Dieu est le seul étre qui, pour régner, n’ait méme pas besoin
d’exister. Solchen Anspruch erfahren wir zunichst als die An-
gesprochenen. Aber das eigentliche Verstehen des Anspruches
ereignet sich nur, wenn sich die Angesprochenen zugleich als
die Beanspruchten wissen. In unserem Beansprucht-sein offen-
bart sich Gott als das Ziel des im Anspruch griindenden Bun-
des. Demnach steht die Gottheit Jesu zum Bunde als das Gott-
liche des Anspruches. Jesus ist der Anspruch Gottes, in wel-
chem der Beanspruchte erst sich selbst versteht. Er versteht
nun, dafB er, im Anspruch stehend, gerade auch in seinem Knt-
sprechen auf solchen Anspruch angewiesen bleibt auf den, der
durch die Tatsache des giitigen Anspruches liebende Begegnung
allererst erschliefft. Und in solchem Erschlieffen entbirgt sich
der anfingliche Anspruch darum in Einem als die endliche
Weisung des Zieles. Sie heillt jetzt aber: Tel est ’Amour! Avant
que ton ceeur ne se blase / A la gloire de Dieu rallume ton extase.

Liebende Begegnung verharrt nicht in sich gekehrt. Sie
kehrt sich zum Gegeniiber. Und nur im Gegeniiber selbst er-
schliefit sich mir Begegnung, weil ich durch solche Zukehr
jenen Abstand zu mir selbst gewinne, der mich in den Stand
rechter Einkehr stellt. In der rechten Einkehr erfahre ich mich
wesentlich als den, der auf die Zukehr angewiesen ist. In dieser
Weisung aber birgt sich das Wesen der Ekstase. Ekstase be-
freit den in sich Gekehrten aus seiner Verschlossenheit in die
Zukehr. Ekstase ermoglicht allererst das Existieren. Maflen
nun aber das Existieren solchergestalt nicht aus sich selbst ge-

24



370 W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «Le rébelle»

schieht, sondern immer nur aus der Weisung der Zukehr —
weist die Ekstase immer schon iiber die Existenz hinaus. Wo-
hin aber weist sie? Sie weist auf den Anspruch, der mich bean-
sprucht. Aber wenngleich der Anspruch in der Vergangenheit
ergangen — die Beanspruchung des Anspruches kommt doch
erst aus der Zukunft zu: aus dem Anspruch heraus erfahre ich
die in Zukunft je zukommende Beanspruchung. Hat sich aber
im Anspruch Gott offenbart — so mul} ich ihm auch in der Be-
anspruchung begegnen. In der Beanspruchung begegne ich
Gott als dem endlichen Ziel des Anspruches. Die bestimmte Art
dieser Begegnung mit Gott heil}t der Dichter Ehre. Solche Ehre
vermag ich freilich erst, wenn ich die eigene Unehre kenne. Das
Kennen der Unehre aber ereignet sich in der Ekstase. Die Ek-
stase weist als Weisung der Zukehr meine Bediirftigkeit auf:
um iiberhaupt zu existieren, bedarf ich ja der Welt und der
Menschen. Aber Welt und Menschen stehen mir nicht zur Ver-
fiigung, sondern sie werden mir nach dem Mafle zuteil, als ich
mich selbst zur Anteilnahme erschliefie. Zu solcher Anteil-
nahme kann ich mich jedoch nur aus der Bediirftigkeit heraus
entschliefen. Dennoch begriindet die Bediirftigkeit selbst diesen
Entschluf} nicht, sondern sie bedeutet ihn blof, indem sie erst
auf den Grund selbst hindeutet. Den Grund erfahre ich im
existentiellen Entscheid fiir den in der Beanspruchung an mir
Wirklichkeit werdenden Anspruch Gottes, der sich mir gibt
als Gabe und Auf-gabe. Als der so Begabte kann ich, der Be-
diirftigkeit enthoben, antworten im Dank. Der Dank aber er-
stattet aus der Begabung nur die Gabe selbst. Diese Gabe ist
die Ehre: Gott ehrt mich mit seiner Gabe, gerade weil ich und
wenn ich selbst keine Ehre habe. Aber als der Geehrte und so-
mit Ehrenhafte vermag ich jetzt das Ehren. Im Ehren erstatte
ich demnach Gottes Ehre, die sich in mir selbst ehrt. Solche
Ehre allein 148t zu Gott, weil sich das Herz dabei nicht aufliaft.

Aber warum fiahrt nun der Dichter fort: C’est la Volupté
vraie aux durables appas! Baudelaire nennt das Wesen der
Wollust im gleichzeitig erschienenen Gedicht «L.a priére d'un
paieny. Wollust erschlieft dem Verschlossenen die Ekstase,
indem sie ihn auller sich bringt. Gerét der Verschlossene auller
sich, so wihrt er freilich nicht schon in der Ekstase. Aber das
Auler-sich-Sein erschlielit doch die Ekstase, mallen es den Ver-



W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht «<Le rébelle» 3711

schlossenen 6ffnet. In der Offenheit nach Auflen vermag sich
die Ekstase zu ereignen, sobald das Aullen dem Offenen nicht
mehr dulerlich bleibt, sondern in der Begegnung verinnerlicht
wird als das, was Existenz gewdhrt. Ekstase wird gewédhrt
wihrend der Offenheit des AuBler-sich-Seins. Und solange diese
Offenheit gewahrt bleibt, wihrt auch die Existenz. — Allein
die Wollust im «Gebet eines Heiden» unterscheidet sich von der
wahren Wollust fortwidhrender Lust im «Empérery. Dieser
Unterschied bleibt uns zu bedenken. Der verschlossene Baude-
laire hat fort und fort nach Offenheit gesucht. Und in dem Male
als ithn Wollust auller sich zu bringen vermochte, wurde er
auf der Suche nach o6ffnender Wollust siichtig. Seine Sucht
nach Rauschgiften weist demnach den verzweifelnden Willen
zur Existenz auf. Aber gerade weil dieser Wille verzweifelnd
ist und dergestalt in die Sucht entbirgt, steht Wollust stindig
in Gefahr, statt Ekstase zu wirken — verwirkt zu werden in
Schwelgen und Genufl. Diese Gefahr gewahrt der Dichter im
«Gebet eines Heideny, ohne dafl er sich ihr zu entziehen ver-
mdchte; siichtig sucht er sie auf und erliegt ihr. Aber all das
entgeht der Klarsicht Baudelaires nicht: er kennt «Die Moraly
des «Gedichtes vom Haschischy; er weil}, daB auf die « Voluptés
de I'opium» die «Tortures de 'opiumy folgen — und er nimmt
wahr, daB so das Wesen der Wollust vertan ist. Darum nennt
der Dichter im «Empérery eigens die wahre Wollust, welche
sich in die Ekstase bewihrt und im Existierenden wihrende
Lust laBt.

Nun vermégen wir das Wort des Engels zu verstehen. Es
lautet in unserer Sprache so:

...... Du wirst das Mal} ermessen!
(Gewahrst du, dafl dein guter Engel spricht?) Ich will’s!

Vernimm den Anspruch, der dich lieben heilit,
Wer arm und bos, gequéilt und blode ist,

Damit zukiinftig du in Jesus Christ
Zukommendem begegnen kannst aus offnem Geist.

Liebe ereignet so! Eh sich dein Herz aufblase,
Bewihre dir zur Ehre Gottes in Ekstase
Die wahre Wollust, deren Lust fort wihrt.



372 W. Frei, Charles Baudelaires Gedicht <Le rébelle»

Was aber antwortet nun der Emporer auf dieses Wort? Er
antwortet: «Je ne veux pas!> Und wie verantwortet er seine
Antwort? Er verantwortet sie nicht. Sie stellt sich, um es in
einem Namen des Baudelaire in manchem nahen Kierkegaard
zu nennen, mit der «Plotzlichkeit des Ddmonischeny ein. Der
Verdammte platzt mitten in den giitigen Anspruch, weil er sich
als Démonischer gerade vor dem Guten édngstigt. Die Angst des
Démonischen erkliirt freilich die unwillige Antwort nicht; aber
ihrem Grund entspringt sie als das Plétzliche. Dies Plotzliche
vermoégen wir aus dem Gedicht noch etwas niher zu umschrei-
ben; denn das Gedicht ist als Bekenntnis des «Ungldubigen,
Verfluchten und Verdammtens» gedichtet. Als solcher kennt der
bekennende Dichter in seiner Weise auch das Plétzliche. Das
Pl6tzliche kann er kennen, weil er dem Anspruch zugehort hat.
Aber dies Horen hat sich nicht so ereignet, dall der Horende
schon immer dem Anspruch gehéorte. Iis geschah schon aller-
erst nicht als das gehorige Horen, sondern es war schon anher
voreingenommen von seinem Unglauben, dem Unglauben héri-
ges Horen. Horig sich selbst, will das Selbst das Gehorige nicht.
Es antwortet unverantwortlich ins Ungehorige. Das Unge-
horige aber gehort niemandem. Darum verhallt es und findet
nicht zu Gott. Es ist Siinde.

Baudelaire hat also nicht wohl auf den Anspruch gehorcht,
er hat beim Anspruch nicht aufgehorcht, weil er das Gehorchen
nicht vermochte, Wagen wir ihn deshalb des Unglaubens zu
zeihen? Wir wagten es, wenn wir erst selbst zu gehorchen ver-
mochten. Richten wir sein Gedicht? Uber das Rechte gibt es
nichts zu richten, und das Rechten iiber Richtiges und Unrichti-
ges verrichtet nichts, Aufs Rechte werden wir nur gerichtet,
wenn der Rechte selbst uns richtet im Geheimnis des Entschei-
des.*

1 Aus dem umfangreichen Schrifttum iiber Charles Baudelaire und sein
Werk wurden hier ausdriicklich genannt: Jean Paul Sartre, Baudelaire, er-
schienen bei Gallimard in Paris, am leichtesten zuginglich in der deutschen
von Beate Mohring besorgten Ubersetzung des Rowohlt-Verlages (1953);
ferner: Georges Blin, Le sadisme de Baudelaire (Paris 1948) und Jean Mas-
sin, Baudelaire <entre Dieu et Satany (Paris 1946).

Von den im Aufsatz nicht eigens zitierten Arbeiten seien wenigstens an-
gegeben: Marc Eigeldinger, Le platonisme de Baudelaire (Neuchatel 1953);
Robert Chérix, Essai d’une critique intégrale: Commentaire des <Fleurs du



Miszelle 373

Mal» (Genéve 1949); Paul Arnold, Le Dieu de Baudelaire (Paris 1947) ; Ben-
jamin Fondane, Baudelaire et I’expérience du gouffre (Paris 1947); und aus
dem deutschen Sprachgebiet Erich Auerbach, Vier Untersuchungen zur Ge-
schichte der franzosischen Bildung (Bern 1951).

An sonstiger Literatur nimmt der Aufsatz Bezug auf: Medard Bof}, Sinn
und Gehalt der sexuellen Perversionen (Bern und Stuttgart 1952) und auf
Kierkegaard, «Der Begriff Angst» und «Furcht und Zittern»; die Stellen
tiber das Déamonische finden sich in der neuen Ausgabe von Emanuel Hirsch
im «Begriff Angsty auf den Seiten 122—160 (zum Plétzlichen besonders
S.134 £f.), in «Furcht und Zittern» auf den Seiten 106—128.

Basel. Walter Frei.

Miszelle.

Proverbs xix. 26.

“He that spoileth his father and chaseth away his mother is a son that
causeth shame and bringeth reproach” (Revised Version).

The difficulties in the interpretation of this proverb, though skilfully
concealed in this inexact translation, have not yet been satisfactorily met,
so far as I know, and another attempt to resolve them may not come amiss.

The problem is raised by the two verbs describing the unfilial son’s
conduct, since they are far too strong for the context. Normally 59w “sacked,
wrought havoc of, treated violently” takes captured cities or defeated
enemies as its object, and the text is uncertain in the three other passages
in which this is an individual person or persons (Miec. ii. 4, Ps. xvii. 9, Prov.
xi. 3); further, the simple Qal is used in all such passages, and the intensive
(or causative) Pi. is here unique and inexplicable. At the same time putting
one’s mother to flight is a strange offence. Indeed, both offences, if the text
is taken in its literal and natural sense, are overdrawn and the comparison
in the balancing clause is a bathos, if indeed it is not absurd; for the only
possible translation is prima facie “one who works havoc with his father
puts his mother to flight; (he is) a son who disappoints and shames (his
parents)”.

There can be little doubt that Houbigant has rightly explained the
second verb by comparing it with the Arab. baraha “was angry”, barraha
“grieved, vexed” and’abraha “harmed”; and the I’esh.’s m‘iq “oppressing,
grieving” confirms this explanation. The first verb must then mean some-
thing consonant with this notion; and this may be found in the cognate Arab.
sadda “blocked up, checked”. This verb offers a suitable sense in several
idioms in which it occurs; such are in the I theme saddahu “he stopped his
mouth, prevented him from speaking”, sadda ‘ald hasmin “he stopped an
opponent from speaking” and sadda masadda ’abihi “he filled up, took the



	Charles Baudelaires Gedicht "Le rébelle" : Versuch einer Interpretation

