
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 5

Artikel: Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

Autor: Bieder, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Geheimnis des Christus
nach dem Epheserbrief.

Bei der Klärung der Frage, was der Verfasser des Epheser-
briefes 1 unter pumfipiov verstanden haben dürfte, haben wir
sechs Stellen im Auge zu behalten: Eph. 1, 9; 3, 3.4.9; 5, 32;
6, 19. Nach diesen Versen geht es, allgemein gesprochen, um ein
Geheimnis, das in früheren Generationen nicht bekanntgemacht
wurde (3, 5), das zu einem bestimmten Zeitpunkt dem Verfasser
offenbart worden ist (3, 3) und das er seinerseits anderen
Menschen in der missionarischen Verkündigung bekanntmachen
soll (6, 19). Dabei steht aber der Verfasser nicht privat für sich.
Er ordnet sich in die Reihe der Apostel und Propheten ein, die
an der Enthüllung dieses Geheimnisses teilbekommen haben
(3, 5). Wenn die nt.lichen Propheten neben den Aposteln stehen,
so gibt uns das einen Fingerzeig dafür, den Zeitpunkt dieser
Enthüllung richtig zu erfassen. Es handelt sich nicht um die
Offenbarung Christi bei Damaskus 2. Vielmehr geht es um eine
nachösterliche pneumatische Offenbarung an den Verfasser des

Epheserbriefes, die wohl ihm zuteil geworden ist (got), die er
aber durchaus im Zusammenhang mit der gesamten apostolischen

Verkündigung der Urgemeinde und der prophetischen
Interpretation dieser apostolischen Botschaft verstanden wissen
will. Er will nicht als privater Mystiker gehört werden. Er will
sein «Geheimnis» auch nicht für sich behalten. Er möchte es
bekanntmachen. Diese Bekanntmachung des ihm enthüllten
Geheimnisses liegt aber nicht in seiner Macht. Er bedarf in dieser
Hinsicht der Fürbitte der Gemeinde, damit «beim Auftun seines
Mundes» ihm das Wort gegeben werde. Er bedarf zur Verkündigung

des Geheimnisses innerer Freiheit und Unerschrocken-
heit (-rrappricTia). Der Verkündiger muß gleichsam herausgehoben
sein aus der stickigen Atmosphäre, der «Luft» (2, 2) der
dämonischen Gewalten. Er braucht königliche Vollmacht und die

1 Die Akten über das Problem der Verfasserschaft des Epheserbriefes
sind besonders nach dem Werk von E. Percy, Die Probleme der Kolosserund

Epheserbriefe (1946; vgl. dazu W.Michaelis, Einleitung in das NT2,
1954, S. 196—199) weniger denn je geschlossen.

2 Daran denkt im Blick auf Gal. 1,16 Ch. Masson, L'épître de Saint Paul
aux Ephésiens (1953), p. 173.



330 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

geistliche Waffenrüstung, um dieses Geheimnis kundzutun. Wo
ihm diese Vollmacht gegeben ist, da ist er der Diener der Kirche,
die mit Segenskräften des Himmels begabt (1, 3; 3,10) dieses
Geheimnis auch den Mächten und Gewalten bekanntmacht und
hierin die mannigfaltige Weisheit Gottes proklamiert (3, 10).
Die missionarische Verkündigung der Kirche ist also immer
Proklamation an Menschen angesichts von bösen Mächten und
Gewalten. Der Verkündiger bewegt sich auf gefährlichem und
gefährdetem Pfade.

Was ist aber der Inhalt dieses Geheimnisses, an dessen

Kundgabe dem Verfasser so viel gelegen ist? Eine vorläufige
Antwort gibt die Übersicht über die Genetive, die mit dem

Begriff pucrrripiov im Epheserbrief verbunden sind: toû beXfpoiToç

ciùtoû (1, 9), toö XpiOTou (3, 4), xoö eùappeXiou (6, 19). Es geht
bei diesem Geheimnis, allgemein gesagt, um den göttlichen Willen,

der auf Christus bezogen ist und im Evangelium verkündigt

wird. Bei der Frage nach dem göttlichen Willen mit der
Welt läßt sich in keiner Weise von Christus absehen. Es läßt
sich aber auch umgekehrt keine Erörterung über Christus führen,

ohne ihn im Zusammenhang mit dem Geschehen des
göttlichen Willens zu sehen. Ebenso läßt sich von Christus nicht
anders reden als in und mit der Botschaft von ihm. Umgekehrt
ist aber auch die Botschaft von ihm nicht der Extrakt einer
Lehre, die in irgendeinem Sinn von ihm loslösbar wäre.

Das besondere Kerygma, das dem Verfasser des Epheser-
briefes anvertraut worden ist, haben wir aber mit diesen drei
Genetivbestimmungen noch nicht zu Gesicht bekommen. Die
Zuordnung dieser drei Größen «Wille Gottes», «Christus» und
«Evangelium» zueinander ist mehr oder weniger das Gemeingut

aller nt. liehen Zeugen. Was unsern Verfasser aber speziell
bewegt, das ist die okovopia dieses Geheimnisses. Damit tritt ein
neuer Begriff in unser Gesichtsfeld, dem wir besonders unsere
Aufmerksamkeit schenken müssen. Es ist nicht zu empfehlen,
bei der präzisen Wiedergabe dieses griechischen Begriffs die
Bedeutung von oikoç noch nachklingen zu lassen und von
«Hausordnung, Hausverwaltung» 3 zu sprechen. Wohl kennt
unser Verfasser das Bild von der Kirche als dem Haus, das

3 E. F. Ströter, Die Herrlichkeit des Leibes Christi. Eine Auslegung des

Epheserbriefes (Neudruck 1952), S. 14.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 331

auf dem Grunde der Apostel und Propheten aufgebaut ist (2, 20),
und nennt darum die Christen «Gottes Hausgenossen» (2, 19).
Aber die hier in Frage stehende okovogia hat einen viel
umfassenderen Sinn und ist nicht auf die Kirche zu beschränken.

War in der Profangräzität das Wort ursprünglich auf die
Hausverwaltung und den Haushalt bezogen, so wurde es bald
einmal zu einem «abgeschliffenen Umgangswort» und muß dann
mit «Anweisung, Verwaltung, Fürsorge» übersetzt werden.1
Von da ist man dazu gekommen, okovogia mit «Amt»
wiederzugehen. So wird z. B. der Vers 3, 2 mit den W'orten umschrieben:

«Ihr habt von dem mir zum Dienst an euch übertragenen
göttlichen Gnadenamt gehört.»5 Nun sollte man sich gewiß
durch die richtige Betonung des allgemeinen Priestertums aller
Gläubigen nicht davon abhalten lassen, die Wichtigkeit des

Amtes gebührend in Rechnung zu ziehen. An seinem Ort hat
und behält das Amt durchaus seine Bedeutung.6 Aber gerade
im Epheserbrief liegt die Sache nicht so einfach; denn «es ist
für die Gefangenschaftshriefe bezeichnend, daß ein Zweifel
entstehen kann, ob ,oÎKovopia' hier ,Amt' oder ,Heilsplan Gottes'
meint, beides ist ja in den Gefangenschaftshriefen eng
miteinander verbunden».7

Ist dies jedoch die einzige Alternative? Wenn Masson8
gegen die Übersetzung «Heilsplan» Bedenken hat, so ist ihm
hier insofern zuzustimmen, als die Verkoppelung von «Heil»
und «Plan» sich jedenfalls durch den Begriff okovogia nicht
nahelegt. Wenn er dagegen an allen drei Stellen das Wort mit
«l'économie» wiedergibt, so ist das nur eine Transkription, aber
keine Übersetzung. Wie wir okovogia inhaltlich fassen müssen,
hängt offenbar von den Genetivverbindungen ab, in die das
Wort im Epheserbrief gerät: toû irXriptbgaToç tujv Kcupifiv (1,
10), Trjç xâpixoç toû -&60Û (3, 2), toû puaTtipi'ou (3, 9). Den letzten
dieser drei Genetive schalten wir aus, da es sich hier gerade
um den Begriff handelt, um dessen Klärung wir uns mühen.

i 0. Michel, Art. oixovo|iûa, ThWB V, 154, 6—8.
5 Op. cit. 154, 30—32.
6 S. Ph.-H. Menoud, L'Eglise et les ministères selon le NT, Cahiers

Théologiques de l'Actualité protestante 22 (1949), p. 58.
7 Michel, op. cit. 154, 32—34.
8 Masson (Anm. 2), p. 144.



332 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

Die beiden anderen Genetive zeigen uns, daß die okovopla auf
die Gnade Gottes zielt, die in der Fülle der Zeiten konkret
geworden ist. Diese Gnade hat der Verfasser bei dem ihm zuteil
gewordenen Verkündigungsauftrag bekommen (3, 8). Ihr
«Maß» (4, 7) ist ihm besonders ersichtlich an dem speziell ihm
offenbarten Geheimnis. Die «Fülle der Zeiten» weist auf
«Zeiträume, welche als Gelegenheiten für das Handeln Gottes in
Frage kommen könnten».0 Gott ist von allem Anfang an auf
die Mitteilung der Gnade in der Offenbarung seines Geheimnisses

in der Fülle der Zeiten ausgerichtet. Seine «Fürsorge»
richtet sich auf sie. Was er plante, zielt auf die «Ausführung»
des Geplanten in der Fülle der Zeiten. Die Übersetzung
«Fürsorge» oder «Ausführung» 10 bewahrt den Exegeten davor, Gott
gewissermaßen in eine vorgestellte Planmäßigkeit einzufangen
und das Heil in einer heilsgeschichtlichen Linie aufgehen zu
lassen.

Der Verfasser braucht eine ganze Reihe von griechischen
Wörtern mit der Vorsilbe upo-. Zur Wendung vpo KaTaßoXp?

KÔcrpou (1, 4) treten so hinzu: irpoopiauç (1, 51, Trpoé&ero (1, 9),
Trpoopicr&évTeç (1,11), Trpôtkcnv (1,11; 3,11), irporiXmKÔTaç (1,12),
irpopToigacTev (2, 10), TrpoéTpaipa (3, 3). Von diesen neun Stellen
beziehen sich sieben auf Gott, der vor der Entrollung der Zeiten
seinen geplanten Kundgebungen bestimmend gegenübersteht.
Es wird also ein Stück Gotteserkenntnis entfaltet.

Was beabsichtigte Gott? Wohl stand ihm die Erschaffung
der Welt vor Augen (1, 4; 3, 911). Aber noch vordringlicher
waren seine Gedanken auf die endzeitliche Gemeinde gerichtet,
die zur Sohnschaft bestimmt war (1, 5). Damit ist bereits in
Gott selbst die Weltüberlegenheit der Gemeinde Wirklichkeit,
die in der Zeit der Erfüllung zur Darstellung kommen sollte.
Jede Teleologie, jede eschatologische Haltung kann bestenfalls
nur dieser urteleologischen Blickrichtung Gottes nachfahren
und in diesem Sinn Gott «nachahmen» (5, 1).

9 Ch. Maurer, Der Hymnus von Epheser 1 als Schlüssel zum ganzen
Briefe, Evang. Theol. 1951/52, H. 4, S. 164.

10 Michel (Anm. 4), 154, 7; 155, 3 f.; die Verwendung in einem
Zauberpapyrus deutet auch auf ein aktives Handeln hin, ib. A. 4.

11 Während in Eph. 1, 4 der Kosmos zu Gott hin gerichtet ist und er im
Zusammenhang steht mit der ihm gewordenen Grundlegung, ist er nach 2, 2
in seiner Verfallenheit an die gegengöttlichen Mächte gesehen.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 333

Zu 1, 11 f. ist immer wieder die Frage erörtert worden, ob

hier die Judenchristen ins Blickfeld treten. Dann würden sie
als eine besondere Gruppe innerhalb der Gesamtchristenheit
herausgehoben. Das schwierige èKXnpwOncs'av würde dann auf die
besondere Rolle hinweisen, die die judenchristliche Schar als
Anfängergruppe innerhalb der Gesamtchristenheit zu spielen
hatte. Das TrporiXmKcrraç 1,12 würde uns anleiten, entweder an das
Israel des Alten Bundes zu denken, das seine Hoffnung auf
den Christus gesetzt hatte 12, oder an die judenchristlichen
Gläubigen, die «vor» den Heiden zum Hoffen auf die Endvollendung
der Erlösung gekommen sind.13 Mit dem Kai ùpeîç würde sich
dann der Verfasser 1, 13 den Heidenchristen zuwenden.

Es läßt sich aber durch nichts sicher nachweisen, daß hier
die Judenchristen als besonderer Vorstoßtrupp herausgehoben
sind.14 Ebensowenig ist der Vorschlag von Trinidad annehmbar,

daß wir es in 1, 11 f. mit den Aposteln zu tun hätten.15 All
das kompliziert den Zusammenhang. Es ist vielmehr im Auge
zu behalten, daß von 1, 1 bis 2, 10 der Verfasser ganz von der
Einheit aus denkt, die zwischen den Judenchristen und den
Heidenchristen besteht. Diese Einheit ist so fest, daß sie
besonders in der hymnischen Sprache, die in 1, 8—14 vorherrscht,
nicht reflektierend auseinandergenommen werden darf. Es ist
viel einfacher, man denkt nach dem aktivischen Trpoopîcraç (1, 5)
beim passivischen irpoopiahévTeç (1, 11) an die Gesamtchristenheit.

Dann ist das Los, das der endzeitlichen Gemeinde aus
Juden und Heiden zuteil geworden ist, die weiter und vorwärts-

12 Schwierig ist bei dieser Erklärung das èv tiîi Xpio-rib. Man würde

iç tôv Xpicrröv erwarten. Immerhin sind die Geltungsbereiche von eiç und
èv im Koinegriechischen nicht mehr so fein säuberlich abzutrennen.

13 èv Tib XpiöTin deutet dann auf die Sphäre hin, in der das Hoffen entsteht
und besteht, oder es wird auf die Kraft verwiesen, die zum Hoffen befähigt
(èv 3 >.

14 Vgl. E. Percy, op. cit. (Anm. 1), S. 266 f.; dagegen sind die «Heiligen»
von 2, 19, zu denen die Heidenchristen hinzutreten, sehr wahrscheinlich die
judenchristliche Anfängerschar (J.-L, Leuba, L'institution et l'événement,
1950, p. 110).

15 J. T. Trinidad, S. J., The Mystery Hidden in God, in: Biblica 31 (1950),
p. 22. Bei dieser Erklärung wird man an den Satz Erik Petersons erinnert:
«Kirche gibt es nur unter der Voraussetzung, daß die zwölf Apostel im
Heiligen Geiste berufen sind und aus dem Heiligen Geiste heraus die Entscheidung,

zu den Heiden zu gehen, getroffen haben» (Die Kirche, 1929, S. 9).



334 W. Bieder, Das Geheimnis des Christas nach dem Epheserbrief

weisende «Bestimmung» 16, die der Gesamtekklesia aus Juden
und Heiden mit dem universalen Proklamationsbefehl eignet
(3, 10). Das Ttpo- in irporiXTTiKÔTaç bezieht sich dann auf die
Zeitspanne zwischen der gegenwärtigen Hoffnungsexistenz der
Christen, die nur «in Christus» sein kann, und der erwarteten
Erfüllung der Hoffnung, auf die Zeit also zwischen der
empfangenen (1, 7) und der erwarteten (1,14) Erlösung. Die Kirche
aus Juden undHeiden «ahmt» in dem Sinne Gott nach (5,1), als sie

final eschatologisch orientiert ist, von da aus ihren universalen
Missionsauftrag an die Hand nimmt und gerade so «zum Lob seiner

Herrlichkeit» (1,12.14) beiträgt. So sehr in 1,3—-14 hymnische
Elemente Verwendung gefunden haben 17, so ist doch der
Lobpreis nicht liturgisch einzuschränken, sondern in der
Evangeliumsverkündigung an die Heiden (3, 8) und im christlichen
Leben (5, 19) auszuweiten. Jeder in sich selber schwingende
Hymnus, der nur vertikal gerichtet ist, entbehrt noch des
missionarischen Erdgeruchs, der im horizontal ergehenden und
gemeinschaftlich gelebten Wort zu spüren ist. Im gegenwärtigen

«Wirken» der missionarischen Kirche (3, 20 f.) «wirkt»
sich der Vorsatz Gottes aus (1, 11). Diese Ttpôhecnç ist ein «die
Aeonen in Betracht ziehendes sich Vornehmen» (p rrpôhecnç tuùv

atibvujv 3, 11), d.h. Gott überspringt die Zeiten nicht, sondern
geht fürsorgend vorsorglich durch die Zeiten hindurch bis zu
ihrer «Fülle».18 Damit ist aber bereits ausgesprochen, daß im
Vorsatz Gottes mit der Existenz Israels das diesem geltende
Bürgerrecht mitenthalten ist. Ich muß mich hier selber
korrigieren. Die TToXireta roO 'IcrpapX (2, 12) ist nicht auf die Kirche
als das wahre Israel zu beziehen 10, aber sehr wahrscheinlich
auch nicht auf das theokratische israelitische Staatswesen,
sondern auf das Israel verliehene «Bürgerrecht». Die

Existenzberechtigung Israels und insofern sein Daseinsrecht beruht ganz
16 W. Foerster, Art. KXr poç, ThWB III, 764, 25.
17 Vgl. dazu außer der Arbeit von Ch. Maurer (Anm. 9) N. A. Dahl,

Adresse und Proömium des Eph., ThZ 1951, S. 262 ff. und Ch. Masson, op. cit.
(Anm. 2), p. 148—152.

18 Tiûv cdthvujv fassen wir nicht als Gen. qualitat. (so Menoud, op. cit.,
p. 176, n. 5), sondern als Gen. obj.: es ist das auf die Zeitalter bezogene
göttliche Sinnen und Planen gemeint.

18 W. Bieder, Ekklesia und Polis im NT und in der Alten Kirche (1941),
S. 23.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 335

allein auf dem Gott, der in und mit seinen Bundschließungen in
Israel eine lebendige Hoffnung erzeugte und diese erwählte
Schar mit dieser Hoffnung an sich band und bindet.20 Die beiden

Körperschaften: das unter dem Sonderrecht Gottes lebende
Israel und die Kirche aus Juden und Heiden, konkurrenzieren
einander nicht, sondern sind durch den Vorsatz Gottes vereinigt
und verbunden.

Schließlich hat aber Gott nicht nur das Bundesvolk Israel in
seiner Sonderexistenz und nicht nur den Sohnesstand der
Erlösten (1, 5. 7) vorausgeplant, sondern die Kennzeichen christlicher

Existenz, die «guten Werke», zum voraus bereitet (2,10).
Sowenig Gott an Israel vorbeiging und vorbeigeht, so wenig
sind ihm «vor Grundlegung der Welt» im Zuge seines erwählenden

Handelns die Einzelgestaltungen des christlichen
Lebens entgangen, hat er sich vielmehr den Gehorsam seiner
Heiligen (4, 12) bereits zuvor zugeordnet.

Wir müssen aber jetzt näher zu erfassen suchen, in welchem
Sinn Gottes vorsorgliches und fürsorgendes Tun durch Israels
Zeiten hindurch sich auf die Eülle der Zeiten und die dann
dargereichte Gnade ausrichtet. Meint «Geheimnis» die Tatsache,
daß «Jesus Christus der Gekreuzigte und Auferstandene die
Mitte des Geschehens ist»? 21 In einem seiner wertvollen
Exkurse hat Masson zu zeigen versucht, daß es sich beim Myste-
rionbegriff des Verfassers um eine allfällige Weiterbildung des

paulinischen Mysterionbegriffs handle, wie er in 1. Kor. 2, 6 ff.
zu Tage trete. Während aber Paulus das Mysterion nicht mit
dem Evangelium identifiziere, sondern als eschatologische
Sonderlehre in Rechnung stelle, handle es sich im Epheserbrief um
die Tatsache, daß Juden und Heiden am selben Heil teilhätten.22

Es stehen sich damit zwei Antworten gegenüber. Nach der
einen ist das Geheimnis Christus, nach der andern besteht das
Geheimnis aus der gemeinsamen Teilhaberschaft von Juden
und Heiden am selben Heil. Wir können uns mit keiner dieser
beiden Antworten zufrieden geben. Die erste ist uns zu allge-

20 Vgl. N. A. Dahl und G. Schrenk, Der Name Israel, Zur Auslegung
von Gal. 6, 16 (Dahl), Der Segenswunsch nach der Kampfepistel (Schrenk),
Judaica VI, 3 (1950), S. 161—190, vor allem S. 188.

21 0. Cullmann, Christus und die Zeit (1946), S. 79.
22 Masson (Anm. 2), p. 177—179.



336 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

mein, die zweite zu speziell und zu statisch. Bezeichnet man
Christus als Inhalt des Geheimnisses, dann ist sogleich zu
fragen: wer ist dieser Christus? Nach 2, 14—16 wird unter
Benützung gnostischer Bilder 23 das Werk Christi gepriesen,
der durch seinen Tod die Mauer zwischen Juden und Heiden
niedergelegt, d. h. das Gesetz abgeschafft hat. Dabei hat er das
eine Ziel verfolgt, die zwei Menschengruppen zu einem neuen
Menschen zu schaffen und sie im einen Leib der Kirche mit
Gott zu versöhnen. Damit daß er das getan hat, ist er das Heil in
der Verkündigung vom Heil (2, 17; 3, 6. 8) durch seine Kirche
(3, 10). Will man also behaupten, daß das Geheimnis mit Christus

identisch sei, so läßt sich nichts dawider sagen. Nur ist
sogleich beizufügen: dieser Christus ist gar nicht denkbar ohne
seinen Leib (2,16; 1, 23), der Juden und Heiden in sich schließt.

Das zeigt auch 5, 32: «Dieses Geheimnis ist groß; ich
spreche aber im Hinblick auf Christus und die Gemeinde.» Der
sehr wandlungsfähige Methodist Ströter hat in seiner
außerordentlich lehrreichen und praktisch gut verwertbaren Auslegung

des Epheserbriefes die eigentümliche Auffassung vertreten,

daß sich hier der Verfasser nicht etwa bloß auf den zitierten

Vers Gen. 2, 24 beziehe, sondern vor allem auf die nicht
zitierten Verse Gen. 2, 22 f. Die in Adam verborgene Rippe Evas
deutet er auf das jetzt noch in der Kirche aus Juden und Heiden
verborgen gehaltene Israel, das im «künftigen Zeitalter» (1, 21)
als Braut Christi heraustreten werde als das erlöste, gläubig
gewordene Israel. Er unterscheidet scharf den Leib Christi von
der Braut Christi, die Gemeinde der Überwinder von dem sich
einst bekehrenden Israel, dem die irdischen Verheißungen
gelten. 24 Das alles läßt sich selbstverständlich nicht aus Eph. 5, 32
herauslesen. Vielmehr ist auch hier wie im 2. und 3. Kapitel die
Gesamtgemeinde aus Juden und Heiden in ihrer Beziehung zu
Christus gemeint.25

23 S. darüber H. Schlier, Christus und die Kirche im Epheserbrief (1930),
& 18—26.

24 Ströter (Anm.3), S. 127—136.
25 Es ist hier nicht der Ort, auf die außerordentlich wichtige Frage der

Beziehung zwischen Christus, seiner Kirche und der christlichen Ehe
einzugehen. Im Rahmen unsres Aufsatzes ließe sich diese Frage nicht fruchtbringend

entfalten.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 337

Tn diesem Zusammenhang müssen wir noch auf einen
andern Punkt zu sprechen kommen. So sehr wir mit S. Hanson
einverstanden sind, der das Inklusivverhältnis zwischen Christus

und der Kirche betont26, so sehr müssen wir andrerseits
F. R. Montgomery-Hitchcock recht gehen, der die Überlegenheit

des Hauptes über den Leih heraushebt.27 Hier gilt es besonders

1, 23 ins Auge zu fassen. Der Begriff TiXfipiuga könnte den
Exegeten dazu verführen, von der Kirche als der Fortsetzung
der Inkarnation Jesu Christi zu reden.28 Christus wäre dann
in die Kirchengeschichte eingegangen, ja die Kirche wäre die
«Ergänzung» Christi und hätte ihn «aufzufüllen» mit ihrem
Leib. Aber abgesehen von der falschen Wiedergabe von n\f|puj|ua
widerspräche diese Auffassung dem Tenor des Epheserbriefes,
der die Herrlichkeit gerade des universalen Hauptes am Ende
des 1. Kapitels heraushebt. Das Haupt bedarf in seiner
Retterfunktion (5, 28) keiner Ergänzung. Man kann sich fragen, ob

man den Pieromabegriff mehr vom hermetischen Schrifttum und
der Stoa aus oder mehr von der Gnosis aus interpretieren soll.
In seiner umfangreichen Monographie «Gnosis» verbreitet sich
J. Dupont eingehend über den Pieromabegriff. Im Blick auf
das hermetische Schrifttum ist nach ihm zu sagen, daß uXripcuact

eine Bezeichnung des Universums ist, sofern das Universum
in der Pluralität seiner Erscheinungen nicht von der Gottheit
getrennt werden kann.29 Wird von da aus die Kirche als das
Pleroma verstanden, so ist sie in einer Seinseinheit mit Christus
gesehen, in die ihr Herr gleichsam eingegangen ist. In der
Gnosis dagegen bezeichnet TrXripiupa die Gesamtheit der
göttlichen Emanationen, ja in der späten Gnosis ist der Begriff
geradezu terminus technicus für die Gottheit.80 TiXfipcuga wird
also hier aus dem Kosmos herausgehoben und gehört auf die
Seite der Gottheit. Die Kirche ist von da aus verstanden etwas

26 S. Hanson, The Unity of the Church in the New Testament (1946), § 18.
27 F. R. Montgomery-Hitchcock, The Pleroma as the Medium of the Self-

Realisation of Christ, The Expositor 24 (1922), p. 135—150; The Pleroma of
Christ, The Church Quarterly Review 125 (1937), p. 1—18.

28 So N. J. D. White bei Montgomery-Hitchcock, op. cit., p. 135.
29 J. Dupont, Gnosis, La Connaissance religieuse dans les Epîtres de

saint Paul (1949), p. 453—461.
30 E. Lohmeyer, Die Briefe an die Kolosser und an Philemon (1930),

S. 65, Anm. 4.

22



338 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

«Göttliches:». Aber in welchem Sinn ist sie das, ist die Kirche
aus der Welt heraus- und hinaufgehoben? Sie ist natürlich
etwas ganz anderes als der Endpunkt göttlicher Emanationen.
Aber sie ist der Ort, an dem von oben her jemand in ihr ist, der
sie «erfüllt».31 Der, der sie erfüllt, ist Christus. Dieser Christus

ist nicht von unten her, von den Erscheinungen des
kirchlichen Seins, von der «Welt» der Kirche aus zu verstehen,
sondern stets nur von oben her. Weil Christus in der Kirche
vom Vater her ist32 und ihm Herrlichkeit erweist (1, 6. 14;
3, 21), weil er so in der Kirche am Werke ist, die sich auf der
Fahrt befindet (4, 13), darum ist die Kirche selber seine Fülle.
Die Bezeichnung TtXfipuupa für «Kirche» hängt also an der Aktivität

des sie erfüllenden Hauptes. Die Überlegenheit des Hauptes

geht aber Hand in Hand mit der ständigen Subordinationsbereitschaft

des Herrn Christus dem Vater gegenüber, die zwar
im Epheserbrief nicht besonders betont, die aber ständig wie
selbstverständlich vorausgesetzt ist.33

Diese deutliche Überlegenheit Christi über seinen Leib, die
sich gegen jede Identifikation der Kirche mit Christus sträubt34,
läßt uns nun einen Schritt weiter vorwärtsgehen. Christus ist
nicht nur Haupt des Leibes, sondern Haupt des Alls (1, 22).
Er ist aber beides nicht einfach nebeneinander: «Gott hat ihn
als Haupt gegeben über alles der Kirche», d. h. wenn und wo
die Kirche die mannigfaltige Weisheit Gottes verkündet, wenn
und wo sie die innere Sinnhaftigkeit und eigentümliche Logik
des göttlichen Handelns ausruft, da steht sie dem All, den
Mächten und Gewalten gegenüber. Die Kirche Christi ist also
nicht mit ihrem Christus in eine liturgische Anbetungsisolation
hineingestellt, sondern in die gefährliche Luft eines universalen

Machtkampfes hinausgeworfen (6, 12). In dieser gefährlichen

Lage ist ihr aber Großes verheißen.
Beachten wir, daß die Wendung èv toîç èTroupavîoiç fünfmal
31 irXripoupdvou Medium in akt. Sinn, Bl.-D. § 316, 1.
32 Man beachte die Bezeichnungen «Vater unsres Herrn Jesu Christi»

(1, 3) und «Gott unsres Herrn Jesus Christus» (1, 17).
33 wie Phil. 2, 11 eîç böHav öeoO uotrpoç, vgl. dazu L. Koehler, Christus

im Alten und im Neuen Testament, ThZ 1953, S. 258 f.; Ed. Buess, Zur
Prädestinationslehre Karl Barths, Th. St. 43, 1955, S. 48—52.

34 «Ein Leih» und «ein Herr» werden in 4, 4. 5 unterschieden; das Wachstum

geschieht vom Haupte her und zum Haupte hin, 4, 15 f.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 339

begegnet. In 1, 20 wird gesagt, daß Gott Christus «in die
himmlischen Regionen» gesetzt habe; in 2, 6 heißt es, daß die Kirche
selber mit Christus in diese himmlische Region hinaufgehoben
worden ist; in 1, 3 lesen wir, daß die Kirche an diesem Ort von
Gott, dem Segenspender, und von Christus, dem Segensvermittler

35, reiche Gaben erwarten darf; in 3, 10 wird verkündigt,
daß sich die Mächte und Gewalten, und in 6, 12 wird erwähnt,
daß sich die Bosheitsgeister dort befinden.

Wie ist xdt ÈTroupâvia näher zu bestimmen? Hier laufen im
Epheserbrief zwei Linien zusammen, eine at.liche und eine
gnostische. Wir haben beide vor Augen zu bekommen. Wir
wissen aus dem AT, daß Gott im Himmel wohnt.30 Die
Redeweise vom Himmel ist der Ausdruck für die transzendente
göttliche Theokratie, die vom Himmel her Gottes Volk auf Erden
leitet und regiert. Ist nun Christus «in den himmlischen
Regionen» (1, 20) als das Haupt, das Gott zu seiner Rechten
sitzen ließ, so wird damit der Christokratie göttliche Würde
beigelegt. Und wenn die Kirche in die himmlischen Örter
versetzt ist (2, 6), so nimmt sie an der Christusherrschaft teil.
Mit der Versetzung in den Sohnesstand (1, 5) bekommt sie eine
königliche Würde. Im Empfang und in der Weitergabe des

göttlichen Segens (1, 3) wird sie gerade diese königliche Würde
betätigen dürfen.

Daneben haben wir aber unser Augenmerk auf die gnostische

Linie zu richten. Hier sind die Himmel bestimmte Sphären,
Schalen oder Zonen, die sich zwischen die Erdenwelt und die
göttliche Welt hindernd legen. Religionsgeschichtlich stehen
hier die menschenfeindlichen Planetensphären und Fixsternregionen

im Hintergrund. Wir haben hier an die Gewalten zu
denken, die das menschliche Leben von Geburt bis zum Tod
bestimmen, dieses menschliche Leben binden und es in ein
«Gefängnis» (4, 8) versetzen. Diese Sphären hat aber Christus
durchstoßen und ist «über alle Himmel» aufgestiegen, um mit
seiner Herrschaft «alles zu erfüllen» (4,10). Wenn nun derselbe
Christus, der «über alle Himmel» aufgestiegen ist, doch
zugleich «in den himmlischen Regionen» weilt (1, 20), so bedeutet
das, daß das überlegene Haupt des Alls die Zwischenmächte

35 èv XpiCTTiîj ist kausal-instrumental zu fassen, ThWB V, 540, 13.
36 Op. cit., 539, 40 ff.



340 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

konkret beherrscht. Diese konkrete Herrschaft der Zwischen-
mächte geschieht in und durch die Kirche Christi. Wie zeigt
sich aber diese Konkretion?

Hier gehen die Auffassungen der Exegeten auseinander.
Instruktiv ist hier die Gegenüberstellung zweier Sichten, weil
sie uns eine falsche Alternative vor Augen bringen. Ich beziehe
mich hier einerseits auf H. Traubs theologisch durchdachten
Artikel liber das Wort oùpavôç im ThWB, andrerseits auf einen
Satz Heinrich Schliers, von dem sich Traub distanziert. Es geht
in beiden Fällen um dieselbe Frage: was geschieht jetzt in der
Kirche, nachdem Christus zum Himmel hinaufgestiegen ist
und die bindenden Mächte unter seine Herrschaft gebracht hat?

Traub sagt: «Dadurch sind die Christen in die Lage gesetzt,
den Kampf gegen die Mächte in den Himmeln zu bestehen, d. h.

dem siegreichen Durchsteigen der Himmel durch ihren Christus
zu folgen.» 37 Schlier meint: «In diesem ,geistigen' Bezirk (formal

gesprochen) ist die Kirche zu finden. In dieser exponierten
Sphäre hält sich der Christ in der Kirche auf.» 38 Beachten wir
den Unterschied: Traub redet dynamisch, Schlier statisch. Vor
Traub ersteht die Vision einer dem siegreichen Christus in den
Himmel nachgehenden Kirche, vor Schlier die Realität der
heiligen Kirche, in der der einzelne Fromme sein wohlbehütetes
Zuhause finden darf. Geht es aber um diese Alternative?

An diesem Ort ist das Verhältnis der Kirche zur Welt im
Epheserbrief ins Auge zu fassen. Der Fromme, der sich in der
Kirche bloß aufhält, hat dieses Verhältnis noch nicht zu
Gesicht bekommen, ebensowenig aber die Kirche, die ihrem Christus

in den Himmel nachfolgt. Dieses Verhältnis steht erst dem

richtig vor Augen, der die Gemeinde mit einer missionarischen
Aufgabe angesichts der Mächte und Gewalten beladen sieht.
0. Pereis hat dieser Verhältnisfrage nachgedacht.30 Ihn bewegt
vor allem das eine Anliegen, daß die Kirche sich nicht vor der

37 Op. cit., 540, 9—11; vgl. dazu auch Ed. Schweizer, Erniedrigung und
Erhöhung bei Jesus und seinen Nachfolgern, Abh. zur Theol. des AuNT,
1955.

38 Die Kirche nach dem Brief an die Epheser, Beiträge zur Kontroverstheologie

1 (1949), S. 180 f.
30 Kirche und Welt nach dem Epheser- und Kolosserbrief, ThLitZtg. 76

(1951), Sp. 391—400.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 341

Welt abschließen, daß es keinen statischen Dualismus zwischen
den beiden Reichen geben dürfe. Vielmehr seien der Kirche
in der Zeit des relativen Dualismus noch bedrängende
Aufgaben gestellt, und es sei der Kampf gegen die gottfeindlichen
Mächte in der Welt auch wirklich aufzunehmen. Hier klingt
ein Ton an, der über jene Alternative hinausweist.

Aber wie soll dieser Kampf gegen die gottfeindlichen Mächte
aufgenommen werden? Hier haben wir den Unterschied
zwischen den enoupdvia von 6, 12 und dem drjp von 2, 2 zu erfassen.
An beiden Stellen geht es um den Ort, an dem sich die Zwischenmächte

befinden. Heißt dieser Ort è-rroupavia, dann geht der Blick
der Kirche zu dem, der über die äuoupavta zum Herrschen
gekommen ist, und erfüllt sie mit Siegeszuversicht. Sie weiß, daß

ihr «ein Kampf auf dem Boden des Sieges» 40 verordnet ist.
Heißt dieser Ort dpp, dann ist an die «Luft» des Heidentums zu
denken, in dem die Christen einst gewandelt sind, ctrip ist der
Luftraum zwischen Erde und Mond.41 Hier wirkt der Fürst
oder das Pneuma dieses Aeons, so daß man geradezu von einer
Dämonisierung der Welt sprechen kann.42 Die außer Christus
lebende Menschheit ist einer gegengöttlichen «Luft» oder
Atmosphäre ausgeliefert. Diese gegengöttliche Atmosphäre ist wohl
in der Gemeinde auch immer wieder spürbar. Darum bedarf sie
der geistlichen Waffenrüstung. Sie darf von dieser Luft nicht
umgeweht werden, sondern muß «stehen» bleiben können (6,
11. 13. 14). Ihr Kampf besteht im Widerstand (6, 13), in der
beständigen Bereitschaft, das Heil anzubieten (6, 15). Der
Kampf gegen die Mächte ist ein Kampf für die Menschen. Damit
aber aus der Bereitschaft für das Evangelium wirkliche
Verkündigung geschehen kann (3, 8), bedarf die Gedankenwelt
einer ständigen «Deckung» und Kontrolle durch den Helm
des Heils (1, 17 4S). So wird das scharf geschliffene Wort Gottes
wirklich auch an den Mann gebracht werden können (6, 18).
Wenn «beim Auftun des Mundes» das Wort wirklich ergeht,

40 L. Ragaz, Die Bibel, eine Deutung, Bd. VI, 1950, S. 98.
41 Masson (Anm. 2), p. 158, n. 4.
42 G. Lindeskog, Studien zum nt.liehen Schöpfungsgedanken I (1952),

S. 171; vgl. B. Noack, Satanas und Soteria, Untersuchungen zur nt.liehen
Dämonologie (1948).

43 Ströter (Anm. 3), S. 147.



342 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

so ist das Erhörung des Gebetes (6, 19). Die Kirche bedarf der
Segensgabe (1, 3; 4, 8. 11).

Wir sind nun im Verlauf unsrer Untersuchung in den Stand
gesetzt worden, den Mysterionbegriff im Epheserbrief genauer
zu umschreiben. Wir sagten zu Beginn: pucrrripiov bezeichne
«den göttlichen Willen, der auf Christus bezogen ist und im
Evangelium verkündigt wird» (s.o. S. 330). Jetzt können wir
genauer formulieren: gucnripiov bezeichnet den göttlichen Willen,

der sich in der Herrschaft Jesu Christi über das All kundgibt

und der die Kirche aus Juden und Heiden zur Mitbeteiligung

an dieser Herrschaft beruft, die sich angesichts der
bereits überwundenen, aber immer noch wirksamen Zwischenmächte

in der kampfbereiten Proklamation des Heils für alle
Welt in Wort und Tat zu bekunden hat. So ist die Kirche im
Epheserbrief nach einem Wort von E. Gaugier 44 nicht das Endziel

der Gedanken Gottes, sondern nur «Offenbarungsorgan»,
Sondergut, das Gott zur Verfügung zu stehen hat.45

Ströter schließt aus 4, 12, daß Gottes Wille und darum
Aufgabe der Gemeinde in der Welt nichts anderes sei als der Bau
des Leibes Christi, und er polemisiert hier gegen alle
weitergehenden «Aufgaben und Bestrebungen»: «soziale Reformen,
Hebung der Massen, Sanierung der Rechtspflege, Krieg gegen
das Laster in jeder Form, Abstellung von Mißbräuchen in Handel

und Wandel, Abschaffung des Krieges und wie die hundert
.brennenden' Fragen alle lauten, die die heutige Christenheit
meint lösen oder doch lösen helfen zu müssen».46 Nun wird
man die Berechtigung einer solchen Polemik in der Zeit vor
dem ersten Weltkrieg nicht abstreiten dürfen. Dieser Ton mußte
damals in der Tat erklingen. Und er muß auch heute immer
und überall da laut werden, wo die Kirche Jesu Christi nach
zwei Weltkriegen einen dritten damit meint verhindern zu können,

daß sie glaubt, mit einer kirchlichen oder moralischen
Aufrüstung in irgendeiner Form sei ihre Aufgabe getan. Deswegen

44 Heilsplan und Heilsverwirklichung nach Eph. 1, 3 bis 2, 10, Internat,
kirchl. Zeitschr. 1930, S. 124.

45 TrepuToir|(jewç in 1, 14 ist nicht als Gen, epexeg. zu fassen, bezieht sich
also nicht auf den «Besitz» der Erlösung, sondern bezeichnet die Gemeinde
selber, die (wie in 1. Thess. 5, 9) Gottes Willenstaten auf die Erlösung hin
sich ständig zur Verfügung zu stellen hat.

44 Ströter (Anm. 3), S. 102.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 343

können wir aber mit Ströter doch nicht restlos einverstanden
sein. Der Aufbau des Leibes Christi zur geistlichen Reife des

vollkommenen Mannes hin (4, 13) vollzieht sich nie bloß nach
innen, sondern stets auch nach außen. Die Heiligen haben als
Bürger des Christusreiches (2, 19), im Bilde gesprochen, nicht
bloß ihre Innenpolitik, sondern zugleich ihre Außenpolitik zu
verfolgen. Wie konnte auch diese Seite der Sache Ströter
entgehen, der nicht nur gegen den optimistischen Fortschrittsglauben

des 19. Jahrhunderts, sondern ebenso sehr gegen jede
egoistische Jenseitsfrömmigkeit kräftig vom Leder zu ziehen
wußte? Spiegelt sich diese egoistische Jenseitsfrömmigkeit
nicht bereits im erbaulichen Wesen alles Kirchlichen im Diesseits

ab? Es läßt sich nun einmal kein Gewicht auf die
allerdings nötige persönliche Bekehrung legen, ohne daß nicht
zugleich auf die Veränderung der Verhältnisse gedrängt wird.
Es läßt sich nicht vom Kampf des Christen in der Welt reden,
ohne daß nicht zugleich so oder so zum Problem des Krieges,
der Wehrbereitschaft, der Auf- und Abrüstung Stellung
bezogen wird.47 Beides gehört zur missionarischen Verkündigung

der Kirche und dient der Bekanntmachung des Geheimnisses

an die Mächte und Gewalten (3, 10). So sollen die mit
dem Heiligen Geist Versiegelten (1,13) dazu beitragen, daß das
All dem Haupt untergeordnet und seiner Regierung zugeordnet
werde.48 So verkündigen sie das Geheimnis des Christus und
dienen damit der eschatologisch ausgerichteten göttlichen
Fürsorge.

Basel. Werner Bieder.
47 Vgl. K. Barth, Des Christen Wehr und Waffen (1940).
48 In dvaKecpa\eiöo|Liai (1, 10) sind drei Momente miteinander zu

berücksichtigen: a) Gott will das uneinige, miteinander und mit Gott im Streit
liegende (2, 2; 6, 12) All «summarisch zusammenfassen : was die Kirche in
ihrer Einheit darzustellen hat, wird ihre kosmische Erweiterung finden,
h) Das herrenlose All, das den Mächten und Gewalten hörig ist, bekommt im
Haupt seinen wirklichen, legitimen Herrn, c) Gott führt das All (4, 3) unter
Benützung seiner Gemeinde der Vollendung entgegen. Wenn Michaelis
(Versöhnung des Alls, 1950, S. 23) «Aufhauptung» und «Allversöhnung»
vorschlägt, so lassen nach meinem Gefühl beide deutschen Wortbildungen
Assoziationen entstehen, die vom reichen Gedankengehalt des griechischen
Ausdrucks in eine bestimmte Richtung ablenken und zu systematischen
Vergewaltigungen Anlaß geben könnten. Viel hesser ist die knappe Umschreibung
Massons (Anm. 3) z. St. : «réduire sous un seul chef».


	Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

