Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 11 (1955)

Heft: 5

Artikel: Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief
Autor: Bieder, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877433

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Geheimnis des Christus
nach dem Epheserbrief.

Bei der Kldrung der Frage, was der Verfasser des Epheser-
briefes ! unter puomipiov verstanden haben diirfte, haben wir
sechs Stellen im Auge zu behalten: Eph.1, 9; 3, 3.4.9; 5, 32;
6, 19. Nach diesen Versen geht es, allgemein gesprochen, um ein
Geheimnis, das in fritheren Generationen nicht bekanntgemacht
wurde (3, 5), das zu einem bestimmten Zeitpunkt dem Verfasser
offenbart worden ist (3, 3) und das er seinerseits anderen Men-
schen in der missionarischen Verkiindigung bekanntmachen
soll (6, 19). Dabei steht aber der Verfasser nicht privat fiir sich.
Er ordnet sich in die Reihe der Apostel und Propheten ein, die
an der Enthiillung dieses Geheimnisses teilbekommen haben
(3,5). Wenn die nt.lichen Propheten neben den Aposteln stehen,
so gibt uns das einen Fingerzeig dafiir, den Zeitpunkt dieser
Enthiillung richtig zu erfassen. s handelt sich nicht um die
Offenbarung Christi bei Damaskus 2. Vielmehr geht es um eine
nachosterliche pneumatische Offenbarung an den Verfasser des
FEpheserbriefes, die wohl ihm zuteil geworden ist (uov), die er
aber durchaus im Zusammenhang mit der gesamten apostoli-
schen Verkiindigung der Urgemeinde und der prophetischen
Interpretation dieser apostolischen Botschaft verstanden wissen
will. Er will nicht als privater Mystiker gehért werden. Er will
sein «Geheimnisy auch nicht fiir sich behalten. Er méchte es
bekanntmachen. Diese Bekanntmachung des ihm enthiillten Ge-
heimnisses liegt aber nicht in seiner Macht. Er bedarf in dieser
Hinsicht der Fiirbitte der Gemeinde, damit «beim Auftun seines
Mundesy ihm das Wort gegeben werde. Er bedarf zur Verkiin-
digung des Geheimnisses innerer Freiheit und Unerschrocken-
heit (mappnoia). Der Verkiindiger mul} gleichsam herausgehoben
sein aus der stickigen Atmosphire, der «Lufts (2, 2) der ddmo-
nischen Gewalten. Er braucht konigliche Vollmacht und die

1 Die Akten iiber das Problem der Verfasserschaft des Epheserbriefes
sind besonders nach dem Werk von E. Percy, Die Probleme der Kolosser-
und Epheserbriefe (1946; vgl. dazu W. Michaelis, Einleitung in das NT?,
1954, S. 196—199) weniger denn je geschlossen.

2 Daran denkt im Blick auf Gal. 1,16 Ch. Masson, L’épitre de Saint Paul
aux Fphésiens (1953), p. 173.



330 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

geistliche Waffenriistung, um dieses Geheimnis kundzutun. Wo
ihm diese Vollmacht gegeben ist, da ist er der Diener der Kirche,
die mit Segenskriften des Himmels begabt (1, 3; 3, 10) dieses Ge-
heimnis auch den Michten und Gewalten bekanntmacht und
hierin die mannigfaltige Weisheit Gottes proklamiert (3, 10).
Die missionarische Verkiindigung der Kirche ist also immer
Proklamation an Menschen angesichts von bésen Michten und
Gewalten. Der Verkiindiger bewegt sich auf gefihrlichem und
gefiihrdetem Pfade.

Was ist aber der Inhalt dieses Geheimnisses, an dessen
Kundgabe dem Verfasser so viel gelegen ist? Eine vorldufige
Antwort gibt die Ubersicht iiber die Genetive, die mit dem
Begriff uvompiovim Epheserbrief verbunden sind: to0 9eMuatog
avtod (1, 9), 100 Xpiotod (3, 4), 100 edayyehiov (6, 19). Es geht
bei diesem Geheimnis, allgemein gesagt, um den go6ttlichen Wil-
len, der auf Christus bezogen ist und im Evangelium verkiin-
digt wird. Bei der Frage nach dem goéttlichen Willen mit der
Welt 140t sich in keiner Weise von Christus absehen. Es 140t
sich aber auch umgekehrt keine Erorterung iiber Christus fiih-
ren, ohne ihn im Zusammenhang mit dem Geschehen des gott-
lichen Willens zu sehen. Ebenso léfit sich von Christus nicht
anders reden als in und mit der Botschaft von ihm. Umgekehrt
ist aber auch die Botschaft von ihm nicht der Extrakt einer
Lehre, die in irgendeinem Sinn von ihm loslésbar wire.

Das besondere Kerygma, das dem Verfasser des Epheser-
briefes anvertraut worden ist, haben wir aber mit diesen drei
Genetivbestimmungen noch nicht zu Gesicht bekommen. Die
Zuordnung dieser drei Grofien «Wille Gottesy, «Christusy und
«Evangelium» zueinander ist mehr oder weniger das Gemein-
gut aller nt.lichen Zeugen. Was unsern Verfasser aber speziell
bewegt, das ist die olkovoula dieses Geheimnisses. Damit tritt ein
neuer Begriff in unser Gesichtsfeld, dem wir besonders unsere
Aufmerksamkeit schenken miissen. Es ist nicht zu empfehlen,
bei der préizisen Wiedergabe dieses griechischen Begriffs die
Bedeutung von oikog noch nachklingen zu lassen und von
«Hausordnung, Hausverwaltung» * zu sprechen, Wohl kennt
unser Verfasser das Bild von der Kirche als dem Haus, das

3 E. F. Stroter, Die Herrlichkeit des Leibes Christi. Eine Auslegung des
Epheserbriefes (Neudruck 1952), S. 14.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 331

auf dem Grunde der Apostel und Propheten aufgebaut ist (2, 20),
und nennt darum die Christen «Gottes Hausgenosseny (2, 19).
Aber die hier in Frage stehende oikovouia hat einen viel umfas-
senderen Sinn und ist nicht auf die Kirche zu beschrénken.

Wayr in der Profangrizitit das Wort urspriinglich auf die
Hausverwaltung und den Haushalt bezogen, so wurde es bald
einmal zu einem «abgeschliffenen Umgangsworty und mull dann
mit « Anweisung, Verwaltung, Fiirsorgey iibersetzt werden.*
Von da ist man dazu gekommen, oikovouia mit «Amty wieder-
zugeben, So wird z. B. der Vers 3, 2 mit den Worten umschrie-
ben: «Thr habt von dem mir zum Dienst an euch iibertragenen
gottlichen Gnadenamt gehért.> ® Nun sollte man sich gewil}
durch die richtige Betonung des allgemeinen Priestertums aller
Glaubigen nicht davon abhalten lassen, die Wichtigkeit des
Amtes gebiihrend in Rechnung zu ziehen. An seinem Ort hat
und behilt das Amt durchaus seine Bedeutung.® Aber gerade
im Epheserbrief liegt die Sache nicht so einfach; denn «es ist
fiir die Gefangenschaftsbriefe bezeichnend, dafl ein Zweifel ent-
stehen kann, ob ,oikovouia’ hier ,Amt’ oder ,Heilsplan Gottes’
meint, beides ist ja in den Gefangenschaftsbriefen eng mit-
einander verbundeny. ?

Ist dies jedoch die einzige Alternative? Wenn Masson ®
gegen die Ubersetzung «Heilsplany Bedenken hat, so ist ihm
hier insofern zuzustimmen, als die Verkoppelung von «Heil»
und «Plany sich jedenfalls durch den Begriff oikovouio. nicht
nahelegt. Wenn er dagegen an allen drei Stellen das Wort mit
«I’économiey wiedergibt, so ist dasnureine Transkription, aber
keine Ubersetzung. Wie wir oikovouio inhaltlich fassen miissen,
hingt offenbar von den Genetivverbindungen ab, in die das
Wort im Epheserbrief gerdt: to0 m\npuatog tdv xapdv (1,
10), thg xdpitog 100 Be0d (3, 2), ol pvomnpiov (3,9). Den letzten
dieser drei Genetive schalten wir aus, da es sich hier gerade
um den Begriff handelt, um dessen Klirung wir uns miihen.

# O. Michel, Art. oikovopia, ThWB V, 154, 6—8.

® Op. cit. 154, 30—32.

¢ 8. Ph.-H. Menoud, I’Eglise et les ministéres selon le NT, Cahiers Théo-
logiques de I’Actualité protestante 22 (1949), p. 58.

” Michel, op. cit. 154, 32—34.

¢ Masson (Anm.2), p. 144,



332 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

Die beiden anderen Genetive zeigen uns, da8 die oikovouia auf
die Gnade Gottes zielt, die in der Fiille der Zeiten konkret
geworden ist. Diese Gnade hat der Verfasser bei dem ihm zuteil
gewordenen Verkiindigungsauftrag bekommen (3, 8). Ihr
«Mafs (4, 7) ist ihm besonders ersichtlich an dem speziell ihm
offenbarten Geheimnis. Die «Fiille der Zeiteny weist auf «Zeit-
riume, welche als Gelegenheiten fiir das Handeln Gottes in
Frage kommen kénntens.® Gott ist von allem Anfang an auf
die Mitteilung der Gnade in der Offenbarung seines Geheim-
nisses in der Fille der Zeiten ausgerichtet. Seine «Fiirsorge»
richtet sich auf sie. Was er plante, zielt auf die « Ausfiihrung»
des Geplanten in der Fiille der Zeiten. Die Ubersetzung «Iiir-
sorgey oder « Ausfiihrung» ** bewahrt den Exegeten davor, Gott
gewissermallen in eine vorgestellte Planmé&fBigkeit einzufangen
und das Heil in einer heilsgeschichtlichen Linie aufgehen zu
lassen.

Der Verfasser braucht eine ganze Reihe von griechischen
Wortern mit der Vorsilbe mpo-. Zur Wendung mpd xatefolig
koopou (1, 4) treten so hinzu: mpoopicag (1, H), mpoédeto (1, 9),
mpooprodévreg (1, 11), mpodeov (1,115 3, 11), mponimkdtag (1, 12),
mponroinacey (2, 10), mpoéypaya (3,3). Von diesen neun Stellen
beziehen sich sieben auf Gott, der vor der Entrollung der Zeiten
seinen geplanten Kundgebungen bestimmend gegeniibersteht.
Es wird also ein Stiick Gotteserkenntnis entfaltet.

Was beabsichtigte Gott? Wohl stand ihm die Erschaffung
der Welt vor Augen (1, 4; 3, 9). Aber noch vordringlicher
waren seine Gedanken auf die endzeitliche Gemeinde gerichtet,
die zur Sohnschaft bestimmt war (1, 5). Damit ist bereits in
Gott selbst die Weltiiberlegenheit der Gemeinde Wirklichkeit,
die in der Zeit der Erfiillung zur Darstellung kommen sollte.
Jede Teleologie, jede eschatologische Haltung kann bestenfalls
nur dieser urteleologischen Blickrichtung Gottes nachfahren
und in diesem Sinn Gott «<nachahmen» (5, 1).

® Ch. Maurer, Der Hymnus von Epheser 1 als Schliissel zum ganzen
Briefe, Evang. Theol. 1951/52, H. 4, S. 164.

10 Michel (Anm. 4), 154, 7; 155,3 f.; die Verwendung in einem Zauber-
papyrus deutet auch auf ein aktives Handeln hin, ib. A.4.

1 Wihrend in Eph. 1, 4 der Kosmos zu Gott hin gerichtet ist und er im
Zusammenhang steht mit der ihm gewordenen Grundlegung, ist er nach 2, 2
in seiner Verfallenheit an die gegengéttlichen Méchte gesehen.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 333

Zu 1, 11 f. ist immer wieder die Frage erortert worden, ob
hier die Judenchristen ins Blickfeld treten. Dann wiirden sie
als eine besondere Gruppe innerhalb der Gesamtchristenheit
herausgehoben. Das schwierige éxkAinpwdnoav wiirde dann auf die
besondere Rolle hinweisen, die die judenchristliche Schar als
Anfingergruppe innerhalb der Gesamtchristenheit zu spielen
hatte. Das mponAmxotag 1,12 wiirde uns anleiten, entweder an das
Israel des Alten Bundes zu denken, das seine Hoffnung auf
den Christus gesetzt hatte 2, oder an die judenchristlichen Glau-
bigen, die «<vory den Heiden zum Hoffen auf die Endvollendung
der Erlésung gekommen sind. ** Mit dem xai Opeig wiirde sich
dann der Verfasser 1, 13 den Heidenchristen zuwenden.

Es 146t sich aber durch nichts sicher nachweisen, dafl hier
die Judenchristen als besonderer Vorstoltrupp herausgehoben
sind. ** Ebensowenig ist der Vorschlag von Trinidad annehm-
bar, dafl wir es in 1, 11 f. mit den Aposteln zu tun hétten, ** All
das kompliziert den Zusammenhang. Es ist vielmehr im Auge
zu behalten, dafl von 1, 1 bis 2, 10 der Verfasser ganz von der
Einheit aus denkt, die zwischen den Judenchristen und den
Heidenchristen besteht. Diese Einheit ist so fest, dal sie be-
sonders in der hymnischen Sprache, die in 1, 3—14 vorherrscht,
nicht reflektierend auseinandergenommen werden darf. Es ist
viel einfacher, man denkt nach dem aktivischen mpoopicac (1, 5)
beim passivischen mpoopiodévreg (1, 11) an die Gesamtchristen-
heit. Dann ist das Los, das der endzeitlichen Gemeinde aus
Juden und Heiden zuteil geworden ist, die weiter und vorwéirts-

12 Schwierig ist bei dieser Erkldrung das év td Xpiot®. Man wiirde
el Tov Xpotov erwarten. Immerhin sind die Geltungsbereiche von €i¢ und
év im Koinegriechischen nicht mehr so fein sduberlich abzutrennen.

13 ¢v td Xpiot® deutet dann auf die Sphire hin, in der das Hoffen entsteht
und besteht, oder es wird auf die Kraft verwiesen, die zum Hoffen befihigt
(év=2.

u'Vgl. E. Percy, op. cit. (Anm. 1), S. 266 f.; dagegen sind die «<Heiligen»
von 2, 19, zu denen die Heidenchristen hinzutreten, sehr wahrscheinlich die
judenchristliche Anféngerschar (J.-L. Leuba, L’institution et I’événement,
1950, p. 110).

15 J.T. Trinidad, S. J., The Mystery Hidden in God, in: Biblica 31 (1950),
P- 22. Bei dieser Erkldrung wird man an den Satz Erik Petersons erinnert:
<«Kirche gibt es nur unter der Voraussetzung, dafl die zwolf Apostel im Hei-
ligen Geiste berufen sind und aus dem Heiligen Geiste heraus die Entschei-
dung, zu den Heiden zu gehen, getroffen haben» (Die Kirche, 1929, S.9).



334 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

weisende «Bestimmung» *°, die der Gesamtekklesia aus Juden
und Heiden mit dem universalen Proklamationsbefehl eignet
(3, 10). Das mpo- in mpon\mikdtag bezieht sich dann auf die Zeit-
spanne zwischen der gegenwirtigen Hoffnungsexistenz der
Christen, die nur «in Christusy sein kann, und der erwarteten
Erfiillung der Hoffnung, auf die Zeit also zwischen der emp-
fangenen (1, 7) und der erwarteten (1, 14) Erlésung. Die Kirche
aus Juden und Heiden «ahmi> in dem Sinne Gottnach (5,1), als sie
final eschatologisch orientiert ist, von da aus ihren universalen
Missionsauftrag an die Hand nimmt und gerade so «zum Lob sei-
ner Herrlichkeits (1,12.14) beitriagt. So sehrin1,3—14 hymnische
Elemente Verwendung gefunden haben ¥, so ist doch der Lob-
preis nicht liturgisch einzuschrénken, sondern in der Evange-
liumsverkiindigung an die Heiden (3, 8) und im christlichen
Leben (5, 19) auszuweiten, Jeder in sich selber schwingende
Hymnus, der nur vertikal gerichtet ist, entbehrt noch des mis-
stonarischen Erdgeruchs, der im horizontal ergehenden und
gemeinschaftlich gelebten Wort zu spiiren ist. Im gegenwiir-
tigen «Wirken» der missionarischen Kirche (3, 20 {f.) «wirkt»
sich der Vorsatz Gottes aus (1, 11). Diese npédeoig ist ein «die
Aeonen in Betracht ziehendes sich Vornehmeny (f{ mpédeoic v
aiwvwy 3, 11), d. h. Gott iiberspringt die Zeiten nicht, sondern
geht fiirsorgend vorsorglich durch die Zeiten hindurch bis zu
ihrer «Fiilley. *®* Damit ist aber bereits ausgesprochen, dafl im
Vorsatz Gottes mit der Existenz Israels das diesem geltende
Biirgerrecht mitenthalten ist. Ich mufl mich hier selber korri-
gieren. Die mohiteia 100 "lopafd (2, 12) ist nicht auf die Kirche
als das wahre Israel zu beziehen **, aber sehr wahrscheinlich
auch nicht auf das theokratische israelitische Staatswesen, son-
dern auf das Israel verliehene «Biirgerrechts. Die Existenz-
berechtigung Israels und insofern sein Daseinsrecht beruht ganz

16 W. Foerster, Art. kAfpogc, ThWB III, 764, 25.

17 Vgl. dazu auller der Arbeit von Ch. Maurer (Anm. 9) N, A, Dahl,
Adresse und Proémium des Eph., ThZ 1951, S. 262 £f. und Ch. Masson, op. cit.
(Anm. 2), p. 148—152.

18 v albvwy fassen wir nicht als Gen. qualitat. (so Menoud, op. cit.,
p. 176, n. 5), sondern als Gen. obj.: es ist das auf die Zeitalter bezogene gitt-
liche Sinnen und Planen gemeint.

1 W. Bieder, Ekklesia und Polis im NT und in der Alten Kirche (1941),
S. 23.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 335

allein auf dem Gott, der in und mit seinen Bundschliefungen in
Israel eine lebendige Hoffnung erzeugte und diese erwihlte
Schar mit dieser Hoffnung an sich band und bindet. 2* Die bei-
den Korperschaften: das unter dem Sonderrecht Gottes lebende
Israel und die Kirche aus Juden und Heiden, konkurrenzieren
einander nicht, sondern sind durch den Vorsatz Gottes vereinigt
und verbunden.

Schliefilich hat aber Gott nicht nur das Bundesvolk Israel in
seiner Sonderexistenz und nicht nur den Sohnesstand der Kr-
losten (1, 5. 7) vorausgeplant, sondern die Kennzeichen christ-
licher Existenz, die «guten Werke», zum voraus bereitet (2, 10).
Sowenig Gott an Israel vorbeiging und vorbeigeht, so wenig
sind ihm «vor Grundlegung der Welty im Zuge seines erwiih-
lenden Handelns die Einzelgestaltungen des christlichen Le-
bens entgangen, hat er sich vielmehr den Gehorsam seiner Hei-
ligen (4, 12) bereits zuvor zugeordnet.

Wir miissen aber jetzt néiher zu erfassen suchen, in welchem
Sinn Gottes vorsorgliches und fiirsorgendes Tun durch Israels
Zeiten hindurch sich auf die Iiille der Zeiten und die dann dar-
gereichte Gnade ausrichtet. Meint «Geheimnisy die Tatsache,
dall «Jesus Christus der Gekreuzigte und Auferstandene die
Mitte des Geschehens ist»? 2* In einem seiner wertvollen Ex-
kurse hat Masson zu zeigen versucht, dall es sich beim Myste-
rionbegriff des Verfassers um eine allfillige Weiterbildung des
paulinischen Mysterionbegriffs handle, wie er in 1. Kor. 2, 6 ff.
zu Tage trete. Wahrend aber Paulus das Mysterion nicht mit
dem Evangelium identifiziere, sondern als eschatologische Son-
derlehre in Rechnung stelle, handle es sich im Epheserbrief um
die Tatsache, dafl Juden und Heiden am selben Heil teilhétten. 22

Es stehen sich damit zwei Antworten gegeniiber. Nach der
einen ist das Geheimnis Christus, nach der andern besteht das
Geheimnis aus der gemeinsamen Teilhaberschaft von Juden
und Heiden am selben Heil. Wir kénnen uns mit keiner dieser
beiden Antworten zufrieden geben. Die erste ist uns zu allge-

20 Vgl. N. A. Dahl und G. Schrenk, Der Name Israel, Zur Auslegung
von Gal. 6, 16 (Dahl), Der Segenswunsch nach der Kampfepistel (Schrenk),
Judaica VI, 3 (1950), S. 161—190, vor allem S. 188.

2 Q. Cullmann, Christus und die Zeit (1946), S. 79.

22 Masson (Anm.2), p.177—179.



336 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

mein, die zweite zu speziell und zu statisch. Bezeichnet man
Christus als Inhalt des Geheimnisses, dann ist sogleich zu
fragen: wer ist dieser Christus? Nach 2, 14—16 wird unter
Beniitzung gnostischer Bilder * das Werk Christi gepriesen,
der durch seinen Tod die Mauer zwischen Juden und Heiden
niedergelegt, d. h. das Gesetz abgeschafft hat. Dabei hat er das
eine Ziel verfolgt, die zwei Menschengruppen zu einem neuen
Menschen zu schaffen und sie im einen Leib der Kirche mit
Gott zu verséhnen. Damit dal} er das getan hat, ist er das Heil in
der Verkiindigung vom Heil (2, 17; 3, 6. 8) durch seine Kirche
(3, 10). Will man also behaupten, dafl das Geheimnis mit Chri-
stus identisch sei, so 1aBt sich nichts dawider sagen. Nur ist so-
gleich beizufiigen: dieser Christus ist gar nicht denkbar ohne
seinen Leib (2, 16; 1, 23), der Juden und Heiden in sich schliefit.

Das zeigt auch 5, 32: «Dieses Geheimnis ist grof; ich
spreche aber im Hinblick auf Christus und die Gemeinde.» Der
sehr wandlungsfihige Methodist Stréter hat in seiner auller-
ordentlich lehrreichen und praktisch gut verwertbaren Ausle-
gung des KEpheserbriefes die eigentiimliche Auffassung vertre-
ten, daB sich hier der Verfasser nicht etwa blof} auf den zitier-
ten Vers Gen. 2, 24 beziehe, sondern vor allem auf die nicht zi-
tierten Verse Gen. 2, 22 f. Die in Adam verborgene Rippe Evas
deutet er auf das jetzt noch in der Kirche aus Juden und Heiden
verborgen gehaltene Israel, das im «kiinftigen Zeitaltersy (1, 21)
als Braut Christi heraustreten werde als das erléste, gliubig
gewordene Israel. Er unterscheidet scharf den Leib Christi von
der Braut Christi, die Gemeinde der Uberwinder von dem sich
einst bekehrenden Israel, dem die irdischen Verheiflungen gel-
ten. ** Das alles 140t sich selbstverstindlich nicht aus Eph. 5, 32
herauslesen. Vielmehr ist auch hier wie im 2. und 3. Kapitel die
Gesamtgemeinde aus Juden und Heiden in ihrer Beziehung zu
Christus gemeint. *

23 S. dariiber H. Schlier, Christus und die Kirche im Epheserbrief (1930),
S. 18—26.

24 Stréter (Anm. 3), S.127—136.

2 Es ist hier nicht der Ort, auf die auflerordentlich wichtige Frage der
Beziehung zwischen Christus, seiner Kirche und der christlichen Ehe einzu-
gehen. Im Rahmen unsres Aufsatzes lielle sich diese Frage nicht fruchtbrin-
gend entfalten.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 337

In diesem Zusammenhang miissen wir noch auf einen an-
dern Punkt zu sprechen kommen. So sehr wir mit S. Hanson
einverstanden sind, der das Inklusivverhiltnis zwischen Chri-
stus und der Kirche betont ?%, so sehr miissen wir andrerseits
F. R. Montgomery-Hitchcock recht geben, der die Uberlegen-
heit des Hauptes tiber den Leib heraushebt. *? Hier gilt es beson-
ders 1, 23 ins Auge zu fassen. Der Begriff m\jpwua kénnte den
Exegeten dazu verfiihren, von der Kirche als der Fortsetzung
der Inkarnation Jesu Christi zu reden. *® Christus wire dann
in die Kirchengeschichte eingegangen, ja die Kirche wiire die
«Ergénzungy Christi und hétte ihn «aufzufiilleny mit ihrem
Leib. Aber abgesehen von der falschen Wiedergabe von m\ijpwua
widerspriche diese Auffassung dem Tenor des Epheserbriefes,
der die Herrlichkeit gerade des universalen Hauptes am Ende
des 1. Kapitels heraushebt. Das Haupt bedarf in seiner Retter-
funktion (5, 23) keiner Ergédnzung. Man kann sich fragen, ob
man den Pleromabegriff mehr vom hermetischen Schrifttum und
der Stoa aus oder mehr von der Gnosis aus interpretieren soll.
In seiner umfangreichen Monographie «Gnosisy verbreitet sich
J. Dupont eingehend iiber den Pleromabegriff. Im Blick auf
das hermetische Schrifttum ist nach ihm zu sagen, dafl m\pwua
eine Bezeichnung des Universums ist, sofern das Universum
in der Pluralitdt seiner Erscheinungen nicht von der Gottheit
getrennt werden kann, ** Wird von da aus die Kirche als das
Pleroma verstanden, so ist sie in einer Seinseinheit mit Christus
gesehen, in die ihr Herr gleichsam eingegangen ist. In der
Gnosis dagegen bezeichnet m\ipwua die Gesamtheit der gott-
lichen Emanationen, ja in der spiten Gnosis ist der Begriff
geradezu terminus technicus fiir die Gottheit.% m\jpwua wird
also hier aus dem Kosmos herausgehoben und gehort auf die
Seite der Gottheit. Die Kirche ist von da aus verstanden etwas

26 S. Hanson, The Unity of the Church in the New Testament (1946), § 18.

27 F. R. Montgomery-Hitchcock, The Pleroma as the Medium of the Self-
Realisation of Christ, The Expositor 24 (1922), p. 135—150; The Pleroma of
Christ, The Church Quarterly Review 125 (1937), p. 1—18.

2 So N. J. D. White bei Montgomery-Hitchcock, op. cit., p. 135.

2 J. Dupont, Gnosis, La Connaissance religieuse dans les Epitres de
saint Paul (1949), p. 453—461.

3¢ E. Lohmeyer, Die Briefe an die Kolosser und an Philemon (1930),
S. 65, Anm. 4.

22



338 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

«Gottliches». Aber in welchem Sinn ist sie das, ist die Kirche
aus der Welt heraus- und hinaufgehoben? Sie ist natiirlich
etwas ganz anderes als der Endpunkt goéttlicher Emanationen.
Aber sie ist der Ort, an dem von oben her jemand in ihr ist, der
sie «erfiillty. 3t Der, der sie erfiillt, ist Christus. Dieser Chri-
stus ist nicht von unten her, von den Erscheinungen des kirch-
lichen Seins, von der «Welty der Kirche aus zu verstehen,
sondern stets nur von oben her. Weil Christus in der Kirche
vom Vater her ist?® und ihm Herrlichkeit erweist (1, 6. 14;
3, 21), weil er so in der Kirche am Werke ist, die sich auf der
Fahrt befindet (4, 13), darum ist die Kirche selber seine Fiille.
Die Bezeichnung mMpwua fiir «Kirchey hingt also an der Akti-
vitiat des sie erfiillenden Hauptes. Die Uberlegenheit des Haup-
tes geht aber Hand in Hand mit der stindigen Subordinations-
bereitschaft des Herrn Christus dem Vater gegeniiber, die zwar
im Epheserbrief nicht besonders betont, die aber stindig wie
selbstverstéindlich vorausgesetzt ist.

Diese deutliche Uberlegenheit Christi iiber seinen Leib, die
sich gegen jede Identifikation der Kirche mit Christus straubt?®,
laft uns nun einen Schritt weiter vorwirtsgehen. Christus ist
nicht nur Haupt des Leibes, sondern Haupt des Alls (1, 22).
Er ist aber beides nicht einfach nebeneinander: «Gott hat ihn
als Haupt gegeben iiber alles der Kirche», d. h. wenn und wo
die Kirche die mannigfaltige Weisheit Gottes verkiindet, wenn
und wo sie die innere Sinnhaftigkeit und eigentiimliche Logik
des goéttlichen Handelns ausruft, da steht sie dem All, den
Méchten und Gewalten gegeniiber. Die Kirche Christi ist also
nicht mit ihrem Christus in eine liturgische Anbetungsisolation
hineingestellt, sondern in die gefihrliche Luft eines univer-
salen Machtkampfes hinausgeworfen (6, 12). In dieser gefidhr-
lichen Lage ist ihr aber Grofles verheillen.

Beachten wir, dafl die Wendung é&v toig émoupavioic fiinfmal

8 mAnpouvuévou Medium in akt. Sinn, BL.-D. § 316, 1.

32 Man beachte die Bezeichnungen ¢«Vater unsres Herrn Jesu Christi»>
(1, 3) und «Gott unsres Herrn Jesus Christus» (1, 17).

% wie Phil. 2, 11 €ic d6Eav Seod matpsds, vgl. dazu L. Koehler, Christus
im Alten und im Neuen Testament, ThZ 1953, S. 258 f.; Ed. Buess, Zur Pri-
destinationslehre Karl Barths, Th. St. 43, 1955, S. 48—52.

3 «Ein Leib» und «ein Herr» werden in 4, 4. 5 unterschieden; das Wachs-
tum geschieht vom Haupte her und zum Haupte hin, 4, 15 {.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 339

begegnet. In 1, 20 wird gesagt, dall Gott Christus «in die himm-
lischen Regioneny gesetzt habe; in 2, 6 heilit es, daB die Kirche
selber mit Christus in diese himmlische Region hinaufgehoben
worden ist; in 1, 3 lesen wir, daf die Kirche an diesem Ort von
Gott, dem Segenspender, und von Christus, dem Segensvermitt-
ler *, reiche Gaben erwarten darf; in 3, 10 wird verkiindigt,
daf sich die Méichte und Gewalten, und in 6, 12 wird erwihnt,
daf sich die Bosheitsgeister dort befinden.

Wie ist 1d émoupdwvia niher zu bestimmen? Hier laufen im
Epheserbrief zwei Linien zusammen, eine at.liche und eine
gnostische. Wir haben beide vor Augen zu bekommen. Wir
wissen aus dem AT, dall Gott im Himmel wohnt. *¢ Die Rede-
weise vom Himmel ist der Ausdruck fiir die transzendente gott-
liche Theokratie, die vom Himmel her Gottes Volk auf Erden
leitet und regiert. Ist nun Christus «in den himmlischen Re-
gionen» (1, 20) als das Haupt, das Gott zu seiner Rechten
sitzen lieB, so wird damit der Christokratie géttliche Wiirde
beigelegt. Und wenn die Kirche in die himmlischen Orter ver-
setzt ist (2, 6), so nimmt sie an der Christusherrschaft teil.
Mit der Versetzung in den Sohnesstand (1, 5) bekommt sie eine
konigliche Wiirde. Im Empfang und in der Weitergabe des
gottlichen Segens (1, 3) wird sie gerade diese kénigliche Wiirde
betitigen diirfen.

Daneben haben wir aber unser Augenmerk auf die gnosti-
sche Linije zu richten. Hier sind die Himmel bestimmte Sphiiren,
Schalen oder Zonen, die sich zwischen die Erdenwelt und die
gottliche Welt hindernd legen. Religionsgeschichtlich stehen
hier die menschenfeindlichen Planetensphéiren und Fixstern-
regionen im Hintergrund. Wir haben hier an die Gewalten zu
denken, die das menschliche Leben von Geburt bis zum Tod
bestimmen, dieses menschliche Leben binden und es in ein «Ge-
faingnisy (4, 8) versetzen. Diese Sphidren hat aber Christus
durchstoflen und ist «iiber alle Himmely aufgestiegen, um mit
seiner Herrschaft <alles zu erfiillen» (4, 10). Wenn nun derselbe
Christus, der «iiber alle Himmely aufgestiegen ist, doch zu-
gleich «in den himmlischen Regioneny» weilt (1, 20), so bedeutet
das, dal das iiberlegene Haupt des Alls die Zwischenméichte

8 ¢y Xprot ist kausal-instrumental zu fassen, ThWB V, 540, 13.
3 Op. cit., 539, 40 ff.



340 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

konkret beherrscht. Diese konkrete Herrschaft der Zwischen-
méichte geschieht in und durch die Kirche Christi. Wie zeigt
sich aber diese Konkretion?

Hier gehen die Auffassungen der Exegeten auseinander.
Instruktiv ist hier die Gegeniiberstellung zweier Sichten, weil
sie uns eine falsche Alternative vor Augen bringen. Ich beziehe
mich hier einerseits auf H.Traubs theologisch durchdachten
Artikel iiber das Wort odpovoc im ThWB, andrerseits auf einen
Satz Heinrich Schliers, von dem sich Traub distanziert. Es geht
in beiden FFallen um dieselbe Frage: was geschieht jetzt in der
Kirche, nachdem Christus zum Himmel hinaufgestiegen ist
und die bindenden Méichte unter seine Herrschaft gebracht hat?

Traub sagt: «<Dadurch sind die Christen in die Lage gesetzt,
den Kampf gegen die M#chte in den Himmeln zu bestehen, d. h.
dem siegreichen Durchsteigen der Himmel durch ihren Christus
zu folgen.» ¥ Schlier meint: «In diesem ,geistigen’ Bezirk (for-
mal gesprochen) ist die Kirche zu finden. In dieser exponierten
Sphire hilt sich der Christ in der Kirche auf.» ** Beachten wir
den Unterschied: Traub redet dynamisch, Schlier statisch. Vor
Traub ersteht die Vision einer dem siegreichen Christus in den
Himmel nachgehenden Kirche, vor Schlier die Realitidt der
heiligen Kirche, in der der einzelne Fromme sein wohlbehiitetes
Zuhause finden darf. Geht es aber um diese Alternative?

An diesem Ort ist das Verhdiltnis der Kirche zur Welt im
Epheserbrief ins Auge zu fassen. Der Fromme, der sich in der
Kirche blofl aufhilt, hat dieses Verhiltnis noch nicht zu Ge-
sicht bekommen, ebensowenig aber die Kirche, die ihrem Chri-
stus in den Himmel nachfolgt. Dieses Verhéltnis steht erst dem
richtig vor Augen, der die Gemeinde mit einer missionarischen
Aufgabe angesichts der Mdchte und Gewalten beladen sieht.
O. Perels hat dieser Verhiltnisfrage nachgedacht. *® Thn bewegt
vor allem das eine Anliegen, daf} die Kirche sich nicht vor der

37 Op. cit., 540, 9—11; vgl. dazu auch Ed. Schweizer, Erniedrigung und
Erhohung bei Jesus und seinen Nachfolgern, Abh. zur Theol. des AuNT,
1955.

3% Die Kirche nach dem Brief an die Epheser, Beitrige zur Kontrovers-
theologie 1 (1949), S. 180 1.

% Kirche und Welt nach dem Epheser- und Kolosserbrief, ThLitZtg. 76
(1951), Sp. 391—400.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 341

Welt abschliefen, daB es keinen statischen Dualismus zwischen
den beiden Reichen geben diirfe. Vielmehr seien der Kirche
in der Zeit des relativen Dualismus noch bedridngende Auf-
gaben gestellt, und es sei der Kampf gegen die gottieindlichen
Michte in der Welt auch wirklich aufzunehmen. Hier klingt
ein Ton an, der iiber jene Alternative hinausweist.

Aber wie soll dieser Kampf gegen die gottfeindlichen Méchte
aufgenommen werden? Hier haben wir den Unterschied zwi-
schen den émoupévia von 6, 12 und dem é#p von 2, 2 zu erfassen.
An beiden Stellen geht es um den Ort, an dem sich die Zwischen-
michte befinden. Heillt dieser Ort éroupdvia, dann geht der Blick
der Kirche zu dem, der iiber die émouvpdvia zum Herrschen ge-
kommen ist, und erfiillt sie mit Siegeszuversicht. Sie weil}, daf}
ihr «ein Kampf auf dem Boden des Siegesy *® verordnet ist.
Heiflt dieser Ort anp, dann ist an die «Lufty des Heidentums zu
denken, in dem die Christen einst gewandelt sind. énp ist der
Luftraum zwischen Erde und Mond.* Hier wirkt der Fiirst
oder das Pneuma dieses Aeons, so dall man geradezu von einer
Démonisierung der Welt sprechen kann. ** Die auller Christus
lebende Menschheit ist einer gegengottlichen «Lufty oder Atmo-
sphére ausgeliefert. Diese gegengottliche Atmosphére ist wohl
in der Gemeinde auch immer wieder spilirbar. Darum bedarf sie
der geistlichen Waffenriistung. Sie darf von dieser Luft nicht
umgeweht werden, sondern muf} «steheny bleiben konnen (6,
11. 13. 14). Ihr Kampf besteht im Widerstand (6, 13), in der
bestindigen Bereitschaft, das Heil anzubieten (6, 15). Der
Kampf gegen die Méchte ist ein Kampf fiir die Menschen. Damit
aber aus der Bereitschaft fiir das Evangelium wirkliche Ver-
kiindigung geschehen kann (3, 8), bedarf die Gedankenwelt
einer stindigen «Deckungy und Kontrolle durch den Helm
des Heils (1, 17 **). So wird das scharf geschliffene Wort Gottes
wirklich auch an den Mann gebracht werden kénnen (6, 18).
Wenn «beim Auftun des Mundesy das Wort wirklich ergeht,

% T, Ragaz, Die Bibel, eine Deutung, Bd. VI, 1950, S. 98.

4 Masson (Anm. 2), p. 158, n. 4.

8 . Lindeskog, Studien zum nt.lichen Schépfungsgedanken I (1952),
S.171; vgl. B. Noack, Satanas und Soteria, Untersuchungen zur nt.lichen Dé-
monologie (1948).

4 Stroter (Anm. 3), S. 147.



342 W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

so ist das Erhorung des Gebetes (6, 19). Die Kirche bedarf der
Segensgabe (1, 3; 4, 8. 11).

Wir sind nun im Verlauf unsrer Untersuchung in den Stand
gesetzt worden, den Mysterionbegriff im Epheserbrief genauer
zu umschreiben. Wir sagten zu Beginn: pvomiplov bezeichne
¢«den gottlichen Willen, der auf Christus bezogen ist und im
Evangelium verkiindigt wird» (s. 0. S. 330). Jetzt kénnen wir
genauer formulieren: pvompiov bezeichnet den géttlichen Wil-
len, der sich in der Herrschaft Jesu Christi iiber das All kund-
gibt und der die Kirche aus Juden und Heiden zur Mitbetei-
ligung an dieser Herrschaft beruft, die sich angesichts der
bereits iiberwundenen, aber immer noch wirksamen Zwischen-
méchte in der kampfbereiten Proklamation des Heils fiir alle
Welt in Wort und Tat zu bekunden hat. So ist die Kirche im
Epheserbrief nach einem Wort von E. Gaugler ** nicht das Knd-
ziel der Gedanken Gottes, sondern nur «Offenbarungsorgany,
Sondergut, das Gott zur Verfiigung zu stehen hat. %

Stroter schliefit aus 4, 12, daBl Gottes Wille und darum Awuf-
gabe der Gemeinde in der Welt nichts anderes sei als der Bau
des Leibes Christi, und er polemisiert hier gegen alle weiter-
gehenden «Aufgaben und Bestrebungen»: «soziale Reformen,
Hebung der Massen, Sanierung der Rechtspflege, Krieg gegen
das Laster in jeder Form, Abstellung von Millbriduchen in Han-
del und Wandel, Abschaffung des Krieges und wie die hundert
,brennenden’ Fragen alle lauten, die die heutige Christenheit
meint 16sen oder doch losen helfen zu miisseny. *® Nun wird
man die Berechtigung einer solchen Polemik in der Zeit vor
dem ersten Weltkrieg nicht abstreiten diirfen. Dieser Ton mulfte
damals in der Tat erklingen. Und er mufl auch heute immer
und iiberall da laut werden, wo die Kirche Jesu Christi nach
zwei Weltkriegen einen dritten damit meint verhindern zu kon-
nen, daf} sie glaubt, mit einer kirchlichen oder moralischen Auf-
riistung in irgendeiner Form sei ihre Aufgabe getan. Deswegen

% Heilsplan und Heilsverwirklichung nach Eph. 1, 3 bis 2, 10, Internat.
kirchl. Zeitschr. 1930, S. 124.

% mepimoujoewg in 1, 14 ist nicht als Gen. epexeg. zu fassen, bezieht sich
also nicht auf den «Besitz» der Erlosung, sondern bezeichnet die Gemeinde
selber, die (wie in 1. Thess. 5, 9) Gottes Willenstaten auf die Erlosung hin

sich stindig zur Verfiigung zu stellen hat.
48 Stroter (Anm. 3), S.102.



W. Bieder, Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief 343

kénnen wir aber mit Stroter doch nicht restlos einverstanden
sein. Der Aufbau des Leibes Christi zur geistlichen Reife des
vollkommenen Mannes hin (4, 13) vollzieht sich nie bloB nach
innen, sondern stets auch nach aullen. Die Heiligen haben als
Biirger des Christusreiches (2, 19), im Bilde gesprochen, nicht
bloB ihre Innenpolitik, sondern zugleich ihre Aullenpolitik zu
verfolgen. Wie konnte auch diese Seite der Sache Stréter ent-
gehen, der nicht nur gegen den optimistischen Fortschrittsglau-
ben des 19. Jahrhunderts, sondern ebenso sehr gegen jede
egoistische Jenseitsfrommigkeit kréaftiz vom Leder zu ziehen
wubte? Spiegelt sich diese egoistische Jenseitsfrommigkeit
nicht bereits im erbaulichen Wesen alles Kirchlichen im Dies-
seits ab? Ks lifit sich nun einmal kein Gewicht auf die aller-
dings notige personliche Bekehrung legen, ohne dafl nicht zu-
gleich auf die Verdinderung der Verhéltnisse gedringt wird.
Es 148t sich nicht vom Kampf des Christen in der Welt reden,
ohne daf nicht zugleich so oder so zum Problem des Krieges,
der Wehrbereitschaft, der Auf- und Abriistung Stellung be-
zogen wird.* Beides gehort zur missionarischen Verkiindi-
gung der Kirche und dient der Bekanntmachung des Geheim-
nisses an die Miichte und Gewalten (3, 10). So sollen die mit
dem Heiligen Geist Versiegelten (1, 13) dazu beitragen, dall das
All dem Haupt untergeordnet und seiner Regierung zugeordnet
werde. ** So verkiindigen sie das Geheimnis des Christus und
dienen damit der eschatologisch ausgerichteten gottlichen Fiir-
sorge.

Basel. Werner Bieder.

%7 Vgl. K. Barth, Des Christen Wehr und Waffen (1940).

% In dvaxepahewdouar (1, 10) sind drei Momente miteinander zu beriick-
sichtigen: a) Gott will das uneinige, miteinander und mit Gott im Streit
liegende (2, 2; 6, 12) All «<summarisch zusammenfasseny: was die Kirche in
ihrer Einheit darzustellen hat, wird ihre kosmische Erweiterung finden.
b) Das herrenlose All, das den Michten und Gewalten horig ist, bekommt im
Haupt seinen wirklichen, legitimen Herrn. ¢) Gott fiihrt das All (4, 3) unter
Beniitzung seiner Gemeinde der Vollendung entgegen. Wenn Michaelis
(Versthnung des Alls, 1950, S. 23) ¢Aufhauptung» und <Allverséhnung» vor-
schldgt, so lassen nach meinem Gefiihl beide deutschen Wortbildungen Asso-
ziationen entstehen, die vom reichen Gedankengehalt des griechischen Aus-
drucks in eine bestimmte Richtung ablenken und zu systematischen Verge-
waltigungen Anlall geben konnten. Viel besser ist die knappe Umschreibung
Massons (Anm. 3) z.8t.: <réduire sous un seul chef».



	Das Geheimnis des Christus nach dem Epheserbrief

